
Триананда 

1998 



ББК ЮЗ (5 инд.) 6-684 
Ф 32 

Триананда 

Ф 32 Путь в Йогу. — Д.: Сталкер, 1998. — 400 с. (Серия 
"Манускрипт") 

ISBN 966-596-112-8 
Через тысячелетия до нас дошла богатейшая система фи-

зических упражнений, основанная не на каком-то мисти-
цизме или идеализме, а на точном знании физиологии. Йога 
позволяет использовать скрытые возможности организма. А 
это очень важно, чтобы помочь людям справиться с пере-
грузками, порожденными цивилизацией. Сегодня Йога не-
обходима больше, чем когда бы то ни было. 

Существенная особенность настоящей книги в том, что 
в ней наряду с чисто теоретическими и познавательными 
материалами предложены практические инструкции и опыт 
лиц, прошедших этот путь. 

Триананда 

Ф 32 Шлях до Йоги. — Д.: Сталкер, 1998. — 400 с. (Серія 
"Манускрипт") 

ISBN 966-596-112-8 

Через тисячоліття до нас дійшла багатюща система 
фізичних вправ, яка заснована не на якомусь містицизмі 
або ідеалізмі, а на точному знанні фізіології. Йога дозво-
ляє використовувати приховані можливості організму. А це 
дуже важливо, щоб допомогти людям подолати переванта-
ження, породжені цивілізацією. Сьогодні Йога необхідна 
більше, ніж коли б то не було. 

Істотна особливість даної книги в тому, що в ній поряд 
із чисто теоретичними і пізнавальними матеріалами запро-
поновані практичні інструкції та досвід осіб, які пройшли 
цей шлях. 

ББК ЮЗ (5 инд.) 6-684 

ISBN 966-596-112-8 © Триананда, 1998 
© Серийное оформление 

ИКФ "Сталкер", 1998 



Слово «йога» переводится как «слияние», «соединение», 
«объединение воедино». Кого с кем? Человека с Богом. 

Существуют три основных направления Йоги — этическое, 
интеллектуальное и психо-энергетическое, в соответствии с 
тремя главными аспектами Совершенства, о которых говорил 
Иисус. 

Мысль Иисуса Христа, что мы должны стремиться к Боже-
ственному Совершенству: «Будьте совершенны, как совершенен 
Отец ваш Небесный», — эта мысль пронизывает Бхагават гиту 
— важнейший первоисточник по Йоге. 

Истинное совершенство — это совершенная Любовь, совер-
шенная Мудрость и совершенная Сила. Эти три качества при-
сущи Богу. И, стремясь к Божественному Совершенству мы 
должны развивать себя по этим трем главным направлениям. 

Человек есть сознание. И мы должны погрузить свое созна-
ние в Сознание Творца. 

Но, чтобы понять это, мы должны еще ответить на вопрос о 
том, что же такое есть Бог. Языческое значение этого слова: бог 
как мощный дух, выполняющий ту или иную космическую 
роль. В монотеистическом понятии этого слова: бог — Творец, 
Он же — Высшая Цель человека, Отец Небесный, Высший Учи-
тель. 

Бесполезно искать Бога на небесах. Он появляется для 
человека воистину лишь тогда, когда человек становится сми-
ренным, уничтожает свою гордость, свой эгоцентризм, уничто-
жает представление о собственной значимости. А для этого 
нужно действительно понять, что такое Бог. Лишь тогда мы смо-
жем осознать свою ничтожность и ничтожество своих дел на 
Земле — в сравнении с океаном Его Вселенского Сознания. Кто 

3



познал это, тот сможет исчезнуть в этом Океане. И тогда остает-
ся только Бог. Так человек вливается в Бога и становится еди-
ным с Ним. 

Но сделать это возможно, только постигнув Обитель Бо-
жию, то есть добравшись своим сознанием до высшей прост-
ранственной мерности. А для этого существуют специальные 
техники Раджа- и Буддхи-Йоги. Но, чтобы овладеть ими требу-
ются не недели, не месяцы, а — в лучшем случае — годы непре-
станной работы над собой. Этому надо посвятить всю свою 
жизнь, сочетая эзотерическую практику с осознанным и на-
правленным закреплением пройденного в гуще социальной 
жизни — иначе никакие достижения не будут прочными. 

Многие Учителя Востока в Индии предпочитают выступать 
под обобщенным именем Махатмы. Твердое, неизменное жела-
ние оградить себя от известности, а тем более от широкой попу-
лярности — характерная черта всех духовно просвещенных 
существ. 

Во-первых, в этом стремлении запечатлен дух подлинного 
бескорыстия, которое для многих из нас остается недосягае-
мым идеалом. Во-вторых, оно проистекает из представления о 
безымянности истинного творчества. 

Какого бы уровня знаний ни достигали Махатмы и Учителя 
в своей непрестанной работе и поиске, они никогда не замыка-
ют на себе устремленную и ищущую мысль человека. Они счи-
тают себя лишь соединительными звеньями. Вот почему они 
так непримиримы к суеверным представлениям на свой счет. 
Вот почему с такой настойчивостью они стараются развеивать 
легенды о своей исключительности и недосягаемости. Вот поче-
му они не устают повторять: «Не считайте нас существами выс-
шими. В страдании и плаче разворачивалось наше сердце, в 
тревогах и муке расширялось наше сознание. Когда-то каждый 
из нас был самым простым, обычным человеком и шел по тако-
му же простому трудовому дню, как идете вы сейчас. Если вы 
это поймете, если поверите, что все, чего мы достигли, было до-
стигнуто нами только потому, что любовь учила нас самообла-
данию, вы найдете тот же путь». 

Жадно и суетливо ищущих некоего «откровения», уповаю-
щих на встречку с Учителем, как на чудо, они честно преду-
преждают: «Спеша, люди часто слишком многого ждут и от 
самих себя, и от тех, в ком они ищут себе идеальных руко-

___________________________________________________________Путь в Йогу 
 

4



водителей. Не торопитесь». Все фантастические догадки о 
сверхъестественном разбиваются, как о скалу, об их незыбле-
мое убеждение: в природе нет тайн, а есть только та или иная 
ступень знания. 

Если Махатмы требуют от своих учеников сверхсдержан-
ности в речи, а то и налагают обет полного молчания («Есть ве-
щи столь великие и священные, что о них не говорят»), то это 
объясняется не туманно-мистическими, а вполне понятными 
реальными причинами. В общении с каждым человеком, счита-
ют они, должны обязательно учитываться два обстоятельства. 

Во-первых, ценность каждого слова. Она так велика, что 
иногда одно произнесенное не вовремя слово может погубить 
целый круг людей. 

Нет таких слов, которые может безнаказанно выбрасывать 
в мир человек. Слово — не простое сочетание букв. Оно всегда 
передает действие силы в человеке. Берегись пересудов не толь-
ко в словах: даже в мыслях старайся всегда найти оправдание 
людям и пролить им мир хотя бы на одну ту минуту, когда ты 
встретил их. 

Во-вторых, должна учитываться степень готовности друго-
го человека, в особенности если ты стараешься приобщить его к 
какому-то новому знанию. 

Тайн в мире духовных сил нет, повторяют Махатмы. Есть та 
или иная ступень освобождения. 

Субъективизм человека под тем или иным предлогом все-
гда служит явным признаком его невежественности. Поэтому 
думать, что ты можешь кого-либо поднять к более высокому 
миросозерцанию, если приобщишь его к своей истине, рас-
крывшейся тебе благодаря твоему собственному труду и любви, 
составляет такое же заблуждение, как пытаться объяснить не-
музыкальному человеку прелесть песни. 

А профанировать свою святыню ты всегда рискуешь. И не 
потому, что человек, которому ты ее открыл, зол или бесчестен. 
Но только потому, что он еще не готов. 

...Прочел человек десяток-другой умных книжек, побыл 
членом, секретарем или председателем каких-либо философ-
ских или иных обществ, загрузил себя еще большим числом ус-
ловных пониманий и решил, что теперь он «готов», что он води-
тель тех или иных людей, что знания его — вершина мудрости. 

___________________________________________________________
 
Вступительная статья 

5



Здесь начало всех печальных отклонений. Человек, ухва-
тивший мираж знаний, вносит людям раздражение и оставля-
ет их в неудовлетворенности и безрадостности. 

Тот, кто легче всех прощает людям их греховность, всегда 
несет людям в каждой встрече доброту, милосердие и мир. В них 
он каждую встечу начнет, в них ее и кончит. Тот же, кто вошел в 
дом и принес раздражение, тот всегда неправ, хотя бы свой при-
ход он объяснял самыми важными причинами. 

Махатмы с полным основанием полагают, что внешние це-
ремонии и обряды, каким бы ореолом таинственности и торже-
ственности они ни были бы окружены, при отсутствии должной 
внутренней устремленности не имют никакого значения для 
духовного развития человека. Это — предрассудок точно такой 
же, как и попытка при помощи одних лишь волевых усилий или 
йогических упражнений раскрыть в себе высшее «Я», прибли-
зиться к Гуру. «Путь к Учителю идет только через любовь к лю-
дям». Это сформулировано самими Учителями как закон. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

6



Ты научишься этому искусству дисциплинируя свою пре-
данность ему, любознательно изучая его секреты, бескорыстно 
служа ему. Мудрецы, ведающие ИСТИНУ, укажут тебе путь к 
знанию. 

БХАГАВАД-ГИТА 

Кто достоин заниматься Йогой? 
Тот, кто верит словам своего ГУРУ и мудрым книгам, есть «ад-

хикари». Тот, кто умеренно ест, умеренно пьет и умеренно спит, 
есть «адхикари», тот есть человек, имеющий право заниматься 
Йогой. 

ЙОГА-СУТРА 

...Через тысячелетия до нас дошла ... богатейшая система 
физических упражнений, основанная не на каком-то мисти-
цизме или идеализме, а на точном знании физиологии. Йога по-
зволяет использовать скрытые возможности организма. А это 
очень важно, чтобы помочь людям справиться с перегрузками, 
порожденными цивилизацией. Сегодня Йога, по-моему, необхо-
дима больше, чем когда бы то ни было. 

Член-кор. АМН СССР Л.Н. ОБРОСОВ 

Плод, который можно вырастить на дереве самого себя, бу-
дет очень сладок. Но дело это долгое. 

Первоклассный лесной материал выходит из самых долго-
растущих деревьев. Дерево, растущее медленно, с годами ста-
нет очень крепким и будет полезным для разных целей. 

Лишь древесный уголь превращается в алмаз через очень 
многие годы. Так же и стремящийся стать йогом, который дела-
ет энергичную садхану долгое время с терпением, настойчиво-
стью и усердием, остается верным духовным занятиям, упорно, 
невзирая на возможные препятствия на пути, сознает свои 
недостатки и слабости, старается устранить их соответствую-
щими методами, будет в состоянии пробудить свою Кундали-
ни-шакти и станет активным, совершенным йогом. 

ШРИ СВАМИ ШИВАНАНДА САРАСВАТИ 

___________________________________________________________
 
Вступительная статья 

7



ОТ АВТОРОВ 

В последнее время о Йоге написано очень много. Если лет 
50 тому назад читатели, интересующиеся этим предметом, 
могли располагать лишь немногими изданиями, то теперь в 
мире из года в год публикуются все новые и новые труды. Но да-
же в этом случае возникают своеобразные трудности — 
большинство публикаций не добавляет ничего нового к уже 
имеющимся материалам, а лишь приспосабливает это учение к 
условиям Запада, а многое из того, что раньше было не 
раскрыто, в таком состоянии остается и сейчас. Более того, 
многие авторы позволяют себе вносить необоснованные упро-
щения и изменения, что недопустимо и вредно. 

Интерес к Йоге большой, и возрастает он все больше и боль-
ше. Одни люди ищут облегчения от своих недугов, другие хотят 
сохранить красивым и гармоничным свое тело, а некоторых 
привлекает жажда сенсаций и стремление раскрыть в себе не-
обычные возможности. 

В этих условиях появилось много «знатоков» Йоги, иногда 
просто людей невежественных, которые позволяют себе давать 
советы искренне интересующимся, но сами не имеют необходи-
мых знаний в этом серьезном деле. 

Есть своего рода популяризаторы, которые в корыстных 
целях распространяют сомнительную литературу с собствен-
ными комментариями и массой ошибок. В этом случае даже 
заслуживающие внимания тексты теряют свою ценность. Осо-
бенно следует быть внимательным к некоторым европейским 
интерпретаторам Йоги, которые свои выводы подкрепляют 
якобы новейшими достижениями современной науки, но толку-
ют их по-своему, вносят неоправданные упрощения и, как им 
кажется, открывают новые стороны в этом учении. Таким 
«теоретикам» следует помнить, что в Йоге нечего открывать, 
здесь все открыто, Йогу необходимо объяснить, истолковать 

8



верно то, что уже есть, выработать на нее взгляд, соответству-
ющий времени и уровню цивилизации. Разумеется, что Йога 
должна быть изучена, расшифрована, но все это должно быть 
сделано на солидной исследовательской основе и компетентны-
ми научными организациями, без предвзятого мнения, но 
не частными лицами. 

В результате разобщенного подхода и массы противореча-
щих выводов читатель (ученик) приходит в растерянность, он 
не может сделать истинного вывода и порывает с Йогой, разо-
чаровывается или, в худшем случае, неправильно практикует 
упражнения и наносит себе непоправимый вред. Большой цен-
ностью являются труды истинных йогов, но, к сожалению, их 
очень мало. Йогины охотно популяризируют свою науку, но тра-
диции требуют устной передачи знания. 

Есть трудность и другого порядка — над Йогой по-прежне-
му висит многовековая тайна, и некоторые детали этого 
учения остаются нераскрытыми. Даже многое из того, что мно-
гократно издано и применено практически, имеет скрытую 
тайную сторону. 

Цель настоящей книги состоит в том, чтобы предложить 
читателю систематизированный труд с разъяснением некото-
рых скрытых сторон, анализом собственного скромного опыта, 
а также уточнить некоторые детали ссылками на труды древ-
них индийских Учителей. Такая необходимость диктуется тем, 
что многие важные выводы необходимо уяснить такими, какие 
они есть в действительности, и пусть не шокируют просвещен-
ный слух современного читателя фразы древних служителей 
культа, ибо для нас важно не как сказано, а что сказано. 

При этом учтено еще одно обстоятельство — независимо от 
того, какую цель перед собой ставит будущий ученик, он полу-
чит сравнительно подробную информацию о предмете своих 
исканий на любом уровне. 

Существенной особенностью книги является также и то, 
что в ней наряду с чисто теоретическими и познавательными 
материалами предложены практические инструкции и опыт 
лиц, прошедших этот путь. 

Необходимость в систематизированном издании возника-
ет еще и потому, что некоторые практики Йоги из имеющихся 
изданий выписывают только то, что их в данный момент инте-
ресует. В этом большая ошибка, так как действие упражнений 

___________________________________________________________От авторов 

9



йогов основано на том положении, что человеческий организм, 
как единая цельная система, требует комплексного подхода при 
практическом применении упражнений. 

Для большинства учеников интерес к Йоге определяется 
как к средству улучшения здоровья, поэтому все упражнения 
даны во взаимной связи и по степени сложности с указанием 
терапевтического действия и противопоказаний. 

Но ... оздоровление — не конечная цель Йоги. Эта древняя 
мудрость предназначена для тех, кто хочет развить свое тело и 
свой ум, кто хочет усвоить более глубокие истины окружающего 
нас мира, кто хочет глубоко проникнуть в еще нераскрытые 
тайны бытия человека. 

ОМ. ОМ. ОМ. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

10



ВВЕДЕНИЕ 

Интерес к Йоге всегда был большим, и на этот счет есть 
свои причины. Одних интересует их философия, других — пси-
хофизиология. Некоторые авторы пропагандируют их физичес-
кие упражнения, иные изучают этику и так далее. Многие 
исследователи считают Йогу древнейшим памятником культу-
ры тела и саморазвития человека, а есть и такие, которые счи-
тают ее оторванной от науки и жизни. 

У йогов уникальный подход к своему телу. Они путем 
огромных тренировок, путем невероятного духовного напряже-
ния и самогипноза овладевают скрытыми глубинами человече-
ского тела, подчиняют его себе, вызывают немыслимые для 
обычного человека состояния. Люди, прошедшие по ступеням 
их учения, управляют своим телом со сверхъестественным со-
вершенством. Они могут погружаться в летаргию и выходить из 
нее, они могут так диктовать своему телу, что в жестокий холод, 
стоя раздетыми на ветру, леденящем кожу, испытывают чувст-
во жары. 

Поиски огромных дремлющих потенциалов мозга, опыты с 
телепатией, гипноз — всем этим в совершенстве владеют йоги. 
В последние десятилетия особенно щекочут воображение не-
обыкновенные способности йогов по своей воле останавливать 
работу сердца, выдерживать невероятно огромные тяжести. 
Есть документальный опыт, когда индийский профессор-йогин 
выпил «царскую водку», губительную для всего смесь двух кис-
лот, «вернул» ее обратно, и химики убедились, что это была 
именно «царская водка». Этот феномен йогин объяснил умени-
ем посредством особой силы изменять атомную структуру ве-
щества! 

Поражают рассказы о йогах, которые позволяли себя 
закапывать в землю, а потом, спустя несколько дней, снова воз-
вращались к жизни. Передача мыслей на расстояние, яснови-

11



дение — этим тоже в совершенстве владеют йоги. Они убеди-
тельно заверяют, что после специальной подготовки можно об-
щаться с астральными существами, что «внутренним» зрением 
можно постигнуть то, что непостижимо обычным органам, что 
сама смерть бессильна перед ИСТИННЫМ йогином, который 
сбрасывает с себя тело, как ветхую одежду, и продолжает вечно 
жить в ином воплощении. 

Йоги проходят сквозь огонь и без вреда проводят с собой 
желающих идти с ними, важно только, чтобы идущий за йогом 
мог всецело перенести свое сознание в его сердце. 

О йогах много пишут, рассказывают, создают школы, про-
водят научные эксперименты. «Чудеса» йогов можно перечис-
лять долго, хотя это вовсе не чудеса, а скрытые возможности 
любого человека. 

Йоги удивляли мир, когда строились египетские пирамиды, 
и не менее удивляют современный мир, но если отбросить вся-
кого рода наслоения и многое необъяснимое, то оказывается, 
что йоги предлагают вполне приемлемые вещи — здоровье, 
жизнерадостность, долголетие и работоспособность, а это то, 
чем интересуется сейчас большая часть человечества. 

Кроме того, методы йогов дают возможность развить вни-
мание, сосредоточенность, лучшие черты характера, добиться 
здоровья физически и психически контролируемого тела. 

Современная наука призвана изучить наследие йогов и 
приспособить его к современным условиям. Такая задача уже 
поставлена в комиссиях ЮНЕСКО в 1953 г. Научно-исследова-
тельские институты, изучающие Йогу, существуют не только в 
Индии, но и в других странах мира. 

Йоги считают, что человек таит в себе огромные резервы 
сил, способностей и если разбудить эти способности, то перед 
ним откроется такое, о чем он и не подозревает, — он 
познает многие таинства жизни, проникнется глубоким само-
познанием. И все это достигается посредством системы физи-
ческих и умственных упражнений, специальными способами 
дыхания и естественным образом жизни, тесным объединени-
ем упражнений физических и духовных. 

Здоровье — высшая ценность на земле, но оно не цель 
Йоги, а всего лишь средство для более высокого самоусовершен-
ствования и формирования гармонической личности. В пред-
ставлении йогов Человек — единое целое, в котором физичес-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

12



кие и психические процессы находятся в тесном единстве. 
Физическое тело оказывает влияние на состояние духа, на ду-
ховное состояние тела. Поэтому, проявляя заботу о физическом 
совершенствовании, йоги одновременно овладевают духом, 
мыслями и чувствами. Йоги также предлагают долголетие, они 
знают, как продлить жизнь до 100 лет и более, сохранив при 
этом умственные и физические способности. Йога дает много 
человеку, но и немало от него требует — она предпочитает здо-
ровый образ жизни, самодисциплину, режим и регулярность в 
занятиях. 

В последние десятилетия, когда Индия вышла из-под коло-
ниального владычества, эта страна стала более доступна, и, 
естественно, что информация о достижениях йогов стала более 
обширной, но вместе с тем появились новые трудности, так как 
многие энтузиасты начали поспешную практику на свой страх 
и риск, без систематизированного знания. Это привело к неже-
лательным последствиям, принесло вред как самим ученикам, 
так иучению. 

Как обычно, после первых неудач в прессе последовала бур-
ная, уничтожающая критика, что Йога совершенно непригод-
на, нежелательна людям здоровым и неприменима в лечебной 
практике. 

В действительности эта система не похожа ни на одну из 
знакомых и привычных нам западных систем, так как она ос-
нована на более глубоком знании человеческой природы. Поэ-
тому некоторые наши представления и поспешные выводы не 
следовало бы делать, основываясь на поверхностном изучении 
только литературных источников, без практического анализа 
и составленных на тенденциозном подборе некоторых фактов. 

Те, кто хотя бы в течение года в разумных пределах, соблю-
дая умеренность и осторожность, занимались практикой асан и 
дыхательных упражнений, почувствовали на себе их благотвор-
ное влияние и прониклись глубоким уважением к этой древней 
мудрости, и у них никогда не возникало сомнений в ее полезно-
сти. 

Это древнейшее учение, возраст которого исчисляется по 
различным источкикам от 6000 до 8000 лет, проверенное опы-
том многих и многих поколений, сейчас в Индии переживает 
новое рождение. Многие направления Йоги изучаются в специ-
ально созданных институтах и рекомендуются в состав нацио-

___________________________________________________________
 
Введение 

13



нальной системы физического воспитания, лечебной практики 
и не только в Индии, но и во многих странах мира. 

Получила официальное признание аутогенная тренировка, 
началось глубокое изучение йоготерапии. 

Но даже еще и сейчас вокруг учения йогов существует еще 
так много всякой путаницы, о них рассказывают много такого, 
что может удивить даже самих йогов. Этому, конечно, способст-
вовали отступники от Йоги, которые, усвоив некоторые знания, 
зарабатывают себе на жизнь, демонстрируя всякого рода «чуде-
са». 

Атмосфера таинственности вокруг учения йогов привела к 
тому, что даже еще сейчас многие древние тексты зашифрова-
ны специальной символикой. Йогу охраняли мудрецы, накоп-
ленные знания передавались только самым преданным и 
талантливым ученикам. Древние риши (мудрецы) были недос-
тупны для простого народа. Тайна Йоги охранялась тысячеле-
тиями, и, может быть, именно это послужило причиной того, 
что она не заняла должного места в человеческом обществе, а 
то, что доходило отрывками, истолковывалось неверно и оши-
бочно. Хотя, с другой стороны, эти особые меры сохранили ее от 
неминуемого вырождения. 

Только в XIX столетии Йога выходит из гималайских ашра-
мов и монастырских обителей. В 1918 году ШРИ ЙОГЕНДРА в 
Бомбее создает научно-исследовательский институт, и с тех пор 
над многим таинственным была поднята завеса. Великая тайна 
Йоги становится достоянием человечества, ее методы познают-
ся и практикуются, становится ясным, что ничего уже нет 
таинственного, чудесного, а это всего лишь великая наука о 
скрытых возможностях человека. 

Йога, если к ней разумно подойти, представляет собой сис-
тему правил жизни, которые обеспечивают совершенное здоро-
вье — физическое, психическое и моральное. 

ШРИ ЙОГЕНДРА 

Именно с таких позиций к Йоге должна подойти современ-
ная наука. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

14



ПРЕДИСЛОВИЕ 

Дорогой Садхане! 
Хатха-Йога является благословением для достижения ус-

пеха на любом поприще. 
Тело и разум суть инструменты, сила и энергия которых 

поддерживается практикой в Хатха-Йоге. 
Занимаясь ею, вы сможете достигнуть лучезарного здоро-

вья и психических сил. 
Ш.С. ШИВАНАНДА 

Бесконечная Вселенная и все, что ее составляет — от гро-
мадных метагалактик и до мельчайших элементарных частиц, 
— движется, развивается, подчиняясь законам природы. Все 
небесные светила возникают и угасают в строго определенном 
порядке. Во всех проявлениях бесконечной жизни существуют 
свои законы. Все живое строго следует естественным законам, 
придерживаясь определенных инстинктов. 

И только Человек — самое совершенное, самое высокоорга-
низованное творение природы, пренебрегает естественными 
законами, поддается слабостям, малодушию, беспутству и ста-
новится жертвой постоянных болезней, награждает пороками 
своих детей. 

Благодаря какому богатству жизнь становится стоящей ве-
щью? Только благодаря здоровью! 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Здоровье — это богатство, которым стремятся обладать 
все, но мало кто поступает так, чтобы его сохранить. Каждый 
человек должен быть здоровым, жить как можно больше, и это 
является полностью естественным процессом, ибо природа соз-

15



дала человека не для того, чтобы он страдал и болел, а для того, 
чтобы быть счастливым и здоровым. 

Человек должен родиться здоровым, отдать на благо обще-
ства активный зрелый возраст, обеспечить себя в старости и, 
естественно, без болезней уйти из жизни. Для единственно та-
кого способа существования природа создала человека. 

Занимаясь спортом, вы обретаете физическую силу, но 
Йога способствует развитию всех сил — физических, психичес-
ких и духовных. 

Моральная сила больше физической, поэтому ею овладеть 
труднее, но высшая сила на земле — это духовная сила. Йогу, об-
ладающему духовной силой, подвластно все, он может повеле-
вать массами. 

Все великие люди, оставившие глубокий след на земле, об-
ладали огромной моральной и психической силой. Йога дает 
всестороннее развитие. Стремитесь к обладанию здоровьем — 
без него вы не достигнете успеха на своем жизненном пути. 

Как достигнуть лучезарного здоровья, высокого духовного 
развития, высокого уровня энергии и жизнеспособности? Сле-
дуйте мудрым принципам древних риши и йогов, их учение не 
имеет себе равных. Это самая совершенная система, только она 
способна сделать нацию здоровой и процветающей. 

Итак, вы решили постигнуть великую науку йогов?! 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

16



ГЛАВА I 

НУЖНА ЛИ ЙОГА СОВРЕМЕННОМУ ЧЕЛОВЕКУ? 

Йога предлагает нам здоровье и долголетие — есть ли необ-
ходимость сомневаться в полезности этого учения? 

Современная медицина сделала очень много для продле-
ния жизни человека и оздоровления общества в целом, но все 
же болезней очень много и большинство из них обусловлены не 
органическими, а нервными расстройствами. Отсюда воз-
никает необходимость в йоготерапии, которая предлагает 
методы благотворного воздействия на нервную систему. Она 
вырабатывает уравновешенность духа, устанавливает умствен-
ное и телесное равновесие, дает основные принципы здоровья и 
приводит к более тесной связи с природой. 

Несомненно люди стали жить больше, но не все до конца и 
с пользой для общества могут продлить этот небольшой, отве-
денный природой, промежуток времени. 

Обеспеченная старость — это большое завоевание общест-
ва, но человек должен максимально продлить свой активный и 
творческий период и не быть обузой в старости. Для этого тре-
буется не так уж много — придерживаться правил здорового об-
раза жизни, уделять внимание своему телу, а здесь Йога может 
сказать свое слово. 

Кроме того, современная медицина поставлена перед необ-
ходимостью поиска принципиально новых профилактических 
мероприятий. 

Медикаменты не всегда избавляют человека от болезни, а 
часто только временно снимают боль и сама болезнь становит-
ся хронической. Не умаляя значения современной медицины и 
ее успехов в лечении многих тяжких заболеваний, необходимо 
все же иметь в виду следующие факторы. 

17



Лекарствомания расслабляет человека, лишает его возмо-
жности искать резервы для мобилизации внутренних сил орга-
низма. Более того, многие лекарства имеют сильные побочные 
воздействия. Поэтому детальное изучение науки индийских 
йогов могло бы дать много для оздоровительных мероприятий. 
Человек, выполняющий различную физическую работу (не 
однообразную), принимает самые разнообразные позы, выпол-
няет различные движения. Одни позы сменяются другими, 
группы мышц напрягаются, расслабляются, работают суставы, 
изгибается и скручивается позвоночник и так далее. Если бы 
все эти позы продифференцировать и рассмотреть их в отдель-
ности, то стало бы ясно, что все эти отдельные положения в ка-
кой-то степени напоминают разнообразие поз йогов, которые 
лишь в большей степени доработаны и целенаправленно 
отшлифованы. 

Таким образом, если бы человек в течение каждого дня тру-
дился физически, то, может быть, и не нужна была бы ему 
Йога. Но блага цивилизации, комфорт, механизация и автома-
тизация трудоемких процессов, сидячий умственный труд 
привели к тому, что человек вступил в одно из величайших про-
тиворечий. Миллионы лет «труд создавал человека» и стал необ-
ходимой составной частью его бытия. Все органы человека и их 
системы построены и функционируют соответственно с вероят-
ными физическими нагрузками. Но вот в течение последних 
сотен лет род человеческий вдруг лишается этой жизненной не-
обходимости, и, понятно, что организм за такой короткий срок 
не смог приспособиться к новым условиям, что и привело к за-
болеваниям и другим нежелательным последствиям. 

Таким образом, болезни приходят не извне, а порождаются 
самим ослабленным организмом и нарушением в нем 
различных важных физиологических процессов. Если внима-
тельно присмотреться к окружающим нас людям в возрасте 
40-45 лет, то мы увидим среди них мало таких, которые облада-
ли бы нормальной фигурой и здоровьем, а ведь не всякому изве-
стно, что при общих равных условиях 40 лет — высшая точка 
физического и духовного совершенства мужчины... 

Что же послужило причиной, что человек уже в первой по-
ловине своей жизни лишен самого ценного для себя? В основ-
ном это потеря подвижности костно-мышечной системы в ре-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

18



зультате пренебрежения к самому минимальному физическому 
труду, к движениям. 

Именно в этом возрасте человек становится наиболее по-
лезным обществу, но он уже многого достиг, знает цену жизни и 
успокаивается на достигнутом. Обеспеченность делает его ле-
нивым, он весь во власти комфорта. 

Есть и другие крайности — это люди, которых преследует 
постоянное чувство зависти, страха или неопределенности. Они 
спешат и опаздывают, всегда чем-то недовольны и во всех слу-
чаях подчинены стрессовому состоянию. Портрет таких людей 
весьма примечателен — тревожное лицо, беспокойные глаза, 
жидкие волосы, опущенные плечи, они суетливы. Постоянно 
плохое состояние сказывается отрицательно на функциониро-
вании внутренних органов и нервной системы. 

Может ли Йога «привести в равновесие» таких людей, при-
учить контролировать их свои чувства и эмоции? Опыт занятий 
по этой системе говорит о том, что практика упражнений 
(особенно дыхательных) затрагивает и изменяет все стороны 
жизни и деятельности человека, делает его уравновешенным, 
спокойно реагирующим на различные неблагоприятные прояв-
ления и так далее. 

Для всего живого на земле свойственно периодическое го-
лодание, так как животные и древний человек не всегда могли 
себя обеспечить едой. Это явление периодических голоданий 
повторялось в течение всей эволюции человека миллионы лет и 
было «записано» самой природой на его генетическом уровне 
(коде). 

Периодический дозированный голод очищает организм от 
различных нездоровых накоплений. Современный человек ли-
шает себя возможности иногда поголодать в какой-то форме, но 
зато он разрешает себе систематически переедать, что приво-
дит к чрезмерной перегрузке пищеварительной системы. Более 
того, быстрая еда, проглатывание целых кусков пищи нарушает 
нормальное функционирование кишечника. От чрезмерного 
накапливания пищевых масс нарушается перистальтика, при-
водящая к модным болезням века — запорам, болезням печени, 
головным болям и так далее. 

Вопросам разумного питания йоги уделяют особое внима-
ние. Они предлагают также методы, как избавиться от нежела-
тельных последствий переедания, нажитых ранее. 

___________________________________________________________
 
Глава I 

19



Современная медицина много работает над предупрежде-
нием сердечно-сосудистых заболеваний. Чаще всего страдают 
сосуды, они теряют свою эластичность, а природа, стремясь ис-
править это состояние, вынуждает сердце посылать больше 
крови и, в результате, рост давления. 

Много еще можно перечислять различные неестественные 
состояния современного цивилизованного человека, но ясно од-
но, что все они или способствуют заболеванию, или наступле-
нию преждевременной дряхлой старости. Где выход? 

Выход один — восстановить в организме необходимое рав-
новесие посредством разумных физических нагрузок на свежем 
воздухе, спорта, физических упражнений и игр. 

Йоги предлагают физическое совершенствование посред-
ством практики древнейшей системы упражнений — АСАН, 
при помощи которых можно оздоровить свой организм. 

В течение многих лет психологи и психоаналитики мира 
обеспокоены неравновесным состоянием нервной системы че-
ловека и окружающей среды. Усиливается поток информации, 
различные агрессивные воздействия приводят к тому что чис-
ло психических заболеваний резко возрастает. Система упраж-
нений индийских йогов во многом способствует нормализации 
различных нервных проявлений человека, снижает его повы-
шенную эмоциональную возбудимость. 

Здесь не следует снимать со счетов современные виды 
спорта. Все виды спорта хороши по-своему из них наиболее 
универсальными являются бег, потом целенаправленная ходьба 
и особенно плавание. Но существующие виды спорта имеют 
односторонний характер, и для гармонического развития необ-
ходимо практиковать несколько видов, что явно не под силу 
занятому человеку определенного возраста и общественного 
положения. 

Йога, хотя она сугубо индивидуальна и не готовит рекордс-
менов, но универсальна, способна оказывать действие на весь 
организм. У нас есть основание проникнуться особым уважени-
ем к этому учению и доверием, так как человечеству неизвестна 
другая подобная практическая система физического и духовно-
го развития, воплощающая в себе опыт тысячелетий. 

Йога бесконечно усиливает творческие способности чело-
века во всех областях жизни, дает ему возможность глубже по-
стигнуть многие законы природы и раскрыть тайны бытия, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

20



находить скрытые истины в различных явлениях природы, она 
убеждает человека в том, что он значительно могущественнее, 
чем считал себя раньше. 

Ученика не должны отталкивать некоторые противоречия, 
вызванные длительной и еще не окончившейся борьбой двух 
мировоззрений — материализма и идеализма. Более того, 
встречающиеся различные термины, чисто религиозного скла-
да, не должны вызывать скептицизм по двум причинам: в те 
далекие времена, когда обобщался и накапливался опыт этой 
науки, нельзя было все это объяснить иначе, чем с существую-
щих позиций укоренившегося мировоззрения, а с другой сторо-
ны — мы еще очень мало знаем эту область многолетнего 
опыта. 

Современному человеку вовсе не чужды принципы альтру-
изма, основанные на бесконечной заботе о благе других и готов-
ности жертвовать для них своими личными интересами. 

Существует мнение, что человек Запада не похож на чело-
века Востока — последний слепо верит в предлагаемые истины, 
полагается на интуицию и не утруждает себя лишними вопро-
сами. Человек высокоразвитых западных стран порвал с 
религией, а блага цивилизации уводят его все дальше от необ-
ходимости следовать законам природы и естественным инстин-
ктам. 

Как бы там ни было, а здравый смысл за то, чтобы дове-
риться восточной мудрости и приспособить ее знания к услови-
ям Запада. Духовный мир человека, занимающегося Йогой, 
становится проницательнее, он находит скрытые истины там, 
где раньше ничего не видел. 

Многие виды современного труда, особенно умственного, 
требуют быстрого принятия важных решений — в этом отноше-
нии Йога может быть особенно полезной, так как она учит 
сосредоточивать свои умственные силы, помогает достигнуть 
более высоких ступеней сознания, выходящих далеко за преде-
лы возможностей обычного человека. 

Нам также небезынтересно познать откровения древних 
мыслителей Индии и особенно важно раскрыть тонкости сверх-
сознательного состояния, неописуемого, самой неизученной 
стороны йогизма. Очень важным достоянием Йоги является то, 
что она делает упор на философию упражнений, под их влияни-

___________________________________________________________
 
Глава I 

21



ем человек ощущает пробуждение духовных и физических сил, 
обретает новые способности и отношение к окружающей среде. 

Чем больше человек проникает в микро- и макромиры, 
тем больше он убеждается в наличии явлений, противоречащих 
установившимся нормам человеческого мышления. С этой точ-
ки зрения нам очень важно утверждение йогов о том, что вокруг 
нас более обширный мир, чем мы обычно в состоянии себе 
представить. Когда-нибудь, утверждают они, наши глаза и на-
ше восприятие откроются, как у слепого, получившего возмож-
ность видеть. 

Древнее учение индийских мудрецов затрагивает важней-
шие вопросы жизни и смерти, молодости и старости, взывает к 
гуманизму, к человеку, к его телу, разуму и душе. Их учение впи-
тывает в себя все взгляды и наблюдения народной медицины — 
все это также не чуждо современному человеку. 

Могущественной медицине не повредит «инъекция» свежей 
крови из древней сокровищницы великого опыта индийского 
народа. А все, чем богат этот опыт, что прошло тысячелетнюю 
проверку временем, должно стать достоянием человечества. 

Поэтому задачей специалистов является объективное ис-
следование современными научными методами этой древней 
народной культуры и рациональное использование ее на благо 
человека. 

ОМ. ОМ. ОМ. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

22



ГЛАВА II 

ЙОГА И НАША ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ 

В последнее время много делается для того, чтобы люди 
жили в достатке, но «не хлебом единым сыт человек», он должен 
расти духовно, ему должны быть доступны сокровища прошло-
го и настоящего, он должен развиваться физически. По этой 
причине предпринимаются меры, чтобы наряду с ростом благо-
состояния современный человек получал всестороннее разви-
тие. 

Йога, при разумном применении на современной научной 
основе, может стать хорошим подспорьем в этом благородном 
деле. Современный общественный строй должны созидать все-
сторонне развитые люди. Морально совершенный народ спосо-
бен вынести на своих плечах любые трудности, поэтому все, что 
способствует развитию человека, должно быть использовано, в 
том числе и древняя восточная мудрость. 

Здоровый человек способен трудиться в течение длитель-
ного времени, даже в глубокой старости. В этом отношении 
Йога никаких противоречий с нашей действительностью не 
имеет, она может дать методы, которые отодвинут раннюю ста-
рость. 

Человеку нашего времени должно быть свойственно бо-
роться против всяких низменных пороков. Йога не противоре-
чит этому, а наоборот, дает наставления, как изжить всякие 
отрицательные проявления. Их учение является добродетель-
ным, а его последователи — непоколебимыми сторонниками 
всего гуманного и борцами против человеческого падения. 

Йоги — сторонники здорового образа жизни, умеренного 
сбалансированного питания, они всегда ратуют за чистый воз-
дух и здоровую среду. Они призывают нас оздоровить землю, 

23



прекратить безудержное истребление животного и раститель-
ного мира, призывают беречь всякую природу (земной сад). Че-
ловечество — часть природы, которая не болеет и не стареет. Но 
как обстоит дело с нами? Везде и всюду мы слышим бесконеч-
ные жалобы на болезни и недомогания, но виноваты во всем 
этом мы сами, нашим неправильным образом жизни, злыми 
мыслями и поведением. 

Необходимо знать, что природа всегда готова пойти нам 
навстречу, только стоит создать для этого необходимые усло-
вия. Йоги призывают нас собрать всю свою волю, повернуть 
свою жизнь к природе, и тогда исчезнут все причины наших не-
счастий. Наше здоровье — наша собственность, так стоит ли 
доверять его попечению других?.. С каждым годом появляются 
все новые болезни, общество планеты нездорово, если дело пой-
дет так дальше, то станет большой редкостью встретить челове-
ка, у которого не было бы что-нибудь удалено... Всемогущая 
природа не придумала для нас запчастей, видимо, полагаясь на 
человеческое благоразумие. 

Культивирование упражнений йогов станет прекрасным 
средством усиления духовной чистоты современного человека, 
так как оно находит нормальным состоянием человеческой ли-
чности постоянное развитие и совершенствование, как духов-
ное, так и физическое, — в этом его диалектическая сущность. 
Разумеется, что это учение мы не можем принять все как оно 
есть, со всеми вековыми наслоениями, но подойти к нему с уче-
том современных условий. Сейчас многие научные центры 
тщательно анализируют теорию и практику йогов, изучают, что 
можно применить в конкретных социальных, исторических и 
климатических условиях, а что отбросить как противоречащее 
нашему времени, морали и традициям. 

Приняв систему йогов, мы этим не умаляем достижений 
современной физической культуры и спорта — пусть эти две 
системы дополняют друг друга. Йоги высокого мнения о некото-
рых видах западного спорта и особенно отмечают плавание. 
Что же касается некоторых вопросов мировоззренческого хара-
ктера, то они имеют для нас историческую ценность, и мы дол-
жны подходить к ним избирательно. 

Пусть мировоззрение йогов зиждется на идеалистических 
взглядах, а сознание жителя Запада тяготеет к диалектическо-
му восприятию окружающего мира, но йоги могут и знают то, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

24



чего не знаем мы, так почему бы нам не взять из их учения «ра-
циональное зерно?..» 

Учение йогов подвергается иногда необоснованной крити-
ке лишь только потому, что так требует установившееся мне-
ние. Такие критики обладают не большей мудростью, чем 
страус. который зарыл свою голову в песок и думает, что за пре-
делами его глупой головы не может быть ничего более. Многое в 
Йоге еще долго будет отрицаться как необъяснимое и недоказу-
емое, но придет время и найдутся Колумбы, которые откроют 
нам и эту «Америку». 

Наш стремительный век требует совершенствования на-
ших умственных способностей, глубокого самопознания, так 
как в настоящей жизни наступает такой момент, когда человек 
должен использовагь все внутренние резервы и скрытые 
возможности своего организма, чтобы постоянно быть в равно-
весии с окружающей средой, так как любое нарушение этого 
равновесия приводит к болезням, а система йогов есть тот по-
иск, который поможет нам установить динамическое равнове-
сие внутри нашего организма и по отношению к внешнему 
миру. Вот почему психологи мира заняты изучением достиже-
ния гармонии среды и человеческого бытия. Они верят в то, что 
величайшее творение живой природы — ум — на данном этапе 
эволюции является определяющим условием совершенствова-
ния человека и человеческого общества, необходимо только 
раскрыть и освободить его способности. Система йогов, несом-
ненно, может помочь и в этом деле, так как упражнения йогов, 
их наука о дыхании, принципы следования законам природы, 
автоматически вводят человека в такое состояние, что он ста-
новится вполне созвучным окружающей среде. Йога делает его 
аналитиком своих состояний и дает принципы ликвидации от-
клонений на любом уровне. Как бы там ни было, но мы должны 
использовать любые достижения мировой культуры, найти в 
них рациональное содержание и критически переработать его. 

___________________________________________________________
 
Глава II 

25



ГЛАВА III 

КАК ВОЗНИКЛО ЭТО УЧЕНИЕ 

Как возникло это учение? Кто является его автором? Может 
быть, его создал некий мудрец и завещал своим ученикам? 
Пути-дороги йогов утоптаны тысячелетиями, и они очень отли-
чаются от западных цивилизаций. Система йогов не имеет од-
ного автора, как его нет у народного фольклора. Автор Йоги — 
все и никто, а точнее — народ. 

Почему именно в Индии возникло это учение? Вероятно, 
этому способствовали благоприятные климатические условия и 
благодатная природа, которая располагала пытливый ум инду-
са к наблюдениям и анализу. 

Учение йогов в целом — это обобщение опыта великих аде-
птов (всезнающих), пылающий взор которых проник в самое со-
кровенное и открыл там такие истины, которые еще долго будут 
скрыты ддя непосвященного взгляда. Прозрение лишь одного 
адепта не принималось к сведению до тех пор, пока оно не под-
тверждалось другим. Так из века в век складывалась эта вели-
кая наука — начало и конец человеческого знания. 

Философская устремленность помогала искать объяснения 
многих тайн природы, систематизировать их и делать 
выводы. Наблюдая животных в их естественной среде, их повад-
ки, способы расслабления, поведение во время болезни, древние 
индусские мудрецы делали для себя важные обобщения. Человек 
был основным объектом наблюдения (чаще самонаблюдения), он 
жил близко к природе, строго следуя ее законам. 

Духовные предводители древних народов, перелистывая 
мудрую книгу природы, по крупице накапливали большой опыт, 
бережно охраняя его, и втайне передавали его доверенным уче-
никам. 

26



Стихийные силы природы всегда располагали человека к 
размышлению, может быть, тишина гор, одиночество человека 
среди дебрей Гималаев способствовали особому складу ума 
древних отшельников, что дало возможность по-иному взгля-
нуть на бытие, может быть, именно так родилась основа этого 
учения — сосредоточение ума. 

Сейчас мы постепенно узнаем историю индусов-подвиж-
ников. Они уединялись в тишине лесов, в дебрях джунглей на 
многие и многие годы и погружались в созерцательную жизнь. 
Они напрягали и облагораживали свой мозг, сосредоточивая 
свою мысль и постепенно обуздывая свою низшую природу, за-
ставляли себя с восторженным вниманием созерцать Высшее. 
Их сознание становилось все более напряженным и способным 
к восприятию высших вибраций без опасности для равновесия 
мозга. Но могло быть и другое. Человеческое существо выходи-
ло из животного состояния, постепенно теряя свои животные 
инстинкты, «заглушая» их сознанием и уходя от природы. И, мо-
жет быть, только в одной части мира — теперешней Индии эти 
природные инстинкты каким-то образом были сохранены, что 
привело к особому складу ума, способному к мощному сосредо-
точению и аналитическому обобщению. 

Глубоко познавая сущность человека, концентрируя вни-
мание на отдельных его проявлениях, древние индусы искали 
особые положения тела, которые должны были обеспечить че-
ловеку здоровое существование. Их упражнения в своей сути 
сводятся к тому, что они статичны, без многократных повторе-
ний и отдельных движений. Вероятно, эта особенность опреде-
лилась особыми климатическими условиями. Жаркий климат, 
жгучее солнце исключали динамические упражнения, так как 
они сопровождаются большим количеством выделения тепла и 
повышают температуру тела. В то же время выполнение стати-
чных упражнений (асан) требует незначительной затраты энер-
гии. Эта статичность асан как раз и оказалась исключительно 
действенной на все структуры тела. Длительная и упорная тре-
нировка и глубокое осмысливание результатов каждый раз 
что-либо прибавляло, а не выдержавшее проверки отбрасыва-
лось. 

Древние Учителя ревниво оберегали тайны своей науки, 
так как они знали, что широкая популяризация привела бы к ее 

___________________________________________________________Глава III 

27



вырождению. Возможно, именно поэтому Йога существует ты-
сячи лет. 

Йога была зашифрована с помощью специальной символи-
ки и передавалась только избранным ученикам, поэтому вы 
часто будете встречать требование о тайном выполнении неко-
торых упражнений. 

Древний мудрый ПАТАНДЖАЛИ, живший во втором столе-
тии до нашей эры, в результате упорного, кропотливого труда со 
старинными текстами собрал и систематизировал самое важ-
ное из великой науки йогов и дал миру единственный в своем 
роде труд, который называется «ЙОГА-СУТРА». Это единствен-
ный труд, завещанный будущим поколениям, который срывает 
покрывало тайны, окутывающее учение йогов. Но Патанджали 
изложил свои сутры на языке, уровне знаний и категорий сов-
ременного ему мира, поэтому его мысли были труднодоступны 
обыкновенному человеку. И вот появился новый подвижник Су-
оми ВИВЕКАНАНДА (Великий), который прокомментировал 
труд Патанджали в доступной форме. На это он потратил всю 
свою жизнь. С. Вивекананда ушел в Нарвикальпа-Самадхи 
в возрасте 40 лет. 

Кто внимательно изучает систему йогов, тот убедился в 
том, что это точная наука, но требующая огромных сил. 

Нам остается только восхищаться великой силой и интуи-
цией прозрения древних индийских ришей, которые создали 
столь огромную, стройную, выдержавшую проверку временем 
науку. 

Теперь Йога перестала быть тайной, она изучается, популя-
ризируется и практикуется во многих странах мира. Древнее 
учение перестало быть достоянием только узкого круга обитате-
лей гималайских ашрамов. Очищаясь от вымыслов, наслоений, 
оно все больше становится интернациональным. 

Сегодня это учение подобно великим культурным памятни-
кам, которые стоят бессмертно перед человечеством и 
воздействуют только на тех, кто лишает себя всяких предвзято-
стей и предстает перед ним готовым к восприятию его дейст-
вий. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

28



ГЛАВА IV 

ЧТО ТАКОЕ ЙОГА 

Что такое Йога? Это не более не менее как применение за-
конов эволюции к отдельному индивидууму; это способ, кото-
рым человеческий разум развивается ясным, определенным и 
подчиненным закону; это указание, как применить эти законы 
в индивидуальных случаях с тем, чтобы ускорить эволюцию ума 
и дать человеку возможность опередить свою расу — с целью по-
мочь ей в ускорении ее эволюции. 

Итак, Йога есть применение этих законов в соединении с 
определенной дисциплиной жизни. Эта дисциплина жизни 
необходима для людей, желающих применить законы уско-
ренной эволюции к самим себе, так как обычные законы при-
роды, которыми мы окружены, ведут нас по пути обычной 
эволюции; если же мы увеличиваем усилие и напряжение, мы 
должны одновременно сделать что-нибудь, чтобы укрепить 
все части нашего организма, подвергающиеся напряжению 
при той более ускоренной эволюции, которой мы решили сле-
довать. Эти соображения и вызывают необходимость в дисци-
плине жизни. 

А. БЕЗАНТ 

Много столетий тому назад на территории теперешней Ин-
дии люди большого духа и интеллекта считали, что человечес-
кое существо как бы собрано из отдельных составляющих (тело, 
чувство, ум, дух), каждая из которых развивается своим путем. 
Это раздельное развитие, по их мнению, не дает в полной мере 
совершенствоваться, и, чтобы осуществить полное единство 
этих составляющих, индийские мудрецы в течение тысячеле-

29



тий, руководствуясь опытом, догадками, пробами и неудачами, 
создали сложную обширную науку которую и назвали Йогой. 

В переводе с санскрита этот термин не имеет однозначного 
определения. В одних источниках он трактуется как «союз» или 
«объединение», что очень согласовывается с вышеприведенным 
толкованием. 

Есть и такие значения: «прилагать усилия», «сопрягать, 
связывать», «единение» и другие смысловые оттенки. Мы можем 
также сказать, что Йога — наука о совокупности физических и 
психологических средств для раскрытия внутренней сущности 
человека. Ведантийское понимание Йоги — это единение с Вы-
сшим Атманом, а в философских текстах «Махабхараты» значе-
ние «единение» заменяется на «упражнение», а также на «владение 
особыми психическими силами». 

Согласно Патанджали, Йога является систематическим 
усилием, употребляемым для достижения совершенства по-
средством контроля за различными элементами человеческой 
природы. Считаем целесообразным для расширения этого по-
нятия дать читателю и другие определения, которые, впрочем, 
также верны по своей смысловой законченности. 

Ш.С. Шивананда: «Йога есть Самадхи, то есть способность 
отделяться от всего телесного и сосредоточиваться внутри се-
бя». 

Ш. Кришна: «Йога есть равновесие». 
Комментатор «Виазы»: «Йога есть успокоение ума». 
А. Безант: «Йога есть прекращение функций ума, то есть 

такое состояние, когда действует высшее человеческое созна-
ние». 

Ш. Кришна: «Когда ум, интеллект и «Я» под контролем, сво-
бодные от бесконечной страсти и так, что они покоятся в ду-
хе, человек становится ЮКТА — тем, кто общается с богом... он 
познает вечную радость, которая вне пределов чувств, которую 
нельзя охватить рассудком. Он остается верным этой истине 
и не отказывается от нее. Он нашел свое большое сокровище — 
нет ничего выше этого. На того, кто достиг этого, не подейству-
ет величайшее горе. Вот истинный смысл Йоги — свобода от 
действия боли и горя». 

Наблюдая за различными проявлениями человеческой 
природы, древние индусы открыли в человеке много исключи-
тельных сил, которые у одних (одаренных, гениальных лич-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

30



ностей) проявляются произвольно, но у обыкновенных людей 
эти силы спят. 

Родоначальники Йоги нашли, что скрытые силы можно 
разбудить и пользоваться ими на всех путях жизни, хотя во 
многих случаях они будут проявляться индивидуально. Так рос-
ла и складывалась стройная система совершенствования чело-
века. 

Есть основание полагать, что в древней Индии эта наука 
была всеобщим достоянием, но в период арабского завоевания, 
монгольского владычества, а потом британского колониального 
управления Йога стала достоянием небольшого числа посвя-
щенных, брахманов и храмовых служителей. 

Патанджали и потом С. Вивекананда, как уже было сказа-
но выше, извлекли эту науку из тайников храмов и сделали ее 
общей и доступной. Они решили, что это учение не требует ох-
ранения, так как оно включает в себя элемент самоохранения 
именно трудностью постижения и тем, что использование ее 
с дурными намерениями исключается. В конце XIX и начале 
XX веков первые сведения о Йоге начали проникать в Европу от 
ученых индусов, получивших восточное и западное образова-
ние. 

Древние мыслители разработали несколько путей совер-
шенствования для людей различных наклонностей и способно-
стей, но конечная цель ведет к одному — раскрытию в человеке 
высших проявлений, так как человек — существо незакончен-
ное, несовершенное и может изменяться к лучшему собствен-
ными силами, а Йога, во всех ее разновидностях, даст технику и 
методы на этом пути. 

Проведем краткую характеристику основных направлений 
Йоги. 

КАРМА-ЙОГА — учит правильной трудовой деятельности, 
отношению к жизни. Путь Карма-Йоги кажется самым про-
стым, но он, пожалуй, самый трудный. Что бы ни выпало на на-
шу долю, мы должны терпеливо работать, выполнять свой долг, 
не со скрежетом зубов, не с проклятиями, но с радостью и с 
улыбкой на устах. Тот, кто постиг истинное значение Кармы, бу-
дет всякую работу считать йогической практикой, для него не 
будет низменной работы. 

Карма-йог совершенно отказывается от личных мотивов, 
он не заботится о результатах своей деятельности, у него даже 

___________________________________________________________
 
Глава IV 

31



мысли нет, что кто-нибудь пользуется плодами его трудов. Вот 
почему этот путь самый трудный. 

ХАТХА-ЙОГА — иногда называется физиологической, она 
дает человеку власть над телом и силами природы, идеальное 
здоровье, долголетие и развивает много таких сил, которые у 
обычного человека не проявляются. 

РАДЖА-ЙОГА — это Йога власти, носит название психоло-
гической. Это царственная Йога, самая высшая, она включает в 
себя воспитание и дисциплину ума, переносит сознание челове-
ка из обычного состояния до плоскостей сверхсознания. В сво-
ей основе она 8-ступенчатая. 

БХАКТИ-ЙОГА — воплощение религиозного пути, опреде-
ляет возможность религиозного отношения к миру без суеве-
рия, без стремления к личному спасению. 

ДЖНАНИ-ЙОГА — это Йога знания, предназначенного для 
людей аналитического склада ума, ведет к пониманию истин-
ного, вечного, единого. Это направление исходит из того, что 
главной трудностью познания истинной картины мира для че-
ловека является нахождение его сознания в 3-мерном про-
странстве. 

Путь человека, идущего путем Джнани-Йога, заключается 
в том, чтобы знать и ощущать в себе АБСОЛЮТ. Джнани прово-
дит различие между абсолютной реальностью и нереальными 
явлениями, говоря: «не это, не это» до тех пор, пока не придет к 
таким вещам, где исчезает возможность между реальным и не-
реальным, и тогда в состоянии Самадхи опытным путем позна-
ется АБСОЛЮТНЫЙ БРАХМАН. 

РАМАКРИШНА 

МАНТРА-ЙОГА. Мантра — это специальная словесная 
формула, многократное повторение которой в течение длитель-
ного времени ежедневно приводит к пробуждению сверхсозна-
тельности. Более подробно о мантре смотрите главу «Мантра. 
ОМ». 

КУНДАЛИНИ-ЙОГА. Основа всех Йог. Все вышеперечис-
ленные направления Йоги имеют одну общую основу, сводящу-
юся лишь к внутренней природе. Теперь возникает вопрос: име-
ет ли наука йогов внешнюю сторону, касающуюся особой физи-
ческой тренировки, в отличие от психической, характерной 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

32



для предыдущих направлений? Такой наукой является КУНДА-
ЛИНИ-ЙОГА. Она дает методы особой психофизической трени-
ровки, без которой занятия медитацией и, следовательно, 
достижение Самадхи являются пустой тратой времени. Она 
обучает, как пробудить и поднять КУНДАЛИНИ. 

Кундалини-Йога (К-Й) включает в себя методы Хатха-Йоги 
(асаны, мудры, бандхи, пранаяму). Таким образом, Хатха-Йога 
является частью К-Й. 

К-Й — это единственное направление, которое предусмат-
ривает детальную физическую тренировку, абсолютное здоро-
вье, которое является прочным фундаментом для воздвижения 
на нем духовного здания сверхсознания. 

Что касается полноты экстатического состояния, то и в 
этом К-Й превосходит все остальные пути. Йоги утверждают, 
что Самадхи и единение с Мировой Душой, достигаемые в ней, 
более совершенны и полны. Поэтому К-Й, взятая в целом, явля-
ется самой высокой, даже выше Раджа-Йоги. 

АГНИ-ЙОГА — высшее откровение мудрости Востока для 
наступившей эпохи. 

«АГНИ» — означает «огонь», но не тот огонь, который явля-
ется составной частью нашего быта, а всепроникающая, все 
заполняющая вселенская субстанция. Согласно учению Аг-
ни-Йоги, огонь есть основа всего сущего, основа мироздания и 
творчества. Он есть везде и во всем. Нет такого уголка в безбре-
жном Космосе, где бы не было огня. Вселенная родилась в огне, 
и в огне наступит конец ее существованию... Этот огонь прина-
длежит к тонкому миру, он невидим, но тот огонь, которым мы 
пользуемся, есть один из аспектов пространственного огня, он 
вызывается искусственно из пространства и при окончании го-
рения снова уходит в невидимое состояние. 

Огненная энергия — невидимая энергия, это же психичес-
кая энергия, которая все побеждает, для которой не существует 
препятствий. Сознательно пользоваться этой огненной энерги-
ей могут только люди, достигшие высокого духовного развития. 
Все чудеса, творимые когда-либо, объясняются только этой ог-
ненной энергией. Все перечисленные выше пути пробуждения 
сверхсознания обобщены в Агни-Йоге, и она ведет дальше. 

Агни-Йога уже не нуждается в обычной технике, у нее есть 
прямая связь с огненным пространством. Хождение по воде, пе-
ремещение по воздуху для Агни-йога обычное дело. 

___________________________________________________________
 
Глава IV 

33



Это учение для приобщения человечества к высшему миру, 
это учение о будущей жизни. В отличие от священных писаний 
Агни-Йога дает не завуалированные, а прямые указания, как и 
что нужно делать, куда идти в начавшейся новой эпохе. 

Агни-Йога — это система законов раскрытия человечества 
и ускорения его высшей эволюции. 

На этом мы закончим краткий обзор нескольких направле-
ний Йоги. 

Суммируя сказанное, мы сделаем окончательный вывод, 
что существует одна Большая Йога (МАХА-ЙОГА), которая име-
ет лишь различные аспекты для разных типов людей. Каждый 
человек в силу своих индивидуальных особенностей, характе-
ра, физических данных и склада ума для практических целей 
должен применять не какое-то одно, изолированное от других 
направление, а их комбинацию, но как и в какой степени — это 
дано решать Учителю. Только Учитель может указать своему 
ученику кратчайший путь. У кого же нет Учителя, тот сам ищет 
свой путь, хотя он длиннее и труднее, но зато свой собственный 
путь. 

Таким образом, все направления Йоги в конечном итоге 
должны привести к сверхсознанию, но оно невозможно без при-
ведения КУНДАЛИНИ к Сахасраре. С этой точки зрения КАР-
МА-БХАКТИ-ДЖНАНИ-ЙОГИ должны включать в себя методы 
Кундалини-Йоги для достижения конечной цели. 

Поэтому все три указанные направления служат своеоб-
разной основой для ученика, соответствующей его характеру, 
на которой будет основываться методика Кундалини-Йоги. 

Человек активный, волевой в качестве психической основы 
выберет себе Карма-Йогу. Человек преобладающей эмоцио-
нальности (особенно женщины), у которого чувство стоит на 
первом месте, будет развивать чувство любви и предпочтет Бха-
кти-Йогу. 

Интеллектуальные личности предпочитают мышление, и 
им более всего подходит Джнани-Йога. Лайя-Мантра-Рад-
жа-Йоги также находятся в тесном переплетении друг с другом 
и с Кундалини в конечном итоге. 

Особого внимания заслуживает взаимная связь между Хат-
ха- и Раджа-Йогами, тем более что в практической основе они 
малоразличимы. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

34



Хатха-Йога в большей степени имеет дело с физическим 
телом, но на завершающем этапе она немыслима без некоторых 
методов Раджа-Йоги. 

В Раджа-Йоге все так же, но только наоборот — она имеет 
дело с умом, с психикой, но ее практическое освоение основыва-
ется на некоторых важных положениях Хатха-Йоги. Кундали-
ни-Йога объединяет их обе, но не полностью, разумеется. Таким 
образом, мы опять приходим к единому синтетическому уче-
нию — Маха-Йоге. 

Учителя также утверждают, что путь в Большую Йогу сле-
дует начинать с воздействия на физическое тело (методами 
Хатха-Йоги), некоторые органы которого являются особыми 
соответствиями (корнями Чакр) для более тонкого тела (аст-
рального). Хатха-Йога поможет побороть мир эмоций и жела-
ний, без чего Раджа-Йога труднодостижима и так далее. 

Теперь, имея определенное представление о разновидно-
стях Йоги, мы можем каждую из них связать с Кундалини-Йо-
гой, имеющей доминирующее значение и без пробуждения 
которой любая из Йог не может дать ничего существенного. 

Карма-Йога в конечном итоге развивает силу воли и твер-
дость, которые действуют на Кундалини так же, как и концент-
рация и медитация. 

Хатха-Йога — путем направления жизненных токов к раз-
личным центрам системы Кундалини. 

Раджа-Йога усиливает Кундалини путем развития концен-
трации и пробуждает ее. 

Бхакти-Йога пробуждает Кундалини путем медитации, так 
как усиливающаяся любовь к божественному идеалу призывает 
Кундалини. 

Джнани-Йога, как и в Радже-Йоге, пробуждает Кундалини 
путем концентрации. 

Мантра-Йога пробуждает Кундалини применением особых 
мантр в сочетании с концентрацией на Чакрах. 

В Лайя-Йоге пробуждение Кундалини осуществляется пу-
тем последовательных концентраций на Чакрах. 

Теперь мы видим, что всякая Йога для приобретения 
высшего совершенства на завершающем этапе должна исполь-
зовать методы Кундалини-Йоги и что на всех путях неотъемле-
мым условием успеха является концентрация ума. 

___________________________________________________________
 
Глава IV 

35



С учетом всего сказанного нам необходимо ответить еще на 
один вопрос — что является предметом настоящей книги. Пред-
лагаемая книга — один из наиболее вероятных путей, здесь пе-
реплетаются все ответвления Йоги, но предпочтение отдано 
Хатха-Кундалини-Раджа-Йогам. Предпочитается традицион-
ный 8-ступенчатый путь совершенствования: ЯМА, НИЯМА, 
АСАНА, ПРАНАЯМА, ПРАТЬЯХАРА, ДХАРАНА, ДХИАНА, САМАД-
ХИ. 

Индийские учителя считают, что без воспитания в себе не-
обходимых моральных и нравственных предпосылок не стоит 
рассчитывать на успех в высшей ступени Йоги. Прежде всего 
необходимо научиться руководить своими чувствами и эмоция-
ми, обрести власть над своей низшей природой, ибо 

Имеющий над собою власть — неизменно 
достигнет успеха благодаря вере; лишенные 
же этих качеств, успеха не добьются. 
Поэтому, исполнившись верой, должно 
заниматься Йогой со старанием 
и настойчивостью. 

ШИВА-САМХИТА 

Яма требует от ученика воспитывать в себе 10 основных ка-
честв: непричинение вреда живым существам, правдивость, 
невороватость, сдержанность, прощение, терпеливость, со-
страдание, искренность, умеренность, чистоплотность. 

Нияма требует следующих качеств: самонаказание, удов-
летворенность, вера в идеал, милосердие, поклонение идеалу, 
изучение принципов религии, скромность, ум, сосредоточен-
ность, жертва, честность, целомудрие, непринятие даров, отказ 
от жизненных благ. 

Это лишь краткий перечень, а в целом Яма и Нияма пред-
ставляют собой огромный кодекс. 

Когда ученик приходит к Учителю за наставлениями, то Гу-
ру призывает будущего последователя в первую очередь воспи-
тывать в себе высокие требования морального и духовного воз-
вышения. К вопросам морали и нравственности ученика, 
вставшего на путь Йоги, мы будем постоянно возвращаться 
в течение всей книги, а сейчас в качестве общего посвящения 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

36



дадим сокращенное изложение ДУХОВНОГО ЗАВЕЩАНИЯ 
Ш.С. ШИВАНАНДЫ УЧЕНИКАМ ЙОГИ: 

«Будьте искренни и скромны в своем духовном стремлении. 
Приближайтесь к Йоге с почтением и вдохновением, ибо это 
учение не для праздного любопытства. Йога, прошедшая испы-
тание веками, раскрывает и развивает личность. Это хорошо 
разработанная и тщательно сформулированная методика 
эволюции личности, которая приведет вас к вашему идеалу и 
дарует вам высшее счастье. Помните ее и храните постоянно в 
своем уме, относитесь к ней с уважением, занимайтесь ею с удо-
вольствием. 

Прежде всего преобразуйте себя. Развивайте благородный 
характер и идеал хорошего поведения: будьте чисты, просты, 
как можно более скромны, бесстрашны и правдивы, благород-
ны, сильны и добры. Отбросьте гордость, зависть, гнев, тру-
сость. 

Не старайтесь стать необычным из-за того, что вы занима-
етесь Йогой. Не превращайтесь в чудака. Будьте естественны и 
пользуйтесь в вашей жизни здравым смыслом. Йога предназна-
чена для обычных людей, чтобы они могли найти истинное сча-
стье и мир. 

Занимайтесь усердно и будьте настойчивы. Не ждите быст-
рых результатов. Йога — это постоянный рост и изменения. 
Будьте спокойны, не торопитесь, нельзя торопиться на пути к 
Йоге. Имейте твердую волю. Решитесь заниматься Йогой всю 
жизнь. Разве вы не едите всю свою жизнь? Для вашего истинно-
го благополучия Йога необходима больше, чем еда. Поэтому 
будьте настойчивы. Будьте радостны. Упражняйтесь». 

КАЧЕСТВА, НЕОБХОДИМЫЕ ДЛЯ ИЗУЧАЮЩЕГО ЙОГУ: 
Изучающий Йогу должен верить и любить ГУРУ и БОГА, 

верить их учению и книге о Йоге. Он должен обладать бесстра-
шием. Вера и бесстрашие — основные свойства, необходимые 
для изучающего Йогу. 

Ненасилие, правдивость и безбрачие — три основных доб-
родетели. 

Изучающий Йогу должен быть прост в обращении, скромен 
и благороден. Он должен быть свободен от нечистоты, хитро-
сти, двуличия, грубости, жадности и эгоизма... Он должен быть 

___________________________________________________________
 
Глава IV 

37



всегда готов к самопожертвованию, помогать больным, делить-
ся тем, что имеет. 

Он должен обладать космической любовью, любить всех и 
все. Он должен постоянно развивать это качество. Он должен 
быть безмятежным. 

Божественный свет загорается только в безоблачном уме. 
Он не должен совершать насилия, говорить ложь и быть жад-
ным. Он должен всегда придерживаться золотой середины. 

Чистота и самоограничение. Изучающий Йогу должен от-
казаться от половой жизни или строго ее ограничить. Он дол-
жен быть умерен во всем. Он должен дисциплинировать свои 
чувства и держать их в подчинении. Он должен говорить прос-
то, хорошо и правдиво. Он не должен употреблять вульгарных и 
бранных слов. Он должен отказаться от вина и табака. Он дол-
жен есть вегетарианскую пищу. Питательных веществ достато-
чно в молоке, орехах и так далее. Мясная пища возбуждает 
страсти и делает ум неустойчивым. 

ДОБРОДЕТЕЛИ, НЕОБХОДИМЫЕ ДЛЯ БЫСТРОГО УСПЕ-
ХА: ученик должен обладать восприимчивостью, смелостью, 
благородной терпимостью, искренностью, состраданием и поч-
тительностью. Он должен быть честен, энергичен, старателен. 
Он должен постоянно думать о своем идеале. Он должен быть 
всегда радостен — это мощное тонизирующее средство для ума. 
Он должен регулярно заниматься — это одно из самых важных 
условий. Он должен быть проницательным и решительным. Он 
должен быть мужественным и иметь хорошие манеры. Его речь 
должна совпадать с мыслями, а мысли должны совпадать с дей-
ствиями. Он должен заниматься самоуглублением и самоанали-
зом ежедневно. 

ДУРНЫЕ КАЧЕСТВА, КОТОРЫЕ ДОЛЖНЫ БЫТЬ ОСТАВ-
ЛЕНЫ: оставьте клевету, злословие, хвастовство. Уничтожьте 
леность. Отбросьте дурные привычки. 

Такие качества завещал ученикам Йоги ШРИ СВАМИ ШИ-
ВАНАНДА. 

Каждой из степеней Йоги будет отведена отдельная глава, а 
сейчас мы ограничимся лишь общими положениями, глубже 
раскрывающими сущность этой науки. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

38



С практической точки зрения наличие 8 ступеней не следу-
ет рассматривать буквально так, что если не освоена полностью 
одна ступень, то не следует переходить к следующей. 

Конечно, в этом вопросе требуется определенное постоян-
ство, но параллельная практика не только допустима, но и 
часто необходима. Все становится ясным при дальнейшем изу-
чении. 

Отправной точкой Йоги являются несколько положений, 
которые составляют основу этого учения. Мы уже говорили о 
принципе несовершенства человеческой природы — это первое 
положение. Следующим исходным требованием является со-
блюдение законов природы. Если бы в течение своей жизни лю-
ди следовали мудрым требованиям природы, не переступали 
границ естественного равновесия, не разрушали окружающую 
среду, то болезни исчезли бы, а смерть была бы только 
естественным завершением пути жизни. Йоги утверждают, и с 
этим следует охотно согласиться, что в расчеты природы вовсе 
не входило, чтобы человек уходил из жизни преждевременно, 
он должен достигнуть преклонного возраста и даже в глубокой 
старости не быть в тягость обществу, а наоборот, в силу своих 
возможностей трудиться. 

Далее следует требование целесообразного использования 
энергии тела, положение о недостаточной деятельности орга-
нов и их систем, дифференциальной сущности жизни тела, 
принцип единства противоположностей и законы здоровья. 

Йоги считают, что только ничтожное количество выраба-
тываемой организмом энергии тратится с необходимой поль-
зой на сохранение жизни тела и осуществление духовных 
устремлений. Поэтому они предлагают упражнения, посредст-
вом которых можно заставить тело и отдельные органы брать 
всю вырабатываемую энергию и использовать ее для высших 
целей. 

Йоги также находят, что деятельность различных важных 
органов нельзя полностью доверять инстинктивному разуму, 
так как он недостаточно эффективно руководит их работой, а 
поэтому необходимо вмешательство разума. Так это или нет, но 
в целенаправленном управлении отдельными органами и их 
функциям йоги достигли поразительных результатов, они в та-
кой степени овладели дифференцированным управлением сло-

___________________________________________________________
 
Глава IV 

39



жнейшими физиологическими процессами, что для несведу-
щих людей все это кажется сверхъестественным. 

Йог может по своей воле ускорить, замедлить работу серд-
ца или ослабить его работу до полного исчезновения пульса. Их 
власть над телом идет так далеко, что они усилием воли могут 
понизить обмен веществ до такого предела, что организм 
оказывается на грани между жизнью и смертью в течение дли-
тельного времени, а по выходе из этого необычного состояния 
специалисты не находят у них нарушений здоровья или иных 
отступлений от нормы. В этом поразительном искусстве йогов 
нет ничего неестественного. Внимательно изучая состав и дея-
тельность человеческого тела, йоги приняли положение, что 
жизнь человека состоит из тысяч отдельных жизней клеток, 
имеющих свою степень сознания и определенную автономию. 
И йоги предлагают пути, как эти множественные жизни подчи-
нить центральному сознанию и заставить их служить опреде-
ленным целям. 

Все это можно осуществить тогда, когда тело и дух здоровы. 
В таком случае высшие достижения Йоги будут продвигаться 
быстро. А как быть, если тело нездорово? Его необходимо оздо-
ровить, и для этого существует огромный арсенал асан, прана-
ям, методов очищения и так далее. Поэтому прежде чем стано-
виться на путь высших достижений Йоги, необходимо освоить 
физическую часть и позаботиться о здоровом функционирова-
нии всего организма. Закон здоровья йогов можно кратко сфор-
мулировать такой перефразировкой: ЕСЛИ ХОЧЕШЬ БЫТЬ 
ЗДОРОВ — БУДЬ ИМ, ИБО ЗДОРОВЬЕ ЧЕЛОВЕКА — ДЕЛО РУК 
САМОГО ЧЕЛОВЕКА. 

Йоги убеждены, что особые силы человека являются ча-
стью Вселенной, и если научиться управлять своими силами, 
то, стало быть, открывается возможность овладеть влиянием во 
вселенском масштабе. 

Йоги, а точнее Хатха-йоги, сосредоточивают свое внимание 
на совершенствовании человеческой машины, освобождении ее 
от склонностей к заболеваниям, от усталости, приостановлении 
тенденции к разрушению, обретении гармонического развития 
силы физической и духовной. 

Йоги признают основным принципом жизни — полярность 
Вселенной. Человек тоже соткан из противоположностей и про-
тиворечивых тенденций, и задача состоит в том, чтобы нау-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

40



читься соединять эти противоположности в себе, приводя все 
свои функции к равновесию и гармонии. 

Символом положительной полярности является Солнце и 
именуется слогом ХА, а отрицательная полярность представле-
на Луной и слогом ТХА, то есть ХАТХА — вот смысл этого терми-
на, единство двух противоположностей. 

Изучая пранаяму, мы найдем еще более глубокий смысл 
ХАТХА. Прана известна под именем Солнца, Апана — под име-
нем Луны. Задача пранаямы соединить Прану с Апаной. И еще 
не все — в дальнейшем нам станет ясен принцип соединения 
двух дыханий в двух каналах носа и двух течений (токов) в осо-
бых тонкоматериальных каналах ИДА и ПИНГАЛА, сходящихся 
в один — СУШУМНУ. Таким образом, чем далее мы будем про-
двигаться в изучении Йоги, тем более глубокое содержание 
перед нами будет открываться. Эта особенность, впрочем, хара-
ктерна для всей книги и для всех важных положений. Так что 
какую бы цель ни ставил перед собой ученик, на всех уровнях он 
будет находить для себя необходимые советы. 

ОМ. ОМ. ОМ. 

___________________________________________________________
 
Глава IV 

41



ГЛАВА V 

МИРОВОЗЗРЕНИЕ ЙОГОВ 

Что касается мировоззрения йогов, то это один из наиболее 
сложных и запутанных вопросов и наименее исследованная об-
ласть, так как Запад больше интересовался практической сто-
роной этого вопроса. 

Чтобы дать более-менее исчерпывающий ответ по предло-
женному вопросу, потребовались бы многие тома исследований, 
так как за многие тысячелетия это учение невольно 
впитало в себя всевозможные философские течения, где они 
толковались и извращались применительно к каждому миро-
воззренческому направлению. Как мы видели, даже толкование 
самого термина «Йога» составляет одну большую статью. 

Однако если даже бегло проанализировать практическую 
сторону Йоги, то можно сделать вывод, что в ней все взято из ре-
альной жизни. Что касается всего, что отнесено к «сверхспособ-
ностям» йогов, что еще не объяснено наукой, то это дело време-
ни. Поэтому материалистическое обоснование этого учения 
приобретает сейчас особую актуальность. Правда, есть важные 
вопросы из области мировоззрения йогов, которые никогда не 
будут приняты диалектическим материализмом, и йоги также 
не поступятся своими доктринами. Решить все может только 
время и новейшие открытия современной науки в области бо-
лее глубоких исследований законов мироздания — только в 
этом случае возможно соприкосновение в отдельных точках. 

Возьмем самый важный вопрос: отношение Йоги к рели-
гии. Ответ не может быть однозначным, хотя йогов и считают 
«законченными» идеалистами. 

42



Если бы нам представилась возможность встретиться с ис-
тинными йогинами различных направлений и школ и задать 
им вопрос: «Есть ли Бог?», одни ответили бы: «Да, Бог есть». 

Другие: «Что вы, Бога нет, не было и творения». 
Третьи: «Да, Бог есть, Бог — это я», а четвертый сказал бы: 

«Бог во мне» и так далее. 
Если еще к этому прибавить понятие Божества, которое на 

языке йогов не имеет такого же смысла, как, скажем, у верую-
щих христиан, то окончательное решение этого вопроса стано-
вится еще более запутанным. 

Индийский философ Б. Гупта говорит следующее: «Учение 
Йоги — это наука, а последователи этого учения называются 
йогами. Йога не имеет ничего общего ни с кастой, ни с религи-
ей или нацией, а поэтому она необходима и полезна всем. Это 
система физической и духовной культуры». 

Такая же точка зрения следует из трактата Патанджали 
ЙОГА-СУТРА. Тот факт, что Йога еще и сегодня распространяет-
ся через многочисленные монастыри и ашрамы. ничего не 
говорит о божественной сути этого учения. История знает, что 
религия всегда ставила себе на службу не только достижения 
народного опыта, но и многие открытия науки. И ничего нет 
удивительного, что и сейчас различные течения буржуазной 
науки (философии) используют некоторые идеалистические 
стороны определенных направлений разветвленного учения 
йогов. 

В течение длительного времени принято было считать, что 
философия йогов — одна из форм идеализма мистического на-
правления, отстаивающая существование сверхъестественных 
сил, изучающая способы овладения этими силами. 

Принято считать, что Самадхи — конечная цель Йоги, 
является единением души человека с мировым Абсолютом, Ми-
ровой Душой, с Богом и в этом главный смысл жизни, нужно 
только посредством специальной техники достигнуть этого 
таинственного и необычного состояния. Это неописуемое со-
стояние было истолковано древними йогами с идеалистических 
позиций, а иначе они не могли его объяснить, так как иной фор-
мы общественного сознания тогда не существовало. Западная 
наука все необычные достижения йогов объединила под общей 
категорией «скрытые возможности человека», и это не мешает 

___________________________________________________________
 
Глава V 

43



нам взять из учения Йоги то рациональное, что она в себе 
воплотила. 

Более того, даже некоторые видные философы настоящего 
времени в оценке форм общественного сознания йогов стоят 
на весьма оригинальной позиции — они рассматривают 
Йогу как метод физического и духовного очищения тела до та-
кой степени, что оно становится способным воспринимать фи-
лософские и религиозные истины, то есть освобождение тела от 
его собственных телесных пут и погружение в Божественное ло-
но. 

Для индийской философии в целом характерно переплете-
ние многих школ и систем, это также не менее характерно и для 
философии йогов, которая в основе своей сопряжена с системой 
Санкхья. 

То, что прозревают йогины, постигают 
и Санкхья. Санкхья и Йога — одно. 

МАКШКДХАРМА 307.20 

Связь философии Санкхья с Йогой устанавливают многие 
индийские ученые (Д. Датта, С. Радхакришна, Д. Неру и др.) 
и подчеркивают советские исследователи (Б.Л. Смирнов, 
Н.П. Аникеев). 

Санкхья есть теория — Йога ее физическое воплощение. 
Йога практически применила учение Санкхья о физических и 
астральных телах, а учение о пране, уходящее постепенно на 
задний план в учении Санкхья, в Йоге становится узловым тех-
ническим приемом. 

Учитывая такое тесное единство Санкхья и Йоги, возника-
ет вопрос — что же является основой учения Санкхья? В соот-
ветствии с этим учением весь физический мир возник и 
развился из единой первоматерии (ПРАКРИТИ), важным усло-
вием существования которой является пространство и время. 

Пракрити обладает способностью к саморазвитию, вслед-
ствие чего возникает все разнообразие физического мира, в том 
числе высшее его проявление — интеллект человека. 

Категории пространства и времени соответствуют матери-
алистическому миропониманию, однако в философии йогов 
признано существование ДУШИ (ПУРУША), которая стремится 
к абсолютной свободе. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

44



Таким образом, в основных положениях философии йогов 
мы находим «рациональное зерно», следовательно, определяют-
ся некоторые общие вопросы. 

Ученику, не имеющему специальных знаний в философии 
(тем более индийской), трудно установить истинное мировоз-
зрение йогов, поэтому мы примем общий вывод о том, что в 
практической части Йоги нет ничего ни идеалистического, ни 
ритуального, а что касается высших психических и духовных 
достижений, то они во многом пока необъяснимы, но одно неоп-
ровержимо ясно, что принцип единства физиологических 
функций и ведущей роли головного мозга является безусловно 
фундаментальным положением Йоги. 

Отвергая некоторые религиозно-мистические толкования, 
учение йогов в целом не противоречит материалистическому 
пониманию действительности и ее закономерностей. 

Йоги видят в человеке соединение грубого материального 
мира с миром высшей силы, с Божественной сущностью. Чело-
век должен найти и осознать свое истинное место в мире, кото-
рое для совершенного (продвинувшегося) ученика должно быть 
где-то между грубоматериальным и идеально-духовным. 

Несмотря на наличие в учении йогов религиозных катего-
рий, это (повторим еще раз) не религия, хотя ортодоксальные 
сторонники этого учения проповедуют познание Божественно-
го Источника, или Мирового Сознания, в которое как бы окуна-
ется человеческое сознание. 

Они также верят, что при помощи методов Йоги это Боже-
ственное начало в человеке открывается и он обретает духовное 
возрождение. Если вдуматься в этот последний вывод, то мож-
но понять, как мучительно искали древние мудрецы Индии 
объяснения своим достижениям, открытых длительным прак-
тическим опытом, и как их проницательный ум не удовлетворя-
ли существующие религиозные каноны и философские катего-
рии. 

Система йогов проникнута мыслью, что человек тогда оп-
равдывает свое земное существование и общественное предна-
значение, когда стремится к высокому совершенствованию сво-
его тела и духа. 

При этом они считают, что физическое и духовное совер-
шенствование доступно каждому, кто к этому упорно стремит-

___________________________________________________________
 
Глава V 

45



ся. Это положение йогов для нас особенно важно, так как оно в 
своей основе материалистично. 

ОМ. ОМ. ОМ. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

46



ГЛАВА VI 

АСАНА 

ОДНАЖДЫ К УЧИТЕЛЮ ПРИШЕЛ 
УЧЕНИК И СПРОСИЛ, КАК МОЖНО 
ДОСТИЧЬ ЙОГИ. УЧИТЕЛЬ ПОВЕЛ 
ЕГО К ВОДОЕМУ И ОКУНУЛ 
С ГОЛОВОЙ. СНАЧАЛА УЧЕНИК 
УПОРНО ЖДАЛ, ПОТОМ СТАЛ 
ВЫРЫВАТЬСЯ, НАКОНЕЦ, 
ОТЧАЯННЫМ РЫВКОМ ОСВОБОДИЛ 
СВОЮ ГОЛОВУ И СТАЛ ЖАДНО 
ДЫШАТЬ. ТОГДА ГУРУ СКАЗАЛ: 
«КОГДА ТЫ БУДЕШЬ СТРЕМИТЬСЯ 
К ЙОГЕ, КАК СТРЕМИЛСЯ К ВОЗДУХУ, 
НАХОДЯСЬ ПОД ВОДОЙ, 
ТЫ ДОСТИГНЕШЬ УСПЕХА В ЙОГЕ». 

ЧАСТЬ I 

СПЕЦИФИЧНОСТЬ АСАН 

Асаны йогов — это не ритмические движения, не обычная 
гимнастика, а специальные позы (положения тела), основная 
особенность которых состоит в удержании их в течение опреде-
ленного времени без усилий. Чем больше удерживается поза, 
тем больший эффект она производит. Цель асан, в отличие от 
обычной физической культуры, сделать мышцы не только силь-
ными, но и здоровыми, воздействовать на органы брюшной 
полости, связанные с процессом пищеварения, выделения, кро-
вообращения и деятельности желез внутренней секреции, а 

47



это, в свою очередь, стимулирует деятельность вегетативной 
нервной системы. 

Классическая физкультура приводит к внешнему разви-
тию тела, а система упражнений йогов через нервную систему 
улучшает деятельность организма и психики, и все это сопрово-
ждается минимальной тратой энергии. 

Система физической культуры и система йогов возникли в 
различное время и в различных условиях, поэтому было бы 
разумно не подменять одну другой. Если Йога заслуживает 
доверия как самая древняя наука совершенствования, прове-
ренная временем и большим опытом, классические виды спор-
та и физическая гимнастика не менее важны, так как они 
сопутствуют человеческому обществу с древнейших времен и 
взяты из практической жизни людей. 

Однако следует заметить, что упражнения йогов имеют бо-
лее далеко идущие цели: 

1. Очищение тела, физическое совершенствование, подго-
товка нервной системы и организма в целом для обеспечения 
дальнейшего продвижения по этому пути. 

2. Подготовка к духовной практике, то есть различным 
формам сосредоточения, концентрации и медитации. 

Каким же образом должны взаимодействовать или допол-
нять друг друга эти две системы? Этот вопрос сейчас изучается 
на различных уровнях. 

Мнение йогов по этому поводу сводится к следующему: 
Если вы практикуете асаны более часа в сутки, уделяя зна-

чительное время каждой позе, то избегайте физических упраж-
нений или занимайтесь ими изредка. И все-таки вы можете до-
полнить асаны бегом, плаванием, греблей или ходьбой. Если же 
вы большое внимание определяете физическим упражнениям, 
то следует сократить занятие асанами. Целесообразнее асаны 
выполнять утром или по истечении двух часов после занятий 
физическими упражнениями, выбирая более легкие из них. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 
Спортсмен, хорошо изучивший Йогу, может сам решить, 

какие асаны или дыхательные упражнения ему нужны, чтобы 
совершенствоваться в обычном спорте. Однако можно утвер-
ждать с уверенностью, что умение властвовать над собой и нау-
ка расслабления всегда необходимы и полезны для любого вида 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

48



спорта, а что касается остального, то лучше всего сочетать 
спорт и Йогу с точки зрения накопления энергии, которая чрез-
мерно тратится при динамических упражнениях. Большим 
достоянием для спортсмена является комплекс упражнений с 
замедленными движениями. 

Систематическое выполнение асан, охватывающих взаимо-
действие многих органов, приводит к постоянной импульсации 
нервной системы, то есть периферийные импульсы тонизируют 
центральную нервную систему, регулируя ее функциональное 
состояние. И наоборот, при ограничении периферийных воздей-
ствий наблюдается ослабление нервной системы. Явление ос-
лабления двигательной активности служит, пожалуй, главной 
причиной возросших сердечно-сосудистых заболеваний, кото-
рые больше всего наблюдаются сейчас в экономически разви-
тых странах. 

Функциональная связь скелетно-мускульной системы, 
центральной нервной системы и внутренних органов очень сло-
жная, поэтому, чтобы раскрыть секрет высокой эффективности 
асан йогов, мы некоторые функции рассмотрим обособленно, и 
в этом случае станет яснее вопрос специфики асан. 

Нам также станет понятнее, чем и как заменить недостаю-
щие движения, которые мы потеряли и которых так недостает 
современному человеку. 

а) ГИБКОСТЬ ПОЗВОНОЧНИКА И СКЕЛЕТНО-ДВИГА-
ТЕЛЬНОГО АППАРАТА 

Вспомним себя в наши прекрасные молодые годы, когда мы 
были полны энергии жизни и движений. Легко, без усилий под-
вергали свой позвоночник изгибам, скручиванию, растяже-
нию. Но вот наступил определенный период в нашей жизни, 
когда все это теряется. Работа требует постоянного сидения, по-
сле работы — газета, телевизор (тоже сидение), а потом сон по-
сле обильного ужина. И так каждый день. 

Будто все нормально. Человек трудится на благо общества, 
отдает ему свои лучшие годы и силы, воспитывает детей, преус-
певает ... 

Но именно в то время, когда природой нам предназначено 
достигнуть высшего духовного и физического совершенства, 
начинаются недомогания и постоянные болезни. Теперь мы 
уже газеты только просматриваем, а телевизор посмотреть не 
позволяют головные боли, общая усталость или ненормальное 

___________________________________________________________
 
Глава VI 

 

49



давление. Раньше мы не особенно двигались, а сейчас и вовсе 
отказали себе в этом, не позволяет здоровье ... 

Правда, в вашем коллективе есть чудаки, которые увлека-
ются бегом или уделяют время другим видам спорта, они иногда 
даже бывают предметом насмешек и шуток. Но вот вы 
узнаете, что эти чудаки не помнят, когда последний раз болели, 
и сейчас здоровы и энергичны, жизнерадостны и многим инте-
ресуются. У вас же перед ними одно преимущество — вы знаете, 
где можно достать наимоднейшие лекарства, и также знаете 
толк во многих болезнях. 

И тут вы принимаете твердое решение — заниматься спор-
том, пока не поздно, что-то даже делаете в этом отношении, но 
потом житейская суета вновь возвращает вас в исходную точку: 
нет сил переломить себя. И тут вы решаете — как только выйду 
на пенсию, все свободное время отдам спорту. Но всякому ясно, 
что потом все это отпадает ... 

Если все же у вас хватило мужества совершенствоваться, 
то какой вид спорта следует выбирать? Все виды спорта хороши 
по-своему, и общее в них то, что они выполняются на свежем 
воздухе. Может быть, какие-то виды спорта вам уже не по пле-
чу или не охватывают своим влиянием весь организм, то здесь 
очень могут помочь упражнения йогов, они разносторонни и 
универсальны. Вдумайтесь внимательно в описанные в этой 
книге асаны, и, к своему удивлению, вы обнаружите, что в 
процессе их выполнения каждая ваша мышца получит 5 разли-
чных состояний — сокращения, сжатия, расслабления, скручи-
вания и растяжения. То же самое происходит и с суставами, а 
сухожилия иногда получают предельно возможные напряже-
ния. Переходя от одной позы к другой, вы заставляете усиленно 
работать весь организм с минимальными затратами энергии. 

Возбуждаются различные органы и ткани, их возбуждение 
передается через нервные волокна к центральной нервной сис-
теме и к головному мозгу, достигает вегетативных центров, 
усиливая таким образом деятельность сердца и дыхательной 
системы. 

Такого всеобъемлющего воздействия на все органы и их си-
стемы человеческого тела нет ни в одной классической системе. 

Западные специалисты, изучая асаны, награждают их та-
кими эпитетами, как, например, единственное в своем роде .., 
универсальное ... и так далее, и все это не случайно. Практика 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

50



упражнений йогов, даже в незначительный период, дает ощу-
тимые результаты в улучшении двигательного аппарата, 
повышает гибкость суставов и поднимает общий тонус всего ор-
ганизма. 

В дальнейшем мы убедимся, что подавляющее количество 
асан прямо или косвенно влияет на позвоночник, более того, в 
данной книге классификация асан выполняется по действию 
на позвоночник, чем достигается 8 различных влияний на него. 

б) ПИЩЕВАРИТЕЛЬНАЯ СИСТЕМА 
Для хорошего функционирования пищеварительной 

системы необходимы помимо здоровой пищи определенные об-
щеукрепляющие движения для мышц живота. Человек их полу-
чает постоянно в процессе дыхания и при различной работе, 
которые способствуют эффективному пищеварению, в частно-
сти, перевариванию и всасыванию пищеварительных масс, 
нормальной работе печени, поджелудочной железы и других ва-
жных органов. 

Во всех популярных системах физической культуры мало 
внимания уделяется животу, и только в последнее время этот 
недостаток устраняется. Что здесь предлагает система йогов? 

Бхужангасана, Дханурасана растягивают мышцы живота, 
повышают внутреннее давление. Халасана, Пашимонтанасана 
массируют внутренние органы. Уддияна-бандха, Наули обеспе-
чивают вертикальный и горизонтальный массаж всех внутрен-
них органов посредством особой игры мышц. Большим дости-
жением последних двух упражнений является усиление пери-
стальтики кишок, особенно толстых, в которых эти своеобраз-
ные движения происходят 4-5 раз в день. 

в) СИСТЕМА КРОВООБРАЩЕНИЯ 
Перед системой кровообращения стоит очень ответствен-

ная задача — доставить ко всем органам и тканям необходимые 
питательные вещества и вывести продукты обмена — углекис-
лый газ и различные шлаки. По сосудам также переносятся раз-
личные продукты желез внутренней секреции. 

В результате малоподвижного образа жизни и нездоровых 
привычек сократительная способность сердца и артерий сни-
жается, а питание организма ухудшается. В этом случае (при 
отсутствии органических заболеваний) сердечно-сосудистую 
систему можно тренировать при помощи специальных упраж-

___________________________________________________________Глава VI 

51



нений. Уддияна-бандха — единственное упражнение, которое 
массирует сердце и солнечное сплетение снизу. 

Сиршасана, Сарвангасана и Випарита-карани облегчают 
работу сердца, что станет ясным при изучении техники этих 
асан. 

г) ЧРЕЗМЕРНАЯ ПОЛНОТА 
В наше время очень многие хотели бы иметь стройную фи-

гуру, но очень немногие уделяют этому вопросу серьезное вни-
мание. Пытаясь избавиться от чрезмерной полноты, люди 
морят себя голодом, не придерживаясь требуемых норм, избега-
ют употребления мучных продуктов, применяют различные 
модные диеты сомнительных авторов и добиваются разруше-
ния здоровья, а полнота не исчезает. У йогов есть различные ме-
тоды борьбы с избыточным весом, они применяют их в каждом 
конкретном случае, но все имеют общую черту — они без побоч-
ного действия, и человек, применивший их методы, становится 
здоровее, чем он был раньше. 

Если ожирение вызвано пониженной функцией щитовид-
ной железы, то выполнение перевернутых поз стимулирует ее 
секреторную деятельность, в результате чего в организме улуч-
шается общий обмен. 

Бхужангасана, Дханурасана, Пашимонтанасана, Уддия-
на-бандха и Йога-мудра улучшают общее состояние всего пи-
щеварительного тракта, от плохой работы которого во многом 
также зависит чрезмерное ожирение. 

Выполнение комплекса некоторых асан вызывает усилен-
ную потливость, в этом случае кровеносные сосуды расширяют-
ся и снижается жироотложение без больших нагрузок для серд-
ца. 

д) ГАЗОВЫЙ ОБМЕН 
При каждом вдохе человек из окружающей среды абсорбирует 

кислород, а затем выдыхает углекислый газ — зто необходимое ус-
ловие нормального существования и процесса самообновления 
клеток тканей. Нормальный газообмен возможен при удовлетвори-
тельном состоянии сердечно-сосудистой системы и хорошей рабо-
те легких. Достаточная работа легких возможна в том случае, когда 
большой объем их участвует в работе. 

В среднем возрасте эластичность легких уменьшается, и 
если к этому прибавить малоподвижный образ жизни и всякого 
рода вредные привычки, то станет ясной причина многих забо-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

52



леваний. Процесс вентиляции легких зависит также от состоя-
ния соответствующих дыхательных мышц, диафрагмы и груд-
ной клетки. 

В арсенале упражнений йогов есть много упражнений, ко-
торые способны повысить эластичность легких, улучшить под-
вижность грудной клетки. Одни асаны сильно сжимают 
грудную клетку, другие — распрямляют, что дает возможность 
воздуху проникать в самые отдаленные участки легких. Помимо 
асан, есть еще ряд дыхательных упражнений, способных укре-
пить и оздоровить всю дыхательную систему. 

Йоги считают, что мы, цивилизованные люди, дышим не-
правильно. Здесь в первую очередь имеется в виду неправиль-
ная осанка, сложившаяся по известным уже причинам, а также 
стесняющая одежда и белье или особенности однообразного 
труда. 

Учителя Йоги установили практическим путем, что от того, 
как дышит человек, зависит не только его здоровье. Они доказа-
ли, что с помощью специальных способов дыхания можно 
влиять на многие внутренние органы, и нет сомнения в их ут-
верждении. Всякому ясно, что правильно поставленное дыха-
ние целебно влияет на здоровье и способствует продлению 
жизни. Неправильно поставленное дыхание приводит к нару-
шению функций сердца, печени, почек. 

Вредно действует, особенно на детей, дыхание ртом, оно 
может привести к нарушению как физического, так и психиче-
ского развития, меняет внешность, нарушает развитие скелета 
и грудной клетки. 

е) УКРЕПЛЕНИЕ ВЕГЕТАТИВНОЙ НЕРВНОЙ СИСТЕМЫ 
Разнообразные упражнения йогов являются во многом 

единственным средством тонизирования вегетативной нерв-
ной системы. Воздействуя посредством асан на различные ор-
ганы, мы достигаем влияния на нервные связи, по которым 
идут сигналы в центральную нервную систему. Таким образом, 
мы влияем не только на мышцы, связки, суставы, но и на свя-
занные с ними нервы. 

Тонизация вегетативной нервной системы улучшает функ-
ционирование иннервируемых ею органов, — это своеобразный 
процесс обратной связи между органами и нервами. 

Помимо сказанного, йоги предусмотрели возможность сти-
мулировать различные нервные сплетения. Так, позы сидения 

___________________________________________________________Глава VI 

53



стимулируют нервные сплетения промежности, Йога-мудра 
стимулирует подчеревные сплетения, Халасана — сердечное 
сплетение, а Сарвангасана — глоточное. 

Всестороннее действие на позвоночник благотворно влия-
ет на симпатические узлы и отходящие от них нервы. Занятие 
Пашимонтанасаной способствует лечению седалищного нерва, 
а невралгические боли спины — Халасана. Бхужангасана и Ар-
дхамациендрасана необычно успокаивают нервную систему, 
снижают раздражительность и ликвидируют бессонницу — Са-
васана. 

ж) СТИМУЛИРОВАНИЕ РАБОТЫ МОЗГА И УМСТВЕННОЙ 
ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 

Специальные упражнения, воздействующие на мозг чело-
века, преследуют три цели: 

1. Улучшение умственной (интеллектуальной) деятельно-
сти. 

2. Улучшение работы мозга как координирующего и регу-
лирующего органа для всего организма. 

3. Самопознание или открытие истинного «Я» человека. 
Выполнение перевернутых поз хорошо восстанавливает 

силы, головной мозг в этом положении хорошо снабжается кро-
вью, что способствует лучшему его функционированию. Йоги 
также знают специальные тренировки памяти, доводя ее до 
невероятно высоких состояний. Йогин может поднять работу 
своего сознания на более высокий уровень и наблюдать работу 
своего ума как бы со стороны. Что касается сверхсознательного 
уровня сознания, то эта способность связана с пробуждением 
особой «змеиной» силы КУНДАЛИНИ. Что она из себя представ-
ляет — эта сила, которая, впрочем, есть конечная часть Йоги, 
мы узнаем из дальнейшего содержания настоящей книги. Не 
будем спешить с категоричными заявлениями в адрес этого не-
объяснимого феномена, но с одним вполне можно согласиться, 
что человек в исключительных случаях способен проявить та-
кую энергию и такие действия, которые не объяснимы обыч-
ным здравым смыслом. 

Значит, человеческое существо обладает какой-то еще не-
познанной нами, но не йогами, силой, названной Кунда-
лини-Шакти. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

54



На этом мы закончим рассмотрение основных факторов, 
разрушающих здоровье человека. Здесь также дана общая спе-
цифика действия асан. 

Занятия асанами не сделают вас атлетом, но благодаря им 
вы будете совершенно здоровы, полны сил и энергии, легко бу-
дете переносить любые нагрузки и жизненные невзгоды. 

Комбинируя различные асаны, вы будете ставить перед со-
бой различные задачи по совершенствованию и оздоровлению 
различных систем органов вашего тела. Одни асаны сделают 
гибким ваш позвоночник, другие — укрепят мышцы живота, оз-
доровят кишечник и улучшат его работу. 

Глубоко изучив технику асан и практикуя их, вы сможете 
нормализовать давление крови, избавитесь от жировых отло-
жений, обретете стройные формы и сохраните эластичность ко-
стно-мышечной системы. 

В адрес йогов высказано много восторгов, и не без основа-
ния, но ученик должен твердо знать, что здоровье — это 
высшее богатство и обрести его малым усилием не дано. Чем 
дороже приобретение, тем больших затрат оно потребует — та-
кова логика жизни. Все хотят быть здоровыми, крепкими и 
сильными. Но все это необходимо систематически пополнять, и 
искусство йогов нам поможет в этом. 

Йога работает на здоровую перспективу нашей жизни. Че-
ловек — это сложный часовой механизм, рассчитанный приро-
дой на определенное время, а чтобы работал он бесперебойно, 
его необходимо периодически заводить, иначе он остановится 
раньше гарантированного срока. Но если вы этот человеческий 
механизм будете систематически подзаводить и следить за его 
исправностью, то он прослужит дольше установленного приро-
дой срока. Мудрая наука предлагает нам ключи от этих «часов». 

ЧАСТЬ II 

ТЕРАПЕВТИЧЕСКОЕ ЗНАЧЕНИЕ АСАН 

Прежде чем приступить к изложению техники асан, счита-
ем необходимым дать ученику элементарные сведения о йоготе-
рапии. Этот очень обширный вопрос требует дополнительных 
специальных знаний. Йоги считают, что раз болезни созданы 
природой, то в природе же следует искать средства для их лече-

___________________________________________________________Глава VI 

55



ния — это очень важное положение. Следуя этому, йоги ищут 
способы изыскать и привести в действие резервы самого орга-
низма. 

Нет сомнения в том, что упражнения йогов по своему дей-
ствию являются лечебными и укрепляющими средствами, но 
они требуют умного, со знанием дела подхода к их практике. Ка-
ким бы слабым ни был человек, если у него нет органических за-
болеваний, он может заниматься асанами, но, во всяком случае, 
требуется совет и руководство человека, сведущего в этом деле. 

Возраст, пол, раса не являются противопоказаниями для 
практики Йоги. Лучше начинать занятия в раннем возрасте, 
когда сама молодость способствует совершенствованию. Детям 
до 8 лет можно разрешить только некоторые упражнения, но 
дети лучше взрослых овладевают ими. 

Человеку зрелого возраста, который никакими видами 
спорта не увлекался, с «застывшими мышцами» и слабоподви-
жной костно-мышечной системой вначале предстоит преодо-
леть определенные трудности временного характера. Но, во 
всяком случае, не надейтесь на быстрые результаты. Если вы 
годы тратили свое здоровье, то не думайте, что вам удастся 
вернуть его в короткий срок. 

Благотворное влияние вы почувствуете сразу, но для того, 
чтобы избавиться от нарушений здоровья, потребуется дли-
тельное время и настойчивость. 

Гиппократом было сказано: «Человек носит врача в себе, 
надо только помочь ему в его работе». Этот врач — это огромные 
скрытые возможности человеческого организма, его резервы, 
защитно-приспособительные свойства. Но мы очень далеко 
ушли от природы, и этот «врач» все хуже и хуже выполняет свои 
обязанности. Отсюда главный девиз йогов — НАЗАД К ПРИРО-
ДЕ! 

Чем больше человек окружает себя комфортом и другими 
благами цивилизации, тем ощутимей он теряет в движениях, 
что приводит к очень существенным изменениям в организме, 
и в первую очередь перерождается сердце. 

Опыты на неподвижность на несколько недель демонстри-
руют существенные изменения в любом организме. В частно-
сти, в процессе выделения теряется много белков, а это, по 
существу гибель многих клеток организма, одновременно на-
блюдается рост частоты пульса, создаются условия для заболе-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

56



вания почек, снижается умственная деятельность, нарушается 
сон. Сердце подопытного животного, лишенного подвижности 
на 360 дней, вдвое уменьшается в весе, и существенно меняет-
ся структура тканей сердечной мышцы. Сердце спортсмена, 
прекратившего тренировки, также уменьшается в размере, а 
частота сокращений возрастает, но все сказанное в равной сте-
пени касается не только сердца, но и других органов. Вот поче-
му упражнения йогов так важны для людей зрелого возраста, 
когда они лишены возможности заниматься видами спорта. Ус-
тановлено, что суставы людей, практикующих упражнения 
йогов, сохраняют подвижность до глубокой старости — это в 
первую очередь касается позвоночника, ребер и грудной клет-
ки. Именно поэтому йоги застрахованы от болезней пожилого 
возраста, таких как потеря подвижности и деформация суста-
вов со всеми вытекающими последствиями. 

Йоги не оставляют без внимания ни одной мышцы. В за-
падной системе что-то не встречается упражнений для живота, 
языка или мышц лица, чего не скажешь о системе йогов. Специ-
альные упражнения тонизируют мышцы языка, гортани и их 
железы, предохраняя этим от различных заболеваний, особен-
но простудных, а тренировка мышц мимики придает свежесть 
и выразительность лицу, сохраняя хороший цвет и состояние 
кожи. 

Атрофия мышц мимики приводит к огрубению кожи и мас-
кообразному состоянию лица людей пожилого возраста. 

Йоги путем обобщения тысячелетних опытов открыли об-
щебиологическую зависимость, что систематическое напряже-
ние различных систем мышц при правильной регулировке в 
сочетании с дыханием приводит к совершенствованию как от-
дельных органов, так и всего организма. 

При внимательном изучении процесса старения и особен-
но наблюдении за долгожителями открывается интересная де-
таль — их ум не стареет вместе с телом, так как они ведут образ 
жизни, обеспечивающий хорошее снабжение мозга кровью, что 
достигается хорошо организованным трудом и отдыхом, а у 
йогов на этот счет предусмотрена серия перевернутых асан. 

Здесь только необходимо сделать предупреждение — в пре-
клонном возрасте нетренированные сосуды головы не смогут 
принять большие нагрузки и возможны их разрывы. Поэтому 

___________________________________________________________Глава VI 

57



необходимо сперва подготовить соответствующим образом со-
суды, а на этот счет также есть свои упражнения. 

При изучении процесса старения также обнаружено, что у 
стариков наблюдается ухудшение тех частей тела и органов, ко-
торым упражнения йогов сохраняют жизненность, это в пер-
вую очередь мышцы внутренних органов, пищеварительный 
тракт, гибкость позвоночника, хорошее состояние суставов. 

В большинстве случаев пожилые люди страдают заболева-
ниями суставов ног. Снижение тонуса сосудов приводит к вари-
козным расширениям последних. Позы сидения йогов, а также 
перевернутые позы являются прекрасным средством для про-
филактики этих недугов. 

Открывается также еще одна любопытная деталь — до не-
давнего времени принято было считать, что интеллектуальные 
возможности приходятся на молодость, а потом начинается ме-
дленное их угасание. Но сейчас существует иная точка зрения. 
Спад умственных возможностей после 60-70 лет не является 
обязательным, но если люди этого возраста и жалуются на 
плохую память, то лишь только потому, что у них ухудшилось 
восприятие за счет ухудшения слуха, зрения и особенно сосре-
доточения при неизменных возможностях памяти. Уход за зре-
нием и другими органами в системе йогов составляет важную 
особенность, а что касается сосредоточения, то это основа выс-
шей Йоги. Люди, закончившие свой активный трудовой период, 
считают, что они в свое время сделали очень много, а теперь 
настало время наслаждаться заслуженным отдыхом. Это, разу-
меется, так, но не стоит свой отдых сводить к полной бездея-
тельности и неподвижности. 

Если учесть, что пожилым на стадионах делать нечего, а 
современные игры на свежем воздухе им не импонируют, то тут 
как раз время приобщиться к системе йогов, практикуя ее упра-
жнения внимательно и осторожно. 

Йоги пришли к выводу. что общее состояние организма и 
полная его работоспособность зависят от состояния клеток в 
тканях, для чего необходимы три важных условия: 

1. Правильное питание и правильное функционирование 
эндокринных желез. 

2. Стабильный обмен веществ и быстрый вывод продуктов 
распада. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

58



3. Безупречное функционирование нервной системы и го-
ловного мозга как регулирующей системы. 

Основы питания составляют целую науку. Остальные тре-
бования могут быть удовлетворены за счет практики асан, пра-
наям и периодического очищения. Что очень важно в системе 
йогов, так это то, что они рассматривают организм человека 
как единое целое, как комплексную систему взаимно связанных 
и взаимно дополняющих друг друга органов. Поэтому все их уп-
ражнения многостороннего действия, все общефизиологичны и 
могут быть условно разделены на три большие группы: 

1. Для укрепления и стимулирования внутренних органов и 
нервных центров. 

2. Для изменения направления некоторых биологических 
процессов с целью торможения процесса старения. 

3. Для успокоения тела и духа с целью пробуждения выс-
ших ступеней самопознания. 

Сильно ошибаются те, кто недооценивает большое физио-
логическое действие асан. Был проведен тщательный анализ 
мочи при переходе с позы стоя в позу лежа. В первом случае бы-
ло отмечено большое количество выделения мочи, но ведь это 
были простейшие позы, но у йогов есть асаны с очень сильным 
физиологическим воздействием. 

Или еще такой пример: при простом наклоне головы вниз 
был отмечен факт изменения газообмена в легких, усиленное 
выделение пота, отклонение функции гормональной системы, а 
что можно ожидать от Сиршасаны?.. 

Теперь еще несколько слов о процессе самовосстановления. 
После физической нагрузки человек отдыхает, он неподвижен, 
но это только внешнее спокойствие, так как в это время челове-
ческий организм усиленно потребляет из окружающей среды 
утраченные вещества, то есть происходит обновление, которое 
через определенное время даст возможность выполнить те же 
нагрузки. Если такой процесс повторяется многократно, то при 
общих равных условиях можно выполнить уже большую работу 
— это уже сверхвосстановление, когда тренированный орга-
низм поднимается на новый уровень. 

Если же процесс снизить, то недостаток веществ ведет к об-
ратному процессу — инволюции. Вероятно, древние йоги не 
знали этой важной закономерности, но подошли к ней посред-
ством обобщения многократных опытов. 

___________________________________________________________Глава VI 

59



Уже теперь, изучая древнюю индийскую систему на новей-
шей научной основе, мы только удивляемся йогам, их большому 
труду и знанию человеческой сущности. Последние исследова-
ния раскрывают все более целенаправленный характер их уп-
ражнений. 

С учетом рекомендаций системы йогов создаются комплек-
сы для различной профессиональной направленности, ими 
значительно пополняется и обогащается наша физическая 
культура. В человеке заложено много сил и способностей, и уче-
ные ищут способы, как лучше использовать этот запас, 
сохранив при этом всестороннее гармоническое развитие. Сей-
час уже можно сказать, что упражнения йогов в этом отноше-
нии не будут последними. Из того, что сейчас изучено, 
ясно, что система йогов может помочь мобилизовать защит-
но-приспособительные функции при активном содействии че-
ловеческого сознания. Методы йогов не только способствуют 
оздоровлению человека, но могут много сделать для его духов-
ного возвышения и повышения контроля над разумом. 

Специалисты, изучающие Йогу, работают много и кропот-
ливо. Здесь широкий простор для творческих поисков. Нам ос-
тается пожелать им успехов на этом поприще. 

Йога — многообещающая область совершенствования че-
ловека, уже много давшая ему, но еще больше обещающая. 

ЧАСТЬ III 

УКАЗАНИЯ, ТРЕБОВАНИЯ, 
СОВЕТЫ УЧЕНИКАМ ЙОГИ 

Йога познается не тем, кто ест много, 
и не тем, кто воздерживается от еды. 
Йога, которая уничтожает боли, 
достигается тем, кто живет как 
подобает, все действия которого 
регулируются разумом, сон 
и бодрствование которого 
уравновешены. 

БХАГАВАД-ГИТА 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

60



1. ПОСВЯЩЕНИЕ Ш.С. ШИВАНАНДЫ: 
«Если вы непоколебимы в своем решении достичь высшей 

цели Йоги, если вы обладаете твердой решимостью достигнуть 
цели духовной жизни, вы будете подниматься и идти вперед, ес-
ли даже у вас будут временные падения. 

Чувствуйте в себе черты вечного бытия. Откройте себя 
полностью влиянию Космического Разума. Верьте безгранично 
на каждом шагу в его милость. Чувствуйте его руководство во 
всех своих действиях. Пламенно стремитесь к вечной Истине. 
Проявляйте горячее желание достигнуть сверхсознания Вайра-
гья. Откажитесь от всех мирских стремлений и земных жела-
ний. 

Если это сделано должным образом, свет Бесконечного 
снизойдет на вас. Вы скоро достигнете успеха в Йоге. Чувствуй-
те присутствие Космического Разума в своем сердце, во всех ли-
цах, во всех предметах, во всех чувствах и мыслях и во всяком 
движении. Неутомимо продолжайте свои занятия. 

Не будьте нетерпеливым, если снисхождение Милости Бес-
конечного задерживается. Будьте довольны, вам обеспечен ус-
пех высокого Бессмертия и Вечного блаженства. 

Да благословит сам Брахман последователей Йоги. Да будет 
постигнута всеми вами цель жизни, благодаря знанию Йоги». 

2. ЭМОЦИОНАЛЬНЫЙ НАСТРОЙ 
Учителя советуют: прежде чем приступить к упражнени-

ям, станьте лицом на Восток (или к солнцу, если делаете упраж-
нения на солнце), сложите руки на груди ладонями внутрь (ти-
пичное индийское приветствие) и произнесите несколько раз 
АОУМ (ОМ) как единый звук, плавно, не разделяя отдельных 
букв. Это способствует концентрации внимания, посторонние 
мысли уйдут от вас, сознание и тело станут готовыми таким об-
разом к занятию. Такой эмоциональный настрой совершенно 
необходим для получения от упражнений максимальной поль-
зы. 

3. ОГРАНИЧЕНИЯ 
На этом пути ученик встретит много ограничений, подчас 

трудновыполнимых в точности. В любом случае будьте последо-
вательны, не старайтесь от всего избавиться сразу. У вас это не 
получится, но изучайте и анализируйте свои недостатки, посте-
пенно их искореняя. 

___________________________________________________________Глава VI 

61



Уж если что необходимо отбросить сразу, так это дурные 
привычки (курение, алкоголь и другие). Не стремитесь найти 
для себя отдушину в этих требованиях или послабления. Поста-
вив перед собой цель однажды, достигните ее и идите дальше. 
Не пугайтесь, что требований и советов очень много, они не на-
думаны, а взяты из опыта здорового образа жизни. Необходимо 
помнить, что от обычной жизни сразу перейти к Йоге нелегко. 
Путь переделывания самого себя должен быть постепенным. 

4. ОЦЕНКА УСПЕХА 
Вам очень хочется увидеть первые результаты ваших заня-

тий? Сперва добейтесь успеха в работе над собой, бросьте 
азартные игры, выпивки, ненужное общество, преодолейте 
лишний сон, леность, медлительность. Следуйте древней муд-
рости: НЕ ДЕЛАЙ ТОГО, ЧЕГО ХОЧЕШЬ, И ТЫ СМОЖЕШЬ 
СДЕЛАТЬ ВСЕ. 

Не отчаивайтесь, если у вас длительное время что-то не по-
лучается. Усвойте себе определенно, что именно в этом месте в 
вашем теле слабинка. Очень внимательно совершенствуйтесь в 
этом упражнении, и вы избавитесь от своего недостатка. До-
вольно часто бывает так, что процесс овладения упражнением 
оказывается более благотворным, чем когда оно практикуется 
уже в совершенстве. Не ищите успеха через несколько дней за-
нятий; то, что дает Йога, проявляется не скоро, успех появится 
внезапно и не тогда, когда вы его ждете, а тогда, когда забыли 
ждать. 

Вот первые признаки: повышение жизненного тонуса, 
легкое выполнение того, что раньше казалось трудным, умень-
шение продолжительности сна и — спустя некоторое время — 
повышение выносливости, психическая устойчивость, терпе-
ливое преодоление трудностей. Некоторые ученики находят в 
себе признаки преодоления чувства страха, спокойное отноше-
ние к своей карьере. 

Внимательно наблюдайте за собой, и вы будете находить 
все новые и новые признаки вашего продвижения. 

Прозанимавшись еще больше, вы станете спокойнее и 
хладнокровнее. Вам не будет чуждо чувство возмущения, но его 
проявление не будет бурной реакцией. Чувства йогов откровен-
ны, чисты, без обмана и околичностей. Примите позу Падмаса-
на, сосредоточьтесь на себе, проделайте своеобразный само-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

62



анализ. Рассмотрите себя в зеркало. Признаки успеха могут 
проявиться индивидуально, не так как у других занимающихся. 

Самый лучший признак, когда вы почувствуете потреб-
ность в занятиях и когда вы недовольны собой, даже подавле-
ны, если пропустили занятия... 

5. ВЕРА В ЭТУ НАУКУ 
Перед тем как вы приступите к занятиям, вы должны 

полностью уверовать в Йогу, в то, что это единственная, самая 
лучшая система, благодаря которой вы обретете здоровье и ду-
шевное равновесие, что выполняемые упражнения вольют в вас 
недостающую силу, повысят самочувствие, вселят оптимизм и 
уверенность в себе. Без веры успеха не будет, а сомнения отбро-
сят вас назад. 

6. ПОЗНАНИЕ ПРАКТИКОЙ 
Учение йогов приходит из опыта, но не из количества про-

читанных книг. Практика и еще раз практика, но на базе полу-
ченных знаний. 

Изучайте эту науку, и пусть вашим побуждением будет 
развитие и постоянное стремление к поиску истины и собствен-
ного опыта, а не обезьянье подражание чужим выводам, за-
тасканным до неузнаваемости. Учение это разветвлено, 
истолковано многими людьми и часто — субъективно. 

Поэтому постоянно изучайте теорию Йоги, ищите суть в 
прочитанном, анализируйте и следите за тем, чтобы вы не 
пропустили основного за обилием толкований, чтобы вы не ока-
зались в положении человека, который бесконечно долго копа-
ется в песке, собирая слюду, чтобы вставить ее в окно, но не 
подозревает о том, что песок при определенных условиях стано-
вится стеклом. 

В Йоге практика — это основа, но без знания теоретичес-
ких, философских и религиозных основ успеха не последует, ибо 
все это вместе есть ключ, который отпирает дверь в высшую Йо-
гу, где и раскрывается все величие этого учения. Но не беритесь 
за высшее, не освоив предыдущего. 

7. ЦЕЛЬ ПРАКТИКИ 
Вы начали практиковать Йогу и поставили перед собой 

задачу достигнуть великолепного здоровья, долголетия и высо-
кой трудоспособности. Пусть это желание ваше будет достигну-
то. 

___________________________________________________________Глава VI 

63



Если же вас прельщают «сверхъестественные» способности 
йогов, то знайте, что истинные йоги не считают это главным в 
своем поиске. Здесь следует руководствоваться мудростью са-
мих йогов: «Если вы искренний, серьезный ученик и ожидаете 
от Йоги волшебной силы, то эта сила будет выражаться в том, 
чтобы не искать такой силы». 

Техника йогов постижима, но истина должна оставаться 
тайной. Продвинувшийся йогин не всегда может сообщить вам, 
что он постиг... Великий царь завещал свое богатство и дочь в 
жены Сидху, а великий вор тотчас отправился в монастырь, 
весь окунулся в учение Йоги, чтобы понравиться царю. Он стал 
великим йогом и восхищенный остался на всю жизнь в мона-
стыре... 

8. НЕ ИСПОЛЬЗУЙТЕ ЙОГУ КОРЫСТНО 
Йога увеличивает силы человека, но не используйте выс-

шие силы ее в корыстных целях, иначе эти силы оставят вас и 
уничтожат вас же. Огромные силы Йоги надлежит использо-
вать правильно, только руководствуясь гуманными побуждени-
ями, — это важнейший принцип учения йогов. 

9. ЙОГА ДОСТИЖИМА ЛЮДЬМИ СИЛЬНЫМИ 
Пусть начинающие ученики знают, что Йога вся как она 

есть недоступна всем и всегда. Ею могут овладеть люди, силь-
ные духом и волей, целеустремленные и настойчивые. 

Совершенная Йога требует от человека многих ограниче-
ний, а может быть, и перестройки всей жизни. Особенностью ее 
является то, что в начале ее изучения нельзя предвидеть, что 
она даст в конечном итоге. Но каждый новый шаг в ее пости-
жении открывает новые горизонты, и чем выше вы будете 
подниматься, тем большая перспектива перед вами будет от-
крываться. 

Конечная цель Йоги — Нарвикальпа Самадхи (Маха-Са-
мадхи), или полное освобождение, явление, достижимое при 
очень счастливой судьбе, это дано одному из тысячи ищущих. 
Человек, достигший Нарвикальпа Самадхи через 21 день, ухо-
дит из жизни, и только очень немногие из достигших этого 
состояния непостижимым образом опускаются в обычное соз-
нание для особой миссии. Сейчас нам это трудно постигнуть... 

10. ГУРУ 
Йоги постоянно повторяют о необходимости иметь Учителя, 

именно он должен постоянно направлять ученика. Традиция 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

64



требует не только беспрекословного выполнения его указаний. 
Гуру необходимо служить, его образ используется для медита-
ции. Вот традиционный гимн Гуру, данный Ш.С. Шиванандой: 
«Надо всегда помнить Гуру, всегда повторять его имя, выполнять 
его наказы и не думать о другом. Целый мир, представленный 
Брахманом (творцом), Вишну (покровителем), Шивой (разру-
шителем), — есть только Гуру. Поклоняйтесь гуру и только ему. 
О, Святой, Святой, Святой!!!» 

Но у нас нет Гуру. В санскритских текстах часто встречает-
ся такая фраза: «Если ученик есть, то Учитель приходит». Пони-
мать эти слова в буквальном смысле, может, и не стоит, но в них 
таится глубокий смысл, ибо человек, ставший на путь Йоги, 
всегда встретит другого, продвинувшегося дальше, и воспользу-
ется его опытом. К этому вопросу мы будем возвращаться в те-
чение всего повествования и каждый раз с иной точки зрения. 

Указывая на необходимость Гуру, йоги вместе с тем призы-
вают к самостоятельной работе, руководствуясь здравым 
смыслом и логикой: «Существует Великий Учитель Учителей, 
который пребывает в твоем сердце. Направь твой взгляд 
вовнутрь, отстрани твои чувства от внешнего мира и ищи его 
помощь». Так говорит Ш.С. Шивананда, а Йогананда Парама-
ханса в своей «Автобиографии» развивает эту мысль дальше: 
«Учитель не подвержен какому-нибудь космическому закону, за-
ставляющему их жить только в горах... 

Гималаи и Тибет не обладают монополией на святых. То, 
что человек не стремится найти внутри, и во внешнем мире он 
не найдет, куда при этом ни переносилось бы его тело. Но как 
только подвижник пожелает идти за духовным озарением на 
край света, около него сейчас же появится Гуру». 

И далее там же: «Верно, как утверждают многие, что Йогу 
нельзя успешно изучать по книгам, а следует осваивать лишь 
под личным руководством Учителя? В наш атомный век Йогу 
необходимо преподавать посредством особого курса наставле-
ний, каким, например, являются уроки Братства Самопозна-
ния. 

Иначе приносящая свободу наука йогов вновь окажется ог-
раниченной замкнутым кругом немногих избранных. Конечно, 
если бы каждый ученик был в состоянии иметь около себя Гуру, 
совершенного в Божественной мудрости, — это было бы бесцен-
ным даром. Однако мир состоит из многих «грешников» и не-

___________________________________________________________Глава VI 

65



многих святых. Как же тогда Йога может помочь массам? Оче-
видно, только в том случае, если они будут изучать ее у себя до-
ма по наставлениям, написанным истинными йогами». 

11. ТАЙНЫ ЙОГИ 
Существуют ли тайны в Йоге, которые ученик сам, без Учи-

теля, не сможет постигнуть? И да, и нет... К этому важному 
вопросу мы еще вернемся не один раз. Суоми Вивекананда по 
этому поводу говорит: «Все таинственное в системе Йоги долж-
но быть попросту отброшено». Итак, если следовать этому заяв-
лению, то таинственного в Йоге нет ничего, но есть такое, что 
доступно исключительно посвященным. Тогда возникает следу-
ющий вопрос — можно ли начинающему ученику передать 
высшее знание? Можно было бы, но он не готов его принять ни 
духовно, ни физически. Тайна (истина) становится ясной во 
время посвящения, и именно тогда она нужна. В подготови-
тельный период в скрытом учении нет необходимости. На пер-
вых этапах должна идти речь не о тайном, а о непонятном, 
неясном, нераскрытом. Проще говоря — всему свое время. 

Ш.С. Шивананда говорит еще следующее: «...Йога содер-
жит глубокие и тонкие учения. Поэтому она является великой 
тайной, которую открывает Господь». Но в другом месте он же 
заявляет следующее: «В индийской философии всегда найдут 
эзотерические и экзотерические значения. В этом состоит при-
чина, почему нуждаются в помощи Учителя. Крайне трудно по-
нять внутренне эзотерическое значение». 

Подводя итог сказанному, мы должны вопрос о тайном в 
Йоге оставить открытым, так как: 

— начинающий ученик мало постиг это учение, чтобы под-
нимать этот вопрос; 

— вы еще находитесь в начале пути, и то, что еще не изуче-
но, само по себе является тайной. 

Освойте очередной этап пути, и некоторые тайны для вас 
раскроются, но новые горизонты будут манить вас своей таин-
ственностью. 

12. О ПРЕДОСТОРОЖНОСТЯХ 
Иногда излишнее любопытство или чрезмерное рвение без 

надлежащего внимания и соблюдения рекомендуемых требова-
ний приводит к физическим или умственным увечьям. Поэтому 
нельзя безрассудно увлекаться упражнениями, не учитывая сво-
его состояния в данный момент. При надлежащей практике, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

66



если следить внимательно за малейшей реакцией всего орга-
низма, очень скоро почувствуете, что вы делаете неправильно. 

Часто задают вопрос — не опасно ли заниматься Йогой? 
Опасно в том случае, если вы: 

— нарушаете принцип последовательности от простого к 
сложному; 

— не соблюдаете необходимые советы и ограничения; 
— не следите за реакцией вашего организма. 
Опасность подстерегает тех учеников, которые в погоне за 

сенсацией устремляются туда, к чему еще не готовы. Такие и са-
ми кончают плохо, и учению создают плохую репутацию. Выс-
шие ступени Йоги пробуждают настолько могущественные 
силы, что неподготовленный организм не в состоянии ими уп-
равлять. Поэтому сперва необходимо усовершенствоваться 
физически, возвыситься морально, достигнуть здорового взаи-
модействия всех органов и только после этого можно думать о 
более высоком знании. Чтобы подвести итог сказанному, со-
шлемся еще раз на Ш.С. Шивананду, который говорит следую-
щее: «Опасность для изучающего Йогу столь же велика, как для 
гуляющего по улице. Если это неосторожный, легкомысленный 
человек, бросившийся на середину мостовой, игнорируя всякие 
правила, он непременно попадет в беду». 

Также и изучающий Йогу, он слишком старается, желая бы-
стрых результатов, терпит неудачу и перенапрягается прежде 
чем тело успеет привыкнуть к этому напряжению. Если он 
слишком много ест или чрезмерно предается половым наслаж-
дениям, он непременно потерпит неудачу. В таком случае пусть 
винит себя». 

13. ПРОВЕРЬТЕ СВОЕ ЗДОРОВЬЕ, ПРЕЖДЕ ЧЕМ ПРИСТУ-
ПИТЬ К УПРАЖНЕНИЯМ ЙОГОВ 

Вряд ли вы встретите врача, который официально посове-
товал бы вам заниматься по системе йогов, но, во всяком слу-
чае, вы будете знать, какие у вас есть отступления от норм 
здоровья, чтобы учесть их при выборе системы занятий. 
Взвесьтесь, измерьте свой рост, окружность груди, давление 
крови, чтобы через некоторое время проверить эти показания. 

Как быть, если вы чем-то болеете? Изучите хорошо асану, 
очищение, дыхательные упражнения, чтобы избавиться от ва-
шей болезни. 

___________________________________________________________Глава VI 

67



Если вы сегодня больны, переутомлены, чрезвычайно угне-
тены, не стоит заниматься Йогой, но пусть это не будет для вас 
«лазейкой» для необоснованных пропусков занятий. Может, сто-
ит хорошо отдохнуть, а потом провести занятие по облегченно-
му комплексу. 

14. ЗНАНИЕ ТЕХНИКИ УПРАЖНЕНИЙ 
Все асаны, как и другие упражнения, должны выполняться 

при строгом соблюдении техники и требуемых условий до мель-
чайших подробностей, ибо каждая асана — это законченное 
художественное произведение, доведенное до высшей степени 
совершенства и целесообразности. Все ее детали отшлифованы 
тысячами людей в течение многих поколений. И пусть вам не 
кажется, что вы можете что-либо улучшить. Придумать новое 
упражнение — тоже безнадежное дело, их многие тысячи. 
Единственное, что можно сделать, так это упростить асану в 
первоначальный момент, пока она не будет доведена до опти-
мального варианта, но и в этом случае необходимо знать, что 
йоги знают великое множество переходных положений и облег-
ченных вариантов, так что проявить оригинальность не пред-
ставится возможным. 

Все упражнения тесно связаны друг с другом, они выходят 
одно из другого по степени трудности, и мы их в этой книге по-
стараемся расположить именно в такой последовательности. 
Непременное условие — освоение простых упражнений перед 
более сложными. 

Йоги доводили и совершенствовали свои асаны с геологи-
ческой медлительностью, суммируя опыт, как пласты в земной 
коре, поэтому не стремитесь что-либо изменять или совершен-
ствовать произвольно. Йога больше всего страдает от упрощен-
чества. 

15. СОСРЕДОТОЧЬТЕ ВНИМАНИЕ 
Сосредоточьтесь на занятии, начинайте его с ясными мыс-

лями, хорошим настроением, отложите все заботы. Иногда это 
достигается с большим трудом. Проделайте САВАСАНУ перед 
началом занятий, если в этом есть необходимость, побудьте не-
которое время в любой позе сидения — пусть успокоятся ваши 
мысли и отойдут на задний план заботы. Бесполезно занимать-
ся, если в это время вы переживаете результаты футбольного 
матча или еще раз продумываете неприятный разговор с ва-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

68



шим шефом. Народная мудрость гласит: ДУМАЙ, ЧТО ДЕЛА-
ЕШЬ. 

Прогоните чувство страха и неуверенности, смотрите в бу-
дущее с полным оптимизмом и с первого занятия верьте в успех 
ваших занятий. Пусть ваша душа будет полна покоя и радости, 
следите за вашим духовным продвижением и добивайтесь его. 
Идите вперед и не останавливайтесь, пока не достигнете 
поставленной цели. Тот, кто хочет быть йогом, должен отказать-
ся от обгрызенных идей. Остановитесь на одной идее, сделайте 
ее своей жизнью, думайте о ней, грезите ею, живите этой идеей. 
Пусть ваш мозг, мышцы, нервы наполнятся этой идеей и вытес-
нят все другие мысли и идеи — это путь к успеху, им следовали 
великие гиганты духа. 

Несобранным, бесшабашным людям нечего делать в Йоге. 
Во время занятий будьте пассивны ко всему внешнему, сосредо-
точьтесь в себе и не позволяйте вашим чувствам рассеиваться. 
Если вы рассеяны, то и жизненные силы ваши также рассеива-
ются, и вы не сможете выстоять на земле в борьбе с невзгодами. 
Секрет вашего счастья зависит от степени вашего господства 
над собой, над своей психикой. 

Во время выполнения конкретного упражнения сосредо-
точьте свое внимание на факте максимального влияния позы 
или на ожидаемом эффекте, от этого сильно возрастет физиоло-
гический эффект данной позы. При сосредоточении внимания на 
определенном органе туда устремляется не только сильный по-
ток крови, но также дополнительный ток биоэнергии и праны. 

При освоении позы создаются напряженные участки, кото-
рые сильно приковывают к себе внимание, то есть становятся 
местом сосредоточения, что способствует быстрейшему овладе-
нию и, опять же, повышается общий физиологический эффект. 
В большинстве поз точки сосредоточения будут специально 
указаны. 

16. ДЫХАНИЕ 
Как правило, дыхание в позе регулируется автоматически, 

или на этот счет есть специальные указания, так как поза 
может выдерживаться на вдохе, на какой-то форме задержки 
дыхания, или оно может быть свободным. ОБЩЕЕ ПРАВИЛО 
ТРЕБУЕТ ДЫХАНИЯ ТОЛЬКО ЧЕРЕЗ НОС!!! 

___________________________________________________________Глава VI 

69



При общих равных условиях, если в упражнении, напри-
мер, выполняется наклон (сжатие грудной клетки), следует вы-
дох, при обратном действии — вдох. 

17. ЛУЧШЕЕ ВРЕМЯ ЗАНЯТИЙ 
Заниматься можно в любое время. Вечером тело пластич-

нее, поэтому выполняйте в это время более трудные на данный 
момент для вас упражнения, а утром — те, которые легко дос-
тупны. Однако физиологический эффект занятий выше утром. 
Можно одни упражнения выполнять только утром, а другие — 
только вечером. Здесь следует иметь в виду такую деталь — в 
природе существует единый ритм, поэтому очень хорошо, если 
в своей практике вы также будете следовать определенному 
ритму. 

Лучшее время начала занятий вообще весной, но если вы 
уже имеете определенный опыт, то сезон безразличен. Вопрос 
времени занятий здесь еще не исчерпан полностью, на высших 
ступенях он приобретает несколько иной характер. 

18. ВРЕМЯ УДЕРЖАНИЯ АСАН — это необходимое условие 
повышения их терапевтической ценности. 

Понятно, что для начинающего удержание позы начинает-
ся с нескольких секунд, особенно это относится к перевернутым 
позам. Время удержания асан наращивайте медленно, руково-
дствуясь в этом вопросе здравым смыслом и логикой, но не эн-
тузиазмом. 

Вы можете встретить требование, что некоторые позы 
необходимо удерживать не менее трех часов, такая необходи-
мость существует, но это только для сугубо специальных целей, 
о чем речь пойдет дальше. 

Время удержания асаны часто зависит от индивидуальных 
особенностей, поэтому чужой опыт здесь мало приемлем. 

Если трудно удерживать асану, отдохните, а потом еще раз 
повторите, но ни в коем случае не перегружайте себя, не ис-
пользуйте волевой характер. Учителя часто предупреждают от 
переоценки своих возможностей, от стремления быстро дос-
тичь успеха. Только постепенная мобилизация физических и 
духовных сил приводит к тем изумительным результатам, кото-
рые дает Йога. 

19. ПИТАНИЕ 
Все упражнения выполняются только на пустой желудок по 

двум причинам: 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

70



первая — с полным желудком заниматься без пользы и 
вредно; 

вторая — тонкие жизненные силы уходят на пищеварение, 
но не на тонкие преобразования тела. 

Для более полного толкования данного вопроса следует от-
дельная глава. 

20. ДУРНЫЕ ПРИВЫЧКИ 
Их много, но всех их объединяет то, что они лишают жиз-

ненных сил и энергии. Главные из них — алкоголь, табак и рас-
путство, они в наибольшей степени вредят здоровью, а Йога его 
восстанавливает. Они особенно угнетают нервную систему, а 
Йога ее оздоравливает. Если вы не в состоянии от них избавить-
ся, то Йога не для вас. 

Не позволяйте прикасаться к вашей душе зависти, ненави-
сти, ревности, жадности — такие чувства порождают болезни и 
отравляют душу. 

21. ВАШ КОМПЛЕКС 
Изучив внимательно асаны, вы выберете некоторые из них 

и составите, таким образом, свой комплекс. Придерживайтесь 
его до тех пор, пока не достигнете поставленной цели. Сперва 
вы будете стремиться к оптимальному совершенству в этих аса-
нах, а потом будете увеличивать выдержку времени и далее — 
заменять асаны следующими по степени трудности, как они и 
даны в этой книге. 

22. СОВЕРШЕНСТВО АСАН 
Каким условиям удовлетворяет совершенное выполнение 

асаны в ее оптимальном варианте? Эти условия следующие: 
— если при выдержке асаны в течение определенного вре-

мени не ощущается никаких болевых напряжений; 
— если поза устойчивая, твердая, без колебаний; если эта 

поза приятна, если вы в ней можете расслабиться или, как гово-
рят йоги, испытать «чувство океана», то есть представить 
себе, что в этой позе вы находитесь на поверхности океана и 
свободно носитесь на его волнах. «Чувство океана», или сосредо-
точение в это время на чем-то бесконечном, огромном (лес, не-
бесный простор, горы) — очень важное понятие, так как в это 
время ваше внимание поглощено картинным представлением, 
а действие упражнения на организм регулируется самой приро-
дой. 

___________________________________________________________Глава VI 

71



23. ПРЯМОЙ ПОЗВОНОЧНИК 
Это очень важное условие, о котором все время идет речь на 

любых уровнях изучения Йоги. Лучший ученик Рама Кришны 
йогин Вивекананда утверждает, что при выполнении асан в 
продольной оси позвоночника совершаются очень важные про-
цессы, но не указывает какие, хотя дальше нам станет извест-
но, что речь идет об особенных тонкоматериальных каналах из 
системы Кундалини. 

Прямой позвоночник нужен еще и потому, что в очень от-
ветственный момент вдоль его оси будет двигаться Кундали-
ни — таинственная сила, которая обеспечивает йогину необык-
новенные возможности и силы. 

Здесь невольно раскрывается еще одна существенная осо-
бенность. Мы знаем, что все излучения, начиная от коротких 
волн (обычный радиодиапазон) и ниже, распространяются по 
линии прямой видимости. Следовательно, тонкие вибрации 
Кундалини имеют тоже высокочастотную природу и должны 
двигаться по прямой линии. Каким образом древние йоги «щу-
пали» эту особенность? Отклонение позвоночника от прямой 
линии рассеивает, ослабляет вибрации Кундалини. 

Дальше вы узнаете, что позвоночнику йоги уделяют особое 
внимание. Они считают, что человек настолько молод, насколь-
ко гибок его позвоночник. Достаточно посмотреть на окружаю-
щих нас людей, чтобы убедиться в этом, — люди с жестким 
позвоночником выглядят старше своих лет. Забегая вперед, 
скажем, что вся система асан в своем большинстве направлена 
прямо или косвенно на работу с позвоночником. 

24. ВОЗРАСТ 
Йоги считают, что их систему могут практиковать люди лю-

бого возраста, разумеется, с определенными ограничениями. 
Они также исходят из того, что человек имеет две молодости. 
Одна — обычная, данная самой природой, а вторую мы можем 
создать сами себе — это умение оставаться внутренне (в душе) 
молодым, сохранять в себе интерес к жизни даже в преклонном 
возрасте. 

Детям до 5 лет нет необходимости заниматься Йогой. Им 
хватит того, что они получают в играх и, кроме того, нет необхо-
димости вмешиваться в естественный процесс их развития. От 
5 до 10 лет разрешены только легкие позы. От 10 до 16 лет мож-
но практиковать упражнения средней трудности, но трениров-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

72



ка в задержке дыхания исключена. В промежутке между 25 и 45 
годами самое время для Йоги. 

Таковы требования к «весне», «лету», «осени» нашей жизни. 
Последняя фраза имеет определенный смысл, так как в некото-
рых текстах есть прямые указания, что Йогой лучше начинать 
заниматься «весной» (отрочество) или, в крайнем случае, «ле-
том» (юность). Здесь имеется в виду, что Йога, начатая в отроче-
стве, отличается от той, что начата в более позднее время в зре-
лом возрасте (осенью) и тем более «зимой». 

25. НЕ ПЕРЕГРУЖАТЬСЯ 
После занятий должно быть приподнятое, бодрое настрое-

ние и спокойное состояние ума. Не перегружайте себя, это не 
тот случай, «когда кашу маслом не испортишь». Один раз вы се-
бя переутомите, а следующее занятие придется оставить, так 
как скажется предыдущая перегрузка. 

Что касается физического фактора и особенно волевого, то 
он должен останавливаться там, где начинается болевое ощу-
щение. Болевого ощущения необходимо только коснуться и 
дальше не идти. Не старайтесь достигать крайних положений 
рывком, иначе получите серьезные увечья. Йоги предпочита-
ют любовное отношение к своему телу, а не насилие. Научитесь 
получать удовольствие от упражнений, пусть у вас появится 
потребность в них — все это очень важно, а пренебрежение 
этим условием может свести на нет плоды многих трудов. 

Не выполняйте асан уставши — в этом случае ваша кровь 
обременена токсинами и различными «отбросами», поэтому 
мозг и нервная система могут получить приток «нечистой» 
крови. 

26. О САМОНАБЛЮДЕНИИ 
Практикуя асаны, необходимо помнить, что они не только 

совершенствуют вас физически, но и готовят предпосылки ду-
ховного пробуждения. Внимательно наблюдайте за собой, и вы 
скоро заметите в себе такие черты. Совершенствуйте в себе все 
это в молодые годы, тогда в старости вы будете полны мудрости. 

Ведите постоянную запись своих наблюдений. Это требо-
вание относится к работе на любых ступенях. Записывайте все, 
что вам покажется особенным, и скоро для себя вы сделаете ва-
жные открытия, увидите свой прогресс, заметите определен-
ные закономерности. 

___________________________________________________________Глава VI 

73



27. О ТЕМПЕ УПРАЖНЕНИЙ 
Упражнения, выполненные наскоро, безрезультатны и, как 

правило, вызывают чувство неудовлетворения. Если ваше вре-
мя ограничено, сделайте меньше, но лучше. Не хватает времени 
у тех, кто не может организовать свой день. Если у вас было вре-
мя тратить здоровье без оглядки, то сумейте найти его сейчас, 
пока не поздно. 

28. РЕГУЛЯРНОСТЬ ЗАНЯТИЙ 
Регулярность занятий — это наиболее существенное требо-

вание. Как говорил один лама: «Если молиться, так каждый 
день, а если нет, то лучше совсем не молиться». Так и в Йоге — 
нет у вас силы воли сделать свою практику регулярной, то луч-
ше вообще не касайтесь этого учения. Йоги так говорят: «Если 
вы пропустили хотя бы одно занятие, помните — вами погублен 
один день вашей драгоценной жизни». 

Поэтому постоянно воспитывайте свой характер и свою во-
лю. Если вы решили, например, встать в определенное время и 
не сделали этого, а поспали еще четверть часа, то от этого мало 
что изменилось, но в вашем характере отложилась маленькая 
слабинка, которая постепенно вырастает в слабость. Когда тело 
и ум непокорны, Йога немыслима. 

29. ПРИНЦИП ДЕЙСТВИЯ АСАН 
Упражнение считается выполненным верно, если все его 

движения медленны. Чем медленнее, тем лучше. Все переходы 
должны быть плавны и грациозны, подобно замедденной съем-
ке или пластическому танцу. В таком случае упражнение вам 
доставит еще и эстетическое удовольствие или наслаждение. 
Для большинства систем обычной гимнастики характерно мно-
гократное повторение однообразных движений, что приводит к 
усталости и перегрузкам. Действие асан основано на ином 
принципе. Йоги утверждают, что физические упражнения вы-
водят прану наружу, а асаны посылают ее внутрь, равномерно 
распределяют ее по всему телу, повышают духовный рост и про-
буждают Кундалини. 

Если вы выполните 100 обычных упражнений, то почувст-
вуете сильную усталость, но если вы выполните 200 асан, то у 
вас появится такой прилив энергии, что вы сможете лазить по 
деревьям. Отсюда, вероятно, берет начало традиция чрезмер-
ного восхваления асан. Почти после каждой асаны или дыха-
тельного упражнения следуют заверения, что вы избавитесь 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

74



почти от всех болезней, ваше тело станет Божественным, а то и 
вообще обретете бессмертие. Нет еще такой системы, которая 
бы обеспечила бессмертие, но упражнения йогов могут значи-
тельно продлить активный период жизни и многолетие. Прав-
да, в высшей Йоге вы узнаете об ином взгляде на этот вопрос. 

30. САМОВНУШЕНИЕ — неотъемлемая черта системы 
йогов. 

Для получения желаемого результата мы сперва создаем 
себе его умственно, а потом в течение длительного времени вы-
нашиваем желаемый эффект и добиваемся его определенной 
практикой. 

Мы уже знакомы с аутогенной тренировкой, психотерапи-
ей, основные принципы которых позаимствованы у йогов. Йоги 
убеждают нас, что вниманием и сосредоточением мы можем из-
бавиться даже от своих болезней, необходимо только постоянно 
акцентировать внимание на поддержании высокого уровня здо-
ровья, а это, в свою очередь, приводит к автоиммунизации. 

Ставьте цель создать здоровый организм и проникнитесь 
этой целью всем своим существом. Встаньте утром, и пусть пер-
вой мыслью вашей будет: БЫТЬ ЗДОРОВЫМ. Сосредоточьтесь 
на этом желании, вдумайтесь в его смысл, что значит быть здо-
ровым для тела и души. 

31. БРАХМАЧАРЬЯ — это полное половое воздержание. 
Ничто природное не чуждо йогам. Половой инстинкт дан 

природой, и если так, то его нет необходимости подавлять. Име-
ется в виду разумное воздержание. История Йоги знает 
йогов-домохозяинов, которые воспитывали детей и практико-
вали Йогу в уединении своего дома. Аскетизм — это крайность. 
Этот щепетильный вопрос получит дальнейшее развитие. Не-
обходимо только знать, что регулярная и разумная практика 
асан и пранаям дает такое состояние, что половое возбуждение 
успокаивается, входит в естественные рамки, и тогда нет необ-
ходимости подавлять этот природный инстинкт. 

32. ВАННА 
Очень желательна перед занятиями, особенно утром. При-

мите холодную ванну, настолько холодную, насколько вы подго-
товлены к этой процедуре. Ванна не только очищает вашу кожу, 
она оживляет весь организм, после чего каждая клеточка ваше-
го тела по-особенному принимает действие упражнения. Ванна 
оживит вас физически и духовно. 

___________________________________________________________Глава VI 

75



Частичное омовение не рекомендуется, так как в этом слу-
чае создается неравномерный тонус сосудов. Если нет возмож-
ности принять ванну, замените ее холодным обтиранием или, в 
крайнем случае, разотрите все тело ладонями — они тоже 
обладают целебной силой. Все эти процедуры возбуждают нерв-
ные окончания, прогоняют сон. Перед ванной можно выпол-
нить несколько энергичных согревающих движений. 

Иногда вы можете встретить запрещение принимать хо-
лодную ванну — здесь имеются в виду районы с холодным кли-
матом, — чтобы не простудиться. 

Ванна любой температуры после занятий просто необходи-
ма, но не принимайте ее сразу после занятий, так как это при-
ведет к неправильному распределению крови. Сперва организм 
должен успокоиться после занятия. По этой же причине не сле-
дует принимать пищу после занятия. После выполнения асан 
или пранаям циркуляция крови и другие биологические процес-
сы имеют целенаправленное движение, а принятая сразу же 
ванна или душ, равно как и пища, нарушают эту схему. Из этих 
соображений рекомендуется Савасана на 5-10 минут. 

Очень хорошо каждый день проводить несколько минут со-
вершенно обнаженным. Воздушная ванна особенно полезна 
для тела, которое в течение нескольких часов было стянуто оде-
ждой, кроме того, воздушные ванны зимой и летом закаливают 
организм и вырабатывают иммунитет против заболеваний. 

Отсюда требование к одежде — она должна быть простой, 
из естественного волокна, не стесняющая движений. Упражне-
ния лучше всего выполнять в набедренной повязке. 

Уходу за кожей йоги уделяют особое внимание, так как это 
есть вторые легкие на больших задержках дыхания. Любое 
заболевание кожи они начинают лечить с печени, которая по-
могает избавиться от вредных продуктов распада. Промывка 
желудка и всего кишечника также способствует оздоровлению 
печени и, следовательно, кожи. 

33. ОТНОШЕНИЕ К ВОДЕ 
Вода — чудесный дар природы, и так считают не только 

йоги. Наш организм на 60% состоит из воды, в крови ее 80%, в 
мозге — 85%, в мышцах — 75%. То, что мозг оказывается «жид-
че» крови, здесь все зависит от «упаковки» молекул воды. Как 
видно, организм должен получать достаточное количество во-
ды. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

76



Утром, встав с постели, выпейте стакан воды, лучше теп-
лой, она более активна, быстрее усвоится организмом, усилит 
перистальтику и освободит желудок. Пить воду необходимо 
маленькими глотками, думая о том, что с каждым глотком вы 
поглощаете прану. Йоги рекомендуют в течение всего дня упот-
реблять более 10 стаканов, но это имеет отношение к жаркому 
климату Индии. Живая родниковая вода целебна во всех отно-
шениях. 

34. КОМНАТА ДЛЯ ЗАНЯТИЙ 
Хорошо, если у вас есть отдельная комната для занятий. 

Йога практикуется индивидуально, присутствие посторонних 
людей исключается, так как они своими вибрациями будут ме-
шать вам. Комната для занятий — это ваш храм, и пусть никто 
не заходит туда. Не занимайтесь в комнате, наполненной 
табачным дымом, запахами алкоголя, где велся пустой разго-
вор, — проветрите и уберите ее. Входя в комнату для занятий, 
оставьте за порогом все ваши заботы, тревоги, недовольства, 
тогда ваше тело и ум будут свободны для физического и духов-
ного возвышения. Занимайтесь на чистом коврике, лучше из 
травы, лицом на восток, к восходящему солнцу или на север. 

35. ОТНОШЕНИЕ К СОЛНЦУ 
Лучшее, что можно получить от природы, — это выполне-

ние асан перед восходящим солнцем, ранним утром, а также пе-
ред заходящим. Много можно получить для общего укрепления 
и оздоровления от прогулок на восходящее солнце. Идите сво-
бодно, прямо на восходящее солнце, дышите чистым воздухом, 
поглощайте солнечную энергию (прану). То же, хотя и в мень-
шей степени, вы получите от заходящего солнца. 

36. ОЧИЩЕНИЕ 
Перед занятием чистите зубы. Держите ноздри чистыми 

— они ворота для праны. Утром делайте ванну для носа солоно-
ватой водой. Если у вас катар, делайте для носа ванну трижды в 
день из теплой воды и после нее Сиршасану. Таким способом вы 
избавитесь от самой упорной простуды. Более обширные зна-
ния по этому вопросу вы получите в главе «Очищение». 

37. ОБУВЬ 
Как можно чаще освобождайте свои ноги от обуви и больше 

ходите босиком по траве, особенно в лесу и у рек. Двигайте каж-
дым пальцем в отдельности, поднимайте пальцами ног ветки и 
камешки и другие предметы. Посредством подошвы ног из зем-

___________________________________________________________Глава VI 

77



ли поглощаются особые излучения, которые освежают и оз-
доравливают организм. Почему человек так быстро устает в 
городе? Потому что асфальт, бетон отделяют его от источника 
энергии. 

38. СОН 
Спите с открытым окном или форточкой в хорошо провет-

риваемой комнате. Ложитесь головой к северу — в таком 
положении ваше собственное магнитное поле согласуется с маг-
нитным полем Земли. Спать необходимо без одежды, лучше 
лишнее одеяло, чем пижама или сорочка. Подушка должна 
быть низкой, чтобы голова получала нормальный приток кро-
ви, и позвоночник должен быть прямым. Не ешьте перед сном и 
не читайте в постели. Продолжительность сна различна, но для 
практикующих Йогу она сокращается. Ложитесь спать в 10 ча-
сов вечера, йоги убеждены, что именно в это время положение 
Земли в космосе таково, что человек получает самые благопри-
ятные излучения для восстановления нервной системы. 

39. ТРЕБОВАНИЯ ПРИРОДЫ 
Утром, прежде чем приступить к занятиям, выполните тре-

бования природы. Если это условие у вас некоторое время невы-
полнимо, приведите в порядок ваше питание или выполняйте 
такие упражнения, которые способствуют этому условию. Де-
фекация желудка — это Уддияна-бандха, газовая поза и прочие. 
Если у вас нет позывов, все равно посещайте туалет, и со време-
нем установится необходимый режим. Пейте на ночь стакан во-
ды — это улучшит утренний туалет. 

40. ЗЕРКАЛО — существенная деталь вашей комнаты для 
занятий, оно вам поможет оценить успехи и вскрыть недостат-
ки. Но здесь необходимо оценить одно обстоятельство — осмат-
ривать себя перед зеркалом постоянно нет необходимости, а 
изредка, чтобы рельефнее просматривались детали вашего 
продвижения. Кроме того, частое любование перед зеркалом 
будет отвлекать вас от основного занятия. 

41. ОГРАНИЧЕНИЯ для женщин 
В принципе, Йога одинакова приемлема как для мужчин, 

так и для женщин, с той лишь разницей, что женщины во вре-
мя менструального цикла должны выполнять только простые 
дыхательные упражнения. Во время беременности Йога исклю-
чается. Среди женщин существует мнение, что, практикуя 
Йогу, они обретают мужскую осанку. Это неверно, но быстрее 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

78



наоборот, от практики упражнений йогов они становятся более 
грациозными и женственными, в них пробуждаются черты вну-
треннего обаяния, приятно меняется осанка и пропорции тела. 
Никакие косметические ухищрения не сделают для женщины 
столько, сколько может дать ей практика Йоги. 

42. НЕ СТАРАЙТЕСЬ рассказывать всем, что вы практикуе-
те Йогу. 

Сохраняйте при себе результаты своего занятия. Не агити-
руйте других людей становиться на этот путь. Большая ошибка 
вовлекать в ЭТО УЧЕНИЕ людей, которые не почувствовали в 
этом внутренней потребности. 

Делиться своими мыслями вы можете только с людьми, 
равными вам по поиску. Не демонстрируйте новичкам очень 
сложные позы — это их оттолкнет от Йоги, так как они сразу 
убеждаются в недостижимости их выполнения. Если вы реши-
ли посвятить человека в Йогу, то знакомьте его с простым, а к 
сложному он приблизится сам. Не спорьте, не поддерживайте 
пустых разговоров о Йоге. 

43. ПУСТОЙ ЖЕЛУДОК ВРЕДЕН 
Йоги сторонники умеренного питания — и вдруг такое зая-

вление. Это, однако, не значит, что нужно все время что-то же-
вать. Занятия определенными упражнениями йогов приводят к 
интенсификации многих физиологических процессов, в том чи-
сле и желез внутренней секреции. 

Выделяемые пищеварительные соки не находят примене-
ния и неблагоприятно влияют на стенки органов пищеварения. 
Поэтому после интенсивных занятий асанами и особенно 
пранаямой отдохните 10-15 минут, а потом выпейте стакан мо-
лока или фруктового сока. Спустя некоторое время можно при-
ступать к основному приему пищи. Но это еще не все. Лучше 
есть понемногу, но чаще — три или четыре раза в день. 

Асаны можно выполнять через час после легкой необреме-
нительной пищи, но после обычного приема пищи должно 
пройти 3-4 часа, когда пища покинет желудок полностью. 

44. БОЛТЛИВОСТЬ РАЗРУШАЕТ ЙОГУ 
Говорите только тогда, когда вам нужно что-либо сказать, 

не рассеивайте зря положительной энергии. Йоги утверждают, 
что обет молчания является очень важным и его значение до 
конца не раскрыто. Вероятно, отсутствие общения с другими 

___________________________________________________________Глава VI 

79



людьми вынуждает нашу психику искать общения с нашим 
«Я»... 

Если есть возможность, соблюдайте обет молчания (МОВ-
НА) хотя бы один день в месяц. Это даст вам возможность 
накопить большую энергию, укрепить силу воли и здоровье. Ор-
тодоксальные сторонники Йоги соблюдают этот обет в течение 
месяца. 

45. ОТНОШЕНИЕ К ЛЕКАРСТВАМ 
Йоги считают, что все необходимое организм вырабатыва-

ет сам, и они всячески помогают ему в этом своими упражнени-
ями, массажем, травами, в которых они знают толк, образом 
жизни и здоровым питанием. 

46. ОТНОШЕНИЕ К РЕЛИГИИ 
Это чрезвычайно сложный и емкий вопрос, к которому мы 

еще много раз будем возвращаться с мыслью, что ученик окон-
чательно усвоит его смысл и значение. Если по-прежнему 
сказать, что йогин может быть верующим или неверующим, то 
этого недостаточно. 

Индуизм, как мировая религия, имеет ряд особенностей, 
которые придают ей особое место в Йоге, и те, кто становится на 
путь высших достижений, должны уделить этому вопросу 
пристальное внимание. Истинный йогин скажет: «Я принимаю 
все религии и поклоняюсь вместе со всеми им. Я поклоняюсь 
Богу в каждом из них, в какой бы форме они не поклонялись ему. 
Я пойду в магометанскую мечеть, я войду в христианскую цер-
ковь и преклоню колени перед распятием. Я пойду в буддийский 
храм, где найду убежище в Будде и его законах. Я отправлюсь в 
лес и сяду в размышлении рядом с индусом, который старается 
увидеть свет, озаряющий сердце каждого существа». Для йогина 
важна единая Истина, а не форма Богопочитания. 

В своей книге «Философия йога» С.Вивекананда, искренне 
верующий йогин, учит, что в практическом постижении Йоги 
нет необходимости в религии. Он говорит, что не нужно учить 
ничему в чем сами не убедились, что человек даже не имеет 
права говорить, что есть Бог, пока он Его не увидит, что ни один 
человек не может быть религиозным, если сам личным опытом 
не познает истины своих религиозных воззрений. 

Для людей верующих есть Бхакти-Йога. Однако знание ос-
нов соответствующей религии очень поможет на пути Йоги. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

80



47. ОТНОШЕНИЕ К ТРУДУ 
Йоги трудятся там, где они трудоустроены, как и все люди, 

с той лишь разницей, что более добросовестно относятся к ис-
полнению этого общественного долга и не испытывают великой 
страсти к деньгам, которые им нужны постольку, поскольку на 
них можно существовать. Для йогина не присуще чувство 
наживы и алчности. Они содержат свою семью, свое жилище 
как подобает, не обладая страстью к деньгам. 

Но есть Йога как высшая цель жизни, такие люди уходят в 
Гималаи, живут там в ашрамах, предназначая свою жизнь для 
великих идеалов, выполняя сложные эксперименты над собой. 
Достигнув совершенства, иные йогины остаются в миру, пропо-
ведуя добро и любовь между народами. 

Йоги придерживаются тех общественных отношений, в ко-
торых живут, но считают, что современное общество сильно от-
клонилось от естественных норм жизни и поэтому погибает. 
Они проповедуют моральное и духовное совершенствование, а 
как только люди станут совершеннее, то и само общество изме-
нится к лучшему. 

Они хорошие воины, но не соглашаются, что война — 
единственный метод решения спорных вопросов. Положитель-
но относятся к науке, предпочитают медицину, биологию, 
склонны к исследовательской работе. 

48. ОТНОШЕНИЕ К ИСКУССТВУ 
Неверно будет считать, что йоги отрешены от всего земно-

го, замкнутые и необщительные. Они сторонники реализма в 
искусстве, их учение включает элементы ритма, гармонии, 
уравновешенности и красоты. 

Кто видел йогов, общался с ними, тот запомнил их как лю-
дей необыкновенно жизнерадостных, общительных и предуп-
редительных. А что касается «отказа от всего мирского», то этот 
отказ сводится к тому, что йоги действительно чужды многих 
излишеств, без которых можно обходиться. 

49. В заключение считаем необходимым сообщить следую-
щее: для европейца, изучающего Йогу, необходимо уяснить, что 
Йога в подавляющем большинстве своих выводов догматична, 
она рассчитана на сознание религиозного индуса, который 
склонен всему верить на слово, и только в глубокой практике он 
некоторые положения проверяет своим личным опытом. 

___________________________________________________________Глава VI 

81



Европеец более категоричен, он требует эксперимента, 
«чистого опыта» и материального соответствия, что не всегда 
возможно. По этой причине подходите творчески ко многим вы-
водам и правильно их толкуйте себе и другим. 

ЧАСТЬ IV 

ТЕХНИКА АСАН 

Чтобы постигнуть это великое искусство — 
науку жизни, необходимо развернуть 
широкую практическую систему 
самоусовершенствования, которая 
бы сочетала гармоническое развитие телес-
ных, умственных и психических зачатков 
человека с тем, чтобы довести 
его до идеального состояния. 

ШРИ ЙОГЕНДРА 

Помогай природе и работай заодно с ней, и тогда природа 
признает в тебе одного из творцов своих и станет покорной те-
бе. И откроет перед тобой широко вход в свои сокровенные 
недра, обнажит перед взором твоим сокровища, заключенные в 
глубинах ее непорочной девственной груди. 

СОКРОВЕННОЕ ИНДУССКОЕ ПИСАНИЕ: 
ГОЛОС БЕЗМОЛВИЯ. СЕМЬ ВРАТ, ДВА ПУТИ 

Согласно древнейшим преданиям, Бог Шива продемонст-
рировал 8400 поз, направленных на укрепление тела, здоровья 
и духовного совершенствования. В различных литературных 
источниках наиболее часто упоминаются и описаны 84 позы, 
овладев которыми можно познать Самадхи и получить бидхи, 
при условии дальнейшей работы над собой. 

Однако только 30 асан используются для целей здоровья. 
Как правило, любая система упражнений классифицирует-

ся по определенным отличительным признакам. Начинающему 
практику хотелось бы иметь классификацию асан по терапев-
тическому воздействию на различные органы, но такая схема 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

82



была бы очень запутанной, но при знании техники асан в этом 
нет необходимости. 

Предлагается иная точка зрения на этот счет, сводящаяся к 
тому, что асаны есть смысл разделить на группы по их действию 
на позвоночник, то есть 8 степеней действия на позвоночный 
столб: 4 наклона, 2 скручивания, сжатие и растяжение. 

Можно встретить разделение асан на две группы: физичес-
кие и медитационные. Цель медитационных асан создать 
устойчивое положение тела, обеспечить правильное кровообра-
щение всех органов, правильное дыхание, не мешающее само-
углублению, ровное бесперебойное течение нервного импульса 
и минимальное напряжение. Падмасана и ее варианты — 
единственные медитационные позы. Для асан второй группы 
характерны максимальные местные напряжения. Есть еще 
классификация по исходному положению: сидя, стоя, лежа и 
перевернутые позы. 

Характерной чертой поз лежа является то, что все органы 
освобождаются от необходимости висения, а сердце на 40% ос-
вобождается от нагрузки. Перевернутые позы отличаются наи-
большей степенью действия, в этих позах нейтрализуется сила, 
вызывающая старение организма, в них же тренируются кро-
веносные сосуды, а мельчайшим сосудам и капиллярам обеспе-
чивается гибкость и эластичность. 

Группа поз стоя разнообразна по своему действию. Из поз 
сидя наиболее совершенная падмасана — в ней йогин может 
находиться по нескольку часов, в этой позе все жизненно важ-
ные органы расположены естественно, позвоночник прямой, 
грудная клетка развернута, тазобедренные суставы получают 
полное движение, все органы обеспечены нормальным крово-
обращением. 

Теперь перейдем к детальному описанию основных поз сис-
темы йогов. 

Отбросьте колебания, не дожидайтесь, пока 
у вас будет Гуру, который сидел бы рядом 
и ежедневно подолгу наблюдал за вами. Если 
вы искренни, постоянны и систематичны, 
очень тщательно соблюдаете правила 
и указания этой книги, вам вообще нечего 
бояться. Вы несомненно достигнете успеха. 

___________________________________________________________Глава VI 

83



Вначале будут возникать незначительные 
ошибки. Не стоит расстраиваться, не пре-
кращайте занятий. Это не важно. Вы научи-
тесь сами контролировать себя. Здоровый 
смысл, инстинкт, настойчивый внутренний 
голос души помогут вам в пути. В конце 
концов все пройдет гладко. Приступайте 
к занятиям сию же минуту со всей 
серьезностью и становитесь практическими 
йогами. 

ОМ! САНТИ! САНТИ! САНТИ! 
Ш.С. ШИВАНАНДА 

ПАДМАСАНА (поза лотоса) 
Мы начинаем описание техники поз йогов с падмасаны. С 

этой позы начинается Йога, этой же позой она завершается на 
своей высшей ступени. Это трудная поза. Падмасана очень 
важна как самостоятельное упражнение, но, в основном, это ис-
ходная поза для очень и очень многих упражнений. В совер-
шенном исполнении она напоминает цветок лотоса, что 
по-санскритски означает «падма», или «камала», отсюда ее на-
звание «камаласана». Она символизирует чистоту и совершен-
ство. Подобно тому, как на поверхности болота растет белый, 
безупречно чистый цветок лотоса, так и йогин в этой позе чист 
духом, не тронут плотскими желаниями и грязью жизни, он вы-
ше всех соблазнов и низких инстинктов. 

Лотос — цветок, лежащий на воде, но не намокает. Йогин в 
позе падмасана в состоянии медитации обретает полное спо-
койствие, отрешен от всех невзгод жизни и не страдает. Эта по-
за увековечена в индийском искусстве, в ней восседают сами 
Боги, реже — мудрецы. Это прекрасная, вдохновенная поза. Это 
поза Будды. 

В своей падмасане истинный йогин бесстрастной улыбкой 
взирает на суету мирскую. Лотос — древний и излюбленный 
символ. Семя лотоса содержит в себе будущее растение, и это 
символизирует тот факт, что духовные прототипы всех вещей 
существуют иногда в мире нематериальном, а потом эти вещи 
становятся материальными. Корень находится в земле, являет 
материальную жизнь, стебель тянется через воду и символизи-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

84



рует астральный мир, а сам цветок, плавающий на воде и от-
крытый небу, — есть символ духовного бытия. Видите, как глу-
бока символика санскрита (языка Богов). 

ТЕХНИКА: сядьте на коврик и 
вытяните ноги вперед. Двумя рука-
ми поднимите стопу правой ноги, 
согнув ее в колене, и положите ее на 
левое бедро, а стопу левой ноги поло-
жите сверху правой на правое бедро. 

Почувствовав боль, отдохните, 
разотрите ноги и колени, потом сде-
лайте вторую попытку. Постепенно 
стремитесь к тому, чтобы в этой позе 

колени касались коврика, но это трудно. Прямые руки с развер-
нутыми вперед ладонями лежат на коленях. Указательный и 
большой пальцы складываются «бубликом» (чин-мудра), а ос-
тальные пальцы касаются коврика. Есть и другие положения 
руки пальцев. 

Основное положение позы — с правой ступней наверху, в 
таком положении всегда изображается Будда. 

Для оздоровительных целей поза выполняется в двусторон-
нем положении. На чем сосредоточивать внимание в этой позе? 
Это зависит от того, какая вами поставлена цель или что вы де-
лаете в этой позе. Каждый конкретный случай оговорен специ-
ально. Если вы эту позу выдерживаете для оздоровительных 
целей, то сосредоточьтесь на Трикуте (место между бровями), 
но иногда вы встретите указание направить свой взгляд (при за-
крытых глазах) на Трикуту. Это следует понимать так, что в ука-
занное место необходимо направлять МЫСЛЕННЫЙ ВЗГЛЯД, а 
физические глаза в это время расслаблены. Запомните на вся-
кий случай, что скашивание глаз имеет место в действительно-
сти для специальных целей, для случая «затемнения» сознания. 
Об этом мы вспомним, когда речь будет идти о преобладающей 
доминанте. 

Есть облегченные варианты падмасаны: ардха-падмасана 
(ее еще называют сидхасана, вирасана, муктасана, гуптасана), 
сукхасана, свастикасана, вайрасана. В такой же последова-
тельности опишем их технику. 

___________________________________________________________Глава VI 

85



СИДХАСАНА 
Пятка одной ноги касается 

паха, а другая нога лежит сверху 
первой, касаясь нижней части 
живота. Приняв эту позу, слегка 
подвигайте ногами, приняв та-
кое положение, чтобы лодыжки 
не давили друг на друга. Эту позу 
часто применяют великие йоги 
(Сидхи), достигшие высокого со-
вершенства. Отсюда ее назва-

ние, а иногда ардха-падмасана (полулотос). «Ардха» — означает 
«половина». Йоги утверждают, что постоянная практика этой 
позы в течение 12 лет дает сидхи. Сидхасана женщинам не под-
ходит, так как она их возбуждает... 

СУКХАСАНА 
Легкая, удобная поза — проще гово-

ря, необходимо сесть по-турецки или 
по-татарски. 

СВАСТИКАСАНА 
«Свастика» по-санскритски озна-

чает «процветающий». Процветание и 
успех сопутствуют тому, кто постоянно 
практикует эту позу. 

ТЕХНИКА: пальцы правой ступни 
вложите в коленный изгиб левой ноги, 
а пальцы левой ноги сверху введите в 
коленный изгиб правой ноги, но левую 
ногу лучше заводить снизу, а не сверху. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

86



ВАЙРАСАНА 
Опуститесь на вместе сложенные 

колени, ступни вытянуты и опирают-
ся тыльными сторонами на коврик, но 
могут быть и перпендикулярны коври-
ку. Есть различные вариации приве-
денных поз, на которых нет смысла ос-
танавливаться. 

Дадим еще бандха-падмасану — это сложный комплекс, 
служащий для пробуждения Кундалини. Выполните падмасану, 
скрестите за спиной руки и возьмитесь за пальцы ног. Эту позу 
йогин сочетает с двумя бандхами-джаландхара и мула. Поза 
легко выполняется теми, у кого длинные руки, но при коротких 
руках необходимо более «плотно» выполнять падмасану. 

Бандха-падмасана — многоцелевое упражнение, оно пре-
красно корригирует позвоночник, устраняет сутуловатость, 
сильно упражняет связки ног, особое возбуждение получает кре-
стец. Поза приводит тело в состояние повышенного тонуса и ти-
хого восторга. Для возбудимых людей она нежелательна, так как 
может вызвать дрожание тела. 

Возникает вопрос, а нельзя ли обходиться без этих поз, ис-
пользуя, к примеру кресло? Нельзя, по многим причинам — 
только в этой позе вы не рискуете уснуть во время сосредоточе-
ния, в этой позе исключается раскачивание тела, которое мо-
жет возникнуть во время медитации, в ней тело устойчиво, как 
статуя. Именно в этой позе легче всего открывается вход в Су-
шумну. 

Действие падмасаны: в этой позе достигается полная сим-
метрия нашего тела, что увеличивает гармоническое воздейст-
вие всех органов, сохраняется равновесие положительных и 
отрицательных токов, усиливается биологическая активность и 
глубина дыхания. Видимо, не случайно все дыхательные упраж-
нения рекомендуется выполнять именно в этой позе. 

В падмасане мы неподвижны, мысли подчинены нашей во-
ле, и мы не позволяем им рассеиваться. Таким образом мы соз-
нательно накапливаем огромное количество энергии. Действие 

___________________________________________________________Глава VI 

87



падмасаны сравнимо с рекой, перекрытой дамбой. Благодаря 
недуманию, безмолвию и бездействию накапливается мощная 
положительная сила, а внешняя отвлеченность создает ощуще-
ние покоя и удовлетворенности. 

Йоги утверждают, что тот, кто находится в этой позе дли-
тельное время, необычайно развивает свое сознание. Человек в 
этой позе не реагирует ни на внешние, ни на внутренние раз-
дражители. 

Все созерцательные позы снижают обменную активность 
до оптимального режима, в организме не происходит никаких 
бурных процессов, способных вызвать потерю душевного рав-
новесия — вот почему эти позы полезны для сосредоточения. 
Делая ножной замок, напоминающий лепестки лотоса, мы 
сильно сокращаем сгибательные мышцы ног и сжимаем их, в 
результате чего к ним поступает меньше артериальной крови и, 
следовательно, больше ее поступает в органы тазовой области и 
в соответствующие железы. 

При выпрямлении ног кровь устремляется в них с силой, 
обогащает ткани, вымывает из них всякого рода болезненные 
накопления. Получается своеобразный давящий массаж. 

Падмасана и ее варианты способствуют подвижности 
суставов лодыжек, коленей и бедер, помогают при лечении рев-
матизма и искривлении позвоночника. В этих позах тело при-
нимает наиболее удобное положение для функционирования 
сердца, легких, печени, желудка и других важных органов. От-
мечено также, что систематическое выполнение этой позы 
способствует уменьшению жира на животе, ослабляет запоры, 
стимулирует мускулы живота, придает гибкость позвоночнику. 
Поэтому не жалейте сил и энергии, чтобы освоить эту позу. 

В падмасане колени освобождаются от веса тела и укрепля-
ются особенным способом так, что исключается дрожание их. 
Особенно важно кровоснабжение нижней части позвоночника, 
предупреждающее возникновение многих недомоганий, как, 
например, холодные ноги, радикулиты, варикозные вены, улуч-
шается питание крестцового нервного узла, половых органов, 
регулируются процессы выделения, сохраняется красивая фор-
ма ног. Все, что сделано в этой позе, даст наилучший результат. 

С совершенным освоением этой позы начинается ваше воз-
рождение. После утомления эта поза приносит большое об-
легчение. Гармония и отсутствие напряжений освобождают 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

88



большие участки мозга от излишней работы. Такое серьезное 
заболевание, как опущение матки, может быть излечено только 
этой позой. 

Для нас важна еще одна сторона этой позы (скрытая). Йоги 
указывают, что в этой позе образуется замкнутый магнетичес-
кий поток: правая положительная и левая отрицательная сто-
роны тела соединяются посредством лежащих крест-накрест 
ног и рук, и тем самым создается равновесие психических сил в 
большей мере, чем при обычном положении тела, и, что самое 
главное, так это то, что в этой позе исключается утечка праны 
из организма. 

Практический опыт говорит о том, что освоение падмаса-
ны дается быстрее и эффективнее, если параллельно с ней 
разучивать другие упражнения, сильно развивающие подвиж-
ность ног. Здесь одно другое дополняет — быстрее осваивается 
падмасана и попутно с ней другие асаны, такие как мандукаса-
на, гомункасана и анжей. 

МАНДУКАСАНА (поза лягушки) 
ТЕХНИКА: сядьте на пятки, нада-

вите на них ягодицами так, чтобы 
ступни ног выпрямились и лежали пло-
ско на коврике, пальцы ног сведены 
вместе — это не что иное, как извест-
ная уже вайрасана. Теперь максималь-
но разведите в стороны колени, 
сжимая их руками, позвоночник пря-
мой. Эта поза подготавливает вас не 
только к падмасане, но и мациасане и 
йога-мудре. Помимо всего сказанного, 
мандукасана имеет свое самостоятель-
ное действие, ее применяют при вы-
прямлении плоскостопия. 

ГОМУКАСАНА (поза коровы) 
Эта поза противоположна преды-

дущей по положению ступней. Прими-
те позу вайрасана, но ступни ног не вы-
прямляйте, разведите их в стороны 
так, чтобы они были перпендикулярны 

___________________________________________________________Глава VI 

89



голени. Пятки раздвиньте настолько, чтобы между ними можно 
было сесть. Руки соедините за спиной — одну руку заводите 
сверху через плечо, а другую снизу. Поза трудная, но неоцени-
мая для суставов ног. Нет другого такого упражнения, которое 
так сильно могло бы восстанавливать суставы. Доказано, что 
эта поза лечит ревматизм колен (подагра), улучшает 
пищеварение, способствует излечению геморроя, вырабатыва-
ет прямую осанку, а будучи выполнена перед сном, устраняет 
бессонницу, успокаивает. 

АНЖЕЙ (шпагат) 
Станьте на колени, одну ногу выпрямите вперед, а вторую 

назад. Туловище поверните в сторону выпрямленной вперед но-
ги. Выпрямляя ноги, опускайтесь вниз. 

Достигнуть совершенного 
исполнения этой позы очень 
трудно, но стремиться к этому не-
обходимо. Очень упражняются 
суставы ног, сухожилия, паховые 
связки и суставы бедер. 

САВАСАНА (мертвая поза) 
Искусство давать отдых мозгу и силой воли освобождаться 

от всех забот и тревог — возможно, один из секретов накопле-
ния энергии нашими великими людьми. 

Д. ХАТФЕЛЬД 

В большинстве случаев савасана дается в конце курса, но 
здесь она приведена в числе первых по той причине, что ученик 
ее должен практиковать первой перед занятием, чтобы успоко-
иться, снять усталость и нормализовать кровообращение. 

Кроме того, в начале пути многие асаны будут трудными, а 
после каждой трудной асаны можно переходить к следующей 
только через кратковременную савасану. Поэтому есть смысл 
разучить ее сейчас. Заканчивается занятие также савасаной. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

90



ТЕХНИКА: ложитесь на коврик без подушки, снимите с се-
бя все, что может помешать, — часы, очки, стесняющую одеж-
ду. Тело расслаблено и вытянуто в одну линию без напряжения. 
Ступни ног могут быть развернуты в стороны. Рукам, ногам, ли-
цу и любой другой группе мышц прикажите расслабиться, рот 
можно слегка приоткрыть, но дышать носом. Находитесь в та-
ком состоянии некоторое время. Скоро у вас появится желание 
уснуть, но вы прогоните его без всякого усилия. 

В эти минуты для вас ничего не существует, любые заботы 
вас не касаются. Мозг продолжает работать, но вы прогоняете 
одну мысль за другой. После определенной практики мозг сам 
будет погружаться в ничегонедумание, но это станет возмож-
ным не скоро. 

Спустя некоторое время руки и ноги станут теплеть и ста-
новиться тяжелее. При определенном опыте вы сможете любую 
часть вашего тела сделать теплой. 

Потепление отдельных органов говорит о том, что мышцы 
усиленно восстанавливаются. Дыхание становится спокойным, 
замедленным. Сейчас вы выполняете расслабление лежа на 
спине, но в дальнейшем вы будете достигать этого состояния в 
любой позе. На этом заканчивается первая стадия, которой 
многие и довольствуются. 

В первой стадии мы достигаем полного мышечного покоя, 
все мышцы и ткани расслаблены и наполняются живительной 
кровью, восстанавливают жизненную силу и энергию. Орга-
низм накапливает прану. 

Но йоги идут дальше, они дают отдых и мозгу, «выключая» 
его на некоторое время. Для этого они сосредоточивают внима-
ние на кончике носа, отгоняя все мысли и чувства. Можно пред-
ставить себе, что ваше тело как бы скорлупа ореха, которую вы 
сейчас не ощущаете. Сосредоточьтесь на чем-то бесконечном — 
лесе, небе, океане. Это тоже трудно, но уже в течение месяца мо-
жно четко представлять себе бесконечную морскую гладь или 
картину голубого неба. Сосредоточение на любом из таких 
представлений завершает собой вторую стадию. Здесь еще есть 

___________________________________________________________Глава VI 

91



одна-единственная мысль, вне которой уже не существует ни-
чего. 

При усилении этого представления, если дополнить его еще 
тем, что вы видите себя как бы парящим в голубом небесном 
просторе как птица или свободно раскачивающимся на волнах 
моря, наступает момент, когда сознание «проваливается» в пус-
тоту. Это и есть завершающая стадия, но это не сон. 

Важно то, чтобы перед погружением в это состояние 
последней вашей мыслью было чувство полного покоя, расслаб-
ления и спокойствия. Очнувшись, человек испытывает необык-
новенную легкость в теле и в мыслях. 

Если бы в состоянии полного расслабления кто-нибудь 
поднял вашу руку или ногу и бросил ее, то она упала бы как мок-
рая тряпка. Иногда после савасаны замечается этот признак 
полного расслабления, который говорит о том, что сама приро-
да регулирует силы вашего организма. Бывает так, что 
в момент «отключения» сознания видна ярко-голубая вспыш-
ка — это тоже признак глубокого расслабления. 

Выходить из савасаны резко нельзя. Сперва пошевелите 
руками, ногами и всем телом, а потом медленно поднимайтесь. 

Действие савасаны огромно — вы чувствуете себя восста-
новленным, вас одолевает приятное чувство обновления, 
тело становится единым аккумулятором жизненной силы, био-
энергии и бодрости. В савасане восстановительный период ин-
тенсивнее, чем во сне. В состоянии расслабления из клеток 
удаляются отходы, токсины, продукты окисления. Йоги утвер-
ждают, что 20-минутное пребывание в глубокой савасане 
приравнивается к 8-часовому сну. Справедливость этого заяв-
ления лучше всего проверить на себе — проделайте перед сном 
даже неполную савасану, и ваш сон совершенно пропадет. Глу-
бокое расслабление приходит не скоро. 

Савасана — это благословение для человека любого труда. 
Кто не обладает знанием этой науки, растрачивает огромное 
количество физической и умственной энергии. Учитесь рас-
слабляться в кресле, за столом, в любой обстановке, даже стоя. 

Обычный отдых тоже восстанавливает силы, но в савасане 
восстановительный период более интенсивен и целенаправлен. 
Последние опыты в Лонавле показывают, что 15-минутное рас-
слабление очищает организм от опасных ядов, нервная система 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

92



получает полный покой, устанавливается правильное кровооб-
ращение. 

Некоторые йоги достигают такого сильного расслабления, 
что теряют всякую чувствительность, они не чувствуют, когда 
им прокалывают веко. Только ли йогину нужна савасана? Лю-
бой врач может привести немало примеров нервных заболева-
ний, которых можно было бы избежать, умея расслабляться. В 
расслабленном теле ток нервной энергии почти не наблюдает-
ся, за исключением слабых импульсов для поддержания нор-
мальной жизнедеятельности. 

Что можно сказать о человеке, который постоянно хмурит-
ся, кусает губы, стучит пальцами? Нужно ли утверждать, что 
такому человеку особенно необходимо знание законов расслаб-
ления? Умение расслабляться — это не признак апатии или без-
деятельности, а обладание спокойствием, хладнокровием и 
умение выполнять любую работу быстро и в кратчайший срок. 
Не зря возле йогина ощущаешь сосредоточение большой силы, 
духовной и физической энергии. 

Физическое и умственное спокойствие йогина не есть при-
знак робости, застенчивости или «бесхребетности», наоборот, 
им не знаком страх, их спокойствие выражает не слабость, а си-
лу. Йогин смотрит на все превратности жизни с точки зрения 
проявленного спокойствия и рассудительности и не стремится 
ее заполнить беспокойством, торопливостью и так далее. 

Возьмем обычного человека, жизнь которого заполнена 
бесконечной чередой часто неоправданных забот и тревог, и, 
помимо этого, он еще и отдыхать не умеет. Отпускная лихорад-
ка начинается с первых дней, а дальнейший отпуск проводится в 
изнуряющих танцах, в табачном дыму, в алкоголе, в изматыва-
нии себя на палящем солнце. Мало кто знает, что полезен не 
всякий загар, но только утренний и вечерний, а если дневной, 
то в малых дозах. Полдня, проведенные под палящим солнцем, 
дают сердцу такую же нагрузку, как 50-километровый пробег 
велосипедисту, не говоря уже о чрезмерной нагрузке эндокрин-
ной системе. 

Вывод сводится к тому, что современному человеку необхо-
димо очень серьезно продумать свой отдых и свое постоянное 
поведение. 

___________________________________________________________Глава VI 

93



Признаки глубины расслабления: 
если в расслабленном состоянии вы решили, например, 

поднять руку по команде мозга и выполняете это решение тот-
час, то расслабление недостаточное; 

если вы подняли руку спустя минуту, расслабление доста-
точное; 

если спустя несколько минут, расслабление абсолютное. 
Умение расслабляться — это необходимое условие на всех 

ступенях Йоги, поэтому есть настоятельная необходимость ос-
воить это необычное упражнение. Что касается последних сту-
пеней, то без расслабления там делать нечего. 

Запомните несколько советов. 
В технике расслабления наиболее существенным являет-

ся «отключение» сознания, то есть мыслей, так как после этого 
уже не существует факторов, способных вызвать напряжение 
в любом виде. 

Чтобы расслабиться, необходимо очень желать этого. 
Расслабление не есть что-то надуманное, а свойство чело-

веческого организма, частично утраченное или «огрубевшее», 
но сохранившееся в животном мире. 

Высшую степень расслабления нельзя взять силой, здесь 
требуется регулярная практика и легкий подход, плавность и 
терпение. 

Пусть савасана проникнет во все стороны вашей жизни и 
станет постоянным вашим спутником. 

В повседневной жизни старайтесь избегать ненужных на-
пряжений мускулов, когда в этом нет прямой необходимости. 
Приобретайте легкую походку. Вместо нервного, утомленного 
вида обнаруживайте в себе ненапряженные солидные манеры, 
а духовные упражнения помогут вам в этом. Отучите себя от 
дурных манер, не стучите по столу кулаком, чтобы придать 
больший вес своему мнению, не болтайте ногами и не стучите 
пальцами, когда говорите или слушаете. Одним словом, владей-
те собой во всех ситуациях. 

Итак, мы описали падмасану и савасану, которыми начи-
нается Йога и которыми она заканчивается. Логика наводит на 
мысль, что должен быть особый комплекс упражнений, кото-
рый должен нас подвести к практической асане. Такой комп-
лекс есть — это СУРЬЯ, НАМАСКАР (здравствуй, солнце). 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

94



СУРЬЯ, НАМАСКАР (здравствуй, солнце) 

Те, кто регулярно ранним утром, в лучах солнца выполняет 
сурья, намаскар, обладает здоровьем и жизненностью. Это из-
лечивает все нарушения глаз, дает хороший цвет лицу, тонизи-
рует нервную систему, улучшает пищеварение. 

Сурья, намаскар объединяет действие динамических и 
статических упражнений с Йогой. Солнце — это действительно 
видимый Бог. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

ОМ бхур бхух свах 
ОМ тат савитур вар иниям 
Бхаго дэвася Дхи махи дхи йо йо 
Наха праго даят. 

ОМ! О источник света и энергии на земле! 
ОМ! Из своих бесчисленных лучей 
Даруй мне один, чтобы в жизни 
Я мог бы на миг, 
Засветиться так же ярко, как ты. 

ГАЯТРИ МАНТРА 

Произнесение такой мантры перед занятием сурья, намас-
кар вызывает особое приподнятое настроение. 

Эти упражнения втягивают в работу все суставы тела, а пе-
ременный темп выполнения и направленность промежуточных 
положений создают общий тонизирующий фон. Цель этих уп-
ражнений развить подвижность позвоночника и суставов, что в 
будущем облегчит выполнение асан. И не только это — всем из-
вестна целебная сила восходящего солнца, а если соединить 
солнечные лучи с глубоким дыханием и соответствующими уп-
ражнениями, то польза будет еще большей. 

УПРАЖНЕНИЕ 1. Примите позу падма-
сана, сложите ладони вместе на уровне 
груди, локти составляют прямую горизон-
тальную линию. В этой позе обратитесь к 
солнцу с молитвенным настроением, отгоните 
посторонние мысли. Произнесите Гаятри 
мантру, приведенную выше. Думайте только 

___________________________________________________________Глава VI 

95



о том, что вас наполняет живительная сила 
лучей, верьте в эту силу. Дыхание глубокое, рит-
мичное. Никакая болезнь не посмеет прибли-
зиться к вам. Солнце даст вам силу и осветит 
ваш интеллект своей мудростью космического 
разума. Оставайтесь в этой позе сколько може-
те. 

УПРАЖНЕНИЕ 2. Станьте прямо, ноги вме-
сте, медленно поднимайте руки вверх, одно-
временно вдыхая. Прогнитесь назад, согните 
спину дугой и смотрите вверх. В таком положе-
нии задержите вдох сколько можете, но только 
так, чтобы возврат в исходное положение был 
медленным. Упражнение повторяется. 

УПРАЖНЕНИЕ 3. Вдыхая, медленно подни-
мите руки вверх, затем, также медленно выды-
хая и сгибаясь в пояснице, положите ладони на 
землю впереди себя. Ноги при этом прямые, ту-
ловище и руки также составляют прямую ли-
нию. Поза имеет форму треугольника с двумя 
опорными точками — на руках и ногах. После 
некоторой задержки в такой позе медленно под-
нимитесь, вдыхая. Опуская руки, выдыхайте. 
Упражнение повторяется. 

УПРАЖНЕНИЕ 4. Сделай-
те правой ногой большой шаг 
вперед, вдохните и, сгибая пра-
вую ногу в колене, опускайтесь 
вниз до тех пор, пока не приме-
те упор на ладони, сильно про-
гнувшись назад. Левая нога со-
ставляет прямую линию с бе-
дром правой ноги. Задержите 
позу, затем медленно поднимитесь и выдохните. Упражнение 
повторяется равное количество раз на каждую сторону. Здесь 
тоже получается своеобразный треугольник. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

96



УПРАЖНЕНИЕ 5. Опора на 4 
точки — ладони рук и пальцы ног. 
Все туловище на одной прямой 
линии. Дыхание глубокое, в позе 
находиться по возможности 
дольше. 

УПРАЖНЕНИЕ 6. 
Поза, противополож-

ная предыдущей, то есть 
спина книзу, опора на 
ступнях и ладонях. Туло-
вище прямое, дыхание 
глубокое. Позу выдержать 
насколько возможно. 

УПРАЖНЕНИЕ 7. Упражне-
ние известно под названием 
«восьмерки» из-за 8 точек опо-
ры: пальцы ног (2), колени (2), 
ладони рук (2), грудь (1), подбо-
родок (1). Таз поднят вверх, спи-
на прямая, поза выдерживается на вдохе, после выдоха ложи-
тесь на коврик отдохнуть. Поза повторяется 5 раз. Здесь также 
имеет место «треугольник». Чтобы получить наибольший эф-
фект от этих упражнений, необходимо соблюдать следующие 
условия: все внимание должно быть сосредоточено на мысли о 
поглощении солнечной энергии (праны) всей поверхностью от-
крытого тела; переход от одной позы к другой должен быть 
плавным, медленным и непрерывным; строго соблюдать «пря-
молинейность и треугольность»; количество повторений оп-
ределяется самочувствием; задержка дыхания должна быть 
максимальной, но с таким расчетом, чтобы переход к другой по-
зе или ее повторение были свободными и ненапряженными; уп-
ражнение рекомендуется выполнять без коврика на траве и в 
лучах солнца, здесь йоги придают особое значение земному из-
лучению, которое непосредственно воспринимается из земли. 
Теперь перейдем к изложению классических асан йогов с уче-
том того, что 5 из них мы уже описали ранее. 

___________________________________________________________Глава VI 

97



СУШУМНА КАРМ ШАКТИВАРДХАК (пробуждение ото сна) 
Вы уже проснулись — не нужно сразу подхватываться и да-

вать резкую нагрузку вашему сердцу. Лежа на спине, сделайте 
потягивающее движение левой ногой пяткой вперед. То же про-
делайте правой ногой. Повторите такие движения каждой 
ногой по нескольку раз. Эти упражнения нормализуют кровооб-
ращение, оказывают благотворное влияние на симпатическую 
нервную систему, снимают некоторые боли в пояснице. Теперь 
уже можно вставать. 

Обратите внимание еще на такую деталь: человек, встав с 
постели, потягивается, делает глубокий вдох, задерживает ды-
хание, а потом выдыхает. Это сама природа заботится о пробу-
ждении всего организма. В данном случае задержка дыхания 
повышает содержание углекислого газа в крови, который в свою 
очередь форсирует деятельность всей дыхательной системы. Те-
перь мы уже подошли к следующему упражнению, которое 
очень похоже на потягивание. 

ТАЛАСАНА (поза пальмы) 
Это легкое замечательное упражнение. Им вы будете начи-

нать свой утренний комплекс упражнений по известной уже 
причине пробуждения, оно же является первым упражнением 
малой пранаямы. В дальнейшем вы таласану будете выполнять 
с Джаландхара и Мула-бандхами. 

ТЕХНИКА: станьте прямо, слегка расставив ноги, распря-
мите грудную клетку и расслабьтесь, руки опущены, ладони по-
вернуты к бедрам. Поднимайте прямые руки через стороны 
вверх и одновременно вдыхайте. Движение рук необходимо рас-
считать таким образом, чтобы в момент остановки их в верхнем 
положении вдох закончился. Одновременно поднимайтесь на 
пальцах ног. Напрягайте все тело и двигайте его вверх. Задержи-
те дыхание и потянитесь еще больше, затем сделайте небольшие 
наклоны во все четыре стороны или, при наличии опыта, сде-
лайте медленные вращательные движения в обе стороны. Такие 
наклоны способствуют еще большему растяжению мышц и 
связок. Растяжение можно усилить, если ладони в верхнем поло-
жении держать не параллельно, а взаимно переплести, повернув 
каждую ладонь на 180 градусов, и затем сложить вместе. Эффект 
еще больше усиливается психологически, если представить, что 
вы за руки подвешены на веревке. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

98



После задержки дыхания следует плавный выдох с опуска-
нием рук и возвратом в исходное положение. Выдох должен 
закончиться в момент полного опускания рук. Упражнение пов-
торяется. Как дальнейшее усложнение выполняйте таласану на 
одной ноге, при этом ступня другой ноги прикладывается к бед-
ру выше колена. Практикуется таласана также с падмасаны. 

Действие: если вы долго сидели, проделайте таласану, и вы 
почувствуете, какая освежающая волна пройдет по всему ваше-
му телу. Йоги утверждают, что таласана регулирует рост. В тала-
сане мы тянем все суставы от кончиков ног до кончиков пальцев 
рук, создаются условия для увеличения грудной клетки, разви-
ваются дыхательные мышцы, улучшается эластичность легких, 
повышается их жизненный объем и тонус. Но главное ее дей-
ствие кроется в том, что таласана готовит прямой путь для 
движения Кундалини. Мы постоянно будем указывать эту осо-
бенность для всех описанных здесь асан. 

БОДРАСАНА (тронная поза) 
ТЕХНИКА: садитесь на коврик с вы-

тянутыми вперед ногами. Постепенно 
сгибайте ноги в коленях и сложите ступ-
ни вместе, и пятки поверните к паху. Ла-
дони рук положите на колени и придави-
те их к коврику. Спина и шея на одной 

___________________________________________________________Глава VI 

99



прямой линии. Поза фиксируется в задержке дыхания и повто-
ряется. 

Действие: поза тренирует наименее доступные органы па-
ха, сильно, почти гранично, растягивает паховые мышцы и 
связки, благотворно влияет на тазовое дно, мочевую систему, на 
сердце, дыхательный аппарат и нервную систему. 

ТРИКОНАСАНА (поза треугольника) 
Поза называется так потому, что в фиксированном положе-

нии руки, ноги и туловище образуют углы и треугольники. Суть 
позы сводится к наклонам туловища в стороны при различном 
положении рук и выдерживанию ее на выдохе. Наиболее совер-
шенный ее вариант в позе падмасана, в которой ладони с спле-
тенными пальцами ложатся на затылок. Наклоняясь в стороны, 
касаемся локтем одноименного колена, а потом и коврика. В 
усложненном варианте триконасана совмещается со скручива-
нием позвоночника. В этом случае правый локоть касается 
левого колена и наоборот. Поза повторяется при обратном поло-
жении ног в падмасане. Триконасану еще можно выполнять с 
позы сарвангасаны, в которой ноги фиксируются в падмасане, 
туловище удерживается руками, выполняется боковой изгиб, 
при котором колено касается коврика, — это сложный вариант 
трех поз и ДЖАЛАНДХАРАБАНДХИ. 

Действие: поза тонизирует и делает гибким позвоночник, 
усиливает перистальтику и аппетит. При систематическом вы-
полнении позы тело становится гибким, стройным, легким. 
Триконасана рекомендуется при болезнях желудка, при запав-
шей груди, слабом позвоночнике и опущенных плечах, вытяги-
вает ноги, укороченные при различных операциях, упражняет 
боковые и косые мышцы живота, ускоряет растворение и вы-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

100



деление токсических масс, то есть полезна при токсических за-
болеваниях. 

ВАТАЯНАСАНА (газовая поза) 
Эту позу так называют потому, что она облегчает освобож-

дение желудка и кишок от газов. 
ТЕХНИКА: ложитесь на спи-

ну, постепенно поднимайте ноги 
и сгибайте их в коленях, одно-
временно вдыхайте. Придавите 
при помощи рук колени к груд-
ной клетке. Зафиксируйте это 
положение на задержанном ды-
хании, голова свободно лежит на 
коврике. Упражнение повторяется несколько раз. Хороший эф-
фект достигается также при поочередном выполнении одной 
ногой, начиная с правой. Давление правой ноги продвигает фе-
кальные массы в поперечную нисходящую часть кишки, а при 
давлении левой ногой приводится в действие восходящая 
часть. В таком варианте ватаянасана называется двойной. 

Действие: поза эффективна при плохом пищеварении, при 
ожирении живота, полезна при запорах, заболевании печени, 
опущении внутренностей. 

ГРУППА АСАН ОБРАТНОГО ИЗГИБА 
ПОЗВОНОЧНИКА 

Йоги придают исключительное значение гибкости позво-
ночника, по этой причине, как уже было указано выше, боль-
шое количество асан будет систематизировано по действию на 
позвоночник. Кроме того, все асаны одной группы будут даны 
по возрастающей степени сложности. 

МАЦИАСАНА (поза рыбы) 
Принято считать, что в этой позе человек может как угодно 

долго держаться на воде, отсюда ее название. 
ТЕХНИКА: примите позу падмасана, при помощи рук и ло-

ктей ложитесь спиной на коврик, сильно выгибая позвоночник. 
Упор примите на затылок, а вытянутыми руками беритесь за 

___________________________________________________________Глава VI 

101



большие пальцы ног, грудь раз-
вернута и выпячена вверх. Поза 
фиксируется на задержке дыха-
ния, а при длительном пребыва-
нии в ней дыхание произвольное. 

Внимание сосредоточивать на щитовидной железе. 
Действие: в этой позе грудная клетка широко развернута, а 

в таком положении быстро прекращаются спазмы бронхов, 
которые случаются при бронхиальной астме. Но одной мациа-
саны недостаточно для лечения бронхиальной астмы, она соче-
тается с бхастрикой и другими упражнениями. 

Мациасана выполняется после сарвангасаны по двум при-
чинам: 

1. При длительной практике сарвангасаны ухудшается 
подвижность шеи — мациасана устраняет этот недостаток. 

2. Улучшается отлив венозной крови от лица и мозга, кото-
рая там скопилась в сарвангасане. 

Очищение и оздоровление организма будет неполным, ес-
ли практиковать только одну сарвангасану или мациасану. При 
выполнении сарвангасаны подбородок давит на грудную впади-
ну (джаландхарабандха), при этом сжимаются лимфатические 
узлы шеи и отток венозной крови затрудняется. Чтобы вывести 
эту венозную кровь от лица и мозга посредством силы тяжести, 
необходимо запрокинуть голову, что и достигается в мациасане. 

Выполняя мациасану в падмасане, мы уменьшаем доступ 
крови к ногам, следовательно, больше ее поступает в другие ча-
сти тела. При запрокинутом положении головы сердце лучше 
снабжает кровью мозг и гипофиз, а также шишковидную желе-
зу, которые являются физическими отождествлениями важных 
центров — Чакрамов. 

В мациасане широко открыта гортань, что способствует 
глубокому дыханию. Талия, спина, мышцы шеи укрепляются, 
верхушки легких получают необходимый свежий воздух. Хоро-
шо орошаются кровью миндалевидные железы и аденоиды. 
Повышенное внутрибрюшное давление устраняет запоры и 
массирует внутренние органы живота. Поза помогает при гноя-
щихся миндалинах и предохраняет при простудах, тонизирует 
нервы поясницы и крестца. 

В мациасане сильно распрямляются легкие. При этом обес-
печивается доступ воздуха в самые мелкие и отдаленные участ-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

102



ки, которые при обычном дыхании принимают недостаточное 
участие в газообмене. 

Время удержания в мациасане должно равняться половине 
времени пребывания в сарвангасане. 

Есть другие варианты этой позы, ее можно выполнять с 
позы вайрасана, в этом случае необходимо достигнуть такого 
состояния, чтобы позвоночник лег плашмя на коврик между 
слегка раздвинутыми ступнями ног — это уже супта — авйраса-
на. Еще лучший эффект достигается, если мациасану выпол-
нять с позы гомункасана. В приведенных двух вариантах 
оказывается благотворное влияние на мышцы и суставы колен, 
улучшается деятельность тазовых органов, стимулируется ра-
бота желудка и кишечного тракта, устраняется сутуловатость и, 
что самое важное, усиливается приток крови к солнечному 
сплетению. Упражнение прекрасно действует на людей с угне-
тенной нервной системой и ослабленной функцией желез. Воз-
бужденным людям это упражнение необходимо выполнять 
осторожно. 

СЕТУ БАНХАСАНА (мост) 
Это простая поза для 

тех, кто освоил предыдущие: 
ложитесь на спину, руки 
вдоль тела. Сделайте полный 
вдох и одновременно подни-
майте ноги, пока они не об-
разуют прямой угол с тулови-
щем. Теперь, делая выдох, ноги поднимайте еще выше, а с ними 
и таз. В определенный момент сделайте упор на руках следую-
щим образом: локти на коврике, а ладони (пальцами к позвоно-
чнику) удерживают спину. Зафиксировав это положение, мед-
ленно опускайте ноги так, чтобы подошвы стали на коврик. По-
за удерживается на 5 опорах: ноги, локти, затылок в течение 
2-3 минут, дыхание глубокое, выполнять лучше после сарванга-
саны. 

БХУДЖАНГАСАНА (поза кобры) 
При совершенном исполнении поза напоминает стойку ко-

бры, отсюда название. 

___________________________________________________________Глава VI 

103



ТЕХНИКА: ложитесь 
на живот, полностью рас-
слабившись. Приняв 
опору на руках (ладони 
около предплечий), на-
чинайте поднимать туло-
вище, не отрывая пупка. 
Подъем должен быть ме-

дленным и скользящим — нос-лоб-подбородок-грудь-живот. 
Дальнейшее движение выполняется особенным способом, кото-
рый является нераскрытой стороной этой позы, но мы сперва 
дадим обычный метод, который сводится к тому, что помогая 
себе руками, добейтесь максимального изгиба в пояснице и фи-
ксируйтесь в этом положении на задержке дыхания. Выход с 
позы также плавный и постепенный. 

Скрытой стороной этой позы является выполнение ее без 
помощи рук, а только усилием мышц спины. Это очень трудно и 
не является необходимостью для оздоровительных целей. Вы-
полнение позы без помощи рук требует длительной и настой-
чивой тренировки мышц спины и ее гибкости. Вот еще одно 
дополнение к обычному исполнению позы — в упоре на руках 
поверните голову, изгибая соответствующе туловище, но не 
отрывая пупка так, чтобы можно было увидеть обе пятки ног. 
Пятки всегда должны быть вместе. В таком дополнении поза на-
зывается комплексной. Между прочим и комплексная поза коб-
ры выполняется без помощи рук, но это еще труднее. 

Практика позы требует одного условия — медленного вы-
полнения на входе и выходе. 

Действие: «Пищеварительный огонь в теле будет постоянно 
повышаться, все заболевания будут устранены и змеевидная 
Богиня Кундалини проснется ...» 

ГХЕРАНДА 
Б. — всестороннее упражнение. И на Западе и на Востоке 

одинаково согласны, что юношеская активность сохраняется 
только в том случае, если гибок позвоночник, а это то, что в пер-
вую очередь дает поза. 

Известно, что от позвоночника отходят 32 пары нервов, на 
которые также оказывается определенное воздействие, а запро-
кинутая голова возбуждает черепные нервы. Систематическое 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

104



выполнение Б. тонизирует внешние и внутренние мышцы 
спины, устраняет в ней боли, вызванные переутомлением, ук-
репляет брюшные мышцы. Йоги утверждают, что Б. предотвра-
щает отложение солей в почках, так как усиленный поток крови 
освежает и активизирует их и, видимо, по этой причине реко-
мендуется перед выполнением позы выпить теплой воды. Осо-
бенно для почек полезна комплексная поза. 

Практика Б. способствует расширению грудной клетки и 
увеличивает полезный объем легких, возбуждает щитовидную 
железу, устраняет искривление позвоночника, предотвращает 
его окостенение и сутуловатость, восстанавливает красивую 
осанку, усиливает перистальтику, улучшает работу желудоч-
но-кишечного тракта, способствует излечению радикулита. 

Йоги также утверждают, что Б. полезна для развития уве-
ренности в себе и преодоления чувства своей неполноценности. 
Лица, страдающие гиперфункцией щитовидной железы, не 
должны выполнять эту асану. 

Вот еще замечание по поводу этой позы академика 
Б.Л. Смирнова: 

«Если тренируется начинающий, то при выполнении аса-
ны надо дышать вольно. глубоко, ритмично, без задержки. 
Задержка дыхания в положении вдоха при максимальном раз-
гибании — прием небезопасный, равно как и напряжение 
брюшной мускулатуры. Если это допустимо, то лишь для хоро-
шо тренированного человека, да и то под наблюдением опытно-
го учителя. 

Эта асана существенно влияет на кровообращение голов-
ного мозга. Сильно растянутые мышцы переднего отдела шеи 
могут зажать сонные артерии, что вызывает потемнение в гла-
зах, а если чрезмерно, — то мгновенную потерю сознания и эпи-
лептические судороги». 

Йоги знают и учитывают эту особенность Б. и поэтому тре-
буют: 

1. Выполнять Б. медленно, без напряжений. 
2. Первое время Б. выполняется при свободном дыхании и 

только при определенном опыте и навыке, поза выполняется на 
задержке дыхания. 

3. Запрокидывание головы допустимо только в момент вхо-
да в асану, а при фиксированном положении голова сохраняет 
вертикальное положение. 

___________________________________________________________Глава VI 

105



4. Б. противопоказана больным грыжей, равно как и другие 
упражнения, повышающие внутрибрюшное давление. 

САЛАБХАСАНА (поза кузнечика) 
ТЕХНИКА: ложи-

тесь на живот, подборо-
док, колени, сжатые 
кулаки касаются ков-
рика. На неполном вдо-
хе мощным усилием 

спинных мышц медленно поднимайте ноги вверх, сгибаясь в 
пояснице. В таком положении удержите позу, сколько сможете, 
затем медленно вернитесь в исходное положение. При достато-
чном умении и гибкости позвоночника ступни ног могут дос-
тать затылок, резкие движения недопустимы. 

Б.Л. Смирнов: «При всех упражнениях с задержкой дыха-
ния нельзя создавать положительного давления, а также застоя 
венозной крови в полости груди и ее органах, в животе (особен-
но в печени и селезенке), в промежуточном сплетении, а также 
в депозитивных образованиях позвоночника и спинного мозга». 

И далее он же: «Выполнение начать с полного выдоха, затем 
при постепенном вдохе поднимать ноги (только прямые). Резкие 
движения недопустимы. Упражнение трудное и далеко не безо-
пасное, так как резко повышает давление крови в грудной и 
брюшной полостях и затрудняет кровообращение». 

Асана очень трудная на первом этапе, но при дальнейшем 
подъеме ног вес все больше переносится на грудь и подбородок, 
и ее удержание облегчается, но спина в этом случае должна 
быть очень гибкой. 

Действие: все, что было сказано о бхуджангасане, имеет 
прямое отношение и к салабхасане, но проявляется более эффе-
ктивно. 

ДХАНУРАСАНА (поза лука) 
«Дханур» по-санскритски означает «лук», что и напоминает 

своим видом асана. С технической точки зрения дханурасана 
сочетает в себе бхуджангасану и салабхасану. 

ТЕХНИКА: ложитесь на пол, вытянув ноги и руки вдоль те-
ла. Согните ноги в коленях и запрокиньте их к спине, руки через 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

106



стороны заводите также к спине и 
возьмитесь ими за лодыжки ног. Слег-
ка выпрямляя ноги, добивайтесь из-
гиба позвоночника, голова и грудь 
при этом поднимаются. В это же вре-
мя делайте вдох. Теперь поза напоми-
нает лук, где тетивой являются руки. 
Все тело опирается на область пупка. 
Действие асаны усиливается, если в это время слегка покачи-
ваться, подобно пресс-папье. 

Если поза выполняется с покачиванием, дыхание задержи-
те на вдохе; при длительной задержке позы дыхание сперва 
задерживается на вдохе, а потом произвольное. Внимание со-
средоточивается на месте прогиба позвоночника. При более 
сложном варианте руки заводятся не через стороны, а за спину, 
через голову, и захват ног делается не за лодыжки, а за ступни 
ног и даже перекрещенными руками. 

Действие: то же, что и бхуджангасана и салабхасана, кроме 
того, йоги считают, что дханурасана облегчает лечение диабета, 
устраняет зачатки импотенции, бесплодие, мужчинам и 
женщинам обеспечивает нормальную половую активность, сти-
мулирует деятельность эндокринных желез, печени, почек, над-
почечников и особенно щитовидную железу. 

Шри Йогендра подчеркивает, что в результате внутреннего 
давления создается сильный отток крови от тонких кишок с по-
следующим притоком при выходе из позы, что благотворно вли-
яет на процесс самовосстановления тканей. 

Для умственно отсталых детей регулярное выполнение по-
зы способствует улучшению деятельности мозга, полезно для 
женщин, страдающих нарушением менструального цикла. 

Эта важная поза устраняет ревматизм в ногах, коленях и 
костях рук, так и горб, делает позвоночник гибким и препятст-
вует его окостенению. 

ГХЕРАНДА 

Поза противопоказана людям с усиленной функцией щито-
видной железы и вообще при повышенной активности желез 
внутренней секреции. 

В этой асане, как и в предыдущих двух, опасна задержка 
дыхания. Только хорошо тренированному человеку удается 

___________________________________________________________Глава VI 

107



удержать вдох без повышения кровяного давления в брюшной и 
грудной полостях. 

Б.Л. СМИРНОВ 
ПУРНА СУПРА ВАЙРАСАНА (поза верблюда) 

Это дальнейшее усиление обратно-
го изгиба позвоночника. 

ТЕХНИКА: станьте на колени, по-
степенно наклоняйтесь назад, сильно 
прогибая позвоночник, до тех пор, пока 
затылок не ляжет на подошвы ступней, 
локти касаются коврика, а ладони за-
хватывают колени. 

Действие: поза объединяет в себе действие мациасаны, 
бхуджангасаны, салабхасаны и дханурасаны. Ее иногда назы-
вают ДИАМАНТ. Йоги утверждают также, что она стимулирует 
эмоциональные функции, увеличивает рост, положительно вли-
яет на волю и самочувствие. 

ВРИШГИКАСАНА (поза скорпиона) 
Эта поза еще более универсаль-

на — к вышеперечисленным она присо-
единяет сиршасану, о которой речь 
будет дальше. 

ТЕХНИКА: примите сиршасану и 
начинайте обратный изгиб позвоноч-
ника до тех пор, пока ноги не коснутся 
коврика, а потом и затылка. Асана удер-

живается на упоре головы и предплечий. Это комплексная поза, 
относящаяся к серии мастерства. 

ЧАКРАСАНА (колесо) 
Завершающая и самая сложная поза 

этой группы. Это классическая асана, кото-
рая объединяет в себе действие и технику 
всех асан группы обратного изгиба позвоноч-
ника. 

ТЕХНИКА: станьте прямо и начинайте 
прогибаться назад, пока у вас не получится 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

108



обычный «мостик». Постепенно сближайте кисти рук и ступни 
ног, пока они не будут соприкасаться — теперь вся поза немно-
го напоминает колесо. 

ГРУППА АСАН ПЕРЕДНЕГО ИЗГИБА 
ПОЗВОНОЧНИКА 

Настоящее заглавие несколько условно, так как оно остает-
ся верным для первого этапа освоения приведенных поз, но на 
втором этапе мы постоянно будем требовать соблюдения усло-
вия прямолинейности позвоночника. Здесь требуется некото-
рое уточнение: если позвоночник между крестцом и шеей 
принимает дугообразное состояние — это изгиб, если же на этом 
участке он сохраняет прямое положение, то это уже наклон. 

Асаны настоящей группы имеют двоякую направленность: 
оздоровление, в этом случае мы будем стараться изгибать свой 
позвоночник дугой, чтобы повысить его гибкость, и подготовка 
прямого канала позвоночника для обеспечения прямого пути 
для движения Кундалини. И не только это. При наклоне прямо-
го позвоночника в любой из приведенных поз оказывается 
специальное действие на важный центр в области крестца (му-
ландхарачакра). 

ПОДГОТОВИТЕЛЬНОЕ УПРАЖНЕНИЕ 
Если ваш позвоночник недостаточно гибок, то вам очень 

трудно будет освоить любую из приведенных асан. Для этой це-
ли рекомендуется специальное предварительное упражнение. 

ТЕХНИКА: сядьте на коврик, вдохните и на выдохе при-
двиньте колени к подбородку, теперь положите лоб на колени, а 
руками возьмитесь за ступни ног. Скользите лбом все ниже и 
ниже, сгибая дугой позвоночник. Зафиксируйте позу в том по-
ложении, которого вы достигли в данный момент. Нет другого 
такого упражнения, которое так интенсивно упражняло бы по-
звоночник. 

АШИМОНТАНАСАНА (головоколенная поза) 

ТЕХНИКА: сядьте на коврик, 
вытянув ноги, после глубокого вдо-
ха начинайте наклоняться вперед, 

___________________________________________________________Глава VI 

109



пока лбом не коснетесь колен, можете помогать себе руками, 
взявшись за ступни ног. Не делайте над собой усилия, позу усло-
жняйте постепенно: 

1. Держите руками пальцы ног, а локти пусть касаются ков-
рика. 

2. Слегка раздвиньте ноги, и лоб пусть касается коврика. 
3. Раздвиньте ноги еще шире, просуньте под них руки и 

возьмитесь за шею. 
Поза выдерживается на выдохе, а потом дыхание произ-

вольное. Так выполняется поза в большинстве случаев для оздо-
ровительных целей. Скрытой сущностью позы является ее 
выполнение с соблюдением закона прямолинейности позвоноч-
ника. Это значит, что наклоняться необходимо, сохраняя позво-
ночник совершенно прямым, то есть как бы складываться. В 
этом случае поза уже не имеет отношения к тренировке позво-
ночника на изгиб, а сильно влияет на крестцовый узел и пре-
дельно напрягает сухожилия ног. 

Пашимонтанасана имеет еще равновесный вариант — под-
нимите ноги под углом 45-60 градусов и в этом необычном со-
стоянии выполняйте позу. Здесь необходимо удерживать ее 
лишь на одних ягодицах, чем достигается тренировка вестибу-
лярного аппарата. 

Действие: исследователи сходятся на том, что в этой асане 
еще не все изучено. Она относится к важным классическим аса-
нам, йоги ее называют источником энергии и жизненной силы. 
Установлено, что в усложненном ее варианте позвоночник мо-
жет вытягиваться на 20% от своей общей длины, благодаря че-
му поперечные нервы тонизируются и их функциональное 
состояние повышается. Пашимонтанасана предотвращает 
функциональное расстройство печени, селезенки, почек, кише-
чника, она прекрасное средство против катара кишок и запо-
ров, восстанавливает аппетит, способствует излечению 
геморроя и диабета, улучшает функции половых желез, устра-
няет деформации позвоночника и так далее. Быстрее рассасы-
ваются артритные наслоения, повышается подвижность 
позвонков, укрепляются связки ног и бедер, массируются внут-
ренние органы, улучшается перистальтика кишок. Но главное 
достояние этой позы то, что она может пробудить Кундалини, 
обеспечив ей прямой путь по позвоночнику. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

110



ПАДАХАСТАСАНА (поза аиста) 
ТЕХНИКА: это пашимонтанасана в положе-

нии стоя. Примите основную стойку, энергично 
вдохните, одновременно подняв руки вверх, за-
тем, сгибаясь в пояснице, выдыхайте и старай-
тесь положить лицо на колени. Помогайте себе 
руками, взявшись за лодыжки или ступни ног. В 
дальнейшей практике касайтесь ладонями ков-
рика перед собой, а потом сзади ступней. 

Степень мастерства — когда вы сможете 
вложить голову между слегка раздвинутыми но-
гами, потом, захватив ими шею, руками охвати-
те таз. 

Действие падахастасана такое же, как и пашимонтанаса-
на, с добавлением усиленного прилива крови к органам головы, 
шеи и так далее. Обе позы должны входить в ежедневный комп-
лекс, особенно в 35-40 лет. 

ЙОГА-МУДРА (символ Йоги) 
Это мудра, о чем речь дальше, но 

она очень практична и поэтому часто 
выполняется как обычная асана. 

ТЕХНИКА: исходная поза падма-
сана, глубокий вдох, на выдохе на-
клоняйтесь вперед, пока не коснетесь 
лбом коврика, при этом ягодицы не 
отрываются от коврика, а руки за спиной в ручном замке давят 
на позвоночник. Внимание сосредоточено на позвонках или на 
брюшной полости (для целей оздоровления), на центре муланд-
хара при пробуждении Кундалини. Хорошо утвердившись в 
этой позе, делайте ее с прямым позвоночником. Удерживается 
поза на выдохе или дыхание свободное при длительном удержа-
нии. Йога-мудра выполняется только на пустой желудок, но ее 
эффект сильно повышается после очищения кишечника. 

Действие: мышцы позвоночника растягиваются и тонизи-
руются, давление на спину скрещенных рук стимулирует дея-
тельность поджелудочной железы, печени, селезенки. Все 
органы брюшной полости нормализуют свою деятельность, а 
те, которые сошли со своих мест вследствие ослабления стенки 

___________________________________________________________Глава VI 

111



живота, восстанавливают свое положение. За счет падмасаны 
кровообращение в ногах замедляется и вся масса крови и био-
энергии циркулирует в туловище. 

Поза оказывает благотворное влияние на психику, полезна 
людям, склонным к гордости. Асана дает возможность в тече-
ние длительного времени оставаться с пустыми легкими, что 
обеспечивает спокойствие подобно гипнозу. Йоги утверждают, 
что удержание этой позы в течение длительного времени пробу-
ждает Кундалини и увеличивает запас созидательных сил. 

ХАСТА-ПАДМАСАНА (растяжение рук и ног) 
ТЕХНИКА: садитесь на коврик и разведите прямые ноги в 

стороны, если можно — до прямой линии, теперь возьмитесь 
прямыми руками за пальцы ног и наклоняйтесь, как в Йога-му-
дре, до касания лбом коврика. 

Действие позы такое же, как и в предыдущих асанах, но с 
добавлением растяжения связок рук и ног. 

СИРАСАНА (головоколенная поза) 
ТЕХНИКА: садитесь на коврик, вытяните 

вперед прямые ноги. Согните левую ногу в колене 
и положите ступню в пах (как в сидхасане) — это 
будет опора, а прямую правую ногу поднимите 
вертикально вверх, коснувшись подбородком ко-
лена, позвоночник и шея на одной прямой ли-
нии. Внимание сосредоточено на крестцовом 
узле. Повторите позу в обратной последователь-
ности. 

ЭКАПАДА-СИРАСАНА (голово-
коленная поза) 

ТЕХНИКА: сядьте на коврик, 
одна нога прямая, а другую положи-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

112



те на затылок. В завершенном состоянии обе 
ноги должны быть на затылке, а руки служат 
для прямого удержания корпуса. 

ЭКАПАДА-ХАСТАСАНА (поза руки-ноги) 
ТЕХНИКА: стойте на одной ноге, а вто-

рую без чрезмерных усилий положите на 
затылок. Сперва выполните эту позу нагнув-
шись с последующим осторожным выпрямле-
нием. 

КУРМАСАНА (поза черепахи) 
Сядьте на коврик, ноги 

слегка разведите в стороны, 
согнув их в коленях, заведи-
те руки под колени изнутри, 
сделав их опорой. В итоге 
асана имеет такой вид: опо-
ра на трех точках — таз и 
руки, а прямые ноги лежат 
на предплечьях, позвоноч-
ник сильно согнут. Курмаса-
на — классическая поза из 
серии мастерства. 

УТХИТА-КУРМАСАНА (балансирую-
щая черепаха) 

Поза для очень опытных йогов. 
ТЕХНИКА: сядьте на коврик, положи-

те обе ноги на затылок и замкните их в 
замок, положив ступни крест-накрест. 
Приподнимитесь на руках и сохраняйте 
равновесие. 

На этом мы закончим краткий перечень асан для передне-
го изгиба позвоночника. Если вы уже осваиваете некоторые из 
них, то, вероятно, обратили внимание, что все они оказывают 
особенное действие на область, расположенную «где-то» в кре-

___________________________________________________________Глава VI 

113



стце. Дальше вы узнаете, где находится центр муландхарача-
кра, где «спит» Кундалини и откуда она начинает свой путь. 

Есть ли необходимость доводить совершенство асан до сте-
пени мастерства? Такой необходимости нет, но регулярная 
практика к этому приведет. 

СКРУЧИВАНИЕ ПОЗВОНОЧНИКА 

Для этой цели существует множество вариантов и подгото-
вительных упражнений, но поза одна-единственная. 

ПОДГОТОВИТЕЛЬНОЕ УПРАЖНЕНИЕ 
Примите падмасану, возьмитесь правой рукой за левое ко-

лено, левую руку в качестве опоры положите на коврик слева и 
поворачивайте туловище влево. Поза повторяется в обратной 
последовательности и выдерживается насколько это удобно. 

АРДХА-МАЦИЕНДРАСАНА 
Поза получила свое название от йогина МАЦИЕНДРЫ. 

ТЕХНИКА: сядьте на коврик и вытя-
ните ноги. Левую ногу согните в колене и 
поставьте ее стопу с наружной стороны 
правого бедра. Правую ногу согните в ко-
лене и положите ее слегка под ягодицы, 
как удобнее. 

Прямой правой рукой, отводя 
колено правой ноги, беритесь за пальцы 
этой же ноги. Левая рука отводится за 
спину по возможности дальше, скользя 
ладонью по пояснице. Голова поворачи-
вается за левой рукой. Позвоночник со-

вершенно прямой!!! Поза удерживается на выдохе, при еще 
большей задержке дыхание произвольное, поверхностное. Аса-
на повторяется в обратной последовательности. Если вы може-
те взяться отведенной за спину рукой за пальцы ноги, стопа 
которой в пахе, то это уже будет МАЦИЕНДРАСАНА без «ардха», 
что означает «половина». Для этой цели опорную ногу необхо-
димо ставить стопой не в пах, а на бедро, как в падмасане. 

Действие: влияние этой позы неоценимо, сам факт благо-
творного влияния на огромное сплетение нервных узлов гово-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

114



рит сам за себя. Движения нашего позвоночника на скручива-
ние очень ограничены в обычной жизни, и поза компенсирует 
этот недостаток. Массирует все важные органы живота совер-
шенным образом, улучшает состояние суставов и связок бедра. 
Различные варианты этой позы лечат ишиас, дефекты позвоно-
чника и его склеротические изменения. Перед этой позой следу-
ет выполнять ВАТАЯСАНУ. Как видите, западные специалисты 
не зря называют эту позу единственной в мире, универсальной. 

* * * 
Итак, мы рассмотрели три группы поз, которые обеспечи-

вают позвоночнику 6 движений: наклоны (изгибы) влево-впра-
во-вперед-назад и скручивание влево-вправо, теперь остается 
сжатие и растяжение — это уже сфера перевернутых поз. 

В обычном состоянии нижняя часть позвоночника получа-
ет большую вертикальную нагрузку, а шея — только вес головы. 
В сиршасане это положение меняется и, естественно, особен-
ным образом влияет на восстановительные процессы в тканях. 

Природа предусмотрела для человека отдых в горизонталь-
ном положении, но перевернутую позу следует рассматривать 
как форсированный отдых. Ученики, приступившие к практике 
перевернутых поз, начинают замечать в себе разительные пе-
ремены — исчезает обычная усталость и ослабление памяти, 
прекращается ухудшение слуха, исчезает шум в ушах, улучша-
ется сон. 

Приступая к практике перевернутых поз, необходимо со-
блюдать ряд предосторожностей, которые в основном сводятся 
к следующему: 

их нельзя практиковать людям с больным сердцем; 
исключаются они во время насморка; 
все перевернутые позы выполняются на пустой желудок; 
непосредственно перед сном они тоже нежелательны, так 

как сильно возбужденная нервная система надолго прогонит 
сон; 

нельзя их выполнять на солнце, в жару, после длительного 
пребывания на солнце, но это требование не распространяется 
на восходящее и заходящее солнце; 

время удержания позы необходимо наращивать очень мед-
ленно, начиная с нескольких секунд, но для специальных целей 
требуется 3 часа; 

___________________________________________________________Глава VI 

115



если у вас закупорка носа, примите меры к очистке носо-
вых каналов. 

В индийских институтах перевернутые позы практикуются 
80-летними стариками, и ни в одном случае не наблюдалось не-
благополучных исходов. Следовательно, при соблюдении требу-
емых правил всякие опасения исключаются. 

В отношении перевернутых поз необходимо знать следую-
щее: целебное действие их — это еще не самое главное, они спо-
собствуют пробуждению особых духовных центров, что нам 
станет ясным в дальнейшем изложении. 

Сейчас мы перейдем к непосредственному изложению тех-
ники перевернутых поз, и здесь нам необходимо учесть одно 
очень существенное обстоятельство. Сиршасана, как и халаса-
на, сильно нагружает шейный узел, что может привести к его 
огрубению и ограничению подвижности. Чтобы избежать этого 
нежелательного фактора, нам необходимо знать, как подгото-
вить шейный узел непосредственно перед перевернутой позой и 
как его «разгрузить» после выхода из позы. После выхода из по-
зы существует группа предварительных динамических упраж-
нений, которые, впрочем, желательны и после выполнения 
сиршасаны, но не сразу, а после бхуджангасаны. 

ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЕ УПРАЖНЕНИЯ, 
ПРЕДШЕСТВУЮЩИЕ ПЕРЕВЕРНУТЫМ ПОЗАМ 

Так как эти упражнения всегда выполняются в полном ком-
плексе, то мы их дадим под общим порядковым номером. 

1) Можно стоя, но лучше в падмасане, но во всех случаях 
спина прямая и устойчивая. Расслабив мышцы шеи, резко по-
верните голову влево, а затем без задер-
жки вправо так, чтобы подбородок кос-
нулся ключицы и еще дальше — это один 
цикл. Постепенно доведите количество 
циклов до 25. Дыхание произвольное. 

2) При тех же условиях резко опус-
тите подбородок на грудь, а затем за-
прокиньте максимально голову назад, 
сдавив мышцы шеи — 25 циклов так же. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

116



3) Делайте наклоны головы влево, вправо так, чтобы ухо ка-
салось ключичной кости, тоже 25 раз. 

4) Теперь объедините все три упражнения в одно, от чего 
получатся медленные круговые вращения головой с равным ко-
личеством оборотов в каждую сторону. При этом каждый раз 
подбородок касается груди, уши — ключиц, затылок сжимает 
мышцы шеи. 

Эта группа упражнений сильно укрепляет мышцы шеи, 
тренирует вестибулярный аппарат, предохранит вас от шейно-
го артрита и подготовит шейный узел к перевернутым позам. 

СИРШАСАНА 
«Сирш» по-санскритски означает «голова». Итак, это стойка 

на голове, она же еще называется ВИПАРИТАКАРАНИ-МУДРА. 
ТЕХНИКА: садитесь на пятки, наклонитесь вниз, обопри-

тесь головой о коврик, кисти рук сплетите в пальцевом замке на 
затылке и начинайте выпрямлять ноги, от чего туловище при-
мет почти вертикальное положение. Ощутив равновесие на ма-
кушке головы, легко оттолкнитесь ногами, оторвите их от пола 
(коврика), весь вес тела примите на макушку головы, а локтями 
и предплечьями удерживайте равновесие. Теперь легким толч-
ком выпрямитесь, тело должно составлять одну прямую линию. 
Первые попытки делайте возле стены. 
Удержите позу несколько секунд и верни-
тесь в исходное положение. 

Очень важно: выход из позы должен 
быть медленным, без напряжений и резких 

___________________________________________________________Глава VI 

117



движений. При выходе вся нагрузка воспринимается на руки. 
Когда ноги коснулись коврика, останьтесь в таком положении 
некоторое время, пока нормализуется кровообращение, можете 
подложить под лоб ладони рук. С этого положения переходите в 
савасану и только после нее проделайте бхуджангасану и вы-
держите ее во времени вдвое меньше пребывания в стойке. Ес-
ли вы в стойке уже находитесь более 5 минут, то после бхуджан-
гасаны проделайте еще 4 динамических упражнения. 

Есть более сложный вариант: приняв позу сиршасану, 
замкните ноги в падмасане, это уже сиршпадмасана, которая 
еще больше усложняется, если сильно согнуть позвоночник и 
колени ввести в подмышечные впадины. 

Для оздоровительных целей обычно вполне достаточно 
стойки, а что касается приведенного усложнения, то оно пред-
ложено йогами не для целей мастерства. Таким усложнением 
преследуется вполне определенная цель, но об этом нам гово-
рить еще рано. 

Действие этой позы очень многогранно как на физическую, 
так и на духовную природу человека. О ней можно писать кни-
ги. Подобно тому как САХАСРАРА дает все СИДХИ, имеющиеся в 
отдельных чакрах, повторенные и усиленные 20-кратно, так и 
сиршасана, выполненная совершенно, воплощает в себе преи-
мущества других асан. 

После принятия позы от непривычки учащается дыхание, 
но скоро оно нормализуется и становится глубоким и медлен-
ным. Иногда появляется желание подвигать ногами — в первое 
время это допустимо, ноги можно разводить в стороны, сгибать 
в коленях, но при наличии опыта и выдержках более 5 минут — 
любые движения исключаются, ибо поза должна быть устойчи-
вой, а позвоночник прямым — это признак совершенного овла-
дения позой. Индивидуальный признак прекращения позы — 
нагрев тела и выступление пота, но первое время не руково-
дствуйтесь этими признаками, а считайте количество вдо-
хов-выдохов. 

Чтобы время шло незаметно, сосредоточивайтесь на ТРИ-
КУТЕ (место между бровями), кроме того, это очень важно для 
целей высшей Йоги. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

118



Сиршасану можно практиковать как детям, так и взрос-
лым. Детям она полезна, так как способствует развитию мозга, 
а взрослым — для поддержания жизненности. 

Ежедневное выполнение этой позы способствует ясности 
мысли, контролю над телом, тонизации мышц и повышению 
общей жизнедеятельности организма и, самое важное — тони-
зируются сосуды мозга. 

Тонизируются черепно-мозговые и спинные нервы, а так-
же вся симпатическая нервная система получает достаточное 
питание, исчезают застойные явления в почках и печени, пре-
дотвращается образование грыжи, устраняются дефекты нер-
вов глаз, носа, горла и ушей. 

Асана способствует излечению многих болезней печени, се-
лезенки, мочеполовой системы и яичников, маточных заболе-
ваний, бесплодия, геморроя, но не рекомендуется женщинам 
перед менструацией и непосредственно после нее. 

Как было уже сказано, С. не рекомендуется при жаркой по-
годе, поэтому удерживать ее длительное время можно только в 
прохладные периоды. После упражнения немного отдохните и 
выпейте чашку молока, а при 20-30-минутных задержках реко-
мендуется легкая молочная закуска. 

Прекращайте практику позы в любом случае, когда учаща-
ется сердцебиение, и не делайте ее, когда больны уши. Лица, 
страдающие ночным недержанием мочи или непроизвольным 
истечением семенной жидкости, получают облегчение. 

Йоги считают, что в этой позе половая энергия превра-
щается в особую субстанцию духовного порядка, которая откла-
дывается в мозгу для целей ДХАНЫ. В сиршасане дыхание 
улучшается и ведет к естественной пранаяме, в ней можно слы-
шать звуки АНАХАТ, она пробуждает КУНДАЛИНИ. 

Сиршасана имеет скрытую и тайную сторону, которые в 
полном объеме могут быть сообщены Учителем, но в кое-каких 
деталях эти стороны известны. 

Вот грубоматериальное объяснение скрытой стороны: «У 
корня пупка пребывает СОЛНЦЕ, у корня мягкого неба пребы-
вает ЛУНА. Солнце пожирает нектар, и поэтому человек подвер-
жен смерти. Переносить солнце кверху, а луну вниз — это 
обращенно действующая мудра (ВИПАРИТАКАРАНИ), которая 
тайно содержится во всех мантрах». 

___________________________________________________________Глава VI 

119



Луна — это шишковидная железа, выделяющая очень 
важные гормоны (нектар), обеспечивающие нормальное функ-
ционирование организма. Солнце — солнечное сплетение, 
которое использует эти гормоны для нормальной жизнедея-
тельности. Есть ли возможность усилить выделение гормонов, 
чтобы их избыток был использован для растяжения отпущен-
ного человеку отрезка времени, т.е. продления жизни? Такой 
выход обеспечивает сиршасана, в которой усиленный приток 
крови к мозгу стимулирует работу железы, и теперь она выделя-
ет больше гормонов, избыток которых не пожирает СОЛНЦЕ, и 
используются они для омоложения организма, что и отодвигает 
естественный процесс старения. 

Объяснение тайной стороны: конечная цель нелегкого 
пути йогина сводится к пробуждению КУНДАЛИНИ и приведе-
нию ее к высшему духовному центру САХАСРАРЕ, где шишко-
видная железа является физическим соответствием (корнем). 
Что здесь необходимо? Подготовить соответствующим образом 
канал СУШУМНУ, по которому должна двигаться Кундалини, и 
подготовить высший центр САХАСРАРА или, как он называется 
в символике йогов, вершину МЕРУ, которая, в свою очередь, 
подразумевается в физическом соответствии в комплексе шиш-
ковидной железы, гипофиза и всего спинного мозга. Сиршаса-
на в сочетании с пранаямой, мудрами и очищением, равно как 
и другими асанами, призвана пробудить и подготовить эту 
систему (систему Кундалини) для принятия мощных токов Кун-
далини, в противном случае человеческое тело не способно вы-
нести этих вибраций и сгорит в духовном огне. 

Пробудившаяся Кундалини идет по пути наименьшего со-
противления к «солнцу» (манипуре-чакре), но подготовленный 
йогин должен вернуть ее в исходный центр (муландхара) и 
направить через Сушумну к вершине МЕРУ, которая предвари-
тельной практикой сиршасаны подготовлена к этому ответст-
венному акту. 

В САХАСРАРЕ Кундалини выделяет обильный поток некта-
ра (гормона шишковидной железы), орошает им все тело йоги-
на, возрождает и омолаживает его, и теперь совершенный 
йогин может как угодно долго поддерживать свою физическую 
жизнь в гармонии с тонким телом. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

120



ЗАПОМНИТЕ: сиршасана — сильнодействующее упражне-
ние и по этой причине требует строгих условий ее практики. 
При обычном образе жизни удержание сиршасаны в течение 
5-10 минут для оздоровления вполне достаточно и не более. 
При большем удержании необходимо соблюдение полного поло-
вого воздержания, строгой диеты с большим количеством моло-
ка, без мяса и рыбы!!! 

В практической стороне сиршасаны еще не все раскрыто. 
Есть детали, которые сообщит только Учитель, но в начале на-
шего пути это знание покамест не является необходимым. 

САРВАНГАСАНА (свеча) 

Как только вы проделаете эту асану, вы почувствуете при-
лив бодрости, новой энергии, высокий жизненный тонус, это 
идеальное возбуждающее средство. Многие сообщали мне о не-
постижимых, благотворных влияниях этой асаны. 

Если у вас нет времени выполнить полный курс асан, 
непременно делайте сарвангасану с пашимонтаной. Это со-
хранит вам средства, предназначенные для докторов. 

Сочетание асан сирш и сарванг — мощное омолажи-
вающее средство, позволяющее обойтись без пересадки 
обезьяньей железы. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

«Сарва» означает «весь», «целый», а «ан-
га» — «тело», то есть действующее на все тело. 
Основной сферой действия сарвангасаны, 
как и сиршасаны, является верхняя часть те-
ла, и в некотором отношении ее действие да-
же более сильно. 

ТЕХНИКА: сперва все сделайте, как в ви-
паритакарани, а далее при помощи рук при-
мите вертикальное положение. Вес 
тела полностью перенесен на затылок, рав-
новесие поддерживается руками, которыми 
охвачено место в области поясницы, подборо-
док автоматически входит в ДЖАЛАНДХАРА-
БАНДХА, дыхание свободное, внимание 

___________________________________________________________Глава VI 

121



сосредоточено на щитовидной железе. Выход из позы медлен-
ный. После сарвангасаны выполните мациасану, но не всегда. 
Обычно сарвангасану выполняют с падмасаной — в этом слу-
чае сразу же переходите в мациасану. Если же сарвангасана вы-
полнялась как обычно, то после нее лучше выполнить бхуджан-
гасану. 

Действие: действие позы исследуется в Бомбейском инсти-
туте Йоги в течение 40 лет и при этом установлено, что она по-
могает излечивать запоры, головные боли, заболевания глаз, 
ушей, горла, носа, половой системы. Асана очень полезна для 
людей, которые работают стоя. Если ее практиковзть 2 раза в 
день, то можно избежать многих заболеваний ног. Поза очень 
полезна для людей в период полового созревания. Любой комп-
лекс асан малоэффективен без сарвангасаны. В сарвангасане в 
мозг поступает меньше крови, чем в сиршасане, но зато боль-
ше в органы брюшной полости и грудной клетки. 

На первый взгляд может показаться, что сильный перегиб 
и сжатие шейных вен может привести к застою венозной крови, 
но дело обстоит по-иному. Снабжение мозга кровью происходит 
через сонные артерии, а яремные вены уносят кровь из мозга. 
Яремные вены получают кровь из затылочных венозных пазух, 
а соединение их между собой происходит под тупым углом. 
Сильный изгиб шеи укорачивает эластичную трубку и даже 
увеличивает ее сечение. 

Есть данные о том, что сарвангасана лечит проказу, но в 
этом случае пациент должен строго соблюдать молочную диету, 
так как молоко усиливает выделение секрета щитовидной желе-
зы в достаточном количестве. 

Дыхание в этой позе свободное, но у Ш.С. Шивананды есть 
указание задерживать дыхание и медленно выдыхать через 
нос. 

РАВНОВЕСНЫЕ ПОЗЫ 

Йоги своим вниманием не обходят ни одной части тела, ни 
одного проявления бытия человека. Ниже будет дано несколько 
асан для тренировки равновесия, но диапазон действия этих 
асан значительно более широкий. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

122



МАЮРАСАНА (поза павлина) 

Это наилучшая из всех асан при всяких желудочных рас-
стройствах. Вследствие давления руками на область пупа абдо-
минальная аорта частично сжимается, и кровь направляется к 
пищеварительным органам. Печень, поджелудочная железа, 
желудок и почки тонизируются. Внутрибрюшное давление воз-
растает до очень высокой степени, и все внутренности брюш-
ной полости укрепляются. Маюрасана укрепляет мышцы рук, 
пробуждает Кундалини-Шакти. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Если эту позу выполнять верно, то она напоминает павли-
на с распущенным хвостом. 

ТЕХНИКА: поза выполняется только на пустой 
желудок. Станьте на раздвинутые колени, ладони на коврике, 
повернутые разведенными пальцами к коленям. Наклонитесь 
вперед, опираясь областью пупка на локти. Вытяните ноги — 
теперь вес вашего тела приходится на 4 точки: кисти рук и 
пальцы ног. Постепенно перемещайте центр тяжести вперед 
так, чтобы тело в определенный момент, будучи прямым, стало 
в упоре только на руках параллельно коврику. 

Примите позу падмасана и уже с нее выполните маюраса-
ну, в таком положении действие позы сильно усиливается. 

___________________________________________________________Глава VI 

123



Действие: поза благотворно действует на поджелудочную 
железу, является средством предупреждения диабета. 

Плохую или излишнюю пищу она сжигает, вызывая огонь 
пищеварения, и должна даже переваривать яд. Она устраняет 
все болезни, подобные Гульма (хронический гастрит), лихорад-
ку, испорченные соки и так далее. 

ГХЕРАНДА 

Поза удерживается на неглубоком вдохе и настолько, чтобы 
выход из нее и последующий вдох были спокойными. Данные 
западных исследований подтверждают целебные свойства по-
зы в лечении желтухи, геморроя, диабета, запоров. 

ВРИКШАСАНА (ПОЗА ДЕРЕВА) 
Техника: станьте прямо, правую ступню 

положите на внутреннюю поверхность лево-
го бедра, сложите ладони вместе на груди 
пальцами вперед и стойте прямо и неподвиж-
но как дерево. Поза более эффективна на от-
крытом месте перед восходящим солнцем. 

В старинных текстах сказано, что прак-
тикующий ее никогда не умрет от слабости 
сердца... Не слишком ли оптимистично? А 
может быть, действительно, от простого к ве-
ликому только один шаг? Во 
всяком случае, это очень при-
ятная и легкая поза. 

ГАРУДАСАНА (поза орла) 
Станьте прямо. Теперь необходимо обвить 

правой ногой прямую левую. Таким же образом 
скрестите руки и возьмите ими лицо. Выдержи-
вая позу, выполняйте альтернативное дыхание. 

В этой позе на кости ног оказывается очень 
сильное боковое давление, чего нет ни в одной 
другой асане или западном упражнении. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

124



В другом варианте переплетайте со-
гнутые в коленях ноги и поставьте обе ки-
сти на колени — это уже санкатасана. Обе 
позы удерживаются 1-2 минуты утром и 
вечером перед едой. Излечиваются рев-
матические заболевания. Указанный эф-
фект усиливается, если позу выполнять 
после падма- или суптавайр-асан. 

УТКАТСАНА (чрезмерная поза) 
Сядьте на корточки ног, примите опору 

на пальцах и выдержите еще два условия: 
сбалансируйте корпус так, чтобы бедра бы-
ли параллельны коврику; 

позвоночник ровный и перпендикуляр-
ный бедрам, ладони свободно положены 
тыльными сторонами на колени. 

Значение позы велико для укрепления и 
оздоровления ног, и, кроме того, она служит 
исходной стойкой для очистительного акта 
ДЖАЛА-БАСТИ. 

КАКАСАНА (поза ворона) 
Станьте на колени, ладонями с разве-

денными пальцами примите упор на ков-
рике около колен. Медленно наклоняйтесь 
вперед, перенося вес тела на руки так, буд-
то вы хотите сделать стойку на руках. Под-
нимите колени и приставьте их к локтям. 
Теперь уже полностью перенесите вес тела 
на руки и, сохраняя равновесие, подними-
те ступни, оставаясь только в упоре на ру-
ках. Упражнение выполняйте утром по не-
скольку раз. Удерживайте эту позу подоль-
ше. Дыхание свободное. 

___________________________________________________________Глава VI 

125



Какасана сильно укрепляет руки, тренирует вестибуляр-
ный аппарат и подготавливает к более сложным асанам. 

ПАДАНДГУШАНАСАНА 
(поза для пальцев) 
Это одна из сложных, но приятных поз. Перед ней рекомен-

дуется выполнить небольшое упражнение для снятия усталости 
ног. 

Встаньте прямо, ноги вместе, и с этого положения ударьте 
себя пяткой любой ноги по ягодицам, при этом колени должны 
оставаться вместе. Повторите это упражнение по нескольку раз 
на каждую сторону. 

Теперь вернемся к нашей основной по-
зе: встаньте на четвереньки. Перенесите вес 
тела на левую сторону, правой рукой возь-
мите правую ступню и положите ее на левое 
бедро, как в падмасане. Правая рука воз-
вращается в исходное положение для удер-
жания равновесия. Теперь вы на трех 
точках опоры. Постепенно переведите вес 
тела на левую ногу и примите устойчивое 
положение, после чего медленно поднимай-
те руки вверх и сложите вместе ладони. 

Сейчас вы удерживаете позу, балансируя на одной ноге. Поза 
повторяется в обратной последовательности. 

Падандгушанасана оказывает неоценимую помощь ногам, 
особенно при тесной обуви, сильно развивает мышцы ног, свя-
зки, вырабатывает чувство равновесия. 

КУКУТАСАНА (поза петуха) 
Исходная поза — падмасана. Опира-

ясь руками на коврик, поднимитесь на 
прямых руках, сохранив положение пад-
масаны. Задержите позу сколько можете, 
дыхание свободное. Этот вариант позы 
применим в практике МУДР. 

Второй вариант: в позе падмасана 
просуньте руки в пах и приподнимите 
таз, а потом и колени. Руки еще можно за-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

126



водить особенным образом так, что, например, правая рука 
проходит под коленным суставом правого же колена и перед 
наружной стороной стопы левой ноги. 

Поза еще больше усложняется, если руки в третьем вари-
анте продеть настолько, что их можно согнуть в локтях и поло-
жить на грудь, при этом равновесие удерживается на одних 
ягодицах. Кукутасана во всех ее вариантах направлена на со-
вершенствование костно-мышечного аппарата. 

АСАНЫ ДЛЯ МЫШЦ И ОРГАНОВ 
БРЮШНОЙ ПОЛОСТИ 

Есть два специальных упражнения, которые оказывают 
целенаправленное действие на мышцы органов брюшной поло-
сти, и не только для оздоровительных целей. Это единственные 
в своем роде УДДИЯНА-БАНДХА и НАУЛИ-КРИЙЯ, первая отно-
сится к мудрам, а наули — к очистительным упражнениям как 
вспомогательное. Оба упражнения уникальны и не имеют себе 
равных. 

Они подвергают благотворному массажу все органы брюш-
ной полости, сильно укрепляют все мышцы и связки, удаляют 
все внутренние наслоения жира. И что наиболее важно, так это 
массаж сердца и солнечного сплетения, чего нельзя достигнуть 
ни одним другим упражнением, так как эти органы расположе-
ны в защищенных местах. Сердце массируется толчками снизу 
от колебаний диафрагмы. Что касается внутреннего очищения, 
то эти упражнения способствуют продвижению пищевых масс 
и одновременно улучшают перистальтику. 

Чтобы постигнуть более глубоко сущность этих упражне-
ний, нам необходимо очень кратко ознакомиться с нервной си-
стемой человека. 

В процессе длительного эволюционного развития цент-
ральная нервная система разделилась на собственно ЦНС (го-
ловной мозг и спинной) и периферическую. Выделяется также 
вегетативная нервная система (ВНС), которая, в свою очередь, 
подразделяется на симпатическую (СНС) и парасимпатическую 
(ПНС). Вся нервная система работает при помощи нервных им-
пульсов, идущих от внешних рецепторов к центру и служащих 

___________________________________________________________Глава VI 

127



для связи с внешней и внутренней средами и импульсов от цен-
тра к органам. 

СНС и ПНС очень тесно связаны между собой, и обе напра-
влены на регуляцию одних и тех же органов, действие обеих 
систем целиком противоположно. При возбуждении ПНС про-
исходит, например, сужение зрачка, сокращение просвета 
бронхов или замедление сердцебиения, а при возбуждении 
СНС эти же действия выполняются в обратной последователь-
ности. 

При помощи специальных лекарств можно временно пода-
влять действие одной системы и возбуждать другую, добиваясь 
отдельной реакции соответствующих органов. Для нас 
важно здесь то, что йоги получают тот же эффект посредством 
особенного влияния сосредоточения на обе эти системы и, сле-
довательно, на работу отдельных органов, добиваясь в этом 
поразительных результатов. 

Роль уддияна-бандхи и наули-крийя в этом деле очень зна-
чительная и распространяется очень далеко в зависимости от 
того, какая поставлена задача, а таких задач, в основном, мо-
жет быть две: пробуждение системы Кундалини и продление ак-
тивного периода жизни. 

Нам необходимо сейчас уточнить такие понятия — часто 
встречаются такие наименования этих двух упражнений: удди-
яна-бандха и просто уддияна, а также наули-крийя и просто на-
ули. Если мы эти упражнения используем именно как 
метод физического воздействия на различные органы, то их на-
звания будут соответственно УДДИЯНИ и НАУЛИ, то есть мы 
ими пользуемся как динамическими упражнениями, много-
кратно повторяя (методом качаний). 

УДДИЯНА 

Тот, кто регулярно делает уддияна-бандху, побеждает 
смерть и сохраняет молодость. 

Из старинного текста 

...так человек побеждает смерть, как лев слона, благодаря 
жизненности, которую он получает от уддияна-бандхи. 

ЙОГАКИНАМАНИ УПАНИШАДА 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

128



«УД» и «ДИ» в санскрите являются корнями слов «полет 
вверх», и часто под этим полетом вверх понимают простое под-
нятие живота вверх. С точки зрения СНС и ПНС, мы так можем 
понимать этот полет вверх как стимуляцию центростремитель-
ных импульсов или, точнее, обуздание «летящих импульсов» в 
симпатическом отделе вегетативной нервной системы, но оба 
эти объяснения всего лишь дань нашему материализованному 
сознанию, которое во всех символизированных выводах йогов 
ищет физическую аналогию. Уддияна имеет более глубокий 
смысл, что становится ясно дальше. 

Техника: встаньте расслабившись, дыхание обычное. Слег-
ка согнувши колени и наклонившись, положите кисти рук на 
бедра выше коленей. Сделайте глубокий вдох, потом выдох, пе-
рекройте гортань, расслабьте живот и сильно втяните его, слег-
ка приподняв вверх, как бы вдавливая его в грудную клетку. Ра-
зумеется, что обе эти фазы выполняются одним движением. 
Как только втягивание живота закончено, тут же бросайте его 
вниз, повторив такие движения несколько раз на одном выдо-
хе, — это будет один цикл. 

Непременные условия: желудок должен быть пустым, удди-
яна исключается при расстройствах кровообращения и серьез-
ных заболеваниях органов брюшной полости. 

Йогины советуют выполнять уддияну с падмасаны, но пре-
жде чем это станет возможным, научитесь ее делать в обычной 
позе. Хотя бы один цикл делайте на четвереньках — это необхо-
димо для оздоровительных целей. Количество качаний в одном 
цикле наращивайте очень медленно с таким расчетом, чтобы 
следующий вдох был свободным. После незначительного отдыха 
начинайте второй цикл и так далее; для оздоровительных целей 
достаточно 200 качаний каждое утро, для сугубо специальных 
целей требуется 1500 качаний в общей сложности, но к этому 
пределу необходимо идти долго, насилия быть не должно. 

Перед началом упражнения уддияны выпейте стакан воды, 
то же самое проделайте и в конце занятия. Уддияна очень уси-
ливает перистальтику и особенно освобождение желудка утром, 
а вода этому процессу будет очень способствовать. 

Уддияна предотвращает опущение желудка и матки у жен-
щин, создает чувство силы и уверенности. Сочетание уддияны 
с перевернутыми позами предотвращает образование грыжи 
или способствует ее излечению, снижает вероятность заболева-

___________________________________________________________Глава VI 

129



ния аппендицитом. Выполняя это упражнение утром, мы отса-
сываем кровь из малого таза и равномерно распределяем ее по 
всему телу. Выше мы заметили, что уддияна выполняется на по-
лном выдохе, но после окончания каждого цикла у вас будет воз-
можность вытолкнуть из себя еще какое-то количество воздуха, 
что способствует дополнительному очищению легких. 

НАУЛИ 
Ученик, 6 месяцев занимающийся уддияной, готов к изуче-

нию наули. В этом упражнении необходимо научиться владеть 
всеми мышцами живота, а это трудно, но труд окупится стори-
цей. 

Техника: сперва необходимо овладеть правым вариантом 
наули (докшина), а потом левым (ваман). Основная стойка, как 
и при уддияне. Оставьте расслабленными мышцы живота, а по-
том сокращайте правую мышцу, как бы втягивая ее вовнутрь. 
Надавливайте на соответствующее бедро и легким движением 
туловища помогайте себе. Сосредоточение на сокращаемой 
мышце должно быть максимальным. Когда у вас получается 
уже одно сокращение, постепенно их наращивайте на каждом 
выдохе. Таким же способом овладейте и левой мышцей. 

При определенном навыке выполняйте поочередно сокра-
щения правой и левой мышц, но это еще не наули, а всего лишь 
подготовка. Теперь приступим к центральному наули (мадиана). 
Когда боковые мышцы втянуты, то посередине живота остается 
твердый вертикальный пояс из двух центральных мышц. 

Теперь мы должны заняться именно этим вертикальным 
поясом, им нужно вращать влево и вправо вокруг вертикаль-
ной же оси, проходящей через этот пояс. Правое вращение: на-
зад к позвоночнику — отсюда влево — потом вперед — и далее 
вправо. Левое вращение выполняется соответственно в проти-
воположной последовательности. Лучше если этот способ 
вращения мышц кто-нибудь покажет, так как описать это 
упражнение непросто. 

Кто овладел всеми мышцами живота, тот может демонст-
рировать весьма впечатляющие комбинации, и несведущему 
человеку может показаться, что в животе работает мотор. 

Наули сильно повышает тонус внутренних органов, раз-
вивает внутренние мышцы живота, которые в обычной гимна-
стике не упражняются, искореняет хронические запоры. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

130



дисперсию и все прочие болезни желудочно-кишечной систе-
мы. Как утверждают йоги, это благословение для человечества. 
Упражнение способствует выравниванию позвоночника, но 
больше всего оно необходимо тем, кто посвятил себя развитию 
психики. 

Спектр применения наули и уддияны очень широк, многое 
еще необходимо изучить, но сейчас целесообразно обратить 
внимание еще на одну особенность, очень характерную для на-
шего малоподвижного образа жизни. Многие люди страдают 
различными болезнями, вызванными смещением пупка. Устра-
нение этого недостатка требует специальных знаний, но прак-
тика уддияны и наули предотвращает этот дефект, а иногда и 
излечивает. Если есть смещение пупка, то его можно легко оп-
ределить, если замерить разницу расстояний от сосков до пуп-
ка у мужчин и от больших пальцев ног до пупка у женщин. 

На основе наули имеется комплекс упражнений для тони-
зации кишечника. Выполните наули-мадиана, как бы втягивая 
внутрь прямую кишку, и удерживайте это положение до мелкой 
дрожи в теле в течение 5 минут и более. Дыхание произвольное, 
несмотря на имеющееся напряжение. Это упражнение особен-
но восхваляется в Упанишадах: «С помощью этого йогического 
упражнения апана смешивается с праной жизни. Это слияние 
приводит к уничтожению мочекислых продуктов и ядов кишеч-
ника, тем самым слабость заменяется силой». 

ОБЩИЕ ВЫВОДЫ К ГЛАВЕ «АСАНА» 

Нами описаны и кратко охарактеризованы несколько де-
сятков наиболее важных асан, указаны особенности их дейст-
вия на различные органы. Все они были систематизированы по 
определенным группам, а в каждой группе — по степени слож-
ности. 

Если придерживаться сложившейся традиции, то следова-
ло бы дать ученику тренировочные таблицы, но мы не видим в 
этом необходимости, так как не может быть таких таблиц, гра-
фиков и рекомендаций, которые учли бы все индивидуальные 
особенности и возможности ученика, и тем более нельзя учесть 
тех целей, которые перед собой ставит ученик. На наш взгляд, 
необходимо знать последовательность правильного сочетания 
асан, то есть знать, какая асана за какой должна идти, каким 

___________________________________________________________Глава VI 

131



условиям они должны удовлетворять, а дальнейшее уже зави-
сит от самого ученика. 

Важно также придерживаться принципа, чтобы упражне-
ния охватывали в общем комплексе все наиболее важные орга-
ны. 

На первый раз ваш ежедневный комплекс может показать-
ся громоздким, но с течением времени ваши возможности будут 
возрастать и вы в состоянии будете выполнять комбинирован-
ные асаны, которые представляют сочетания нескольких упра-
жнений физических и дыхательных. Это не только высвободит 
время, но и повысит общую эффективность занятия. Напомним 
еще раз, что асаны едины в своих противоположностях, и на 
эту особенность также указывает Ш.С. Шивананда: «Все аса-
ны одной группы сгибают тело вперед. В этих асанах некоторые 
мышцы сокращаются. Для извлечения максимальной пользы 
следует сразу же выполнять асаны, которые растягивают эти 
мышцы... Для всестороннего развития вы должны сгибать свой 
позвоночник вперед, назад и в стороны и скручивать его. В кон-
це упражнений сделайте савасану, только тогда цикл упражне-
ний будет завершен. 

Теперь зададимся целью составить себе общеоздоровитель-
ный комплекс на основе уже имеющихся знаний без учета ды-
хательных упражнений и очищения. 

1. САВАСАНА выполняется первой перед началом занятия 
для снятия усталости и обеспечения равномерного тонуса 
мышц. Если вы только проснулись, то выполните упражнение 
пробуждение от сна. 

2. ТАЛАСАНА обеспечит полное пробуждение организма, 
после нее наступает обычно полное освобождение желудка. Не-
обходима она также в любое другое время как тонизирующее 
упражнение, особенно в сочетании с первой малой пранаямой. 

3. УДДИЯНА и НАУЛИ. 
4. ТРИКОНАСАНА. 
5. АРДХАМАЦИЕНДРАСАНА. 
6. Группа упражнений для подготовки шейного узла. 
7. СИРШАСАНА (после нее кратковременная савасана). 
8. 9, 10. САРВАНГАСАНА, ВИПАРИТАКАРАНИ, ХАЛАСАНА. 
11. БХУДЖАНГАСАНА или другое упражнение из группы 

обратного изгиба позвоночника. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

132



12. Упражнение из группы переднего изгиба позвоночни-
ка. 

13, 14. Равновесная поза. Упражнение для развития ног и 
т.д. 

15. САВАСАНА как завершающее весь комплекс упражне-
ние. 

Что касается сиршасаны, то ее место даже сами йоги опре-
деляют по-разному, вероятно, исходя из субъективных особен-
ностей, но чаще она дается так, как она рекомендована у нас. 

В дополнение к главе асан можно порекомендовать упраж-
нения с замедленным движением, которые дают силу и краси-
вый рисунок мышц. 

Сейчас вы закончили главу «Асана», дальше которой идут 
не очень многие, но если все же вы решили идти дальше, то вам 
необходимо усвоить следующее: если вы занимаетесь Йогой для 
моды или для оздоровительных целей, то безразлично, будете 
ли вы делиться с окружающими вас людьми своей практикой 
или нет, это, в принципе, не имеет значения. Но если вы стали 
на путь высшего совершенствования, то пусть ваше занятие ос-
танется тайной для людей праздных. Иногда можно годы про-
жить с человеком под одной крышей и не знать, что он имеет 
отношение к определенной школе... Это требование вы уясните 
еще больше при дальнейшем изучении настоящего труда. Но 
если вы не последуете этому совету, то очень будете сожалеть об 
этом... 

Для тех, кто твердо решил не останавливаться на достигну-
том, мы дадим еще несколько более существенных выводов, ка-
сающихся асан, суть их следующая: 

1. Здоровье и сила, которые дают асаны, не являются само-
целью или целью Йоги вообще, задача состоит в том, чтобы сде-
лать наше тело способным выдержать большие напряжения то-
ков Кундалини. 

2. Высшая практика сводится к тому, чтобы асанами с по-
мощью мудр, бандх, пранаям и других методов пробудить эту 
силу Кундалини. 

3. Желаете вы того или нет, но практика асан ведет в вашем 
организме очень тонкую и долго незаметную работу по пробуж-
дению «дремлющих» психических центров, то есть ЧАКР, и в це-
лом подготавливается вся система Кундалини. 

___________________________________________________________Глава VI 

133



4. Создавая при помощи асан определенные напряжения и 
расслабления, вы независимо от вашего сознания устремляете 
в определенные места особые жизненные силы, потоки которой 
также проводят скрытую работу. 

5. Практика асан готовит ваш организм к высшей праная-
ме, куда без асан путь заказан. 

6. Пробуждение психических центров сопровождается бо-
левыми ощущениями, и Учитель способен подсказать, какую 
принять позу (асану), чтобы облегчить эти боли, — это еще одна 
скрытая сторона асан. 

* * * 
Вы достигли определенного совершенства в асане, почув-

ствовали на себе их благотворное влияние и спрашиваете 
себя — что делать дальше? В конце концов, многие люди еже-
дневно выполняют физическую гимнастику и довольствуются 
этим, а вы будете практиковать упражнения йогов, но не забы-
вайте, что асана — это еще не Йога, а всего лишь третья ступень 
ее, поэтому идите дальше... 

То, что вы узнали сейчас, дочитав эту книгу до настоящей 
страницы, это всего лишь небольшая прелюдия к большой и за-
хватывающей науке, сложной и труднодостижимой, поэтому не 
останавливайтесь, а идите дальше ... 

... Идите вперед, дети мои, и никогда не теряйте из виду 
вашего идеала. Идите вперед и не останавливайтесь, пока вы не 
достигнете цели, но, достигая первого результата, не думайте, 
что вы уже достигли цели своего пути. 

Человеческая деятельность — это только первая стадия ва-
шего пути. 

РАМАКРИШНА 

ОМ! ОМ! ОМ! 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

134



ГЛАВА VII 

МУДРЫ 

Эта глава о мудрах. Они отгоняют болезни и сообщают 
огонь пищеварению. Кто их полностью выполняет, к тому не по-
дходят старость и смерть, ни что-либо подобное, ни страх перед 
огнем, водой или воздухом. 

Кашель, астма, увеличение селезенки, проказа или сли-
зи — болезни 20 видов несомненно устраняются посредством 
выполнения этих мудр. Короче, в этом мире не существует ниче-
го более высокого, чем мудры, для достижения совершенства. 

ГХЕРАНДА 

Когда тело очищено при помощи шаткарм, когда оно сдела-
но здоровым при помощи асан, когда НАДИ очищены при помо-
щи пранаямы, ученик может приступать к мудрам, которые 
соединяют в себе асану, пранаяму и сосредоточение. 
Мудры — это такие комбинированные упражнения, которые 
практикуются с единственной целью: пробудить Кундалини и 
провести ее к высшему центру. 

Классических мудр 25, но их больше. Все мудры условно 
подразделяются на несколько групп: одни рассматриваются 
как подготовительные, другие практикуются постоянно для 
поддержания определенного уровня тонуса организма, третьи 
имеют строго определенную цель. По этой причине нет необхо-
димости практиковать их все. Что необходимо в одном случае, 
то не потребуется в другом. Мудры — эта часть Йоги в наимень-
шей степени изучена и в наибольшей степени окутана тайной. 
Дело в том, что Учитель решает в каждом конкретном случае, на 
что способен его ученик и какую форму пробуждения ему необ-
ходимо практиковать в данный момент, и все это не подлежит 
обобщению. По этой причине необходимо иметь подробные и 

135



системные знания по этому предмету, прежде чем приступать к 
практике. 

Во всех текстах даются строгие предупреждения о сильном 
действии мудр. Это должно насторожить нас, несмотря на то, что 
с технической точки зрения они просты, если не считать двух из 
них. Ученику полагается знать, что кажущаяся простота мудр — 
только внешняя сторона, за которой кроется глубокое содержа-
ние и сильное действие, кроме того, есть еще и скрытые стороны. 

Если вы решили практиковать мудры только в оздорови-
тельных целях, то это не стоит делать, за исключением некото-
рых из них для такой цели вполне достаточно асан. 

«МУДРА» означает «печать», «замыкание», «тайна». Само оп-
ределение термина говорит о том, что речь здесь идет не просто 
о дальнейшем развитии асан, но о чем-то очень большем. 

Мудры — положения тела (иногда кистей рук или пальцев), 
требующие определенного сосредоточения на некотором цент-
ре и определенного дыхания. 

Теперь о бандхах. Йоги различают три чрезвычайно 
важных сплетения (нервных): горловое, солнечное и прямой 
кишки, которым соответствуют три главные бандхи — ДЖА-
ЛАНДХАРА, УДДИЯНА И МУЛА. Эти сплетения являются частя-
ми вегетативной нервной системы и работают независимо от 
воли человека. Йоги путем практики специальных упражнений, 
в том числе и бандх, и сосредоточения на этих центрах осу-
ществляют направленную на них деятельность и, следо-
вательно, могут целенаправленно влиять на работу органов 
пищеварения, выделения, кровообращения. 

Бандхи в сочетании с асанами и мудрами способствуют до-
стижению такого контроля, который в дальнейшем распро-
страняется на всю нервную систему. 

Бандхи способствуют также задержке воздуха во время 
пранаямы, повышают давление крови на задержанном вдохе и 
понижают его на выдохе, что способствует тренировке сосудов, 
повышению их эластичности. 

Помимо всего, что здесь будет сказано о мудрах, ученику 
необходимо обострить интуицию, чтобы на базе имеющихся 
знаний и особенностей своего мышления раскрыть и домыс-
лить то, что еще не раскрыто. Для лучшего проникновения в 
технику мудр и установления их взаимной связи мы предлагаем 
классификацию мудр на несколько групп: 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

136



I ГРУППА 
КАКИ-МУДРА, МАТАНГИНИ-МУДРА, БХУЖАНГИНИ-МУД-

РА. Все три мудры обеспечивают тонкую форму очищения пе-
ред практикой основных мудр. 

II ГРУППА 
Бандхи, как элементы замыкания, применяются во всех 

мудрах, в пранаямах и других методах. Три из них главные, две 
производные и одна вспомогательная: джаландхара, уддияна, 
мула, маха, джива-бандхи и маха-ведха. 

III ГРУППА («мула-группа») 
Вся практическая часть мудр сводится к воздействию на 

определенные центры, имеется в виду исходная точка движения 
Кундалини, проведение ее по промежуточным чакрам и приве-
дение к высшему центру. В соответствии с такой расстановкой 
мы предлагаем еще такие группы: МУЛА, ЙОНИ и НАБХО. 

В настоящую «мула-группу» входят следующие мудры: ТА-
ДАГИ-ПАШИНИ-АШВИ-НИ-МАХА-ШАКТИЧАЛАНИ-мудры. 
Задача этих мудр обеспечить соответствующую подготовку МУ-
ЛАНДХАРА-ЧАКРЫ как обиталища Кундалини. 

IV ГРУППА («йони-группа»), или ДХАРАНЫ 
Это группа так называемых умственных мудр, основанных 

на специальных формах сосредоточения на каждом промежу-
точном центре, как по ступеням движения Кундалини. Это 
следующие мудры: ЙТНИ–МУДРА, ПРТИХВИ–АМБХАСИ–АГНЕ-
ЙИ–ВАЙЯВИ–АКАШИ–САМБХАВИ–дхарана мудры. Здесь 
йони-мудра является исходной мудрой для остальных шести и, 
как дальше нам станет известно, каждая дхарана-мудра имеет 
свой центр с подробнейшим описанием его атрибутов. 

V ГРУППА («набхо-группа») 
Это мудры: ВАРДЖОЛИ-ВИПАРИТАКАРАНИ, НАБХО, МАН-

ДУКИ, КХЕЧАРИ-мудры. 
Теперь в соответствии с предложенной классификацией 

рассмотрим каждую мудру в отдельности. 

1. КАКИ-МУДРА 

Каки-мудра исключительно полезна и держится в секрете. 
Выполняющие ее освобождаются от всех болезней и живут дол-
го, как ворон. 

УПАНИШАДЫ 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

137



Встаньте прямо, носки и пятки вместе, руки свободно опу-
щены, спина прямая. После полного выдоха через нос сложите 
губы трубочкой, как при свисте, и медленно втягивайте воздух, 
заполняя им легкие до отказа. Оставшийся в полости рта воздух 
проглотите обыкновенным глотательным движением. 
Задержите дыхание, плотно прижав подбородок к груди (джа-
ландхарабандха). 

Оставайтесь в таком положении сколько сможете, затем 
поднимите голову в исходное положение и сделайте медленный, 
спокойный выдох через нос. Мудру повторите 2-3 раза. 

Действие: каждая мудра, бандха, асана, пранаяма незави-
симо от нашего сознания или желания производит в нашем 
организме очень тонкие изменения и вместе с тем оздоравлива-
ет отдельные органы. Мудра повышает содержание утлекислого 
газа в тканях и крови, что, в свою очередь, помогает большим 
задержкам воздуха в пранаяме. Поэтому мы рекомендуем эту 
мудру перед началом занятий в пранаяме. Каки-мудра спо-
собствует ликвидации желудочных заболеваний, нормализует 
работу эндокринных желез, улучшает цвет лица. 

В целом каки-мудра производит тонкий очищающий про-
цесс в организме и этим отличается от обычных очистительных 
упражнений, которые будут даны далее. 

Необходимо уяснить себе, что те тонкие изменения, кото-
рые производятся упражнениями йогов в нашем существе, не 
могут быть осознаны нашим теперешним неподготовленным 
сознанием. Мы познаем только обычные физические измене-
ния. 

2. МАТАНГИНИ-МУДРА (слоновая печать) 
Втяните воду через нос и выпустите ее обратно через рот. 

Затем наоборот. 
При первом взгляде — это не что иное, как описанная далее 

очистительная процедура в общем исполнении всех трех мудр 
этой группы. 

3. БХУЖАНГИНИ-МУДРА (змеиная печать) 
Откройте рот таким особенным способом, чтобы струя вхо-

дящего воздуха чувствовалась не губами, не языком, а входом в 
глотку — это вся техника. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

138



Теперь сделаем общий вывод, объединяющий действие 
этих трех мудр. Здесь просматривается следующая закономер-
ность: 

1. Посредством воздушной струи и водой очищается носо-
глотка — «ворота праны». 

2. Возбуждаются соответствующие нервные центры и сли-
зистые оболочки. 

3. Задержка дыхания повышает содержание углекислого 
газа в тканях и крови, что, в свою очередь, интенсифицирует 
следующие акты дыхания, они становятся более глубокими, 
или же облегчается пранаяма. 

Если после этих трех мудр приступить к дальнейшей прак-
тике, то наш организм окажется способным принять более тон-
кие вибрации. 

4. ДЖАЛАНДХАРА-БАНДХА (замыкание, удерживающее 
нектар) 

Техника: перед началом сделайте глотательное движение, 
затем вдох и, сжав мышцы горла и шеи, прижмите подбородок 
к грудной кости, задержите это положение сколько можете при 
прямом позвоночнике. 

Джаландхара-бандха исключает утечку праны наружу. 
Поднимите голову и, расслабив мышцы, сделайте медлен-

ный выдох. Нам известно из техники савангасаны, что при 
таком изгибе шеи снабжение мозга кровью не ухудшается, а на-
оборот, улучшается. Более того, сильное сокращение мышц шеи 
и горла легко возбуждает щитовидную и околощитовидную же-
лезы, они также соответственно массируются. 

В УПАНИШАДАХ сказано: «Практикующий упражнение 
джаландхарабандха йог препятствует истечению из мозга жиз-
ненного нектара, капающего из 1000-лепесткового лотоса, и не 
дает ему сгорать в пищеварительной системе, а контроль и удер-
жание его зажигает Кундалини-шакти». О нектаре нам кое-что 
уже известно, но еще больший смысл раскроется дальше. 

5. УДДИЯНА-БАНДХА (взлет и замыкание) 

Великая птица тем самым беспрепятственно взлетает. Уд-
дияна-бандха является львом, убивающим слона смерти. 

Старинное писание 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

139



Техника этой бандхи нам уже известна, а что касается «ве-
ликой птицы», то это прана, которой нет выхода, так как она 
замкнута двумя бандхами: джаландхара — сверху и мула — сни-
зу. В таком состоянии прана, подогреваемая еще и уддияной, 
пробуждает Кундалини, которая открывает вход в сушумну и 
входит туда вместе с праной. Что это именно так — нет 
сомнения, ибо йоги это доказывают своим практическим опы-
том. Таким образом, с целью пробуждения Кундалини уддия-
на-бандха выполняется с двумя другими бандхами, и для 
Кундалини не остается другого выхода, как пронзить «плотину» 
и войти в сушумну. У йогов на этот счет есть очень подробное 
представление, которое сильно облегчает сосредоточение на 
процессе пробуждения Кундалини. 

Таким образом, практика уддияны имеет два направления: 
1. Для оздоровительных целей без бандх. 
2. Для пробуждения Кундалини с двумя бандхами, сосредо-

точением на факте пробуждения и с картинными представле-
ниями. 

6. МУЛА-БАНДХА (закрывание корня) 
«Мула» — это «корень», «основа», «источник», «причина». 
Техника: в позе падмасана сильно сократите анальную мыш-

цу (иногда говорят анальный нерв) так, чтобы сжатое анальное 
отверстие поднялось и без усилия дошло до основания тазового 
плексуса и чтобы три канала энергии (ИДА, ПИНГАЛА, СУ-
ШУМНА) подверглись этому напряжению. Одновременно необхо-
димо сократить и приподнять мышцы промежности и яички. 
Выдыхая, расслабьтесь и повторите бандху 10-20 раз утром и ве-
чером. 

Действие этой бандхи огромно. В анальном отверстии рас-
положены две круговые мышцы, содержание их в здоровом и 
действенном состоянии уже делает честь этой бандхе. Область 
прямой кишки изобилует нервными сплетениями и узлами, 
воздействие на которые передается всей нервной системе. 

Геморрой, ослабление мышц влагалища в результате ро-
дов устраняются. Эта бандха обеспечивает устойчивость в 
брахмачарья, сохраняет черты молодости, соединяет прану с 
асаной, вводит их в сушумну, что является секретом долголе-
тия йогов. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

140



Сильное влияние бандхи на половую систему иногда ис-
пользуется корыстно. Людей убеждают практиковать ее с целью 
возбуждения половой силы в зрелом возрасте, но, пробудив в се-
бе эту силу, люди быстро и бесконтрольно рассеивают ее и раз-
рушают остатки своего здоровья. 

Делая мула-бандху, йог стремится постигнуть истинный 
источник, или мулу всего мироздания. Его цель — полное обуз-
дание разума. 

Мула-бандху еще практикуют как очищающее и тонизиру-
ющее средство для кишечника, в этом случае она выполняется 
статично. Напрягите ягодицы, напрягите и поднимите вверх 
мышцы прямой кишки, ануса и промежности до дрожания в но-
гах и зафиксируйте в таком положении. Дыхание сперва сво-
бодное, а при наивысшем напряжении — останавливается. 

В таком варианте М.Б. сильно возбуждает, поэтому не сле-
дует ею увлекаться. Помимо сказанного выше, бандха еще силь-
но стимулирует тазовое нервное сплетение. Напряжение мышц 
промежности повышает кровообращение половой системы и 
ведет к выздоровлению этих органов. Наблюдались случаи из-
лечения диабета, геморроя, фистулы и других заболеваний. 

7. МАХА-БАНДХА (большое закрывание) 
Это комплексная бандха, сочетающая в себе мула- и джа-

ландхара-бандхи. 
Техника: с пустым желудком сядьте на левую пятку, правая 

стопа сверху левого бедра. Пошевелите пяткой, чтобы возбу-
дить мышцу ануса, затем сделайте глубокий вдох и далее 
джаландхара-бандху. Задержите это положение при прямом 
позвоночнике. Так же выполните пальцевой замок на правом 
колене. Внимание сосредоточьте на сушумне у муландхары. 
Проделайте бандху 10 раз и столько же в обратной последова-
тельности. Эта комплексная бандха целенаправленно усилива-
ет обе составляющие ее бандхи. Выше не указано, что после 
вдоха необходимо сперва сделать мула-бандху, а потом уже джа-
ландхара-бандху. 

8. МАХА-ВЕДХА (великий прорыв) 
Такое название уже указывает, что эта бандха занимает 

особое положение. Она объединяет в себе три бандхи (мула, 
джал, уддияна) с единственной целью поднять Кундалини. 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

141



Точно так же как красота, очарование и юность женщины 
являются ничем без мужчин, так и мула-бандха и маха-бандха 
являются ничем без маха-ведхи. 

ГХЕРАНДА 

Техника: в позе падмасана сделайте маха-бандху и допол-
ните ее сжатием брюшных мышц (уддияна-бандха). В этой 
позе йогин может приподниматься на руках (кукутасана) и де-
лает многократные удары своим седалищем, он бесстрастно 
шевелит свою Кундалини, вытягивает тело, повторяет уддияну, 
поднимает плечи, постоянно сосредоточивается на представле-
ние поднятия Кундалини. 

Несколько грубо выглядит метод пробуждения Кундалини 
ударами своего седалища, но известны случаи, когда сильный 
удар по копчику приводит к появлению у человека необычных 
оккультных феноменов. 

Можно сделать вывод, что все три бандхи практикуются 
каждая отдельно или для целей освоения их, или в специальных 
случаях (оздоровление, пранаяма), но для пробуждения Кунда-
лини следует процесс ее поднятия к высшему центру, а в этом 
случае существует дальнейшая методика, данная в главе «Кун-
далини». 

8–А. ДЖИВА-БАНДХА 
Это отдельная бандха, имеющая самостоятельное значе-

ние, полезна для оздоровительных целей и, что самое важное, 
оказывает определенное действие на железы в области неба. 

Техника: широко откройте рот, коснитесь кончиком языка 
передних зубов. Теперь немного поднимите нижнюю челюсть 
так, чтобы это позволило привести ваш язык в непосредствен-
ное соприкосновение с небом, запрокидывая его назад все более 
и более. При этом необходимо работать только языком, не на-
прягая мышцы лица. Рот постоянно закрыт. Эту бандху полезно 
практиковать в позе сиршасана и випаритакарани. 

Бандха лечит явления застоя крови в глотке, благотворно 
действует на щитовидную железу и слуховые нервы, укрепляет 
внутренние мышцы шеи, тонизирует глотку. 

Джива-бандха применяется для специальных целей подго-
товки языка в КХЕЧАРИ-МУДРЕ, но об этом потом. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

142



В качестве общего вывода к группе бандх считаем необхо-
димым указать на следующие детали. Бандхи имеют широкое 
применение во всей практике Йоги, но все случаи их примене-
ния оговариваются отдельно. Применяют их также для целей 
оздоровления, но осторожно и со знанием дела, пусть вас не 
подкупает их видимая простота. К широкой практике бандх не-
обходимо готовиться как физически, так и духовно. Непроду-
манное и бесконтрольное выполнение бандх сопряжено с 
серьезными последствиями. Неправильное выполнение уддия-
ны может вызвать непроизвольное излияние семени и, как 
следствие, потерю жизненных сил. Мула-бандха может сильно 
ослабить, а юноши могут потерять мужественность и половую 
зрелость. Даже правильно выполненная мула-бандха может 
привести к повышению сексуальной силы, и если у вас не хва-
тит воли, то вы израсходуете себя преждевременно. Могут про-
будиться и другие силы, с которыми вы не совладаете без 
серьезной подготовки и знания. 

При общих равных условиях овладения всеми бандхами вы 
можете оказаться на перекрестке своей дальнейшей судьбы — 
одна дорога может повести к земным удовольствиям и наслаж-
дениям, к необузданному расходу жизненных сил, а другая — к 
высшей Йоге, к единству с высшими силами. В этот ответствен-
ный момент только гуру может направить своего ученика и под-
сказать ему, как поступать в каждом конкретном случае, как 
руководить высшими силами. Практика мудр со знанием и уме-
нием дает йогину моральные и духовные силы, которые будут в 
нем светиться, как солнце. 

9. ТАДАГИ-МУДРА (печать пруда) 
Это обыкновенная пашимонтанасана с дополнением удди-

яны-бандхи и сосредоточением на необходимости пробужде-
ния Кундалини. В позе пашимонтанасана сильно втяните 
живот, задержите вдох, сосредоточьтесь на крестце, четко пред-
ставляя себе процесс пробуждения спящей змеи. 

Когда ваши возможности задержки вдоха истекли, подни-
митесь, вдохните, расслабьтесь. Мудру повторите 4-5 раз. Для 
целей оздоровления применяйте обыкновенную пашимонтана-
сану. 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

143



10. ПАШИНИ-МУДРА (печать птицелова) 
Эта мудра — дальнейшее углубление тадаги-мудры, когда 

положить голову на колени уже недостаточно, здесь необходимо 
ноги скрестить на шее (поза черепахи). Мудра усиливает дейст-
вие на область муландхара-чакры. 

11. АШВИНИ-МУДРА (печать правящих конями) 
Примите позу на коленях и локтях, выдохните и сильно со-

кратите мышцу заднего прохода, задержите такое положение 
немного, а потом расслабьтесь и выдохните. Расслабление дол-
жно быть большее чем обычно, необходимо научиться анальное 
отверстие оставлять открытым. Этой мудре необходимо обу-
чаться примерно две недели. Мышцу необходимо сокращать 
очень сильно, сосредоточивая внимание на получении желае-
мого успеха. 

Йоги утверждают, что эта мудра способствует излечению 
болезней прямой кишки, но главная цель состоит в том, чтобы 
оказать известное влияние на область обитания Кундалини. 
Эта мудра нам необходима для более прозаических целей — для 
выполнения БАСТИ, особого очистительного акта. 

12. МАХА-МУДРА (великая печать) 
Техника: сядьте на коврик, вытяните ноги вперед, затем со-

гните левую ногу и прижмите ее к анусу. Сделайте глубокий 
вдох, примите джаландхарабандху, наклонитесь и сплетенны-
ми пальцами захватите ступню вытянутой ноги, внимание 
сосредоточьте на трикуте. Поза выполняется сперва только с 
левой стороны, то есть правая нога согнута. Позу задержите 
сколько сможете, затем выпрямитесь и сделайте длинный вы-
дох. Повторяется поза на этой же стороне 4-5 раз, а потом 
столько же на второй. Желудок должен быть пустым, желатель-
но предшествующее обливание водой. 

Мудра выполняется напряженно всеми мышцами, то есть 
напряжением всех сил души и тела вы стремитесь пробудить 
свою Кундалини. При сосредоточенном выполнении мудры ско-
ро на внутреннем взоре возникает свет — это признак совер-
шенного овладения позой. 

В хатха-йоге прадипике эта поза описана так: «Зажав 
задний проход левой пяткой и вытянув правую ногу, охвати 
пальцы ноги руками. Затем нужно упражняться в джаландха-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

144



рабандхе и направлять дыхание через сушумну. Тогда Кундали-
ни выпрямляется, подобно свернувшейся змее, задетой посо-
хом. Змея мгновенно выпрямляется как трость. Оба других 
потока (ида и пингала) отмирают, ибо дыхание из них уходит. 
Затем нужно очень медленно, не спеша выдыхать». Все же не 
ясно, какую сторону в этой мудре считать левой. Примем за ле-
вое положение то, что указано в хатха-йоге прадипике. 

Йоги заверяют, что эта мудра сильно повышает пищевари-
тельный огонь желудка, который теперь может переваривать 
даже яд. Она помогает излечивать туберкулез, геморрой, несва-
рение желудка, гастрит, устраняются печеночные расстрой-
ства, повышается сдерживающая сила обоих полов. 

13. ШАКТИ-ЧАЛАНИ-МУДРА (встряхивание шакти) 
Это еще одна форма насильственного пробуждения Кунда-

лини, ибо пока она дремлет, ничего не постигнет йогин, и муд-
рость к нему не придет. 

Йогин берется за правую ногу, принимает подходящее по-
ложение и несколько раз ударяет себя пяткой по тому месту, где 
находится КАНДУ (см. главу о Кундалини). Это действие также 
сопровождается сильным сосредоточением на картинном 
представлении пробуждения спящей змеиной силы. 

* * * 
Мудры приведенной второй группы каждая в отдельности 

или в сочетании с бандхами пробуждают Кундалини. Какую 
именно мудру применить для этого, зависит от личных качеств 
ученика и других условий, и если у вас Гуру нет, то вероятней 
всего необходимо полагаться на собственную интуицию и зна-
ние своей внутренней сущности. 

Если следовать логике нашей последовательности изуче-
ния техники мудр, то дальше должны идти такие мудры, кото-
рые бы обеспечили подъем Кундалини (уже пробудившейся) 
последовательно по чакрам к высшему духовному центру. Это 
уже йони-группа. 

14. ЙОНИ-МУДРА (печать лона) 
Нам уже известно, что йони-мудра рассматривается как 

исходная для целой группы дхарана-мудр (умственных). 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

145



Техника: примите позу падмасана, позвоночник прямой, 
уши закройте большими пальцами, глаза — указательными и 
средними, ноздри — средними, сложенные губы прикройте ми-
зинцами. 

В других источниках требуется изменить падмасану так, 
чтобы правой пяткой зажать анус, а левой закрыть отверстие 
полового члена, который должен быть опущен в лобковую дугу и 
сжат. Все эти меры должны исключить утечку праны и помочь 
отгородиться от любых внешних раздражителей. 

Далее Гхеранда говорит: «Он втягивает прану посредством 
несколько раз повторенной каки-мудры, соединяет ее с апаной 
и думает о шести чакрах подряд согласно мантре ХУМ–ХАМ-
САХ». Из этой фразы следует, что должны быть еще мула- и 
джаландхарабандхи, иначе эти две праны нельзя соединить. 
Что означает мантра ХУМ–ХАМСАХ? А. Авалон дает следую-
щий ответ на этот вопрос. Мантра означает: «Да буду я защи-
щен духом-природой». Эта мантра произносится при подъеме 
Кундалини вверх, но при спуске ее вниз произносится мантра: 
СО-(у)-ХАМ, что означает ОН — я есьм. ХАМ — означает также 
солнце, САХ — еще и луна. От слога ХАМ появляется жар, кото-
рый и поднимает Кундалини. 

Часть фразы «... думает о шести чакрах подряд ...» дает ос-
нование сделать вывод, что мантра хум-хамсах вероятнее всего 
приемлема для йогина, для которого подъем Кундалини дело 
обычное, как и ее спуск вниз. Для человека, выполняющего этот 
акт впервые, должна быть иная последовательность мантр с ос-
тановками в каждом центре. Именно такая схема будет дана в 
главе о Кундалини. Более того, думать о 6 чакрах одновременно 
невозможно. Только опытный йогин может мгновенным интуи-
тивным взором проследить этот путь сразу, но для новичка это 
5 последовательных ступеней, то есть отдельных дхарана-мудр. 
Эта последовательная техника также дана в главе о Кундалини. 
Теперь нам предстоит рассмотреть отдельно каждую дхарану. 

15. ПРИТХВИ-ДХАРАНА-МУДРА (печать концентрации на 
земле) 

Устреми сознание там на 5 гхатик. Эта низшая концентра-
ция укрепляет и дает господство над стихией земли. Тот, кто 
постоянно выполняет эту притхви-дхарана-мудру, станет сам 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

146



господином над смертью и будет странствовать по земле в каче-
стве адепта. 

ГХЕРАНДА 

Дословно это будет выглядеть так: сосредоточься на мулан-
дхара-чакре в течение 5 часов. 

Йогины заверяют, что овладевший этой мудрой способен 
преодолеть земное притяжение, обретет способность телекине-
за, левитации предметов и тела. Этой же дхараной объясняют-
ся спиритические сеансы медиумов. Йогин не сможет падать с 
высокого места и этим борется против «смерти посредством зе-
мли». 

16. АМБХАСИ-ДХАРАНА-МУДРА (печать концентрации на 
воде) 

Прана и сознание там (в свадхистхана-чакре) должно по-
стоянно пребывать в течение 5 гхатика. Это амбхаси-дхарана, 
которая прогоняет зло и невыносимые мучения ... даже в 
страшно глубокой воде он не найдет смерти. 

ГХЕРАНДА 

17. АГНЕЙИ-ДХАРАНА-МУДРА (печать концентрации на 
огне) 

Укрепи там (в манипура-чакре) прану и сознание, пребы-
вай так в течение 5 гхатика. Эта дхарана прогоняет ужасный 
страх смерти. Даже если садхака должен был попасть в огонь, 
горящий светлым пламенем, благодаря этой мудре останется 
живым и не подвергнется смерти. 

ГХЕРАНДА 

18. ВАЙЯВИ-ДХАРАНА-МУДРА (печать концентрации на 
воздухе) 

Укрепи там (в анахата-чакре) прану и сознание, пребывай 
так в течение 5 гхатика. Эта мудра известна у овладевших ею 
людей как вайяви-дхарана, вызывает движение КХА. Эта высо-
кая мудра прогоняет старость и смерть. К занимающемуся не 
подходит смерть из воздуха, и ему свободно дается двигаться в 
КХА. 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

147



Эта мудра не должна даваться тому, кто лукав и не имеет 
преданности. 

ГХЕРАНДА 
Что означает КХА, мы узнаем дальше. 

19. АКАША-ДХАРАНА-МУДРА (печать концентрации на 
эфире) 

Закрепи там (в вишудха-чакре) прану и сознание, сохраняя 
его в течение 5 гхатика. Эта небхе-дхарана открывает двери к 
освобождению. Тот, кто знает эту акша-дха-рана-мудру, 
является сведущим в Йоге. Для него не существует ни старости, 
ни смерти, и он не поддается растворению. При гибели мира в 
конце цикла (КАЛЬПА) вся материя растворяется, в то 
время как все возвращается в первоначальную материю и пре-
бывает там. Но йогин, который владеет этими мудрами, имеет 
власть над первобытными веществами (стихиями) и не подвер-
гается этому растворению, если ему угодно, он удаляется в дру-
гие области, которые в то время деятельны. 

ГХЕРАНДА 

В качестве вывода читатель должен знать, что в главе о 
Кундалини смысл этих дхаран будет изложен более доходчиво и 
приобщен к методике подъема Кундалини. 

20. САМБХАВИ-МУДРА (печать самбху) 
Эта мудра начинается издалека, из обыкновенной тратаки, 

которая и начинает подготовку аджна-чакры для принятия 
мощных вибраций Кундалини. Сперва мы созерцаем 
любой предмет, потом с закрытыми глазами уже внутренним 
взором опять созерцаем этот же предмет, и не только созерцаем 
пассивно, но стараемся поместить это изображение внутрь го-
ловы в месте гипофиза, который отождествляется с корнем 
аджна-чакры. Как найти это место? Оно находится на пересе-
чении двух линий: первая проходит перпендикулярно ко лбу че-
рез точку между бровями, а вторая — соединяет верхушки 
ушей. Подготовкой и пробуждением гипофиза заняты мудры 
группы «набхо» — эти мудры оказывают действие на означен-
ную область или чисто физическим действием (ДЖИВА–БАНД-
ХА и НАБХО-МАНДУКИ-МУДРЫ), или же усиленным притоком 
крови (ВАРДЖОЛИ-ВИПАРИТАКАРАНИ-МУДРЫ). 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

148



В различных разделах Йоги мы встречали требование 
сосредоточиваться на трикуте и этого было достаточно для пер-
воначальной практики, но самбхави-мудра требует дальнейше-
го углубления этого процесса. В различных текстах техника 
самбхави-мудры дается туманно, но зато в изобилии расписы-
ваются силы и блага, которые получает йогин, овладев этой 
мудрой. Однако становится ясным, что мудра требует дальней-
шего процесса углубления тратаки, то есть точка сосредоточе-
ния должна быть уже внутри головы, именно в месте гипофиза, 
куда и перемещается наше сознание. Движение сознания от то-
чки между бровями к гипофизу и есть одна из величайших тайн 
Йоги. Затем мы узнаем о дальнейшем движении сознания от ги-
пофиза к шишковидной железе — это так называемый царский 
путь. 

Вышеозначенное пространство от трикуты до гипофиза 
называется КХА, но это еще не все, еще будет КХЕЧАРИ-МУДРА. 

Техника самбхави-мудры подобна предыдущим дхаранам: 
поза, как в йони-мудре, а далее йогин прикрепляет свою прану 
и сознание к аджна-чакре и приходит к растворению сознания, 
то есть замыкает его внутри себя. Где-то здесь наступает мо-
мент, когда чувство давления в аджна-чакре исчезает, 
а также жар, которым сопровождалось пробуждение Кундали-
ни, не появляются видения, горящее пламя, искры, вспышки. 
Дальше мы узнаем, что это все признаки того, что садхака всту-
пил на стадию ДХИАНА, а практикой мудр он приблизился к 
кхечаре-мудре. 

21. ВАРДЖОЛИ-МУДРА (алмазная печать) 
Как мы уже заметили выше, важные центры головы долж-

ны получать соответствующую подготовку, прежде чем они ста-
нут способными принять высокие токи Кундалини. Настоящая 
мудра и следующие три как раз и обеспечивают такую предва-
рительную подготовку. 

Техника: необходимо сделать стойку на руках, которая со-
четает в себе все свойства перевернутых поз. 

22. ВИПАРИТАКАРАНИ-МУДРА (обращенно действующая 
печать) 

Это известная нам сиршасана, которая, как мудра, выпол-
няется с особым акцентом на созревании головных чакрамов. 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

149



Йоги заявляют, что в результате практики этой мудры в течение 
6 месяцев по 3 часа в день исчезнут седые волосы и морщины. 
Общее время можно распределить в течение всего дня. 

23. НАБХО-МУДРА (небесная печать) 
Где бы йогин ни находился, что бы он ни делал, должен по-

стоянно язык держать кверху и всегда задерживать дыхание. 
«Набхос» — означает «небо», «наверху». Таким образом, язык 

должен своей мягкой поверхностью, но не кончиком прижи-
маться к небу. Такое положение языка необходимо особенно ре-
комендовать, так как в этом случае автоматически создаются 
условия для полного дыхания. Оказывая давление языком, а то-
чнее его корнем, на мягкое небо, йогин постоянно возбуждает 
область около шишковидной железы и гипофиза, что 
важно для подготовки этих центров. Для усиления такого дейст-
вия йогин еще произносит мантру ОМ. И в довершение всего 
этого он постоянно думает о том, что его главной задачей явля-
ется открытие ТРЕТЬЕГО ГЛАЗА. 

24. МАНДУКИ-МУДРА (печать лягушки) 
С закрытым ртом необходимо двигать корнем языка, но не 

кончиком его. 
Понятно, что движение корнем языка оказывает особенное 

воздействие на известную область. 
Мудра оказывает оздоровительное воздействие на всю сис-

тему глотки. 
Йоги еще говорят о нектаре, который якобы истекает из са-

хасрара. Это имеет место в том случае, когда уже достигнуто 
высокое совершенство и Кундалини достигла высшего центра. 
Здесь имеется в виду род особого блаженства, испытываемого 
йогином в САМАДХИ, а нектар и язык в этом случае существу-
ют на тонкоматериальном уровне. 

25. КХЕЧАРИ-МУДРА (печать полета к небу) 
Самая сложная, заманчивая и окутанная тайной мудра, во-

площающая в себе высшую точку всей практики Йоги, не толь-
ко ХАТХА-, но и РАДЖА-йоги. 

Эта мудра начинается с подрезания языка, а начинать не-
обходимо с его «доения», для чего обертывают его чистой тка-
нью, вытягивают наружу и двигают в стороны. Недели через 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

150



две покажется уздечка языка. Лезвием безопасной бритвы не-
обходимо периодически проводить по уздечке до появления 
крови, которая останавливается как только язык станет на мес-
то. Место надреза рекомендуется посыпать порошком, состав-
ленным из дубильного вещества, соли и квасцов, взятых в рав-
ных частях. Когда язык подрезан и достаточно удлинен, его не-
обходимо научиться проглатывать. 

Сперва необходимо научиться расслаблять мягкое небо. 
Рекомендуется следующий способ: необходимо согнуть ручку 
обычной чайной ложки так, чтобы образовалась петля, которая 
вводится в заднюю часть глотки. Захватите указанной петлей 
мягкое небо и подвигайте его к передней части рта. Иногда его 
конец может достать чуть ли не до зубов. 

Мнения йогов расходятся в отношении подрезания языка, 
некоторые из них все же утверждают, что удлинить его можно 
только «доением». Подготовка языка таким методом выполняет-
ся до тех пор, пока он настолько удлинится, что сможет 
удлинить отверстия носовых раковин. В этом случае руки во 
время пранаямы освобождаются. 

После такой подготовки примите позу падмасана, поверни-
те язык так, чтобы им можно было достать носоглотку и 
перекрыть дыхание носом. Если этому уделять ежедневно 10 
минут, то за 4 месяца этому искусству можно обучиться, но не 
старайтесь введение языка в глотку делать самому, так как мо-
жете потерять самоконтроль и погрузиться в «интересное» 
состояние, которое нельзя будет отличить от смерти, это так на-
зываемый сон йогина. От непривычки может произойти спазм 
глотки, и вы просто задохнетесь. Тут требуется присутствие 
знающего человека. 

На первом этапе вы еще не проглатываете язык, а лишь 
пальцами заводите его в глотку. Здесь есть одна особенность — 
как только язык помещен в глотку, начинается усиленное выде-
ление слюны, которую необходимо научиться проглатывать 
так, чтобы не вынимать языка. 

Чего собственно добивается йогин тем, что проглатывает 
язык? Для начала это всего лишь удобство для выполнения 
пранаямы, освобождаются руки. Более того, постоянно совер-
шенствуясь в пранаяме, вы будете все больше и больше задер-
живать дыхание, и где-то на четырех минутах ваш прогресс 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

151



может остановиться. Дальнейшая задержка станет возможной 
только благодаря проглатыванию языка. Почему именно так? 
Йоги считают, что нервы, управляющие рефлекторными дви-
жениями в процессе дыхания, сосредоточены в языке, поэтому 
управляя языком, можно управлять и этими нервами, и процес-
сом дыхания. 

Кхечари должна изучаться вместе с очистительными упра-
жнениями, так как длительное пребывание без воздуха может 
вынести только чистое тело. 

Тело йогина в состояние КХЕЧАРИ впадает в глубокий 
транс, лишь с трудом отличаемый от смерти... Кровообращение 
не наблюдается, тело становится холодным и окоче-
невшим, все жизненные процессы приостанавливаются 
настолько, что даже волосы не растут, а они, кстати, как и ног-
ти, еще долгое время растут даже у мертвеца. Организм в 
таком состоянии очень экономно расходует жизненные силы на 
поддержание незначительных признаков жизни. 

Если йог прошел практику предварительного очищения 
(внутреннего и внешнего), закупорил все отверстия ватой с вос-
ком, то в состояние кхечари он может быть погребен на весьма 
долгое время под землей, совершенно без воздуха, и спустя да-
же несколько месяцев он снова возвращается к жизни. 

Пусть никто не думает, что это необычное состояние приду-
мано. Такая временная форма жизни присуща животному миру, 
вероятно, и человек ее унаследовал в скрытой форме, а йоги на-
шли метод ее пробудить. Медведи, ежи и другие погружаются в 
зимнюю спячку, которая чем-то напоминает сны йогинов. 

Во время своих снов йоги настолько восстанавливают свое 
тело, что они в буквальном смысле возвращают себе молодость. 
Но мы серьезно предупреждаем любителей сенсационных 
трюков — не спешите практиковать эту мудру без особой подго-
товки и квалифицированного руководства, вы рискуете задох-
нуться или быть похороненным заживо. 

Что означает КХЕЧАРИ? КХЕ — «небо», «воздух», ЧАРИ — 
«странствовать», «двигаться», следовательно, «парить по воз-
духу», тем более, что о таких чудесах йогов говорят. Летать по 
воздуху, в обычном смысле слова, йоги не могут, речь идет о про-
цессах, происходящих на астральном плане, и не физическое, а 
астральное тело парит, и не по воздуху, а по эфиру, а физическое 
тело в это время может находиться на земле. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

152



Тело не может быть обожжено огнем, высушено ветром, ув-
лажнено водой, быть укушено змеей. Тело становится прекрас-
ным, самадхи несомненно достигается. 

ГХЕРАНДА 

Ясно, что речь здесь идет не о физическом теле. 
Но стоило ли «огород городить» только для того, чтобы про-

демонстрировать занятный трюк с погребением? Тайна в дру-
гом. 

Только эта мудра дает возможность на неограниченное 
время задержать дыхание на любой фазе, а такая задержка 
обеспечивает глубочайшее сосредоточение ума и полное его по-
гружение вовнутрь. 

В первое время, когда йогин овладевал техникой проглаты-
вания языка и вводил его в отверстие неба, он впадал в глубокий 
транс, его тонкоматериальное тело выходило из физического и 
странствовало в астральном свете (в кха). Далее следует более 
высокая форма наблюдения неба кха, но не того неба, которое 
наблюдаем мы, смертные. Небо йогина, практикующего кхеча-
ри, находится в нем самом, в его голове, в сфере между бровями 
и малым мозгом. Его небо может быть покрыто облачностью, то 
есть мыслями, которые прогоняются сосредоточением, кото-
рое, в свою очередь, возможно при неограниченной задержке 
дыхания, что дает кхечари, — вот какая связь. 

Что же наблюдает йогин в этом своем небе? Он становится 
свидетелем необычных событий из собственной жизни, разли-
чные фантастические существа, картины из других миров, ос-
вещенные ярким светом, могут появляться ему. Возможны 
ответы на различные вопросы. Это трудноописуемое 
состояние, его нужно пережить. 

Для йогина кхечари в своей высшей форме ведет к велико-
му единству души с всеобщим Духом, Абсолютом. Это жизнь в 
Брахмане (кха означает Брахман), это единство Шивы и Шак-
ти, здесь достигнута высшая точка Йоги как науки. 

Остановимся еще на одной детали, подчеркивающей древ-
ность этого учения и его глубокие корни в жизни индийского на-
рода. Согласно древним верованиям, каждый человек должен 
очиститься от своих грехов посредством купания в священной 
реке Ганг в месте ее слияния с Джумной и Сарасвати. Такое все-
общее омовение происходит каждые 11,8 лет, то есть в момент 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

153



прохождения Юпитера через определенные места — это вели-
кий праздник Кумбха-Мела. 

Ганг и Джумна сливаются в сегодняшнем Алахабаде, но где 
поток Сарасвати под землей объединяется с двумя остальными 
реками, никто не знает. Многие миллионы людей, давя друг дру-
га, собираются именно в Алахабаде с целью очиститься от сво-
их грехов, но никто не знает, какова истинная сущность этого 
праздника. 

Ответ, однако, есть в одном старинном тексте, где сказано 
следующее: «Божественная Ямуна (Джумна) находится в 
Ида-Нади и Сарасвати в Пингала-Нади, Ганг пребывает в Су-
шумне, там осуществляются три слияния». 

В главе «Кундалини» мы узнаем, что такое Нади и Пингала, 
но обращает на себя внимание и другое: три Нади, три потока и 
христианская троица — нет ли влияния древней Йоги на возни-
кновение мировых религий?.. 

* * * 
Теперь нам необходимо сделать общий вывод к главе «Муд-

ры» и ответить на ряд вопросов. Каким образом йогин практи-
кой мудр побеждает старость и смерть? 

Стоит согласиться с тем, что применение мудр с гигиениче-
скими и оздоровительными целями уже отодвигает на какой-то 
период старение организма, но это малая частность, есть нечто 
большее. 

Далее мы узнаем, что чакры служат соединительными ка-
налами физического тела с астральным через эфирное. Точнее, 
корень чакры находится в физическом теле (соответствующая 
железа), стебель — в эфирном теле, а «цветок» — в астральном. 
Астральное тело — основа или матрица для физического тела, 
которое как бы является зеркальным отражением астрального 
тела. И что же мы имеем теперь? В молодом возрасте рост но-
вых клеток преобладает над их отмиранием, в среднем возрасте 
сохраняется равновесие, и это равновесие могло бы сохранять-
ся бесконечно долго, если бы не ряд причин, способствующих 
разрушению тела, как субъективных, так и объективных. 

У йогина все чакры активны, открыты, и физическое тело 
имеет постоянную связь со своим образцом (астралом) для ду-
ховного обмена веществ. Вот почему совершенный сидх не ста-
реет и может жить столько, сколько посчитает нужным. Мы 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

154



знаем долгожителей в возрасте 180 лет, наука утверждает, что 
при прочих равных условиях человек может жить 150 лет и что 
смерть вообще не запрограммирована на генетическом уровне. 
Йогины утверждают, что среди них есть 33-летние сидхи. Не бу-
дем оспаривать практические достижения йогов, предоставим 
дело времени... 

Наиболее общие правила практики мудр: 
все мудры практикуются только на пустой желудок, а кхе-

чари требует совершенного внешнего и внутреннего очищения; 
трудно освоить кхечари тем, кто начал практику Йоги пос-

ле 25 лет, когда мышцы и нервы негибки; 
кхечари-шактилачани-варджоли-мудры не должны прак-

тиковаться всеми. Гуру должен решить, готовы ли вы к этому 
повышенному курсу; 

наибольший успех от мудр можно получить тогда, когда 
имеется сильная концентрация ума; 

коль мудры — это синтез асан, пранаям и сосредоточения, 
то все указания, данные этим разделом, остаются в силе и для 
мудр; 

йони-мудра со своими дхаранами и самбхави-мудрой при-
мыкает к медитации и, по существу, это есть одно непрерывное 
упражнение. Эта мысль редко встречается, но она вытекает из 
практического опыта. 

___________________________________________________________
 
Глава VII  

155



ГЛАВА VIII 

ЧАКРЫ 
(чакры, падмы, лотосы, центры, духовные цент-
ры — суть названия одного и того же понятия) 

И человеку указан путь восхождения возгоранием центров. 
В жизни на Земле достигнута вся высшая трансмутация, кото-
рая есть преддверие высшего беспредельного творчества. 

Беспредельность, 100 

Чакры являются составной частью системы Кундалини, 
которая дана далее, но так как именно чакры непосредственно 
переплетаются со всеми практическими сторонами Йоги, то 
есть смысл выделить их отдельной главой. 

Пробуждение центров и связанных с ними сил чревато 
многими серьезными последствиями, поэтому к изучению этого 
важного вопроса необходимо подходить со всей серьезностью и 
полным знанием. 

Чакры — это центры духовной энергии. Они расположены 
в астральном теле, а в физическом теле их трудно различить не-
вооруженным глазом. Только ясновидящий может видеть их 
своими астральными глазами. Они соответствуют определен-
ным нервным сплетениям в физическом теле. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

В описании падмасаны сказано, почему именно лотос стал 
символом чакры. Таким образом, центры находятся вне физи-
ческого тела и невидимы, подобно магнитному полю, так как 
они имеют очень тонкую природу, и для их обнаружения, веро-
ятно, понадобятся особые приборы. 

156



Раскрытие центров есть врата в путь высшего совершенст-
вования. Другого пути нет. Это путь единственный. Согласно 
учению йогов, современная эпоха является поворотным пунк-
том в развитии человека, когда совершается переход от раз-
вития материи к развитию духа, следовательно, духовное 
пробуждение становится потребностью для все большего коли-
чества людей. Поэтому появляется необходимость в специаль-
ном знании. 

Огненная стихия пробуждения центров разрушает старое 
и творит новое. Чтобы этот творящий и разрушающий процесс 
не стал губительным для подвижника, необходимо располагать 
необходимыми знаниями. 

Правда, в АГНИ-ЙОГЕ нас заверяют, что Великие Учителя 
Человечества зорко следят за всяким человеком, зажигающим 
огни своих центров, и посылают ему спасительные вибрации. 
Однако строгое соблюдение изложенных в этой книге наставле-
ний снижает риск нежелательных последствий, тем более что 
здесь сделана попытка наиболее полно систематизировать и 
обобщить имеющийся опыт. 

Все центры высшего сознания в обычном человеке, за ма-
лыми исключениями, находятся в пассивном, спящем состоя-
нии. Если же в силу определенных причин или определенной 
техники система Кундалини пробуждается, то центры, как при-
нято говорить, начинают вращаться. Отсюда название 
«чакры», что означает «колеса». Вырабатываемая центрами 
энергия поднимается по каналу сушумны кверху, до этого мо-
мента вход в канал закрыт, и только у йогов он открыт. Так как 
токи Кундалини движутся, завихряясь по спирали, то их отож-
дествляют со змеей. По мере движения по сушумне огненная 
энергия возжигает остальные центры, которые вырабатывают 
собственную энергию. 

Когда ток достиг высшего центра (Сахасрара, Колокол), че-
ловек готов воспринимать тонкие энергии и высшие вибрации. 
Каждый центр стал своеобразным органом восприятия. 

Во всей обширной литературе по Йоге подробно описаны 7 
центров, но их есть 50. Нет необходимости описывать все, так 
как прана находит правильный путь к нужному центру, если 
только сознание правильным образом сосредоточено на этом. 
Есть упоминание о центре легких — это основа так называемых 
чудес йогов. Ниже будут описаны 7 центров с большими подроб-

___________________________________________________________Глава VIII 

157



ностями, и в этом есть особый смысл. Иногда прибегают к рисун-
кам, возможно, это и помогает в какой-то степени, но Учителя не 
рекомендуют это делать. Чакры — умственные видения, и не 
стоит облекать их в грубую форму. 

Пробуждение центров зависит не только от духовных побу-
ждений, от физических и психических методов, но и от особых 
законов и сроков физического развития человека, которые 
нельзя обойти или нарушить. 

Кундалини, разбуженная однажды, продолжает свою неви-
димую работу в целом ряде воплощений, независимо от уровня 
сознания. Когда вы изучите данные сейчас 7 центров, попытай-
тесь их связать с системой Кундалини, описанной после праны. 

1. МУЛАНДХАРА-ЧАКРА 
Отождествляется с промежностным нервным сплетением, 

от него зависимы обоняние и половые органы. 
В нижнем конце позвоночника, где анус и канал уретры 

встречаются, представьте себе 4-лепестковый лотос кармин-
но-красного цвета. Два лепестка ярко-красного цвета и два — 
золотистого, все они чередуются. На каждом лепестке начерта-
но по одной букве санскритского алфавита. Вот эти буквы: 
ВАМ, КШАМ, ШАМ, САМ. Имеются 4 рода энергии (праны) в 
этой чакре, 4 рода сознания, 4 нади встречаются в ней, 4 тонких 
звука слышимы йогическим ухом: ШАНГ, ВАНГ, САНГ, НАНГ. 

В сердцевине, обрамленной 8 стрелами желтый квадрат со 
стихией земли. На середине на спине Аэровата (белого слона) с 
семью хоботами восседает биджа ЛАМ. Над ней Брама в образе 
младенца верхом на лебеде, краснотелый, 4-глазый, держащий 
в руках посох, чашу, игральные кости и делающий жест охране-
ния. Тут же, сидя на красном лотосе, как множество восходящих 
солнц, страшного вида шакти ДАКИНИ, в четырех руках она 
держит дротик, увенчанный черепом жезл, жертвенный меч и 
кубок, полный нектара. 

В центре сверкающий как молния треугольник и в нем 
сверкающая как мириады солнц Кандари Вайс — источник 
любви и существования. Наконец, над нею темная Сваябху 
Лингам и вокрут него свернутая в 3,5 кольца Кундалини-Шак-
ти, скрывающая своей головой вход в сушумну. 

Это центр — обиталище Кундалини, главный центр жиз-
ненной силы и воли; когда она находится в спящем состоянии, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

158



человек расходует огромные запасы жизненной энергии на по-
ловые излишества. Эта чакра сенситивам представляется в ви-
де расплавленного золота. 

2. СВАДСХИСТХАНА-ЧАКРА 
Отождествляется с крестцовым сплетением, расположена 

внутри сушумны у основания половых органов, от нее зависи-
мы вкус и желудок. Это 6-лепестковый лотос алого цвета, в сере-
дине цветка белый полумесяц, обращенный рогами кверху и 
обрамленный лепестками лотосов. Буквы на его лепестках: 
БАМ, БХАМ, МАМ, ЯМ, РАМ, ЛАМ звучат подобно грому. 6 надей, 
6 пран и 6 тонких звуков в этой чакре: БАНГ, БХАНГ, МАНГ, ЯНГ, 
РАНГ, ШАНГ. Правящее божество этой чакры — БАРУНА. Сти-
хия — вода. На спине аллигатора белая как средняя луна биджа 
РАМ, в ней сидящий на орле сизотелый ВИШНУ в желтой ман-
тии, держащий в четырех руках диск, раковину, палицу и розо-
вый лотос. Тут же восседает на красном лотосе прелестная в 
своем золотом уборе, прекрасная, как голубая лилия, троеокая 
шакти РАКИНИ, держащая в четырех руках дротик, лилию, ба-
рабан и секиру. Символ для мантры — слог ВАМ. Символы для 
мантры или биджа даются не случайно, они необходимы в про-
цессе поднятия по чакрам разбуженной Кундалини. 

3. МАНИПУРА-ЧАКРА 
Отождествляется с солнечным сплетением и находится в 

области пупка, от нее зависят ноги и зрение. Черный как туча 
10-лепестковый лотос, но лепестки чередуются зеленые с крас-
ными. 10 пран, 10 надей, 10 букв находятся в нем: ДАМ, ДХАМ, 
НАМ, ТАМ, ПХАМ, ДАМ, ДХАМ, НАМ, ТАМ, ПХАМ. И тонкие зву-
ки: ДАНГ, ДХАНГ, НАНГ, ТАНГ, ТХАНГ, ДАНГ, ПАНГ, ПХАНГ. 

В середине лотоса огненно-красный, как рдеющее солнце, 
треугольник со свастиками на концах. Сфера огня. В лотосе аг-
нец, на его спине красная биджа РАМ, в ней треокий красный 
РУДРА в образе старика верхом на быке, весь обмазанный бе-
лым священным пеплом, делающий руками жесты одарения. 
Тут же на красном лотосе триликая, троеокая, синяя и сверкаю-
щая шакти ЛАКИНИ, в желтых одеждах, вся украшенная драго-
ценностями, держащая в руках молнию и шакти, а другими 
двумя руками делает жесты одарения и охранения. 

___________________________________________________________Глава VIII 

159



Для человека эти чакры выполняют роль наподобие солнца 
во Вселенной. Как солнце дает жизнь всему, насыщая все сво-
ими живительными лучами и энергией, так и это сплетение пи-
тает весь человеческий организм психической энергией. Как 
солнце в макрокосмосе, так и это сплетение в микрокосмосе че-
ловека приводит все в движение и удерживает в равновесии. Ни-
ти всех органов переплетаются в солнечном сплетении. 

Солнечное сплетение есть аккумулятор и распределитель 
энергии не только физического тела, но и эфирного тела, кото-
рое, в свою очередь, связано с астральным телом. Приведенный 
в действие центр сплетения действует самостоятельно и не-
престанно. 

4. АНАХАТА-ЧАКРА 
Центр так называется потому, что из этого места слышны 

звуки анахат. Отождествляется с сердечно-аортальным сплете-
нием, находится в области сердца, от него зависят осязание и 
руки. Красный 12-лепестковый лотос, поэтому все перечисляе-
мые элементы равны этому числу. 

Буквы: КАМ, КХАМ, ГАМ, ГХАМ, ДАМ, ЧАМ, ЧХАМ, ДЖАМ, 
ДЖАМ, ДАМ, ЧХАМ, ЧАМ. 

Звуки: КАНГ, ГАНГ, ГХАНГ, НАНГ, КХАНГ, ЧХАНГ, ДЖАНГ, 
НАНГ, ТАНГ, ГХАНГ. 

В лотосе дымного цвета 6-угольник — стихия воздуха. В се-
редине на спине черной антилопы дымчатая биджа ЯМ, в ней 
троеокий ИША (высший господь первых трех чакр) и божество 
этой чакры. ИША в виде лебедя, непорочный и прекрасный, как 
солнце, делающий двумя руками жесты одарения и охранения. 

Тут же сидит на красном лотосе сверкающая и прелестная 
троеокая шакти ХАКИНИ в желтом одеянии, увенчанная раз-
ными украшениями, в гирлянде из костей, держащая в 
четырех руках петлю, череп и делающая жесты одарения и ох-
ранения. 

В центре находится треугольник, сверкающий как 1000 
молний, и в нем ШИВА в образе золотого Бана-Лингам с голо-
вой в виде полумесяца под ним — ДЖИВАТМА в образе лебедя. 
Еще ниже под лотосом анахата находится лотос поменьше, 
8-лепестковый, красного цвета, с чашечкой, обращенной вниз. 
В нем мистическое дерево Кальпа и остров сокровищ. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

160



Анахата-чакра иногда называется ЧАШЕЙ. Такое название 
не случайно, ибо эта чакра есть средоточие всех излучений, в 
ней преломляются все излучения духа. По убеждениям йогов, 
чаша едина для всех воплощений, когда человек покидает фи-
зический мир, то весь его лучший опыт, все духовные 
устремления с бессмертной душой переходят в следующее фи-
зическое тело. Таким образом, все возвышенные порывы 
человеческой души не теряются. В этом центре находятся 
высшее сознание и высшая мудрость. Мудрость приходит к че-
ловеку не путем умозаключений, а через сердечную нить, со-
единяющую анахата-чакру с высшим сознанием, с высшими 
силами и высшим миром. 

Посредством этой чакры ученик может соединить свое соз-
нание с сознанием Учителя и получить от него немедленный от-
вет и помощь. Человек, раскрывший этот центр, становится 
творцом и сотрудником космического строительства, участни-
ком жизни космоса. 

5. ВИШУДХА-ЧАКРА 
Соответствует сплетению сонных артерий с карротидным 

тельцем, расположенным у горла, от нее зависит слух и голос. 
Иногда эту чакру отождествляют с щитовидной железой. 

Лотос 16-лепестковый, дымчато-огненного цвета. Буквы: 
АМ, АМ, ИМ, ИМ, ЧИМ, ЧИМ, РИМ, РИМ, ЛИМ, ЛИМ, АЙМ, АЙМ, 
ОМ, АУМ, АМ, АМХ. 

Звуки: АНГ, АН, ИНГ, УНГ, РИНТ, ЛРИНГ, УНГ, ПРИНГ, ОНГ, 
ОНГ, АУНГ, ЯУНГ, АНГ, АХ. 

Правящее божество ШИВА и его биджа ХАМ. Лепестки че-
редуются более светлые с более темными. В середине лотоса 
круглая прозрачная область — стихия эфира, в ней треугольная 
область луны, над ней, на спине белоснежного слона, — белая 
биджа ХАМ с петлей, ловилом и жестами одарения и охранения. 

В ней верхом на белом быке в позе сидхасана восседает Са-
дашива. 

От развития этого центра зависит наша память и умствен-
ные способности, логическое мышление и анализ. Раскрытие 
этого центра дает понимание любой речи на любом языке и спо-
собность воздействовать своей речью на слушателя таким обра-
зом, что и он будет понимать обращенные к нему слова. 

___________________________________________________________Глава VIII 

161



6. АДЖНА-ЧАКРА 
Отождествляется с узлами 10-го и 5-го нервов, располо-

женных между бровями, позади трикуты. Это волевой чакрам, 
от него зависят психические элементы: мысль, ясновидение, 
интуиция. Область манаса. Лотос 2-лепестковый лунного цве-
та. Буквы: ХАМ и КШАМ. Звуки: ХАНГ и КШАНГ. Правящее бо-
жество Самбху. 

В середине на белом лотосе, белая как луна, с 6-ю красны-
ми лицами, триокая, совершенная шакти — ХАКИНИ, держа-
щая в руках череп, чашу, барабан, книгу и делающая жесты 
одарения и охранения. Над ней в треугольнике белый как мол-
ния троеокий Атара-Лингам, над ним в треугольнике сверкаю-
щее лучезарное слово ОМ, заливающее потоком света всю 
сушумну от муландхары до сахасрары. Здесь в образе лебедя 
обитает Харама-ШИВА вместе с шакти Слудха-Кали. 

Этот чакрам имеет еще названия: глаз Брамы, око Шивы, 
Третий Глаз. От этого центра зависит гармоническое развитие 
нашего организма и пропорциональность всех его частей. Со-
средоточиваясь на нем, можно исправить многие недостатки 
своего тела, а раскрытие его дает ясновидение и яснослы-
шание. Такой человек может наблюдать действие всех органов 
своего тела, может видеть сквозь препятствия и сквозь землю, 
может наблюдать жизнь растений и слушать музыку сфер, го-
лоса неба и земли. 

Не у многих подвижников хватает силы воли и энергии до-
вести развитие этого центра до конца, и они так и остаются в 
неопределенности. По этому поводу пандит АНАТА–КРИШ-
НА–ШАСТРИ говорит: «Мы можем встретиться с некоторыми 
личностями, каждый день толкающими нас на улицах и база-
рах, которые со всей искренностью пытались достичь самого 
высшего плана блаженства, но пали жертвою на пути к иллюзи-
ям психического мира и остановились на одном из 6 чакрамов. 
Они находятся в различных степенях достижения и 
обладают некоторой силой, которой не найти даже среди луч-
ших умов в человеке обычного направления». 

С точки зрения духовной Йоги, даже простой подъем змеи-
ной силы приводит ко многому, но с самой высшей точки зре-
ния йогов, ничто реально не достигается до тех пор, пока не 
раскрыта АДЖНА-ЧАКРА. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

162



Есть указания, что этот лотос 96-лепестковый, но йогины, 
прозревая его, видят правую половину бледно-розовой, а ле-
вую — бледно-фиолетовой, вследствие чего он назван 2-лепе-
стковым. 

7. САХАСРАРА-ЧАКРА 
Отождествляется с внешней корой головного мозга. Ло-

тос — 1000-лепестковый. Шишковидная железа — есть корень 
сахасрара, а головной мозг — стебель. Бог ШИВА обитает здесь, 
к нему стремится разбуженная Кундалини, и это вводит йога в 
экстаз, а в высшей степени — в МАХА-САМАДХИ. В действи-
тельности в сахасрара не 1000 лепестков, а 960, но, вследствие 
многообразия функций, выполняемых им, он назван именно 
так. Этим центром мы воспринимаем пространственные мысли 
и все идущее из высших сфер и высших миров. Если обитатели 
высшего мира желают нам что-либо сообщить, то они действу-
ют через сахасрару. Есть утверждение, что раскрытие этого 
центра сопровождается повышением темени. В изображении 
БУДД и БОДХИСАТВ можно видеть это своеобразное выпя-
чивание кости, но есть мнение, что это аллегория или символ 
высшего просветления. Однако раскрытие сахасрары сопрово-
ждается расширением кровеносных сосудов, что может вы-
звать набухание ткани, но не выпячивание. 

В главе «Дхиана» будет идти речь еще об одном 12-лепест-
ковом лотосе, находящемся внутри сахасрары. 

* * * 
Во всех чакрах и дхарана-мудрах шла речь о стихиях (тат-

твах). Что это такое? Йоги различают 5 сфер эфира: 
стихия «земля», но не обычная земля, 
стихия «вода», но не обычная вода, 
стихия «огонь», но не обычный огонь, 
стихия «воздух», но не обычный воздух, 
стихия «эфир», но не обычное пространство, 
стихия ума — МАНАС. 
Попытаемся внести ясность в эти понятия, так как они яв-

ляются важным элементом при углублении в Йогу. 
В главе «Пранаяма» мы будем говорить о том, что, согласно 

философии йогов, природа состоит из двух основных субстан-
ций: АКАЗА (материя) и Прана (сила). Все сущее в мире возника-

___________________________________________________________Глава VIII 

163



ет из аказы под действием праны, но великому многообразию 
форм в мире предшествовало образование 5 первоначальных 
таттв, которые в разных качественных и количественных со-
единениях обеспечивают все разнообразие природы, которая 
движется, развивается среди этих тончайших таттв, таким 
образом, весь мир есть таттва. Перечислим эти таттвы и для на-
глядности сведем в таблицу. Посоветуем вдумчивому ученику 
соединить в общих выводах таттвы, чакры и дхарана-мудры. 

В сахасрара весь алфавит прописывается 20 раз, то есть 
20x50=1000. Это сумма говорит о том, что силы всех чакрамов 
не только повторены в сахасраре 20 раз, но и качественнее, 
сильнее во столько же раз. В буквенных символах есть еще 
более глубокая сущность, которая сводится к следующему: ман-
тра, которую вам даст Гуру, будет составлена из этих букв таким 
образом, что ее произношение будет возбуждать особыми виб-
рациями все чакры, а не только ту, на которой вы 
в данный момент сосредоточиваетесь. Как видно, это очень про-
думанная и точная наука. 

Согласно Йоге имеется 6 ДЕВАТ: САМБХУ, САДАШИВА, 
ИШВАРА, ВИШНУ, РУДРА, БРАХЛОКА; ТАПАЛОКА, НАНАЛОКА, 
СВАРЛОКА, БХУВАРЛОКА, БХУРЛОКА. Это божества, которые 
являются формами сознания, господствуют в каждой чакре. 

В общем заглавии мы понятия «падмы» и «чакры» отождест-
вили, что характерно для многих книг по Йоге, но при более глу-
боком изучении падмы имеют другое назначение. Падма — это 
не чакра, а часть ее, которая соединяет чакру с сушумной. В 
главе «Кундалини» сказано, что при сосредоточении на 
любой чакре приводится в действие своя система Кундалини, 
которая, кстати, очень сложная и разветвленная. Следователь-
но, при движении токов Кундалини по сушумне они должны 
проникнуть во все чакры, которые могут находиться в 
стороне от сушумны. Следовательно, должны быть особые 
привязки между чакрой и сушумной, которыми и являются 
специально для этой цели предназначенные падмы. Они распо-
ложены между позвонками, и сушумна касается их, но не пере-
секает. 

Сахасрара не имеет падмы, и вибрации Кундалини дейст-
вуют на нее косвенно, муландхара непосредственно связана с 
сушумной. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

164



СВ
О

Д
Н

А
Я

 Т
А

БЛ
И

Ц
А

 К
А

Ч
ЕС

ТВ
 Т

А
ТТ

В 

Н
аи

м
е-

но
ва

ни
е 

та
тт

в 
П

РИ
ТХ

ВИ
 

(з
ем

ля
) 

АП
АС

 
(в

од
а)

 

ТЕ
Й

ЯС
 

(о
го

нь
) 

(с
ве

т)
 

(т
еп

ло
) 

ВА
Й

Ю
 

(в
оз

ду
х)

 

АК
АЗ

А
 

(э
ф

ир
) 

М
АН

АС
 

(с
ти

хи
я 

ум
а)

 

Ц
ве

т 

ж
ел

ты
й 

бе
лы

й 
(т

оч
-

не
е,

 м
но

го
-

цв
ет

ны
й)

 

кр
ас

ны
й 

зе
ле

ны
й 

че
рн

ы
й 

(т
оч

не
е,

 
бе

сц
ве

т-
ны

й)
 

Ф
иг

ур
а 

4-
уг

ол
ьн

ик
 

по
лу

м
ес

яц
 

3-
уг

ол
ь-

ни
к 

сф
ер

а 

по
до

бн
о 

ух
у 

Вк
ус

 

сл
ад

ки
й 

во
дя

ни
с-

ты
й 

ж
гу

чи
й 

ка
к 

пе
ре

ц 

ки
сл

ы
й 

го
ря

чи
й 

П
ри

ро
да

 
та

тт
вы

 

ко
мк

о-
об

ра
зн

ы
й 

хо
ло

дн
ы

й 

го
ря

чи
й 

по
ст

о-
ян

но
 

дв
иж

ет
-

ся
 

вс
еп

ро
-

ни
ка

ет
 

Д
ли

на
 

во
зд

уш
ны

х 
то

ко
в 

12
 

16
 

4 8 

не
 о

щ
ущ

а-
ет

ся
 

(н
аи

бо
ле

е 
то

нк
ий

) 

Д
ви

ж
ен

ие
 

по
ст

оя
нн

о 
в 

се
рд

це
 

вн
из

 о
т 

но
са

 

вс
ег

да
 

вв
ер

х 

на
ис

ко
сь

 к
 

пр
ав

ой
 и

ли
 

ле
во

й 
ру

ке
 

в 
за

ви
с.

 о
т 

об
ст

оя
т.

 

по
ст

оя
нн

о 
по

пе
ре

к 

П
ор

яд
ок

 
че

ре
до

ва
ни

я 
в 

ды
ха

ни
и 

4-
й 

ча
с 

5-
й 

ча
с 

3-
й 

ча
с 

2-
й 

ча
с 

1-
й 

ча
с 

ЧА
КР

А
 

М
УЛ

АН
Д-

ХА
РА

 

СВ
А

ДХ
И

-
СТ

ХА
Н

А
 

М
АН

И
П

У-
РА

 

АН
АХ

АТ
А

 

ВИ
Ш

УД
ХА

 

АД
Ж

Н
А

 

___________________________________________________________Глава VIII 

165



Падма аджна-чакры расположена между 2-м и 3-м шейны-
ми позвонками. 

Падма вишудха-чакры — между 6-м и 7-м шейными по-
звонками. 

Падма анахата-чакры — между 4-м и 5-м спинными по-
звонками. 

Падма манипура-чакры — между 2-м и 3-м поясничным 
позвонками. 

Падма свдхистхана-чакры — между 4-м и 5-м поясничным 
позвонками. 

На вопросах конкретной работы с чакрами мы остановим-
ся в следующих разделах книги. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

166



ГЛАВА IX 

ПРАНАЯМА 

Пранаяма на языке Йоги практически означает способ 
проникновения в тайну праны, или жизненной энергии, и овла-
дение ею. 

Кто осознал прану, ощутил сердце космической жизни и ак-
тивности. 

Кто победил эту истинную сущность и управляет ею, в со-
стоянии победить не только собственное тело, но и всякое иное 
тело, иной разум во всей Вселенной. 

Таким образом, пранаяма, или упражнение праной, кото-
рое старается реализовать в своем ограниченном теле целое 
древо жизни и достичь совершенства приобретением всех энер-
гий. 

И сейчас еще встречаются последователи учения йогов 
СДДХУ и САНЬЯСИ, живущие в труднодоступных местах, вдали 
от современных населенных пунктов, в одиночестве. Они ста-
вят перед собой различные задачи и проводят над собой слож-
ные эксперименты. Часто слышны рассказы о творимых ими 
чудесах, об их удивительной власти над природными стихиями, 
об исцелении неизлечимых болезней. Сложными тренировками 
они приобретают особые силы (СИДХИ). Метод приобретения 
этих сил называется садханой. Пранаяма — одна из важней-
ших садхан. Но прежде чем приступить к практической стороне 
пранаямы, следует сперва раскрыть некоторые общефилософ-
ские вопросы, имеющие отношение к изучаемой теме. 

Согласно индийской философии, природа состоит из двух 
основных субстанций: аказы (материи) и праны (энергии или 
силы). Из аказы возникло все, что имеет форму, все, что облада-
ет материальным существованием — воздух и вода, звезды и лу-

167



на, тело животного и человека, вся Вселенная — продукт аказы. 
Аказа не может быть замечена или ощутима, измерена или оп-
ределена, настолько она тонкая. Она воспринимается органами 
человека только тогда, когда уплотнится и примет форму. Какая 
же сила двигает аказой? Что вынуждает ее принимать форму? 
Это сила праны. 

Жизнь Вселенной развивается циклами: в начале цикла 
существует только аказа, к завершению цикла она превращает-
ся во все, чем разнообразна природа, и в этот самый момент 
ВСЕ опять разложится в аказу. В начале следующего цикла ака-
за вновь в течение длительного периода превращается в разли-
чные формы. И так бесконечное число повторений. 

Аказа всюду, она в единстве с праной, и это единство может 
существовать только в движении, без движения нет жизни. 

Прана существует в ваших глазах. Мелодия музыки, впе-
чатляющая речь оратора, очарование слов любимого человека — 
все это следствие праны. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Она в воздухе, но не воздух; она в пище, но не пища; она си-
ла в витаминах, но не витамин; она в воде, но не тождественна 
химическим компонентам ее. 

Э. СЕЛЬВАРАДЖАН 

Прана постоянно находится в человеке, постоянно расхо-
дуется во всех его проявлениях. Здоровый, сильный человек в 
изобилии обладает праной, он получает ее из пищи, воды, воз-
духа и солнца. 

Энергия, получаемая из пищи, обеспечивает рост и физиче-
ское содержание всех органов тела, но энергия, усвоенная 
посредством дыхания, обеспечивает не только химические 
процессы, но, главным образом, духовную работу нашего интел-
лекта, а чтобы эту энергию распределить равномерно ко всем 
клеткам или целенаправленно, йоги сочетают пранаяму с аса-
ной. 

Из четырех источников поступления праны наиболее по-
стоянным и систематическим является дыхание. При обычном 
дыхании мы вбираем в себя необходимое количество праны. 
При глубоком дыхании мы накапливаем ее больше, но при спе-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

168



циальных дыхательных упражнениях мы накапливаем ее уже 
значительное количество и можем ею управлять по своему ус-
мотрению, можем передать ее другому человеку. Здесь прямая 
зависимость: прана управляет всеми процессами и жизнедея-
тельностью организма, а йог может управлять праной. Прана 
во всем организме распределена равномерно, где ее недостает, 
там заболевание. Ученик, длительное время работающий над 
собой и регулярно практикующий пранаяму, чувствует ее токи и 
где ее недостает. Прана полярна, и этим ее свойством объясня-
ется явление симметрии в природе. 

Прана управляет мыслью — вот важный вывод для буду-
щей практики. Мысль проявляется на трех уровнях: 

1. Инстинкт — бессознательный уровень, самый низкий 
уровень проявления праны. Все рефлекторные действия проте-
кают в организме независимо от воли человека (дыхание, пище-
варение, сердцебиение и др.) и принадлежат инстинктивному 
уму. Посредством управления праной йоги могут влиять и на 
эти процессы. 

2. Высший уровень проявления праны — сознание, этот 
уровень также подлежит контролю, на нем основана высшая 
Йога. 

3. Сверхсознание — управление им достигается на завер-
шающем этапе практической Йоги и также посредством праны. 

Прана связана с разумом, через разум — с волей, через во-
лю — с индивидуальной душой, а через нее — с высшим быти-
ем. Если вам известно, как управлять маленькими волнами 
праны, действующей через разум, конечно, будет известен сек-
рет подчинения всеобщей праны. 

Йогу, который становится специалистом в деле познания 
этого секрета, не страшна никакая сила, так как он обладает 
властью над всеми проявлениями силы во Вселенной. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Преступив границу овладения праной, йогин становится 
лицом к лицу перед фактами, которые уже не в состоянии по-
стигнуть обычное сознание. Вот почему мы, обыкновенные 
смертные, не всегда можем понять того, что прозревают йоги-
ны. 

___________________________________________________________Глава IX 
 

169



Асана управляет физическим телом, прана — тонким аст-
ральным. Чтобы подчинить своей воле прану, йогин ежедневно, 
с невероятной настойчивостью и терпением, упражняется в 
пранаяме и накапливает ее, как конденсатор электрический 
заряд. И, как конденсатор, способен разрядить ее в нужном 
направлении, где и у кого ее недостает. Прана непрерывным по-
током перетекает от одного человека, сильного, к другому, сла-
бому. Этим йоги объясняют исключительное влияние сильных 
личностей. 

То, что известно как сила личного влияния, есть не что 
иное, как врожденная способность какого-либо человека управ-
лять своей праной. Такие люди повседневно манипулируют, 
конечно, бессознательно тем же самым явлением, которое йог 
использует сознательно, по приказу собственной воли. Есть и 
другие, что случайно напали на прану, ничего о ней не подозре-
вая, и используют ее для низких целей... 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Прана основана на задержке дыхания, и из этого момента 
вытекает еще одна важная зависимость. Когда нам необходимо 
выполнить какое-либо напряжение (поднять тяжесть, прыг-
нуть, прислушаться, сосредоточиться), мы тут же задерживаем 
дыхание, и это делается автоматически. Логическое рассужде-
ние ведет к тому, что при любом напряжении физических или 
умственных сил потребуется дополнительная энергия, которую 
можно получить усилением окислительного процесса. Но мы 
поступаем наоборот — задерживаем дыхание. Следовательно, в 
акте задержки дыхания кроется особенный импульс жизненной 
силы. Кто знает, может быть, наблюдательные индийские Риши 
именно это свойство поставили в основу своих экспериментов в 
пранаяме. 

Овладев праной, нам легко будет управлять своим телом, 
умом и душой и совершенствоваться благодаря этому методу. С 
помощью праны мы сможем подчинить себе свой характер и со-
знательно привести свою жизнь в гармонию с жизнъю космиче-
ской. 

Дыхание, управляемое мыслью, под контролем воли явля-
ется обновляющей и возрождающей силой, которую вы можете 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

170



сознательно использовать для собственного развития, исцеле-
ния многих неизлечимых болезней организма, для лечения дру-
гих и в других полезных целях. Становитесь йогом и излучайте 
вокруг себя радость, свет и силу. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Проанализировав все сказанное, мы делаем вывод, что 
пранаяма НЕ ЕСТЬ наука о дыхании, НЕ ЕСТЬ тренировка в ды-
хательных движениях, а ЕСТЬ нечто большее. Пранаяма — это 
тренировка в управлении жизненно важными функциями орга-
низма и, в первую очередь, нервными токами. 

Или пранаяма — это контролируемое и развивающее дыха-
ние, ведущее к соединению праны и асаны с последующим про-
ведением праны в сушумну посредством движения Кундалини. 

ПРАНАЯМА — сложное слово, оно состоит из «прана» и 
«айама». Айам — происходит от глагола а/йам, что означает «тя-
нуть, удлинять» и так далее. Следовательно, с технической точ-
ки зрения пранаяма есть процесс растяжения дыханием, что 
очень согласовывается с сущностью дыхательных упражнений. 

Теперь нам необходимо перейти к практической сущности 
настоящего вопроса. Коль пранаяма непосредственно связана с 
процессом дыхания, то сперва решим вопрос: правильно ли мы 
дышим?.. Йоги утверждают, что нет!!! 

Если вы наблюдательны, то нетрудно установить, что люди 
жизнерадостные, с приятной внешностью и хорошим цветом 
лица дышат глубоко, равномерно и полной грудью. Если же ды-
хание состоит из легких, мелких, судорожных движений, то, да-
же не вникая в подробности, по одному внешнему виду можно 
определить, что здоровье этих людей желает лучшего. Йоги счи-
тают и, кто знает, может, оно так и есть в действительности, что 
человеку запрограммировано природой не количество лет 
жизни, а количество дыханий. Человек начинает свою жизнь 
первым вдохом, задерживает этот выдох некоторое время, огла-
шает свое появление первым криком и заканчивает свою жизнь 
последним стоном и последним выдохом. Среди живых существ 
замечена такая зависимость — чем медленнее дыхание, тем 
продолжительнее жизнь. Люди сдержанные, рассудительные, 
как правило, меньше болеют и дольше живут. 

Здесь уместно привести слова одного престарелого йогина, 
который, впрочем, выглядит как 20-летний юноша, о том, что 

___________________________________________________________Глава IX 

171



живет только днем, а ночью замедляет дыхание в 10 раз! 
И живет таким образом один час вместо десяти. 

Неестественная погоня за модой вынуждает нас носить не-
удобную одежду, что также накладывает свой отпечаток на ды-
хание, а синтетические ткани нарушают дыхание кожи. 

Правильно дышит человек, живущий среди природы, он 
много двигается, работает на свежем воздухе и дышит полной 
грудью. Правильно дышит новорожденный, пока его не косну-
лись блага цивилизации. Без преувеличения можно сказать, 
что 90% людей 40-летнего возраста уже не являются хозяевами 
своего здоровья. Основная причина — отсутствие движения. В 
положении сидя человек вдыхает 500 куб. см воздуха, что явно 
недостаточно для нормального газообмена, и такое дыхание 
еще использует не всю легочную ткань и тем более отдаленные 
участки легких. 

Компенсировать этот недостаток можно периодически 
практикой полного глубокого дыхания (ПГД), разработанного 
йогами. Это настолько совершенная форма дыхания, что совре-
менная медицина, располагающая большой научной базой, не 
может ничем его дополнить. 

В результате многолетних наблюдений йоги пришли к 
выводу, что путем регулирования дыхания можно оказать влия-
ние на работу дыхательного центра, а через него воздейство-
вать на другие центры, регулирующие и контролирующие 
другие жизненно важные функции. Элементарные дыхатель-
ные упражнения йогов путем постепенного углубления вдоха и 
выдоха дают возможность не только усилить газообмен, но и оз-
доровить всю дыхательную систему, то есть увеличить экскур-
сию легких и их жизненный объем, повысить эластичность 
легочной ткани, добиваясь этим большей выносливости как са-
мих легких, так и всей дыхательной системы. ПГД дает большой 
очищающий эффект, а сочетание его со специальными очисти-
тельными действиями, значительно утлубляет этот процесс. 

ПГД повышает подвижность диафрагмы по вертикали, а ее 
колебательные движения передаются желудку и кишечному 
тракту, мягко массируя их. Это массирующее действие переда-
ется печени, селезенке, почкам, солнечному сплетению, сердцу, 
что действует на них оздоравливающим образом. 

Ритмичность и монотонность ПГД успокаивающим обра-
зом действуют на нервную систему, создавая уравновешенное и 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

172



спокойное состояние. Через легкие и систему кровообращения 
ПГД наполняет весь организм целительным кислородом, укреп-
ляет, омолаживает и тонизирует каждого, кто им занимается. 
Нет такого органа или части тела, где бы ни сказывалось це-
лебное влияние ПГД. Интенсивнее, чем обычное дыхание, оно 
очищает кровь, увеличивает сопротивляемость организма раз-
личным заболеваниям, улучшает обмен веществ и оказывает 
сильное восстанавливающее действие на эндокринную систе-
му. 

Есть случаи из практики школ йогов, когда люди, уже не-
молодые, после регулярных занятий этой формой дыхания от-
мечали общее укрепление здоровья, исчезали изъязвления 
десен, которые рассматриваются как признаки старости. В 
клиниках Индии и Европы проводятся многие исследования с 
ПГД, и везде получены поразительные результаты, особенно 
при лечении расстройств в работе сердца и кровяного давле-
ния, а также при функциональных нарушениях других органов. 
О целебном действии ПГД написаны книги. 

Что если этой формой дыхания будет заниматься здоро-
вый человек? Такой человек будет совершенно здоровым, у не-
го выработается иммунитет от многих болезней, он легко будет 
преодолевать жизненные трудности и сделает счастливым себя 
и окружающих. ПГД является фундаментом для всей дальней-
шей практики в пранаяме, оно же сопутствует асане и мудрам. 
В ПГД нет вреда, а только польза как для здоровых, так и для 
больных. Привыкшие дышать таким способом обретают ус-
тойчивое душевное равновесие и такую самодисциплину, что 
никто и ничто не может заставить их потерять контроль над 
собой. 

Йоги, практикуя ПГД, преследуют не только оздоровление, 
они рассматривают эту форму дыхания как одну из ступенек 
для овладения силами природы, более высокими, чем обычно. 
Без ПГД нет пути к овладению праной. Чем больше исследуется 
ПГД, тем в большей степени раскрываются его необычные свой-
ства, и особенное значение приобретает психологическое дей-
ствие, в частности, на сознание и ум. 

Диафрагма, передающая общий ритм дыхания органам 
брюшной и грудной полостей, вовлекает в этот ритм через сол-
нечное сплетение всю симпатическую нервную систему и 
сознание. Таким образом весь организм приводится к единому 

___________________________________________________________Глава IX 

173



гармоническому ритму, создавая наиблагоприятнейшие усло-
вия для накопления и сохранения энергии и особой психофизи-
ческой настройки. Раскачивающийся ритм дыхания отторгает 
стохастическое движение мыслей и создает условия для сосре-
доточения. 

Дыхание йогов, выполняемое зимой и летом, очень способ-
ствует закаливанию дыхательных путей, чем достигается не-
восприимчивость к простудным заболеваниям дыхательных пу-
тей и особенно легких. 

От неправильного дыхания страдают в первую очередь 
мозг, позвоночник, нервные центры, желудок. При интенсив-
ных спортивных занятиях человек также дышит глубоко. Не за-
меняет ли здесь одно другое? При интенсивной физической 
нагрузке энергия дыхания используется тут же для пополнения 
затраченных сил. Но йогин практикует ПГД в позе абсолютного 
спокойствия. На что же тратится энергия в данном случае? 
Часть идет для обычных нужд организма, еще какая-то часть 
идет на очищение более интенсивное, чем при обычном дыха-
нии, и значительная доля накапливается для особых целей. Йо-
гин постоянно создает в себе плотину, с одной стороны которой 
накапливается запас энергии, которую он намерен использо-
вать на высоком духовном пути. В системе йогов ритму уделяет-
ся особое внимание. Иначе нельзя, ибо все в мире движется, 
изменяется, подчиняясь единому ритму, от безграничной Все-
ленной до мельчайших элементарных частиц. Этот ритм для 
всех единый, и человек не является здесь исключением... 

Таким образом, мы приблизились к тому моменту, когда не-
обходимо приступить к практической отработке дыхательных 
упражнений. Но прежде нам необходимо очень кратко познако-
миться с некоторыми положениями теории пран, что очень не-
обходимо при дальнейшем движении в высшую Йогу. 

До настоящего времени у нас существовало мнение, что пра-
на в своей основе едина, но, согласно теории йогов, она как 
творящая сила проявляется разносторонне, и функции ее разно-
образны. Чтобы четче осмыслить процесс пробуждения Кундали-
ни, нам необходимо хотя бы кратко изучить разновидности пран 
как сил, импульсов или энергий, правящих нашим телом. 

Единая мировая субстанция — прана — в организме чело-
века проявляется в 5 функциях, и поэтому основных пран тоже 
5: прана, апана, самана, удана, вьяна, и еще есть 5 второстепен-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

174



ных: это подпраны, или вайю — нага, курма, девадата, крикара, 
дханаджайя. 

В первой пятерке главные — прана и апана, с ними нам и 
придется иметь дело. Все приведенные праны входят в состав 
единой ПРАНЫ, подобно тому, как различные 7 цветов входят в 
спектр солнечного света. Дадим еще краткую характеристику 
всех указанных пран: 

ПРАНА — цвет крови или красной жемчужины, управляет 
дыханием, ее область между гортанью и основанием сердца, 
имеет тенденцию течь вверх. 

АПАНА — нечто среднее между белым и красным, произ-
водит выделение, ее область ниже пупка, контролирует дея-
тельность печени, толстой кишки и других органов, имеет 
тенденцию течь вниз. 

САМАНА — между чистым молоком и хрусталем, масляни-
стая, блестящая, регулирует секрецию желудка, печени, подже-
лудочной железы и кишечника, ее область между сердцем и 
пупком. 

УДАНА — цвет тусклый, управляет частью нашего тела вы-
ше гортани и держит нас настороже в отношении наших 
чувств, отделяет физическое тело от астрального во время смер-
ти. 

ВЬЯНА — цвет светового луча, распространяет свое влия-
ние на все тело и управляет его движениями, обеспечивает пря-
мое положение тела. 

Подпраны, или вайю: 
НАГА — отрыжка, икота. КУРМА — открывание глаз. КРИ-

КАРА — вызывает голод или жажду. ДЕВАДАТА— зевание. ДХА-
НАДЖАЙЯ — разложение тела после смерти. 

Роль некоторых пран уж больно прозаична, например, на-
га, но есть основания полагать, что подпраны эти имеют иную, 
более существенную роль. Здесь, вероятно, сказались трудно-
сти перевода с санскрита, некоторые понятия не имеют дослов-
ных аналогий в других языках. 

РАЗНЫЕ ДЫХАТЕЛЬНЫЕ УПРАЖНЕНИЯ 

РИТМИЧНОЕ ДЫХАНИЕ 
Мы много говорили о значении ритма в упражнениях 

Йоги, поэтому с него мы и начнем путь в пранаяму а не с 

___________________________________________________________Глава IX 

175



полного глубокого дыхания, которое мы уже подробно охаракте-
ризовали. Ритмичное дыхание — это первый камень в фунда-
менте пранаямы, поэтому не искушайтесь возможностями 
БОЛЬШОЙ ПРАНАЯМЫ, а поработайте над ритмом. Это про-
стейшая форма дыхания, но очень действенная. Йоги пользу-
ются этим дыханием, когда передают мысли на расстояние, 
когда привлекают к себе людей, подобных себе. 

Техника: поза падмасана, полный выдох, за которым следу-
ет медленный, для начала 7 матр (см. советы к пранаяме), вдох 
и далее без задержки выдох такой же последовательности и про-
тяженности. Формула 1:Х — 1:Х. Очень постепенно коэффици-
ент X довести до 15 матр. При наличии определенного опыта 
между вдохом и выдохом, а также между выдохом и следующим 
вдохом допускается небольшая произвольная пауза, она просто 
сглаживает переходы между фазами. Здесь важен ритм плав-
ный, раскачивающийся. Представляйте себе медленно раска-
чивающийся маятник. Практикуйтесь в таком дыхании по 
нескольку минут. Повторяйте ОМ равномерно и во всех фазах, 
например: вдох = 7 ОМ, задержка = 1 ОМ, выдох = 7 ОМ и следую-
щая задержка тоже 1 ОМ. Не увлекайтесь этим упражнением, 
пусть пределом для вас будет 30 циклов дыхания на один прием, 
и этого вполне хватит для поддержания здоровья. Практикуйте 
это дыхание в любой позе, даже на ходу. 

Большое количество дыхания в одном приеме может стать 
вредным и даже опасным как для вас самих, так и для окружа-
ющих вас людей. Тут у вас сразу возникает вопрос, но не спеши-
те особенно, вы на него сами ответите в свое время. 

Запас праны — это запас легковоспламеняющегося веще-
ства, которое способно даже самовоспламениться, если неумело 
хранить его и в больших количествах... Правда, природа 
позаботилась о том, чтобы не допускать большого накопления 
этой силы, но все же... возможны и исключения. Еще раз стано-
вится понятным требование йогов о моральном, нравственном 
воспитании, прежде чем вы получите доступ к сидхам. 

Пусть эти вопросы вас пока не интересуют, сейчас вам нуж-
но работать над ритмом дыхания. Проверяйте периодически 
стабильность вашего ритма. Ритм дыхания — это основа, на ко-
торой будет строиться ваше дальнейшее продвижение, и, кроме 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

176



того, оно войдет в основу полного глубокого дыхания и психиче-
ского. 

ПОЛНОЕ ГЛУБОКОЕ ДЫХАНИЕ 

С точки зрения Павловской физиологии, дело не в жизнен-
ной силе, а в том, что глубокое дыхание, помимо обновления и 
усиления обмена веществ, приводит к нормализации деятель-
ности нервной системы и к установлению новых рефлекторных 
связей, что автоматически ведет к стиранию старых связей. 

В. МАЯКОВСКИЙ 

ПГД сочетает в себе три вида дыхания: брюшное, среднее и 
верхнее. 

1. БРЮШНОЕ дыхание еще называется диафрагмальным, 
так как оно выполняется при помощи диафрагмы. В расслаб-
ленном состоянии диафрагма имеет форму купола с вершиной, 
направленной кверху, при сокращении она выравнивается, от-
тесняя органы брюшной полости вниз, создавая возможность 
для легких расширяться, отчего происходит вдох. 

Техника: стоя или в падмасане сильно сократите диафраг-
му для полного выдоха, а затем предоставьте животу двигаться 
вперед — вниз до полного провисания, при этом ребра, 
плечи, ключицы, грудь остаются неподвижными. Научитесь 
так дышать в любой позе. Эта фаза дыхания оказывает благо-
творный массаж на все органы грудной полости. Замечено, что 
брюшное дыхание свойственно людям сильным, здоровым и 
уверенным в себе. Жаль, что модными поясами и корсетами мы 
лишаем себя этой фазы дыхания. 

2. СРЕДНЕЕ дыхание выполняется в такой же позе. Положи-
те ладони рук на ребра так, чтобы кончики пальцев соприкаса-
лись на груди. Можете стать перед зеркалом. После полного 
вдоха выдыхайте только грудью, расширяя ребра в стороны. Вы 
уже заметили, что кончики пальцев расходятся. Научитесь так 
дышать в любой позе. 

3. ВЕРХНЕЕ дыхание — распространенная форма дыхания 
у женщин, что частично оправдывается анатомически, но чаще 
тем, что для сохранения хорошей формы они стягивают живот 
и таким образом лишают себя брюшного и среднего дыхания. 
Верхнее дыхание физиологически наименее эффективно, а как 

___________________________________________________________Глава IX 

177



систематическое оно приводит к нарушению многих важных 
функций. 

Техника: исходная поза та же, расширяйте верхнюю часть 
груди и двигайте ее вперед и несколько вверх, в конце вдоха не-
много поднимите плечи. Живот и реберные дуги неподвижны, 
но в конце этой фазы живот немного втягивается, что вполне 
закономерно. 

Иногда эта фаза дыхания рекомендуется в качестве само-
стоятельного, чем достигается хорошая вентиляция верхней 
части легких, где обычно гнездятся туберкулезные бациллы, 
кроме того, верхнее дыхание улучшает функции прикорневых 
лимфатических узлов. 

В ПГД эти три фазы необходимо соединить в одном непре-
рывном процессе. После полного выдоха проделайте все три 
фазы последовательно, не напрягая их, и еще раз здесь 
подчеркнем, что при завершении 3-й фазы живот должен не-
много втянуться. Подышите немного так, и вы заметите волно-
образный характер этого дыхания. Выдох делайте также 
волнообразно: начинайте снизу животом, потом грудью и 
далее опускайте ключицы. До окончания выдоха живот остает-
ся втянутым, создавая преобладание давления. Во всех случа-
ях не разделяйте фаз, а сочетайте их в непрерывном действии. 

Очень хорошо процесс дыхания сопровождать легким шу-
мом воздуха в глотке, звуковое сопровождение в первое время 
облегчает контроль и повышает сосредоточенность на процессе 
дыхания. Длительность вдоха равна выдоху без пауз между ни-
ми. Практикуйте ПГД, начиная с одной минуты за полчаса до 
еды, в течение полугода, длительность упражнений доведите до 
5-7 минут. Будем считать, что вы за это время хорошо освои-
лись с техникой ПГД, и теперь мы имеем возможность перейти 
ко второй его ступени — необходимо сделать такое дыхание 
ритмичным, и теперь оно будет называться «полное глубокое 
ритмичное дыхание». На этой качественно новой форме ПГД(р) 
необходимо соблюдать три условия: ритм, работу всей дыха-
тельной системы, сосредоточение на процессе дыхания. 

Для облегчения опять представим себе медленно раскачи-
вающийся маятник: один взмах — вдох, второй — выдох, четко 
представляйте и чувствуйте эти размахи — в этом сила дейст-
вия упражнения. На каждом взмахе повторяйте устно ОМ (рас-
тягивая его) и думайте при этом, что вы едины с необъятной 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

178



Вселенной. Уже через некоторое время вы ощутите удивитель-
ное чувство мира и удовлетворения, совершенно осязаемые 
где-то около гортани, напоминающие подкатывающийся ко-
мок к горлу. Может быть и другое приятное расположение духа. 
Во всех случаях это признак особенного действия ПГД(р), если 
такого или подобного чувства нет, то вы еще не совершенны в 
этом дыхании или нарушаете какое-то условие. 

Если же приятное расположение духа исчезает, немного 
растяните вдох и ОМ. Повторяйте два и больше раз. Совершен-
ствуйте технику этого дыхания, и этим вы себе сильно облегчи-
те свою дальнейшую работу в пранаяме. 

ПГД(р) очень действенно, поэтому рекомендуем ученику со-
блюдать следующие необходимые условия: 

1. Мы подчеркнули благотворное влияние каждой фазы 
ПГД, но практиковать каждую фазу в качестве самостоятельно-
го упражнения не рекомендуется, разве что для специальной 
цели. 

2. Очень желательно ПГД уметь практиковать в любой позе, 
так как его придется применять в различных асанах, конечно, 
при допустимых требованиях и возможностях. 

3. ПГД очень активно и физиологически действенно, поэто-
му его качественные и количественные характеристики необ-
ходимо наращивать очень постепенно. 

4. ПГД может стать вашей постоянной нормой дыхания, но 
это не значит, что оно должно быть нормой дыхания вообще. 

5. Не следует думать, что ПГД требует максимально возмо-
жного наполнения легких воздухом, количество воздуха должно 
быть незначительно выше обычной нормы, здесь важно вво-
дить в действие всю дыхательную систему и максимально ис-
пользовать объем легких. 

6. Если есть возможность, практикуйте ПГД три раза в 
день, начиная с 1-2 минут. Йоги практикуют ПГД в течение 30 
минут, но они йоги, а вы пока ученики. 

7. Если выполняете ПГД утром, то, чтобы разогнать сон, 
умойтесь и выполните несколько раз дыхание «ХА». 

8. ПГД можно выполнять вечером, но непосредственно пе-
ред сном не рекомендуется, так как кислородная насыщенность 
прогонит сон. 

___________________________________________________________Глава IX 

179



9. Если появляются боли различных дыхательных мышц 
или создается чувство расширения грудной клетки, это при-
знак перегрузки. 

10. Эффективность ПГД очень возрастает, если оно сопро-
вождается картинным представлением, что вот животворный 
поток праны достигает самых отдаленных уголков ваших лег-
ких, доходит до самых верхушек, а потом заполняет все тело, до-
ходит до каждого органа. 

11. Необходимо себе четко уяснить следующее: работу 
мышц в процессе ПГД можно разделить на три группы в соот-
ветствии с каждой фазой дыхания. Взаимодействие этих трех 
групп мышц таково, что перенапряжение одной группы ведет к 
нарушению работы следующей группы. По этой причине необ-
ходимо работать, придерживаясь «средней линии» во взаимной 
работе всех мышц. 

Это требование необходимо особо соблюдать в упражнени-
ях классической пранаямы, где исключаются любые физичес-
кие перегрузки и напряжения дыхательной системы. 

ОМОЛОЖЕНИЕ КОЖИ ЩЕК 
У йогов есть ряд целевых дыхательных упражнений, кото-

рые мы предлагаем освоить, когда в этом есть необходимость, 
перед практикой пранаям. Итак, омоложение кожи щек: стань-
те прямо, ноги вместе, соедините кончики пальцев рук перед 
глазами так, чтобы большие пальцы зажимали ноздри. Глаза 
открыты, слегка выпятив губы, сделайте вдох через рот. За-
кройте глаза, раздуйте щеки, выпятив губы, и выполните джа-
ландхарабандха. Локти на уровне плеч, спина прямая. После 
задержки поднимите голову, откройте глаза, выдохните плавно 
через нос. Упражнение повторите 5 раз. 

Упражнение заставляет работать ряд лицевых мышц, кото-
рые обычно бездейственны, вялы и теряют свежесть, но при та-
кой практике улучшается общий тонус лица и состояние 
кожи. Это упражнение имеет дальнейшее развитие. Исходное 
положение, как и в предыдущем упражнении. После полного 
выдоха большими пальцами плотно закрыть уши, средними за-
жать ноздри, губы вытянуты трубочкой, резко втянуть воздух, 
полностью заполнив легкие, раздуть щеки и выполнить джа-
ландхарабандху. После задержки поднимите голову, локти оста-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

180



ются на уровне плеч, снимите указательные пальцы с век, 
откройте нос и плавно выдохните через нос. После вдоха от-
кройте уши и опустите руки. 

Помимо уже сказанного, эти упражнения увеличивают 
внутричерепное давление, способствуют лечению гипертонии, 
помогают при воспалении гайморовой и фронтальной полос-
тей, благотворно действуют на глазное дно, разглаживают мор-
щины на лице. 

При определенном навыке при помощи первого упражнения 
можно хорошо продувать евстахиевы проходы, соединяющие по-
лость рта и среднее ухо, а второе упражнение благотворно влияет 
на мембраны ушей, улучшает слух. 

ОЧИЩАЮЩЕЕ ДЫХАНИЕ 
В позе падмасана сделайте полный глубокий вдох и без за-

держки начинайте выдох через рот, но не совсем обычно — воз-
дух выталкивается маленькими порциями через сквозь плотно 
сжатые губы. При этом порции воздуха должны выталкиваться 
напряженными толчками всего организма и особенно работой 
диафрагмы. Чем больше таких толчков и чем они напряженней, 
тем больший достигается эффект. 

Йоги заверяют, что такой формой дыхания изгоняются то-
ксины из крови, предупреждаются различные заболевания и 
головная боль, простуда и грипп проходят быстрее — в таких 
случаях рекомендуется выполнять это упражнение в течение 
дня по 3 цикла. Во время эпидемий очищающее дыхание игра-
ет важную роль в общей профилактике. Оно также действует 
при отравлении ядами, газами, а в обычной практике освежает 
весь организм. 

Систематическое выполнение упражнения усиливает общий 
иммунитет организма, повышает уверенность в себе, снимает уг-
нетенное состояние. Желательно выполнять его после нахожде-
ния в душных, многолюдных помещениях. Это упражнение будет 
широко применяться в малой и большой пранаямах. 

ДЫХАНИЕ, УКРЕПЛЯЮЩЕЕ НЕРВЫ 
В положении стоя делаем полный вдох, одновременно под-

нимая перед собой прямые руки до уровня плеч ладонями 
вверх. Задержите дыхание, сожмите кулаки и быстро сожмите 

___________________________________________________________Глава IX 

181



руки в локтях, кулаки при этом ложатся к плечам. Сгибание вы-
полняется быстро, а разгибание с большим напряжением 
мышц не менее трех раз на одну задержку. Во время выдоха ру-
ки опускаются свободно, ладони поворачиваются вниз в обыч-
ное положение. 

Упражнение повторяется 2-3 раза. Действие: повышается 
сопротивляемость нервной системы, рекомендуется при нерв-
ном дрожании рук и головы, повышается уверенность в себе 
при встрече с другими людьми. Мы чувствуем себя пригодными 
к любой работе. 

«ХА»–ДЫХАНИЕ 
Станьте прямо, ноги — на ширине плеч. Сделайте полный 

глубокий вдох и одновременно с вдохом поднимайте руки вверх 
до вертикального положения. В такой позе задержите дыхание 
на несколько секунд, потом резко наклонитесь вперед, свободно 
опустив руки и выдыхая через широко открытый рот так, чтобы 
выходящий воздух издал звук «ХА». Такой звук должен образо-
ваться не голосовыми связками, а струей выходящего воздуха. 
Выпрямляясь, вдыхайте медленно через нос и также поднимай-
те руки вертикально вверх. Задержите выдох в этом положении 
1-2 секунды, а потом свободно опускайте руки и выдыхайте че-
рез нос. Упражнение выполняется также лежа. В этом случае, 
вдыхая, поднимайте руки, пока они не коснутся коврика за го-
ловой. Быстро поднимите ноги, одновременно согнув их в коле-
нях. Охватите руками колени, прижмите их к груди и со звуком 
«ХА» делайте выдох через рот. После краткой задержки на выдо-
хе вновь руки и ноги выпрямляются до исходного положения, 
вдох через нос, руки свободно опустите вдоль туловища, задер-
жите дыхание на 2-3 секунды, и медленно выдыхайте через 
нос. 

Йоги считают, что упражнение освежает кровь, очищает 
дыхательные пути, снимает чувство холода. Когда вы находи-
тесь в плохом окружении, нездоровая обстановка как бы прили-
пает к вам, неприятное чувство отвращения не покидает вас и 
тогда, когда вы уходите из этого нездорового общества. «ХА»–ды-
хание помогает очиститься от духовного яда, в последнее время 
его рекомендуют для полицейских и детективов, а также вра-
чей, имеющих дело с психически не нормальными людьми. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

182



«ХУ»–ДЫХАНИЕ 
В позе падмасана сделайте медленный и ровный вдох но-

сом (ПГД), на мгновение задержите дыхание и форсированно 
выдыхайте через рот, при этом губы сложены так, как будто вы 
хотите произнести звук «У». Упражнение повторяется 5-10 раз. 

Действие: снимаются головные боли, связанные с уста-
лостью и повышением давления крови, очищаются бронхи, 
улучшается в них кровообращение, снимается отечность и за-
стойные явления в верхних дыхательных путях. 

ШИПЕНИЕ 
Это упражнение выполняется в любой позе. Вдох плавный, 

например, 8 матр. При заполнении легких сразу начинайте вы-
дох, но длительность его вдвое больше вдоха и через раскрытый 
рот и стиснутые зубы. Йоги подчеркивают большие укрепляю-
щие и лечебные свойства этого дыхания, оно влияет на эндок-
ринную систему и способствует повышению низкого кровяного 
давления до нормы. Для больных гипертонией это упражнение 
противопоказано. Не рекомендуется оно и тем, кто отличается 
легкой возбудимостью. 

ВАКУУМНОЕ ДЫХАНИЕ 
Станьте прямо, сделайте максимальный выдох, за ним 

длинный вдох, за которым без паузы следует медленный выдох, 
максимально возможный. После полного выдоха перекройте 
дыхательное горло. 

Теперь сделайте такое движение, как будто вы выдыхаете, 
но воздух в легкие не поступает, хотя грудная клетка расшири-
лась и в легких образуется вакуум. Удерживайте это состояние 
5-10 секунд и после этого обычный вдох. Упражнение повторя-
ется 5-10 раз. Йоги утверждают, что такое дыхание особенно 
полезно при пониженной функции желудка и печени. При удер-
жании вакуума в легких из тонких структур удаляется отрабо-
танный воздух. Обычно после этого упражнения не делается 
сразу вдох, а сперва выдыхается какое-то количество воздуха. 
Упражнение противопоказано тем, кто имеет некоторые забо-
левания сердца. 

ВОЗБУЖДЕНИЕ ЛЕГКИХ 
Сделайте ПГД в положении стоя, задержите вдох и делайте 

пальцами легкие постукивания по груди, как это делают врачи 

___________________________________________________________Глава IX 

183



при обследовании больного. Грудная клетка издает глухой звук. 
Это упражнение, по мнению йогов, возбуждает клетки легочной 
ткани. Очень желательно вводить это упражнение в утренний 
комплекс и в других случаях. 

ДЫХАТЕЛЬНОЕ УПРАЖНЕНИЕ ДЛЯ РАЗВИТИЯ 
ГОЛОСА 
Индийские йоги обладают сильным, чистым и мелодич-

ным голосом. Среди других средств они применяют также спе-
циальное дыхательное упражнение. Приведем одно из них: 
делайте сильный, но продолжительный вдох через обе ноздри. 
Задержите дыхание на некоторое время, а затем резко выдох-
ните через широко открытый рот. Во всех фазах дыхания вни-
мание сосредоточено на дыхательном горле. Упражнение 
выполняется сериями по нескольку раз в день. 

Чтобы добиться хорошего результата, настоящее упражне-
ние необходимо сочетать с громким и внятным произношением 
текста. 

КАПАЛАБХАТИ 
Это упражнение входит в систему очистительных действий 

(ШАТ–КАРМ), но оно необходимо будет и в малой, и в большой 
пранаямах, поэтому есть смысл изучить его сейчас. 

«Капала» — «череп», «бхати» — «блеск», то есть очищение че-
репа, но не черепа, а лобных пазух, а также всей дыхательной 
системы. Поза падмасана, вдох плавный, мягкий, свободным 
движением живота, а выдох сильный, резкий, толчком. Позво-
ночник, голова и шея на одной линии. Сначала одно качание в 
секунду, а дальше два. В начале практики — 10 качаний на один 
прием и в течение года доведите их до 120. Признаки нормы — 
появление испарины. Следует хорошо уяснить, что капалаб-
хати — пранаяма диафрагмы, поэтому не следует уделять вни-
мание полному наполнению легких воздухом. Главное здесь — 
движение диафрагмы. Внимание сосредоточено на диафрагме, 
пока вы не научитесь ею работать, а потом на солнечном спле-
тении. Капалабхати выполняется еще и так: вдох через две ноз-
дри, а выдох — то через левую, то через правую. 

Терапевтическое действие упражнения огромно, оно изле-
чивает насморк, катары и бронхиальные заболевания, в том чи-
сле и астму. Очень очищаются дыхательные пути, в большом 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

184



количестве выделяется углекислота, очищается кровь, клетки 
тканей насыщаются кислородом, повышается тонус кровообра-
щения, оздоравливаются слюнные железы, устраняется привы-
чка дышать через рот. 

Капалабхати очень сильнодействующее упражнение, и по-
этому его практика требует внимательного и осторожного под-
хода. Но самое главное то, что это упражнение создает условия 
для пробуждения Кундалини. Если вы достигнете высокого со-
вершенства в этом упражнении, то в дальнейшем его можно бу-
дет заменить БХАСТРИКОЙ, хотя индийская традиция придает 
ему самостоятельное значение. 

ЛУННОЕ И СОЛНЕЧНОЕ ДЫХАНИЕ 
Лунное дыхание: необходимо дышать левой ноздрей и ле-

вым легким. Ноздрю необходимо закрывать ватой, чтобы руки 
были свободны, или сокращением мимических мышц. Для изо-
ляции правого легкого необходимо: лечь на правый бок и подло-
жить подушку или прижать правую сторону предплечьем 
правой руки, или применить КУДОДИ (см. дальше), или при-
жать ладонями правый бок, или, наконец, сесть в падмасану та-
ким образом, чтобы левая ступня легла в пах, а колено правой 
ноги взять под мышку, как костыль. Понятно, что легкое не сра-
зу изолируется, но в процессе практики и сосредоточения необ-
ходимый результат достигается и сравнительно нетрудно. 

Лунное дыхание вырабатывает отрицательный (-) флюид, 
который располагает к покою, дает пассивность, холоден и вла-
жен, действие его созидающее, усиливающее питание, зажив-
ляющее и успокаивающее. Отрицательный флюид годен для 
всего, что требует легкости, продолжительности и созидатель-
ной работы, помогает от беспокойства, печалей, лихорадки, 
полезен при воспалительных процессах или заболеваниях вооб-
ще, сопровождается повышением температуры, употребляется 
при стремлении достичь материальной выгоды. 

Солнечное дыхание дает (+) флюид, то есть заряжает поло-
жительной энергией, он представляет собой еще мужской 
элемент, силу, энергичность, его влияние возбуждающее, разру-
шающее, дающее силу и мощь; оно повышает деятельность всех 
жизненных функций, усиливает обмен веществ, приносит 
большую пользу людям пассивным, но не энергичным; употреб-
ляется в том случае, когда требуются быстрые и решительные 

___________________________________________________________Глава IX 

185



действия, благоприятствует чтению и изучению серьезных 
книг, морским путешествиям, борьбе оружием; способствует ау-
диенции с высокопоставленными лицами, купанию, еде, сну. 

Ш.С. Шивананда рекомендует спать при солнечном дыха-
нии, а бодрствовать — при лунном. 

Все, видимо, знают за собой такое состояние, когда в опре-
деленное время суток работает только одна ноздря, заметьте 
при этом, какое у вас настроение. Не зря, видимо, говорят: «Не с 
той ноги встал», а хочется сказать: «Не той ноздрей дышал». 

Лунное дыхание (Чандра — Свара) имеет место, когда рабо-
тает ИДА, солнечное дыхание (Сурья — Свара) имеет место, 
когда работает ПИНГАЛА. Но есть еще промежуточный, пере-
ходной период, когда работает СУШУМНА. В этом случае необ-
ходимо повременить с любой деятельностью, а если что делать, 
так заниматься практикой Йоги, особенно размышлением и 
пранаямой. В каждом случае непросто решить, какой именно 
вид дыхания вам нужен в данный момент, — это для себя необ-
ходимо решать опытным путем, а потом следовать этим выво-
дам. 

До настоящего времени мы рассматривали оба дыхания 
как искусственные, но здесь кроется нечто большее, так как 
сама природа заставляет нас дышать в разные периоды с преоб-
ладанием правой или левой сторон, и это не следует рассматри-
вать как заболевание или отступление от естественной нормы. 

Вдумайтесь внимательно в то, что будет сказано ниже, тут 
что-то есть. 

В течение всего времени, когда луна прибавляется, то есть 
2-я неделя 1-й половины, дыхание живых существ, начиная с 
восхода солнца, проходит, главным образом, через левую нозд-
рю в течение двух часов. Следующие два часа положение меня-
ется на противоположное. 

После полнолуния, то есть 2-я неделя 2-й половины, пока 
луна ущербляется, дыхание, начиная с восхода солнца, проис-
ходит правой ноздрей и меняется также через каждые два часа. 
Таков естественный процесс, и всякое отклонение от этой нор-
мы указывает на недостаточную гармонию с природой, а может, 
и на болезнь. 

Если же дальше исследовать этот феномен, то вы заметите 
наличие определенной последовательности даже внутри этих 
обеих половин. Так, в первые три дня первой прибывающей не-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

186



дели дыхание с восходом солнца начинается с левой ноздри, но 
уже в следующие три дня эта зависимость меняется на противо-
положную. То же имеет место и во второй убывающей половине. 

В промежутке между сменами дыхания обе ноздри одина-
ково проходимы для воздуха, и это лучший момент для упраж-
нения. Но мы не всегда можем ждать такой подходящей для нас 
паузы, поэтому необходимо искать способ, чтобы можно было 
уравнять проходимость в любое время. Для одних достаточно 
полежать на том боку, где ноздря заложена, подложив под бок 
подушку, другие добиваются того же эффекта питьем воды но-
сом, третьи выполняют легкое физическое упражнение. Чтобы 
не загромождать этот важный вопрос дальнейшими рассужде-
ниями, мы еще раз вернемся к нему в советах к пранаяме. 

ВЕЛИКОЕ ПСИХИЧЕСКОЕ ДЫХАНИЕ 

Благо йогу, умеющему дышать своими костями. 
Старинное изречение индусов 

Это дыхание приносит чувство великого покоя, психи-
ческой радости, но не в этом его основная необходимость. В 
большой пранаяме на больших уровнях задержки дыхания оки-
слительные процессы в организме не должны прекращаться, и 
достигается это тем, что форсируется работа вторых легких — 
кожного покрова, поэтому ВПД необходимо овладеть прежде 
чем приступить к классическим упражнениям пранаямы. В 
этой форме дыхания требуются 2 условия: сильное умственное 
представление дыхания через кожу и умение выдерживать ну-
жный ритм дыхания (см. ритмичное дыхание). 

Техника: примите вашу позу и дышите ритмично, пока 
ритм не установится окончательно. Теперь умственное предста-
вление. Предварительно заметим, что дыхание через кожу не 
является периодическим (вдох-выдох), как через нос — оно по-
стоянно и непрерывно. Но все же мы сильно сосредоточиваемся 
на представлении, что одновременно с вдохом и выдохом через 
нос также ритмично дышат клетки всей поверхности кожи. Бо-
лее того, мы идем дальше, мы еще представляем себе, что воло-
сяной покров нашего тела во время вдоха поднимается, как бы 
пропуская воздух в поры, а во время выдоха он опускается. Та-
кое представление действительно усиливает деятельность осо-

___________________________________________________________Глава IX 

187



бых клеток кожного покрова. ВПД дается не скоро, но оно нам 
необходимо. Чем сильнее мы будем сосредоточиваться на ука-
занном представлении, тем больше будет замедляться наше ды-
хание носом и тем больше будет усиливаться кожное дыхание. В 
самадхи, вероятнее всего, оно является единственной возмож-
ностью поддерживать жизнь йогина. 

Далее следует оперирование праной — это уже дальнейшее 
представление. Мы создаем себе картину входящего в нас дыха-
ния через кости ног, потом через кости рук и т.д. 

Продолжая дышать ритмично, направьте поток праны на 7 
важных центров по очереди: в лоб, в затылок, в основание моз-
га, в солнечное сплетение, в область крестца, в воспроизводи-
тельную область. В заключение упражнения несколько раз 
проведите ток праны от ног к голове и наоборот. В завершение 
проделайте очищающее дыхание. 

МАЛАЯ ПРАНАЯМА 
Малая пранаяма, несмотря на ее очевидную простоту, яв-

ляется частью ежедневной практики даже продвинувшихся 
йогинов. Нам теперь необходимо запомнить такие термины: па-
рака — вдох, кумбхака — задержка дыхания, когда легкие с воз-
духом. речака — выдох, суниака — задержка вдоха, когда легкие 
без воздуха. 

Внесем ясность в вопрос задержки дыхания — не вредно ли 
оно? Известно, что задержка дыхания может привести к кисло-
родной недостаточности — гипоксии. После интенсивной физи-
ческой нагрузки человек часто дышит, чтобы компенсировать 
создавшуюся недостачу кислорода. Гипоксия во время своего 
восстановительного периода очень благотворно влияет на орга-
низм, она стимулирует и восстанавливает ферментную систему 
и другие важные функции. 

Йоги гипоксию создают посредством волевой задержки 
воздуха на вдохе или выдохе при полном спокойствии, благода-
ря этому создаются особо благоприятные условия, так как дос-
тигается максимальное использование кислорода воздуха, 
повышается содержание углекислого газа, что, в свою очередь, 
стимулирует дыхательные центры и активизирует обменные 
процессы. 

Существует мнение, что задержка дыхания может привес-
ти к эмфиземе легких, но йоги это утверждение опровергают 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

188



своим многовековым опытом. И если какие-то осложнения и 
имеют место, то только при неправильной задержке воздуха, но 
при внимательной, спокойной и умеренной задержке, с 
соблюдением рекомендуемых правил и требований, наращива-
емой медленно, не только нет никакого вреда, но, наоборот, 
создается большой оздоровительный эффект. При очень уме-
ренной задержке дыхания и наращиваемой постепенно орга-
низм приспосабливается к состоянию гипоксии. В этом случае 
усиленное снабжение кровью мозга, сердца и других важных 
органов осуществляется за счет расширения сосудов и капил-
лярной системы. Этот факт открывает большие возможности в 
сознательном управлении телом, и йоги используют это в совер-
шенстве. 

Задержка дыхания дает возможность активно и сознатель-
но управлять жизненно важными функциями, укреплять и за-
калять волю, повышает способность владеть и управлять своим 
телом. 

Йоги вызывают состояние гипоксии искусственно, без тра-
ты энергии, без выделения тепла, без перенапряжения многих 
важных органов, а при физических нагрузках она возникает ес-
тественно. Это два подхода к одному и тому же явлению. С дру-
гой стороны, волевая гипоксия в некоторых условиях имеет 
преимущества, особенно когда требуется выполнить целена-
правленные упражнения независимо от окружающей среды. 
Есть еще одна зависимость, которая сводится к следующему: 
нервная система, кровообращение и дыхание — три взаимно 
связанные величины, где изменение одной автоматически ве-
дет к изменению двух других. Йоги изменяют характер дыха-
ния и, следовательно, целенаправленно влияют на остальные 
две составляющие. Этот вывод важен для пранаямы. 

УПРАЖНЕНИЯ МАЛОЙ ПРАНАЯМЫ 
1. Станьте прямо, поднимите руки через стороны вверх, од-

новременно вдыхая. Вдох должен закончиться в тот момент, 
когда руки сойдутся над головой (см. ТАЛАСАНА). В таком поло-
жении задержите дыхание 7-10 матр, после чего, выдыхая, опу-
скайте руки. Процесс выдоха заканчивается одновременно с 
опусканием рук. Упражнение повторяется 2-3 раза, по оконча-
нии выполняется очищающее дыхание бхастрика. 

___________________________________________________________Глава IX 

189



2. Станьте прямо, ноги на ширине плеч. Поднимайте пря-
мые руки вверх впереди себя ладонями вниз, одновременно 
вдыхая. На задержке дыхания с вытянутыми руками сделайте 
наклоны влево-вправо, перегибаясь только в талии. Количество 
наклонов постепенно увеличивайте, но не перегружайтесь. По 
окончании наклонов станьте прямо и резко выдохните через 
рот, и одновременно опустите руки. Далее следует бхастрика. 

3. Станьте прямо, ноги на ширине плеч. Поднимите руки 
через стороны ладонями вниз, пока они не окажутся на одной 
линии, одновременно делайте полный глубокий вдох. На задер-
жке дыхания сделайте несколько круговых движений 
руками сперва вперед-вниз-назад, затем наоборот в равном ко-
личестве. Руки опустите вниз с одновременным выдохом через 
рот. Бхастрика. 

4. Ложитесь прямо на живот, сделайте глубокий вдох и на 
задержке дыхания несколько раз отожмитесь от коврика, со-
храняя тело прямым, а упор должен быть на ладонях рук и паль-
цах ног. Далее нужно встать, опустить руки и выдохнуть через 
рот. Выполните бхастрику. 

Кто выполняет эту пранаяму утром, чувствует себя бодро, 
так как она повышает тонус организма. 

5. Станьте лицом к стенке на расстоянии вытянутых рук. 
Поднимая руки, сделайте полный вдох и обопритесь руками о 
стенку. На задержке дыхания несколько раз отожмитесь от сте-
ны, но так, чтобы ладони не отрывались от стенки. Вернитесь в 
исходное положение и резко выдохните через рот. Повторите 
2-3 раза и затем продолжайте бхастрику. 

6. Станьте прямо, ноги на ширине плеч, сделайте полный 
глубокий вдох и одновременно положите руки на пояс. Задержи-
те дыхание и оставайтесь в таком положении 2-3 секунды, потом 
резко наклонитесь вперед, выдыхая через нос. После паузы 
1-2 секунды медленно выпрямляйтесь, глубоко вдыхая, и опять 
повторите второй наклон вперед, затем при тех же условиях пов-
торите по два наклона вправо и влево. Бхастрику повторите два-
жды. 

7. Исходная поза — падмасана. Спокойно вдыхайте, но не 
обычным способом, а краткими импульсами, как будто вы 
что-то нюхаете, и так до полного заполнения легких. Задержи-
те дыхание на 7-12 секунд. И потом выдохните через нос спо-
койно. Следует бхастрика. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

190



Эти 7 упражнений малой пранаямы составляют первую ее 
половину. Следующие 5 упражнений составляют вторую ее по-
ловину, они также не сложны технически, но в физиологичес-
ком отношении очень действенны. 

8. Исходная поза — падмасана. Обычный вдох через любую 
одну ноздрю и без задержки выдох через нее же. Повторите то 
же через вторую ноздрю. Чередуясь таким образом, выполняй-
те упражнение 2-3 мин. В этом упражнении и в следующем 
бхастрика не потребуется, так как они сами являются очищаю-
щими. 

9. Падмасана. Сделайте энергичный выдох, за которым 
следует вдох, задержка дыхания и выдох в соответствии с про-
порцией 2:8:4. Постепенно доведите дыхание до пропорции 
8:20:16. Время упражнений 2-3 мин. 

10. При тех же условиях, как и в п.9, вдыхайте через одну 
правую ноздрю, а выдыхайте через обе, следующий вдох — че-
рез одну левую ноздрю, а выдох через две. 

11. Падмасана. Сосредоточьтесь на трикуте и вдыхайте че-
рез правую ноздрю настолько медленно, насколько вы в состоя-
нии это сделать, и так же спокойно выдыхайте через правую же 
ноздрю. Проделайте таким образом 12 циклов, и все в одну сто-
рону, затем столько же циклов повторите в обратной последова-
тельности. На второй неделе добавьте по два цикла на сторону, 
а на третью — еще по три. Помимо всего прочего, это упражне-
ние снимает усталость, нервное напряжение, раздражитель-
ность. 

12. Падмасана. Вдох через правую ноздрю и без задержки 
выдох через левую. Продолжая упражнение, вдыхайте через ле-
вую ноздрю и выдыхайте через правую — это один круг. Проде-
лайте 12 таких кругов. После практики в этом упражнении в 
течение двух месяцев вы можете перейти к большой пранаяме. 

Эти, на первый взгляд, простые упражнения физиологиче-
ски очень действенны, уже через два месяца практики в орга-
низме происходят большие изменения — полные люди худеют 
без вредных последствий, голос становится громче и чище, очи-
щается кровь, возрастает аппетит. Практика этих упражнений 
требует максимального сосредоточения на самом упражнении. 

Когда вы начнете практиковать упражнения большой пра-
наямы, то сможете убедиться еще и в том, что малая пранаяма 
подготовила ваш организм для их освоения. Причем, первая по-

___________________________________________________________Глава IX 

191



ловина в основном готовит легкие, а вторая половина очищает 
тонкие структуры всего тела и делает его способным к большим 
напряжениям в дальнейшей работе. 

После малой пранаямы считаем целесообразным дать уче-
нику несколько пранаям прикладного характера, которые необ-
ходимо будет использовать в различное время и по различным 
поводам. 

1. ПРАНАЯМА В САВАСАНЕ 
Когда человек ослаблен или другие условия к тому вынуж-

дают, пранаяму можно делать и в позе савасана. 
В этой позе вдыхайте через обе ноздри без напряжения и 

спокойно. Не старайтесь втянуть в себя много воздуха, так как в 
этом случае теряется савасана. Задержите дыхание настолько, 
насколько вам это удобно, затем также медленно выдохните че-
рез обе ноздри. Повторяйте ОМ. Упражнение повторяется 12 
раз утром и вечером. В позе савасана можно также делать сахи-
ту. 

2. ПРАНАЯМА НА ХОДУ 
Идите свободным непринужденным шагом, слегка откинув 

голову, и распрямите грудь. Дышите в соответствии с пропорци-
ей 3:12:6. Повторяйте ОМ. Если устали, перейдите на обычное 
дыхание, а затем опять повторите пранаяму. 

Это удобная и полезная пранаяма, ее можно выполнять во 
время прогулки. Хорошо, если к этому еще располагает окружа-
ющая природа. Капалабхати также можно делать на ходу. 

Сейчас нам надлежит приступить к изучению классичес-
ких упражнений большой пранаямы, но, учитывая серьезность 
этого вопроса, рекомендуем ученику сперва серьезно изучить 
предварительные советы и правила. 

СОВЕТЫ, ПРАВИЛА, ТРЕБОВАНИЯ, ПРЕДУПРЕЖДЕНИЯ 
для изучающих упражнения пранаямы 

1. Для всех истинных йогинов существует одно общее пра-
вило: в позе падмасана йогин садится к северу или к востоку ли-
цом, повторяет мысленно (на вдохе): ДА БУДУТ ВСЕ СУЩЕСТВА 
ВОСТОКА (на выдохе) СЧАСТЛИВЫ, МИРНЫ И БЛАЖЕННЫ. 
Повторите эту фразу на все четыре стороны света. Повторите 
ОМ также на все четыре стороны и еще вверх и вниз. Это 6–ко-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

192



нечный крест Будды, это лучшая оградительная мантра. После 
этого поклонитесь своему Гуру и всем йогам. Йоги считают, что 
без такого ритуала к пранаяме можно и не приступать, так как 
они убеждены, что таким способом сознание подготавливается 
специальным образом. Подышите некоторое время ритмично, 
повторяя ОМ на вдохе и выдохе, некоторое время сосредоточь-
тесь на сущности дыхания: дыхание есть жизнь, каждый вдох 
наполняет вас жизненностью и энергией, дает вам радость и 
силы, вы уже чувствуете, как эта живительная сила наполняет 
ваше тело. Природа заполнена ритмом, потому ритмично также 
и ваше дыхание, вы частица единого мирового ритма. Размыш-
ляя подобным образом, мы не только сосредоточиваемся на 
предстоящем упражнении, но готовим свою тонкую структуру к 
приему токов пранаямы. 

2. Серьезно вдумайтесь в то, что будет сейчас сказано. Вы 
начали эксперимент над установившейся формой дыхания, ко-
торая была неизменной в течение десятилетий. Весь ваш ор-
ганизм до мельчайших структур настроен именно на такое 
дыхание. И теперь вы нарушаете эту систему, вносите дисгар-
монию во все жизненные проявления организма. Как важны в 
этом случае необходимый образ жизни и диета и, что самое ва-
жное, это твердое систематическое знание. Без этих условий в 
пранаяму лучше не углубляться. Даже научиться правильно 
дышать очень трудно. Наше мелкое прерывистое дыхание 
способно обеспечить нашу кровь каким-то минимальным коли-
чеством кислорода, а мозг — теми умственными силами, кото-
рыми мы пользуемся в обычной жизни. Но функции пранаямы 
состоят в том, чтобы пробудить психические силы и нести их в 
самые отдаленные уголки нашего сознания. Знаете, сколько 
времени пройдет, прежде чем вы получите ощутимый успех в 
пранаяме? В лучшем случае, годы!.. 

Подумайте, хватит ли у вас воли стоять на этом пути. 
Обычный человек обычным дыханием поддерживает свое 

земное существование, но человек более высокого порядка 
дышит, чтобы укрепить и поддержать порыв в высшую сферу. 
Усиленная пранаяма без знания основ этого дела приведет к 
низшему психозу. Знайте также, что пранаяма стоит на мен-
тальной основе, овладение именно этим ментальным дыханием 
приводит к высшим формам пробуждения, к ясновидению, к 

___________________________________________________________Глава IX 

193



пробуждению третьего глаза и другим достижениям истинной 
Йоги, а не к факиризму и магии. 

3. Прежде чем сделать первый шаг в пранаяму, усвойте еще 
одну истину. В общем говоря, человек обладает двумя дыхания-
ми — естественным и искусственным. Вся пранаяма и есть ис-
кусственное дыхание, где мы «тормозим» дыхательный центр, 
данный нам природой, и насильственно навязываем новый 
ритм дыхания. Во время искусственного дыхания бессознатель-
ный двигательный центр бездействует, мы же при помощи соз-
нательной работы определенных групп мышц продолжаем ды-
шать по новой схеме. Что при этом может произойти? 

а) При очень длинной искусственной форме дыхания с со-
блюдением определенных условий и требований естественный 
дыхательный центр примет ритм искусственного, особенно 
если новый ритм не очень далек от естественного. Уже здесь 
становится ясным, почему качественная и количественная пе-
ремена естественного ритма должна быть очень медленной; 

б) при неправильной практике возможен разлад естествен-
ного ритма дыхания (временный или длительный) или еще худ-
шие последствия... 

Какие необходимо соблюдать условия, чтобы избежать это-
го нежелательного фактора? 

а) Весь процесс изменения естественного ритма дыхания 
должен быть очень медленным; 

б) началу пранаямы должна предшествовать основатель-
ная практика в асане; 

в) должна быть освоена определенная степень очищения; 
г) необходимо терпеливо перенести все тяготы и невзгоды 

многих ограничений, приведенных в инструкциях этой книги; 
д) кроме того, весь образ жизни должен быть спартанским. 
Тот, кто холит свое тело, не может рассчитывать на успех в 

пранаяме. Прежде чем успешный исход станет возможным, ор-
ганизм должен быть доведен до высшей степени напряженно-
сти. 

Над этим тоже стоит подумать, прежде чем делать первые 
шаги в пранаяму. 

4. Перед началом пранаямы необходимо пройти курс очи-
щения надей, нечистые нади прану не примут. Есть очищение 
внутреннее и внешнее — это глава «Очищение» (шат–кармы). 
Мы также дадим специальные дыхательные упражнения для 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

194



очищения надей. Когда нади очищены, у упражняющегося хо-
роший аппетит, прекрасное пищеварение, он бодр, смел, силен, 
энергичен, жизнерадостность его соответствует высшему уров-
ню, фигура красива. 

Не будет ошибкой , если мы скажем, что вся пранаяма на-
правлена именно на очищение надей, по которым должны пой-
ти токи Кундалини. 

5. Пранаяма — процесс очень серьезный, поэтому она тре-
бует сосредоточенного контроля и знания техники. На этот счет 
в Упанишадах сказано следующее: «Как львы, слоны и тигры 
приручаются постепенно, так и дыхание должно быть правиль-
но управляемо и находиться под контролем, иначе оно убьет 
практикующегося. Поэтому его нельзя пробовать без инструк-
ции». 

6. Дыхание носом в пранаяме — непременное условие, если 
оно не оговорено специально. Поражает тот факт, что большин-
ство людей вполне осознают тот вред, который они себе нано-
сят, дыша ртом. Особенно от этого страдают дети. В результате 
такого дыхания ухудшается работа щитовидной железы, задер-
живается психическое развитие и возможны случаи слабоумия. 
Дыхание ртом приводит к заболеваниям аденоидов. Необходи-
мо требовать, чтобы уже в школе учили дышать носом. Дыхание 
носом уменьшает возможность заболеть из-за инфекций. И са-
мое главное — дыхание носом помогает нам усваивать прану. 

Случается так, что одна ноздря заложена не из-за болезни, 
а естественно (вспомним солнечное и лунное дыхания). В этом 
случае йоги применяют КУДАДИ, нечто наподобие костыля, 
вставляемого в подмышечную впадину в сидячем положении со 
стороны заложенной ноздри. Облокотишься на некоторое вре-
мя, и ноздря открывается — эффект налицо, хотя действие его 
необъяснимо. 

Мы уже знаем, чем вызвано это естественное явление: в ос-
нове своей оно сводится к тому, что у большинства людей при 
пробуждении функционирует одна левая ноздря (лунная), в се-
редине дня обе ноздри работают одинаково, а вечером — одна 
правая (солнечная). Не следует однако думать, что в указанных 
случаях ноздри бывают полностью заложены, просто в одной из 
них проходимость воздуха несколько ограничена, но иногда бы-
вает и заложена. Есть случаи, когда солнечные и лунные сторо-
ны перемещаются. 

___________________________________________________________Глава IX 

195



Если необходимо выполнять лунное дыхание, то лучше ве-
чером, а солнечное — утром, так как те ноздри, которые необхо-
димо перекрывать, уже перекрыты естественно. 

К тому, что вы уже знаете, мы дадим еще более глубокое 
объяснение. Йоги считают, что земля есть живой организм, раз-
вертывающийся на 7 планах. В астральном плане земля вдыха-
ет тот же самый космический флюид, который вдыхает и наш 
астральный организм. Это вдыхание распространяется с восто-
ка на запад волнообразным движением. В течение всей ночи 
земля ассимилирует указанный флюид, а при восходе солнца 
выдыхает его уже измененным. Максимальная амплитуда этого 
выдыхания бывает на полдороге между восходом солнца и по-
луднем — это лунный период, а от полудня до заката — солнеч-
ный. 

Чтобы отдыхать или размышлять, необходимо ложиться на 
правый бок в течение солнечного периода, положив голову на 
ладонь правой руки. В лунный период все наоборот. Большин-
ство людей инстинктивно следует этому правилу — засыпает 
вечером на правом боку, а просыпается утром на левом. 

7. В пранаяме необходимо правильно перекрывать ноздри, 
для этого существует 4 способа: 

а) пальцами правой руки. Смысл этого способа сводится к 
соблюдению полярности магнетических токов. Правая рука и 
правая сторона тела — соответственно полярны (положитель-
ны), а левая сторона, левая рука, левая ноздря — отрицательны. 
Если для перекрывания ноздрей использовать левую руку, то 
указанная полярность будет нарушена. Поэтому большой палец 
правой руки магнетически положителен, и он должен поэтому 
перекрывать правую ноздрю. Мизинец и безымянный пальцы 
правой руки отрицательны и перекрывают левую ноздрю. Ука-
зательный и средний согнуты в ладонь; 

б) при помощи мимических мышц лица — этому способу 
нетрудно обучиться, необходимо только поупражнять соответ-
ствующие мышцы лица, но почему-то этот способ мало популя-
рен; 

в) метод йони-мудры тоже соответствует требованиям ука-
занной полярности; 

г) наиболее совершенный способ — это запрокидывание 
языка, о чем речь шла в кхечари-мудре. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

196



С практической точки зрения наиболее подходящими яв-
ляются 2-й и 4-й, так как в этом случае свободны руки и ничто 
не нарушает симметрии величественной позы падмасаны. 

8. Выработайте для себя постоянную единицу счета, так 
называемую матру. Эта единица у всех разная, но для каждого 
постоянная. За единицу счета принимается время, в течение 
которого можно не слишком быстро и не слишком медленно 
описать ладонью окружность вокруг колена. Много раз повто-
рите это движение, и его длительность зафиксируйте в вашем 
сознании. Можете некоторое время повторять это движение в 
уме во время счета. Йоги вместо обычного счета произносят в 
уме ОМ. Вам необходимо очень хорошо отработать свою матру 
и никогда не менять. Если вы встретите совет брать за единицу 
счета удары пульса, то вам необходимо знать, что эта единица 
придумана не йогами, а европейскими практиками. Эта едини-
ца никогда не бывает постоянной. 

9. Для большего успеха в пранаяме занятия необходимо 
проводить 2 раза. Лучшее время — вечер и утро, две точки по-
коя, но самое лучшее время — это утро. 

10. Прочтите еще раз советы к главе «Асана», в своем боль-
шинстве они приемлемы также в пранаяме. 

11. У лиц, естественно предрасположенных, пранаяма вы-
зывает преждевременные метаболические проявления (особен-
но видения). Если это имеет место — не обращайте внимания, 
это скоро пройдет. 

12. Комната, в которой вы занимаетесь, должна быть сухой 
и хорошо проветриваемой, лучше заниматься на берегу реки 
или озера, в углу сада, на вершине холма, если позволяет пого-
да. Во всех случаях лучше заниматься на природе. Место долж-
но быть уединенно, никто не должен мешать вам, и ничто не 
должно беспокоить. Природа должна радовать глаз. Яркий свет 
или жаркое солнце отвлекают, лучше заниматься в тени, а еще 
лучше перед восходящим солнцем или заходящим. В комнате 
должно быть слабое освещение. 

13. Асаны нельзя делать сразу после пранаямы, а спустя 
час. Пранаяма может выполняться после асан через 10-15 
минут. При переходе от асан к пранаяме или наоборот необхо-
димо выполнить савасану. При любых переходах нервная систе-
ма должна перестроиться на новый режим. 

___________________________________________________________Глава IX 

197



14. Ни в одной фазе пранаямы не должно быть никаких на-
пряжений. Чувство радости и удовольствия должно сопутство-
вать выполнению пранаям. Вы не должны чувствовать 
никаких излишеств. Не допускайте, чтобы начало вдоха было 
резким или конец его выполнялся с усилием. 

15. В практике асан мы постоянно требовали соблюдать 
правило прямолинейности позвоночника, в пранаяме это усло-
вие должно соблюдаться в еще большей степени. 

16. «Полное половое воздержание на 6 месяцев или на год 
несомненно позволит вам достигнуть скорого прогресса в заня-
тиях или духовном развитии. Сохраняйте жизненную жид-
кость. Превращайте ее в оджас... Ведите скромную жизнь. 
Жизнь предназначена для более высоких целей... 

Жизненный флюид — это жизненное сокровище. Берегите 
каждую каплю его. Даже ученые теперь открыто признают, что 
люди, достигшие полного контроля над половой энергией, упро-
чивают все свое существование в физической, психической и 
духовной сферах, приобретают силы, недостижимые никакими 
другими средствами, и наслаждаются необыкновенно долгой 
жизнью, бесконечным покоем и безграничной радостью». 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Этот вопрос мы еще не раз будем рассматривать с различ-
ных позиций, а сейчас целесообразно сообщить еще следую-
щее: йоги считают, что семя существует в тонкой форме 
повсюду во всем теле. Под влиянием сексуальной воли оно опус-
кается вниз и преобразуется в грубую форму. Поэтому они 
считают, что на определенном уровне практики уже недостато-
чно предупреждать его образование, то есть необходимо уже 
быть не только целомудренным в жизни, но и в мыслях. 

17. Очень желательно перед началом пранаямы проделать 
несколько кругов уддияна-бандхи. Это даст возможность силь-
но «отсосать» венозную кровь из брюшных органов и направить 
ее в общий кровоток. С этой целью после уддияна-бандхи вы-
полняются нуули и еще капалабхати. 

18. Дыхательные упражнения начинайте всегда с возмож-
но полного выдоха. Если вы сделали полный вдох и перекрыли 
горло, то не расслабляйте мышц-вдыхателей, в противном слу-
чае в груди возрастет давление и будет мешать венозному кро-
вообращению. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

198



Любая фаза не должна сопровождаться каким-либо зву-
ком, если это не оговорено специально. Наличие звука говорит 
о том, что дыхательные пути не очищены. Не старайтесь ненор-
мально растягивать ваши легкие, пусть они наполняются воз-
духом естественно. Только в позе падмасана есть все необходи-
мые условия для наилучшего функционирования легких и всей 
дыхательной системы. 

19. ПУРАКА. Вдох всегда выполняется равномерно, продол-
жительно, ненапряженно, за исключением случаев, специаль-
но оговоренных. Если вдох сделан до отказа и остается 
чувство его неполноты, значит, он выполнен с каким-то нару-
шением. Не дотягивайте до счета вдох, если он у вас не вклады-
вается в необходимое число матр, а лучше в следующий раз 
измените его продолжительность. Не заполняйте чрезмерно 
легкие, так как можете излишне растянуть легочную ткань — 
лучше учитесь пользоваться диафрагмой и расширяйте боко-
вые части живота и груди. Не забывайте также, что если вы 
выполнили асаны и после них приступаете к пранаяме, то необ-
ходим определенный отдых для перестройки на новый 
режим тонких структур организма и особенно успокоения серд-
ца, так как при незначительном завышении ритма сердца пра-
наяма затрудняется. 

20. РЕЧАКА. Выдох всегда выполняется в восходящей 
последовательности: снимается подбородочный замок, начина-
ется выдох при помощи уддияна-бандхи, далее сжимаются реб-
ра, потом грудная клетка, и опускаются плечи в последнюю 
очередь. Тазовое дно на всем протяжении выдоха остается при-
поднятым, и мула-бандха не снимается до тех пор, пока весь 
воздух не будет выдохнут. Во всей стадии выдыхания преобла-
дание давления остается за брюшным прессом, и этим 
достигается не только максимальный выдох, но также обеспе-
чивается выжимание венозной крови из брюшных органов, а 
это обстоятельство особо важно для движения крови в кровя-
ных депо. Поэтому даже если кумбхака не сопровождалась му-
ла-бандхой, выдох необходимо начинать с самого низа, то есть 
с сокращения мышц ануса, нижней части живота, потом пупо-
чной и надпупочной областей. 

Йоги считают, что нормальный выдох должен иметь длину 
12 пальцев (в толщину), или 22,5 см. При уменьшении этой дли-
ны жизнь продлевается, так как для этого дыхание сильно заме-

___________________________________________________________Глава IX 

199



дляется, но при удлинении указанного расстояния — жизнь 
сокращается. Здесь в основу взято то положение, что человеку 
запрограммировано не количество лет жизни, а количество ды-
ханий. Учитывайте это обстоятельство при любых дыхательных 
упражнениях. Длина выдоха измеряется камышинкой или тон-
ким пером павлина. 

21. КУМБХАКА. Задержка дыхания для целей пробуждения 
Кундалини практикуется с 4-мя бандхами: 

а) уддияна-бандха — необходимо удерживать мышцы жи-
вота сокращенными, чтобы обеспечить избыточное давление в 
легких и течение известных нам импульсов; 

б) мула-бандха принимается тотчас после окончания вдо-
ха, чтобы соединить прану с апаной и исключить утечку апаны 
вниз; 

в) джаландхарабандха применяется, чтобы предотвратить 
утечку праны вверх; 

г) набхо-мудра — рекомендуется отвести язык назад и 
сильно прижать его к небу, помимо специального действия на 
известный центр, здесь достигается еще и большое сжатие 
пазух сонной артерии. Сжатием сонных артерий предотвраща-
ется повышение кровяного давления, вызванного резкой задер-
жкой дыхания, а также под влиянием сильного внутреннего 
давления. Пазухи сонных артерий известны современной меди-
цине как чувствительные рецепторы, которые помогают регу-
лировать процесс дыхания, ритм сердца и давление крови. 
Более того, сонные артерии помогают сохранять сознание, так 
как в состоянии джаландхарабандхи они усиленно питают мозг 
кровью. Здесь чувствуется еще какая-то важная особенность, 
но пока о ней больше нигде не сказано. Древние йоги хорошо 
знали эти свойства сонных артерий и помогали людям с повы-
шенным кровяным давлением крови. 

Но следует иметь в виду, что практика пранаямы с бандха-
ми чрезвычайно опасна!!! Для целей оздоровления задержка 
дыхания вообще может отсутствовать или быть незначитель-
ной, но даже в таком случае активность некоторых чакр будет 
иметь место. Кумбхака требует внимания и осторожности — в 
таком случае опасности нет, но сочетание ее с мудрами и банд-
хами требует квалифицированного руководства. 

Во время кумбхаки перекрывать дыхательное горло нельзя. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

200



На первом этапе вашей практики в малой пранаяме этому 
вопросу не придавалось значения, но на больших задержках 
воздуха дело обстоит иначе. Удерживать воздух в легких необхо-
димо научиться за счет удержания грудной клетки при помощи 
групп мышц-вдыхателей. В это время выход воздуха исключа-
ется за счет того, что закрыт рот и нос, но даже если открыт нос, 
то выход воздуха не последует, так как объем легких не изменя-
ется, мышцы его удерживают. Если же мышцы ослабнут и дав-
ление начнет возрастать, то раздуваются щеки, и это послужит 
сигналом к тому, чтобы распрямить грудную клетку. При закры-
той голосовой щели возрастающее давление серьезно мешает 
венозному кровообращению, которое, в свою очередь, сведет на 
нет все блага пранаямы. Многие страдают из-за несоблюдения 
именно этого требования. 

Выше мы указали, что применение бандх без знания и чув-
ства меры опасно, но следует также знать, что с бандхами легче 
выдерживать большие значения кумбхаки, но главное то, что 
тонкие внутренние процессы опять же с бандхами проходят ин-
тенсивнее. 

Еще несколько существенных предупреждений. Лица, 
страдающие глазными и ушными болезнями, не должны вы-
полнять кумбхаку. В начале практики кумбхаки могут появить-
ся запоры, но потом они проходят. Если в любой пранаяме вы 
дышите неправильно, превышаете свои возможности в кумбха-
ке, создается чрезмерное напряжение, от которого страдают 
диафрагма и легкие, нервная и дыхательная системы, ослабля-
ются здоровье и ясность ума! 

В кумбхаке с воздухом на больших задержках может 
появиться чувство покалывания по всему телу в области воло-
сяных покровов, пальцы наполняются кровью, повышается 
пульсация. Эти признаки считаются пределом задержки дыха-
ния на данный момент. 

Случается, что во время задержки дыхания искажается ли-
цо. Это значит, что имеет место перегрузка своих возможностей 
или другие нарушения. Лицо должно быть спокойным и рас-
слабленным, язык также должен быть расслаблен, иначе во рту 
будет скапливаться слюна (проглатывайте ее перед выдохом). 
При выполнении пранаямы в ушах не должно быть давления. 

Практика пранаямы в высоких пределах без соблюдения 
целомудрия может привести к сумасшествию. 

___________________________________________________________Глава IX 

201



22. Будьте очень сосредоточены на всех фазах дыхания. На 
вдохе усиленно представляйте себе, что вселенская жизнь и си-
ла проникают в вас. В вашем уме сейчас нет иной мысли, а 
только эта идея о космической силе, входящей в вас, она обога-
щает ваши физические и душевные силы. Во время выдоха со-
средоточьтесь на мысли, что ваша жизненная сила выходит, 
чтобы соединиться с вселенской силой. Пусть все эти представ-
ления не кажутся вам наивными — это начало вашего психиче-
ского обучения. 

Опытные практики сильно внушают себе, что если бы ды-
хание через нос вовсе прекратилось, то оно продолжалось бы за 
счет кожного дыхания всем телом, что в действительности име-
ет место при больших задержках воздуха, когда кожный покров 
усиливает свои функции, частично подменяя легкие. 

23. Обычно пранаяма какого-то одного упражнения сопро-
вождается многократным его повторением. Необходимо так 
упорядочить все три фазы, чтобы между отдельными циклами 
не было перерывов для обычного дыхания с целью отдыха. Если 
же такие передышки допускать, то вносится разлад во всю схе-
му пранаямы и теряется ее целостность. 

24. Все фазы дыхания в любой пранаяме имеют ту особен-
ность, что выполняются контролируемо, строго в определенной 
пропорции и осознанно. В пранаяме положение всех органов 
должно быть правильным и естественным. Падмасана удовле-
творяет этому условию. 

25. Необходимо постоянно помнить, что механизм дыха-
ния очень чувствительный и любое насилие над ним может 
привести к трагическому концу. Только постепенная и длитель-
ная тренировка с чувством меры дает нужные результаты и без 
каких-либо отрицательных последствий. 

26. Ни в коем случае не делайте пранаяму до утомления и 
не начинайте ее, когда утомлены. 

Во время занятий ваше состояние должно быть возвышен-
ным, а после занятия должно быть чувство удовлетворения и 
приятного состояния духа. Регулируйте продолжительность 
пранаямы так, чтобы, закончив свои упражнения, вы чувство-
вали себя свежим. 

Если вы вспотели, не вытирайте пот полотенцем, а разо-
трите его по телу руками — это полезно, но не подвергайте себя 
в этом случае действию холода или сквозняка. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

202



Если по какой-то причине вы подавлены или чем-то обес-
покоены, выполните несколько пранаям, и хорошее расположе-
ние духа к вам вернется, вы почувствуете прилив новых сил и 
бодрости. То же самое, если вы решили проделать какую-то 
серьезную работу, пранаяма повысит вашу сосредоточенность. 
При чрезмерной усталости или болезни пранаяма не выполня-
ется. 

27. Усиливающийся кислородный обмен в процессе некото-
рых пранаям может вызвать легкое головокружение — это зна-
чит, что увеличение интенсивности данной формы дыхания 
идет очень быстро, выше данных возможностей в данный мо-
мент. Умерьте ваш энтузиазм, и все встанет на свое место. В 
этом деле только постепенное развитие может дать устойчивые 
результаты, тогда как спешка ведет к срыву и отбрасывает на-
зад. 

28. Не ждите быстрого успеха в пранаяме, если вы занима-
етесь по нескольку минут в день и в течение не очень длитель-
ного времени. Пользы также не будет, если вы будете 
перепрыгивать с одного упражнения на другое. У вас должна 
быть система. В ежедневный курс должна входить бхастрика, а 
ситали и ситкари практикуйте периодически при необходимо-
сти. 

29. Многое мешает прогрессу ученика: сон в дневное время, 
позднее или ночное бодрствование, излишек и задержка мочи и 
кала, нездоровая пища, длительное оперирование праной, 
лишние пустые разговоры, длительное общение с друзьями. 

30. Пранаямой могут заниматься только физически здоро-
вые люди, в противном случае практика пранаямы опасна. 
Сперва необходимо укрепить свое здоровье асанами и общеоз-
доровительными дыхательными упражнениями. Люди с боль-
ным сердцем или легкими должны выполнять только простые 
дыхательные упражнения. 

Детям до 12 лет не следует выполнять сложные дыхатель-
ные упражнения, так как они могут нарушить сердечно-сосуди-
стую систему. 

Если кто-нибудь заболеет, то не потому, что занимается уп-
ражнениями йогов, а потому что, занимаясь, не соблюдал необ-
ходимых требований и ограничений. 

31. Будьте внимательны к своей практике, и вы начнете за-
мечать признаки своего успешного продвижения, таких при-

___________________________________________________________Глава IX 

203



знаков много, и они часто индивидуальны, но прилежный уче-
ник их увидит у себя. 

Когда тело становится нежирным, ясным, здоровым, семя 
находится под контролем, увеличивается аппетит, нади очища-
ются — вот признаки успеха в хатха-йоге. 

ШИВА-САМХИТА 

Но есть еще более конкретные признаки: когда испарина 
выступает после упражнений, легкое дрожание, которое скоро 
проходит, общая легкость тела, спокойное выражение лица, 
чистота и белизна кожи, гармоничный, приятный голос, расши-
рение зрачков, не имеющее ничего общего с близорукостью, 
увеличение блеска и силы взгляда, приятный запах тела, спо-
собность слышать звуки анахат, видение белых пятен, постепен-
но увеличивающихся. Два последних признака — самое верное 
подтверждение того, что вы находитесь на верном пути. 

Будет много и других прйзнаков, умейте их заметить в себе 
и правильно истолковать. 

32. О звуках анахат. Вы их можете услышать на любом 
уровне вашей практики. Особенностью их является то, что они 
всегда звучат в правом ухе. Эти звуки связаны с пингала-нади, 
а она, как известно, расположена с правой стороны тела. Очень 
редко звуки анахат можно услышать в левом ухе —это связано 
с вибрацией праны в сердце. 

33. Еще раз подчеркнем, что пранаяму необходимо выпол-
нять на пустой желудок — это важное требование, но перед тем 
как приступить к упражнению, рекомендуется выпить стакан 
фруктового сока или слегка закусить. Стакан сока даст вам не-
обходимое количество энергии для завершения цикла праная-
мы. Что же касается необходимости закусить, то это диктуется 
в первую очередь тем, что после упражнений в пранаяме усили-
ваются окислительные процессы и выделяются соки органов 
внутренней секреции, а желудок в это время не должен быть пу-
стым. По этой причине у йогов встречается такая фраза: «Пус-
той желудок вреден». 

34. Никогда не спешите. Упражнения должны выполняться 
сосредоточенно, с сознанием поставленной задачи. Лучше 
меньше, да лучше. Вы не подрядчик, который уже получил 
деньги за свою работу и поэтому спешит выполнить ее как-ни-
будь. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

204



Индусы имеют наследственную предрасположенность к 
пранаяме, выработанную многими поколениями, и все же вы-
полняют ее с умеренностью и осторожностью. Но европеец и 
здесь старается проявить дух соревнования и энтузиазм, что 
толкает его за пределы осторожности. 

35. Нам уже известно упражнение пробуждения от сна и 
вот еще: если все же есть некоторая сонливость, сделайте 10-20 
кумбхак, ровно столько, чтобы разогнать сон и приготовиться к 
медитации или другим занятиям. Если в комнате холодно, сде-
лайте несколько энергичных движений. 

36. Если выполнять пранаяму неправильно, то пурака и 
кумбхака разрушительно действуют в основном на легкие, но 
не на сердце, тогда как речака больший вред наносит сердцу. 
Указанные пропорции в упражнениях должны соблюдаться 
строго. Контролируемый выдох всегда длительнее вдоха, за ис-
ключением оговоренных случаев. 

37. Разум в пранаяме должен быть пассивным, но бдитель-
ным. Если какой-нибудь орган работает неправильно, мозг по-
сылает предупреждение. 

Но ведь разум сосредоточен на пранаяме? Это верно. В 
этом случае вы еще ведете счет, наблюдаете ритм дыхания, 
ощущаете токи праны, поэтому нет ничего особенного, если 
ваш разум в это же время будет еще вести контроль реакции ор-
ганизма. 

38. При регулярной практике в пранаяме вы заметите, что 
ваш ментальный вид меняется, вы потеряете всякое стремле-
ние к вредным привычкам — курению, алкоголю, чувственным 
наслаждениям. 

Прежде чем начать какое-либо дыхательное упражнение, 
необходимо привести себя в состояние расслабления мускулов. 
Любые физиологические нарушения, возникающие в практике 
пранаямы, происходят от невнимания к этому требованию. С 
учетом этого требования обращаем внимание также на постоян-
ство позы. Если на время упражнения в пранаяме вы приняли 
какую-то позу сидения, то не меняйте ее весь период данного 
упражнения, так как, переменив позу, вы нарушаете установив-
шийся режим дыхания и кровообращения, и смена позы выве-
дет вас из ритма дыхания. 

40. Нам уже известно, что пранаяма и сосредоточение вза-
имно связаны, по этой причине возникает вопрос — с чего луч-

___________________________________________________________Глава IX 

205



ше начинать? Ш.С. Шивананда утверждает, что это зависит от 
вашего желания и индивидуальных особенностей, часто начи-
нают с пранаямы, но в большинстве случаев и то и другое идет 
параллельно. 

41. Может случиться, что, приступая к пранаяме, вы ощу-
тите какое-либо болевое ощущение. Понятно, что оно не даст 
сосредоточиться и от него надо избавиться, разумеется, если 
это не серьезное заболевание. 

Мы рекомендуем способ, как избавиться от подобных бо-
лезненных ощущений. Примите удобную позу и расслабьте все 
мышцы. Теперь осознайте, из какой точки вашего тела исходит 
боль и представьте, что к этому месту вы направляете поток 
праны и что боль прекращается, так как она вытесняется по-
ступившей туда праной и новыми жизненными силами. Если у 
вас сосредоточенный ум, боль пройдет. 

42. Пранаяма представляет собой главное звено в Йоге. 
Древние риши чувствовали это, догадывались интуитивно и в 
своих рукописях указывали, что никакая йная практика не яв-
ляется столь необходимой для развития сознания, тела и разу-
ма. 

43. «Занятия пранаямой могут привести вас к левитации. 
Если вы строго соблюдаете брахмачарья, правила диеты и хоро-
шо сосредоточиваетесь, вы сможете достигнуть левитации че-
рез несколько месяцев регулярных упражнений в пранаяме. Ле-
витацией нельзя заниматься в пещере, упражняющийся может 
удариться головой. Следует заниматься пранаямой в специаль-
но отведенной комнате. Левитация происходит после очищения 
надей». 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

44. Очень трудно почувствовать в себе токи праны. Этому 
способствует специальная подготовка своего сознания. Для 
этой цели йогин не только очищает нади, он еще очищает себя 
физически внутренне и внешне, но и этого недостаточно — тре-
буется еще моральное и нравственное очищение. Он создает 
себе представления, как будто все возвышенные человеческие 
качества, такие как милосердие, любовь, прощение, спокойст-
вие, радость и другие входят в него с каждым вдохом, а все низ-
менные качества (вожделение, гнев, алчность) покидают его с 
каждым выдохом. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

206



Западные последователи Йоги, чтобы почувствовать в 
себе токи праны с учетом предварительной практики и подго-
товки, советуют представлять себе, что через одну ноздрю вы 
вдыхаете прану в виде белой ленты и таким же образом удаляе-
те на 1,5 метра, затем поворачиваете ее и вдыхаете опять таким 
же методом. 

Впоследствии представляйте себе, что эта лента удаляется 
все дальше и дальше. Утвердившись в этом, вы сможете послать 
свою прану через любой предмет или отдельное лицо, которое 
вы хорошо знаете и черты его можете себе представить. Так мо-
жно лечить на расстоянии. 

На определенном уровне вашей практики необходимо со-
средоточить внимание на специальном ощущении, которое со-
провождается вдыханием воздуха, и представить себе, что этот 
воздух остановился (аккумулировался) в аджна-чакре. Когда вы 
четко чувствуете это, то это уже не воздух, а астральный ток или 
та же прана. 

Трудно описать, как именно нужно ожидать чувствование 
праны, это проявляется по-разному. Одному движение праны 
ощущается, как будто мурашки бегут по спине, другому — в ви-
де тока жидкости и так далее. Но вполне определенно одно, что 
через некоторое время вы действительно начнете чувствовать 
как «что-то» в самом деле движется в организме в заданном соз-
нанием направлении. 

Многое откроется перед вами, когда вы ощутите токи пра-
ны и сможете управлять малыми волнами ее. Вы сможете соз-
дать вокруг себя защитную среду. Вот как по этому поводу 
говорит Рамачарака: «Если вы находитесь в обществе людей 
низшего порядка ума, вы чувствуете как бы давящее влияние их 
мыслей. Попробуйте тогда проделать ритмическое дыхание и, 
получив благодаря ему добавочный запас праны, сделайте мы-
сленный образ, что вы окружаете себя полученной праной, как 
скорлупой. Заключив себя мысленно в такое яйцо праны, вы по-
чувствуете, что совершенно защищены от влияния грубых мы-
слей или каких бы то ни было нечистых влияний других». 

Это только один пример, но власть над праной дает безгра-
ничные возможности. 

45. В живом теле самым грубым проявлением праны явля-
ется дыхание, более тонкими по сравнению с ним являются 
нервные токи. Мысли и желания еще более тонки, чем нервные 

___________________________________________________________Глава IX 

207



токи. Теперь мысленно проследите связь между праной и умом, 
между умом и мыслью, между мыслью и нервными токами, ме-
жду нервными токами и дыхательными движениями, а теперь в 
обратной последовательности: контролируя дыхательные дви-
жения, можно контролировать нервные токи, через контроль 
над нервными токами можно управлять мыслями и желания-
ми. Установленный контроль над мыслями и желаниями обес-
печивает контроль над умом и праной. Контролируя ум и прану, 
можно пробудить Кундалини. 

46. Действие всех пранаям очень сильное, но носит скры-
тый характер, поэтому постоянное требование йогов об 
осторожности и внимательности необходимо выполнять неуко-
снительно, хотя при этом никаких внешних отрицательных 
факторов может и не наблюдаться, но нарушения негативного 
порядка проявляются очень сильно спустя некоторое время. 

47. Прежде чем начать практику большой пранаямы, уче-
ник должен хорошо усвоить себе схему системы Кундалини, 
чтобы в любом случае четко представлять себе ее пространст-
венную картину, ибо эта картина определяет во многом, как ну-
жно поступать в исключительных ситуациях... 

Свяжите систему Кундалини с различными формами ды-
хания. Вся пранаяма состоит из дыхания двумя ноздрями или 
поочередно, или же только одной — почему это выполняется 
именно так и для каких целей?.. 

48. Еще два небольших совета. В своих наставлениях уче-
нику Гхеранда говорит: «Точно так же он (ученик) не должен 
принимать холодную ванну, поститься, не должен подвергать 
свое тело болям, не есть только один раз в день или оставаться 
более чем одну яму (3 часа) без еды». 

Предупреждение о холодной ванне не является противоре-
чивым — вода настолько должна быть холодной, насколько это 
для вас допустимо, лишь бы не простудиться. 

Очень советуем спустя 10 минут после пранаямы выпить 
стакан молока с ложкой меда. 

49. Итак, вы составили себе комплекс упражнений (асан и 
пранаям) — это программа вашей регулярной практики, и вы 
должны ее соблюдать тщательно. 

Если вы не выполните какой-то пункт, будьте добры, от-
метьте, что вы погубили один день вашей драгоценной жизни... 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

208



Если вы постоянны, серьезны, искренни, в 6 месяцев вы обрете-
те незримую радость, покой разума и чистое блаженство. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

50. Здесь много указаний и наставлений, но все они для вас 
ничто, ибо никакая масса наставлений или объяснений не ста-
нет для вас доказательством, пока вы сами их себе не докажете, 
не проработаете их. У вас долго будут сомнения, но когда вы 
впервые почувствуете токи праны, все сомнения исчезнут. 

* * * 
Вы решили постигнуть пранаяму — первый шаг на верши-

ну Йоги. Хорошо усвойте и осознайте то, что было сказано в вы-
шеприведенных наставлениях, и то, что будет сказано сейчас. 
Опасного в Йоге нет ничего, есть только такое, чего вы еще ос-
новательно не познали, но на свой страх и риск пытаетесь пра-
ктиковать, отчего и ломаете себе шею. 

Не приступайте к высшему, не усвоив низшего. Готовьте се-
бя в строгой последовательности теоретического и практичес-
кого изучения. 

Желающие достигнуть быстрых результатов разбрасыва-
ются, переходят от одного к другому — судьба таких учеников 
печальна, они расстраивают нервную систему, получают серь-
езные заболевания, попадают в дома умалишенных, возможна 
смерть... 

При строгой дисциплине боязнь, страх, сомнения неумест-
ны. Готовьтесь обстоятельно физически и духовно, чтобы 
выдержать электрический заряд урагана сил, которые вы про-
буждаете в себе. 

БОЛЬШАЯ ПРАНАЯМА (классическая) 
Когда ученик овладел одной из асан для сидения настоль-

ко, что может, не чувствуя усталости, неудобства и боли, 
находиться в этой позе по меньшей мере полчаса, можно при-
ступать к упражнениям в пранаяме. 

Есть 8 главных пранаям (кумбхак): САХИТА, СУРЬЯБХЕДА, 
УДЖАЙИ, СИТАЛИ, СИТКАРИ, БХАСТРИКА, БХРАМАРИ, МУРЧ-
ХА, КЕВАЛИ (лавини). 

Каждая из приведенных пранаям имеет самостоятельное 
действие и каждая может быть рекомендована ученику на его 

___________________________________________________________Глава IX 

209



пути в зависимости от его особенностей и конечной цели. Все 
пранаямы взаимно связаны друг с другом, взаимно дополняе-
мы и по степени сложности выходят одна из другой. 

Практикой пранаямы преследуется две цели: очищение на-
дей и достижение контроля над мысленным процессом. Исходя 
из этого положения, есть два направления в Йоге: Раджа-йога 
Патанджали (способ управления умом) и Хатха-Йога Гхеранды– 
Мациендры (овладение праной для обуздания ума). Принято 
считать, что без пранаямы закрыт путь в Дхиану, и это в дейст-
вительности так, но очень редко исключительные личности в 
своей высшей практике сразу приступают к Дхиане. Йоги это 
объясняют тем, что в своих предыдущих воплощениях они про-
шли первые 5 ступеней. 

Необходимо также отметить, что упражнения в пранаяме 
могут привести к такому психическому состоянию и развитию, 
которое, даже без усиленной тренировки в сосредоточении, 
даст возможность производить феномены магнетизма без по-
мощи пассов, одним только усилием мысли и, что самое глав-
ное, станет легко достижимым состояние пратьяхара, после 
чего открывается путь в высшую Йогу. 

1. СУРЬЯБХЕДА («проникновение солнца», или вдох в сол-
нечное сплетение) 

В позе падмасана вдыхайте через правую ноздрю настолько 
медленно, насколько это вам удобно. На задержке выполните 
джаландхарабандху и мула-уддияна-бандхи. Для начинающего 
установленная грань задержки 30 секунд, для опытного учени-
ка — до тех пор, пока из ногтей не появится пот. Сперва делайте 
10 циклов, постепенно доводя до 20. При совершенном овладе-
нии этой пранаямой можно практиковать до 20 циклов 4 раза в 
день. Эта пранаяма только односторонняя — вдох правой нозд-
рей, а выдох левой. Здесь уместно вспомнить солнечное дыха-
ние. Вероятно, эта пранаяма эффективна во второй половине 
дня. 

Упражнение очищает мозг, уничтожает кишечных червей, 
излечивает болезни газовыделения, способствует лечению рев-
матизма. 

2.САХИТА (сукх-пурвак) — приятная пранаяма 
Эта пранаяма бывает двух видов с биджа (сигарбха) и без 

биджа (нигарбха). 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

210



Первый вариант сложнее, так как он требует специальной 
формы сосредоточения на определенных символах. 

В удобном сидячем положении, с лицом, обращенным к 
востоку или северу, думает он о БРАХМЕ, полном раджаса, о 
красном цвете и о форме (санскритской) буквы «А». Йогин вды-
хает через ида-нади, повторяя 16 раз А-биджа. В конце вдоха и 
в начале задержки он делает уддияна-бандху. Затем он должен 
думать о ХАРА (Вишну), полном сатва, синем цвете и о форме бу-
квы «У» в то время как он во время задержки дыхания повторя-
ет 64 раза У-биджа. Затем он должен думать о Шиве, как о пол-
ном тамаса, о белом цвете, о форме буквы «М», думая, выдыхает 
он через правую ноздрю при 33-кратном повторении У-биджа. 
Затем он снова вдыхает через пингала-нади, задерживает ды-
хание и снова выдыхает через ида-нади, повторяя биджа в том 
же порядке. 

ГХЕРАНДА 

Следовательно, здесь имеет место формула — 1х:4х:2х. 
Внесем ясность в сущность этой формулы. 

Нам известно, зачем нужна длительная задержка дыхания, 
но вот удвоенный выдох (против вдоха) также необходим с оп-
ределенной целью. Согласно Йоге, длина нормальной струи вы-
доха должна быть длиной в 12 пальцев. При интенсивных 
нагрузках длина воздушной струи достигает 96 пальцев. При 
нормальном выдохе и меньше — жизнь удлиняется, а при пре-
вышении этой нормы — жизнь сокращается. Таким образом, 
эта форма удлинения выдоха способствует удлинению жизни. 

Пранаяма в таком виде очень трудна для европейца. Другое 
дело индус, он с детства привычен к этой символике, и психоло-
гический склад его ума несколько статичен. Для западных уче-
ников рекомендуется та же формула, но без символических 
представлений и без биджа. Правда, с указанными усложнения-
ми пранаяма значительно облегчается и ее эффект возрастает. 

Итак, в упрощенном виде делаем вдох через правую ноздрю 
(1х), перекрываем ноздри и задерживаем дыхание (4х), затем 
следует выдох через левую ноздрю. Далее — вдох через 
левую, задержка и выдох через правую. Это один круг. Значение 
х необходимо наращивать очень медленно так, чтобы эта пра-
наяма была действительно приятной и ее свободно, без напря-

___________________________________________________________Глава IX 

211



жения можно было выполнять в течение всего упражнения. Для 
начала примите х=2. Если же сахита выполняется с целью про-
буждения Кундалини, то она сочетается еще с двумя бандхами, 
а точнее с четырьмя (см. советы к пранаяме). Применение бандх 
облегчает саму пранаяму. Требуются еще определенные симво-
лические представления, как это дано в главе о Кундалини. 

Для оздоровительных целей сахита практикуется по 
нескольку циклов 1-2 раза в день. Если, кроме сахиты, вы пра-
ктикуете и другие дыхательные упражнения, то делайте 10-20 
циклов по 3-4 раза в день, и этого будет достаточно для очище-
ния надей, и потом она выполняется до тех пор, пока не будет 
открыта сушумна, что сопровождается особым характерным 
звуком, и только после этого сахита выполняется 10-20 раз «для 
сохранения формы», а число кевали доводится до 80 раз. Совер-
шенный йогин практикует 320 циклов сахиты в течение суток 
за 4 приема. 

При овладении сахитой наблюдаются 3 ступени: 
а) низшая (12:48:24) — сопровождается потением; 
б) средняя (16:64:32) — сопровождается дрожанием позво-

ночника; 
в) высшая (20:80:40) — сопровождается подниманием от 

пола (левитация). 
Йоги находят это упражнение полезным, когда необходимо 

возбудить деятельность ума и заставить его мыслить ясно или 
же создать равновесное состояние психики, усилить ее деятель-
ность и сосредоточенность. Не случайно эту пранаяму исполь-
зуют юристы, ораторы и другие. 

Благодаря этой форме дыхания устраняются многие бо-
лезни, улучшается аппетит и пищеварение, облегчается соблю-
дение брахмачарья. Тело становится сильным, стройным, 
здоровым, удаляется лишний жир, появляется блеск в глазах, 
голос становится мелодичным, исчезают леность и поспеш-
ность, повышается созерцательность ума, появляется чувство 
радости и душевного покоя. 

При углублении в Йогу сахита способствует развитию теле-
патии, психолечения, но требует строгой умеренности в еде, 
МЯСО ИСКЛЮЧАЕТСЯ. 

3. УДЖАЙИ (победоносный) 
Эта пранаяма выполняется в разных позах и даже на ходу. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

212



Техника: после полного выдоха сделайте вдох через обе ноз-
дри без обычного звука, характерного для нормального дыха-
ния. Для контроля сперва прикройте глотку, чтобы получился 
слабый гортанный звук, наподобие «ха» или «ханга». На задерж-
ке дыхания сделайте джаландхарабандха (на ходу она 
выполняется) и после нее, подняв голову, с таким же звуком вы-
дыхайте через левую ноздрю, а следующий выдох будет через 
правую. Формула дыхания, как и в сахите. Первое время може-
те выдыхать через обе ноздри. 

Цель упражнения — увеличить объем легких, закрепить 
ритм и глубину дыхания. Упражнение разностороннего дейст-
вия: снижает жар в голове, увеличивает желудочное тепло, уби-
рает слизь в горле, способствует лечению астмы, туберкулеза и 
многих простудных заболеваний, снимает головные боли. 
Ш.С. Шивананда утверждает, что регулярно упражняющийся в 
уджайи становится красивым. Вероятно, он имеет в виду пробу-
ждение особенной внутренней душевной красоты. Уджайи 
возбуждает эндокринные железы, особенно щитовидную, спо-
собствует нормализации пониженного давления крови, разви-
вает чувство расторопности и бдительности, способствует 
сосредоточению. 

Это упражнение противопоказано людям возбужденным и 
с гиперфункцией щитовидной железы или с высоким давлени-
ем крови. 

Начинайте практику уджайи с нескольких кругов, посте-
пенно наращивая количество на один прием. Йогины в течение 
суток за 4 приема делают 320 кругов. 

4. СИТАЛИ (СИТКАРИ) 
Сложите язык трубочкой и немного всуньте его сквозь слег-

ка сжатые губы. Медленно вдыхайте со свистящим звуком на-
подобие «СИ». Задержите дыхание настолько, насколько это вам 
удобно, затем медленно выдыхайте через обе ноздри. Выпол-
няйте упражнение 15-20 раз утром. Ситали также выполняется 
на ходу. 

Йоги заверяют, что на того, кто долго и регулярно выполня-
ет эту пранаяму, не действует укус змеи или скорпиона, тело его 
становится стройным и красивым. Практикуйте ситали, когда 
ощущаете жажду, голод, леность. 

___________________________________________________________Глава IX 

213



СИТКАРИ. Все так же, как и для ситали, только язык каса-
ется кончиком неба, а губы сложены трубочкой с маленьким от-
верстием для выдоха. 

5. БХАСТРИКА (кузнечные меха) 
В действии это упражнение напоминает работу кузнечных 

мехов. 
Исходное положение падмасана, можно стоя, сделайте глу-

бокий вдох и резко выдохните. Диафрагма и все дыхательные 
мышцы работают как единый механизм. Очень важно, чтобы 
вдох был более медленным, чем выдох. Упражнение выполняет-
ся очень внимательно. 

Принципиальное отличие между бхастрикой и капалабха-
ти состоит в том, что во втором случае все внимание уделено 
работе диафрагмы и нет необходимости следить за тем, запол-
няются легкие воздухом или нет. В бхастрике, наоборот, дыха-
ние должно быть полным, глубоким. Для начала сделайте 10 
дыханий и после каждого выдоха еще сделайте глубокий вдох с 
последующими джаландхарабандхой и мула-бандхой, сосредо-
точьтесь на муландхарачакре, дыхание задержите настолько, 
насколько сможете, затем поднимите голову, медленно вдохни-
те через нос и выйдите с мула-бандхи. Выдох должен быть мак-
симально возможным, поэтому форсируйте его мула–бандхой и 
уддияной, это способствует хорошему току венозной крови. 
Есть рекомендации выполнять бхастрику тремя приемами, сле-
дующими друг за другом. Но во всех случаях требуется осторож-
ность и чувство меры, особенно в сочетании с бандхами, так как 
могут возникнуть запоры или желудочные расстройства. 

При интенсивном выполнении бхастрики возможно обиль-
ное потение, так как она действует согревающе. Очень медлен-
но количество дыханий в одном приеме доведите до 30. Между 
отдельными приемами дышите обычным способом. Бхастрика 
редко применяется как самостоятельное упражнение, но чаще 
входит в различные комплексы как очищающее дыхание. Воз-
можна и в начале пранаямы как подготавливающая дыхатель-
ную систему. 

При головокружении уменьшите количество дыханий в од-
ном приеме, а при кашле упражнение прекратите. Бхастрика — 
очень сильнодействующее упражнение: печень активизируется 
и укрепляется, то же селезенка и поджелудочная железа, очи-
щаются лобные пазухи. Бхастрика генерирует прану. В этом уп-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

214



ражнении не превышайте своих возможностей, иначе вы 
будете изнашивать себя. Для людей со слабой конституцией и 
малой емкостью легких бхастрика противопоказана. У кого 
больные уши и глаза, ненормальное кровяное давление, крово-
течения — бхастрика противопоказана. 

Бхастрика освежает весь организм, особенно полезна лю-
дям умственного труда, так как повышает работоспособность и 
самочувствие, разрушает лень. 

Бхастрика лечит различные заболевания горла, хроничес-
кие гастриты, бронхиальную астму, очищает нервы, увеличива-
ет рабочий объем легких, очищает нос, трахеи, бронхи, 
согревает на холоде. Зимой бхастрика выполняется в любое 
время, в жаркое время лета — только утром. Бхастрика также 
выполняется чередованием ноздрей. Делайте упражнение толь-
ко через одну ноздрю, например, правую, почувствовав уста-
лость на вдохе, правой ноздрей сделайте джаландхара мула 
бандхи, после задержки выдохните через левую ноздрю и далее 
продолжайте упражнение уже левой стороной. Так можно чере-
довать стороны по нескольку раз. Есть и другой вариант: вдох 
через левую ноздрю — выдох через правую. Проделайте так не-
сколько раз и смените последовательность. 

Бхастрика пробуждает и поднимает Кундалини и на ее пу-
ти пробивает три грантхи (узла): Брахма-грантху, Вишну-гран-
тху, Рудра-грантху. Что такое грантхи? Каждый из 6 центров 
представляет одну таттву, каждая таттва имеет определенное 
число лучей (в сахасрара они бесчисленны и вечны). Шесть цен-
тров разделяются на три группы, каждая из этих групп имеет 
один кнот, то есть грантху-верхушку, где сходятся чакры, кото-
рые составляют эту группу. Когда ида и пингала достигают мес-
та между бровями, то вместе с сушумной делают заплетенный 
трижды кнот. Из трех узлов в Брахма-грантхи сила Майи осо-
бенно сильна. Проникновение этих узлов сопровождается 
физическими болями и болезнями. Из этих соображений не сле-
дует концентрироваться на таком центре, как пупок (нахипадма). 

6. БХАРАМАРИ (подобно пчеле) 
Это дыхательное упражнение и следующее за ним МУРЧХА 

в текстах даются как самостоятельные, но в действительности 
они являются подготовкой к упражнению КЕВАЛИ. Первое из 
них сильно задерживает выдох, а второе — задержку выдоха. 

___________________________________________________________Глава IX 

215



Техника: энергично вдохните через обе ноздри, издавая 
звук летящей пчелы-трутня (ча-ра-ва-ра), и выдохните, растя-
гивая выдох и издавая жужжащий звук пчелы-матки. Выдох 
должен производиться как можно дольше. С течением времени 
в правом ухе появятся таинственные звуки анахат, прислуши-
ваясь к которым повышается степень сосредоточенности и ды-
хание еще больше замедляется. Звуки анахат появляются при 
сильном сосредоточении на слухе. Они становятся с каждым 
разом все отчетливее: сперва можно услышать сверчка, потом 
флейту, далее раскаты грома, барабан, полет пчелы, гонг, трубу, 
фанфары, литавры и так далее. 

7. МУРЧХА (обморок) 
Техника: вдохните и задержите дыхание при помощи джа-

ландхарабандхи, сосредоточьтесь на аджна-чакре и оставай-
тесь в этом положении так долго, пока не появится чувство, что 
сейчас наступит обморок, и только в этом случае начинайте ме-
дленно выдыхать. Выдох должен быть длинным, чтобы из лег-
ких удалился весь воздух. 

Парамаханса Йоганда, описывая это состояние, говорит, 
что у него было такое чувство, как будто из его легких воздух вы-
качивали насосом. В этом упражнении имеет место не обычный 
обморок, а особая форма отвлечения чувств. В отличие от бхра-
мари здесь имеет место фаза, когда легкие без воздуха. 

8. КЕВАЛИ (исключительная задержка воздуха) 

Кто познал пранаяму и кевали — настоящий йог. Есть ли 
что-нибудь недоступное в трех мирах для добивающегося успе-
ха в этой кевали-кумбхаке. Слава, слава таким проявленным ду-
шам. Да пребудет их благословение над всеми учениками Йоги. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Кевали и кхечари — две вершины двух разделов Йоги, но во-
обще-то, они переплетаются и ведут к одной цели. Вся техника 
пранаямы прямо или косвенно ведет к растяжению дыхания, и 
в кевали эта техника получает свое окончательное завершение. 
Техника этого дыхательного упражнения отсутствует — просто 
необходимо растягивать безгранично все 4 фазы дыхания. 

Возьмите известную вам сахиту с большим показателем X, 
большим, чем это необходимо для высшей ее ступени. Будем 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

216



считать, что к этому высокому пределу ученик шел постепенно 
и длительное время. Чтобы не выйти за пределы своих возмож-
ностей, на данный момент необходимо, помимо уже известных, 
требование руководствоваться еще двумя условиями: 

1) при чувстве боли или сильного мускульного напряжения 
показатель X формулы необходимо уменьшить; 

2) при работе на высоких пределах, когда X больше 30, мо-
жет создаться такое положение, когда кажется, что воздух как 
бы старается выйти из груди, а в голове появляются различные 
звуки — это значит, что наступила мера ваших индивидуальных 
возможностей на данный момент и эту грань не следует перехо-
дить, пока она не будет закреплена и не исчезнут отрицатель-
ные симптомы. 

Каждый раз, когда срабатывает импульс начала вдоха, его 
можно подавить актом глотания или напряжением мышц живо-
та, какой-то разновидностью уддияны. При регулярной, дли-
тельной тренировке можно достигнуть 4-минутной задержки 
дыхания, но это дается при одноразовом выполнении, а что ка-
сается нескольких циклов, то это задача весьма сложная. Ког-
да-то наступает такой момент, когда уже обычные методы не 
дают желаемых результатов в подавлении импульса вдоха, в 
этот момент проглатывается язык, которым перекрывается 
носоглотка — это кхечари-мудра. Акт глотания частично подав-
ляет импульс вдоха, проглатывание языка безгранично 
растягивает (останавливает) дыхание. Видимо, йоги практиче-
ским путем нашли особый, неизвестный нам центр в языке или 
носоглотке, при помощи которого они так сильно могут влиять 
на дыхание... 

4-минутная задержка — это уже кое-что из того, что 
можно получить из высшей практики, но это еще ничто по срав-
нению с тем, что дается при безграничном растягивании дыха-
ния. 

В пранаяме на высоких уровнях может появиться чувство 
зуда, переходящее в кажущиеся укусы насекомых. Более того, 
возможны судорожные подергивания конечностей, переходя-
щие в лихорадочные подергивания всего тела. В это время не-
обходимо быть в падмасане, и она предохранит от конвульсий. 
Возможно также появление болей в брюшной полости, начи-
нающейся с громких щелкающих звуков, что вызывается про-
глоченным воздухом. Все эти явления не должны вызывать 

___________________________________________________________Глава IX 

217



опасений и скоро проходят при регулярной практике. Много тя-
гот и необычностей возникнет на пути кевали. 

Имеется много тягот и почти непреодолимых препятствий 
в Йоге, поэтому йог должен продолжать практику с энтузиаз-
мом, даже если его жизнь подкатывается к горлу. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Если это сказал великий йогин, закончивший свой путь в 
МАХА-САМАДХИ, то и нам не следует рассчитывать на легкий 
путь. 

Выше мы говорили, что кевали можно начинать с извест-
ной нам сахиты, но сейчас уже можно сказать, что кевали не 
имеет регулярного разграничения всех фаз дыхания. 

В кевали-кумбхаке нет регулярных речака и пурака. Вы 
должны будете удлинить период кумбхаки. Во время кумбхаки 
уводите разум от всех объектов и твердо фиксируйте его на 
Атме или сосредоточьтесь на пространстве между бровями (ад-
жна-чакре)... Благодаря упражнению в кевали-кумбхаке возни-
кает Кундалини... Кундалини пробуждается, и сушумна 
освобождается от всяких узлов (грантхи). 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Вдох-выдох все же здесь имеют место, но они не ограниче-
ны рамками какой-либо формулы. Они настолько длительны, 
что друг в друга переходят автоматически и незаметно. 

Имеется в виду та стена, которая скрывает от йогина выс-
ший этап концентрации. 

9. ПЛАВИНИ 
Техника: «... медленно пей воздух как воду и посылай его в 

желудок, при этом желудок немного раздуется, при постукива-
нии он издает глухой звук. Воздух из желудка изгоняется по-
средством отрыгивания». 

ГХЕРАНДА 

«Пить» воздух несколько проще, если вытянуть немного 
шею вперед, вдыхать его, как в каки-мудре, и делать глотатель-
ные движения на конце каждого вдоха. Кто владеет этой прана-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

218



ямой, может как угодно долго плавать на воде и обходиться 
долго без пищи. 

Видно, что в этой пранаяме что-то недосказано и вряд ли 
она имеет свое место в классической восьмерке. Она слишком 
проста, не содержит элементов управления дыханием. 

* * * 

ОБЩИЕ ВЫВОДЫ К ГЛАВЕ «ПРАНАЯМА» 

Теперь на основе уже имеющихся знаний мы можем сде-
лать некоторые общие выводы, проследить взаимную связь 
упражнений пранаямы. Что-то из данной главы должно прояс-
ниться при изучении дальнейших разделов, а что-то — из лич-
ного практического опыта. 

Самое первое упражнение — это ритмическое дыхание. 
Ритм дыхания в человеке заложен природой, но в силу различ-
ных причин он нарушен, и это не могло не сказаться отрица-
тельно на многих жизненно важных функциях. При вдохе, 
равному выдоху, прана не теряется — вот основа ритмического 
дыхания. Йоги требуют соблюдать ритм дыхания везде, во всех 
случаях жизни. Ритмом дыхания йогин не только приобщается 
к единому ритму Вселенной, но и дисциплинирует себя, посто-
янно помня о своей главной задаче. 

Полное глубокое дыхание теперь уже становится полным 
глубоким ритмичным дыханием и является постоянной 
формой дыхания во всех упражнениях. Далее следует ряд спе-
циальных дыхательных упражнений, которые йогин будет при-
менять в различных случаях, но все они будут способствовать 
общему укреплению тела и духа. Йогин должен быть закален-
ным от холода, голода, жары, жажды, ядовитых веществ — это 
дают упражнения ситали, ситкари. Далее следует капалабхати, 
общеразвивающее и очищающее упражнение, его следует вы-
полнять перед малой пранаямой и после нее. Оно готовит к бха-
стрике. 

Большой пранаяме предшествует очищение надей и посто-
янное внутреннее и внешнее очищение. 

Воздух не проходит через нади, когда они полны нечистот. 
Как может быть тогда успех в пранаяме, как можно достигнуть 

___________________________________________________________Глава IX 

219



познания истины? Поэтому надлежит сначала упражняться в 
очищении надей, а лишь потом в пранаяме. Существуют два ро-
да очищения надей — саману и нирману. 

ГХЕРАНДА 

Здесь мы отсылаем читателя к главе «Очищение», где будут 
даны методы грубого очищения (ШАТ-КАРМЫ) и тонкого по-
средством специальных дыхательных упражнений. 

Далее следует малая пранаяма. Мы обратили уже внима-
ние, что в ней есть некоторая задержка дыхания и некоторые 
движения, которые не характерны для асан, но они были нуж-
ны, чтобы ввести весь объем легких в процесс более сложных 
форм дыхания. 

Сурьябхеда — здесь уже имеет место значительная задерж-
ка дыхания (до потения), продолжается дальнейшая очистка 
надей, лобных пазух, оздоровление кишечного тракта от чер-
вей. 

Сахита — это дальнейшее развитие процесса дыхания, из 
ее ступеней видно, как стремительно возрастает задержка, раз-
двигая процесс вдоха и выдоха. В удлинении процесса дыхания 
кроется вся тайна техники дыхания. Видимо, не зря 
Патанджали в своей «Йога-сутре» определяет пранаяму как раз-
деление процессов вдоха и выдоха. Сахита, развиваясь далее, 
переходит в высшую форму — кевали. 

Бхастрика в различных сочетаниях с другими упражнени-
ями помогает «поднять» Кундалини, но главное ее предназначе-
ние состоит в том, что она на пути движущейся Кундалини 
пробивает три известные грантхи, троекратно повторяемая с 
уджайи. Во время задержки дыхания в этом процессе внимание 
концентрируется последовательно на каждом из этих узлов, ко-
торые имеют свое физическое соответствие условно в следую-
щих местах: в муландхаре (на сильно выдающемся позвонке 
крестцовой и копчиковой костей), в области между манипура и 
анахата (на высоте солнечного сплетения, где у каждого, зани-
мающегося Йогой, имеется утолщение позвоночника) и между 
вишудха и аджна (место утолщения шейного позвонка). 

Вместе с уджайи выполняется известная маха-ведха, то 
есть при вдохе мула-бандха, при задержке — джаландхарабан-
дха, а при выдохе вводится уддияна-бандха, хотя частично уд-
дияна имеет место еще на задержке дыхания для поддержания 
нужного уровня давления в легких. Роль уддияна-бандхи здесь 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

220



особенная. Дело в том, что йогин может видеть пробудившуюся 
Кундалини в виде остроконечного пламени, а появляющийся 
жар еще больше усиливает это впечатление. Уддияна-бандха 
направляет это пламя в нужном направлении по сушумне. 

Уже было сказано, и об этом мы еще будем говорить, что 
пробуждение Кундалини сопровождается усиливающимся жа-
ром в позвоночнике, который еще больше «подогревается» пов-
торяющейся бхастрикой. На высших ступенях практики этот 
жар можно будет вызывать только сосредоточением. Жар мо-
жет исходить как бы от отдельных чакр. Йоги утверждают, что 
этот жар вызывает интенсивное созревание цветков лотоса (ча-
крамов). 

В обычном состоянии для созревания чакр потребуются 
тысячи земных воплощений, и только в отдаленном будущем 
может быть получено духовное пробуждение. Теперь ясно, 
почему йогин прикладывает столько сил и энергии, чтобы про-
будить свои чакры уже в этом воплощении и прервать цепь 
смертей и рождений. Но вернемся к нашим пранаямам. 

Бхрамари составляет часть кевали. Особенностью этой 
пранаямы является концентрация внимания на прослушива-
нии звуков анахат, сосредоточение на которых приводит к тому, 
что задержка дыхания (когда легкие с воздухом) наступает авто-
матически. 

Мурчха — упражнение, для которого, наоборот, характерен 
очень длинный выдох, переходящий в паузу без воздуха в лег-
ких. Когда весь воздух из легких выдохнут, астральное тело вы-
ходит из физического, и наступает экстаз. 

Итак, бхрамари, в котором вдох, растянутый до кумбхаки с 
воздухом в легких, характеризуется признаком концентрации, 
а мурчха —выдох переходит в кумбхаку без воздуха в легких (су-
ниака), что является признаком медитации. 

Эти два упражнения, ведущие к самадхи, образуют вместе 
высшую ступень духовного упражнения, так называемую 
самьяну, характерную для раджа-йоги. Высшее самадхи уже до-
стигается в кевали. Как бы подводя общий итог, приведем изло-
жение техники кевали, позаимствованное у Й. Парамахансы: 

«Пусть нами осознаются вдох и выдох: 
1. Когда вы это выполните, то не делайте принужденным 

ни вдох, ни выдох. Дышите естественно, только наблюдайте 
процесс вдоха и выдоха, повторяя при этом ХАМ и СА. Когда ды-

___________________________________________________________Глава IX 

221



хание прекращается само собой, в легких или снаружи, подож-
дите, пока оно не потечет снова само собой. 

2. Обратите внимание на то, что целью этого упражнения 
является естественным образом удлинять паузы, когда нет те-
чения дыхания. Когда дыхание само собой входит и не сразу вы-
ходит, подождите и насладитесь состоянием бездыханности... 
пока дыхание не захочет снова вытекать. 

3. Сосредоточьте ваше внимание на паузе, когда прекраща-
ете дыхание, не вызывайте насильственно это бездыханное со-
стояние. 

4. Посредством наблюдения за процессом дыхания отдели-
те ваше «Я» от него и узнайте, что тело только частично сущест-
вует посредством дыхания». 

Как видим, здесь непременным условием является наблю-
дение за процессом дыхания, то есть сильная концентрация 
внимания, что уже автоматически ведет к еще большему замед-
лению дыхания. Этот процесс развивается еще дальше. Замед-
ление дыхания приводит к замедлению сердцебиения, что, в 
свою очередь, притупляет восприятие окружающей среды орга-
нами чувств, и в этом случае сознание становится способным 
еще больше сосредоточиваться на определенном объекте. 

В большинстве доступных источников кевали дается всего 
несколькими строчками, что явно не раскрывает внутренней 
сущности этой пранаямы. По этой причине скажем еще не-
сколько слов в части ее техники. 

Наблюдая за процессом дыхания, то есть сосредоточива-
ясь, мы стираем границы между вдохом и выдохом и, таким об-
разом, вдох становится очень длинным, медленным, что 
незаметно переходит во вдох и обратно. На этом исчерпывается 
первая фаза кевали, когда после долгого вдоха следует безгра-
ничное задержание дыхания в легких. В этом случае легкие по-
лностью заполнены воздухом, и только иногда производится 
выдох, чтобы ввести новую порцию воздуха. 

При дальнейшем углублении в практику кевали внезапно 
наступает вторая фаза — теперь легкие с каждым разом стано-
вятся все больше пустыми, и, в конечном итоге, наступает 
задержка дыхания без воздуха в легких, от чего наступает экстаз. 

Поэтому когда Гхеранда требует правильно выполнять ке-
вали, удваивая ее, то это следует понимать как достижение 2-й 
фазы. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

222



Итак, вся практика пранаямы, если можно так выразиться, 
вводит нас в тело, мы знакомимся с тонкими силами, узнаем, 
как токи праны проходят по всему телу, и как только мы нау-
чимся чувствовать эти токи, мы получаем власть над всем те-
лом, а потом и над мыслями. 

Заканчивая главу «Пранаяма», нельзя не сказать хотя бы 
несколько слов о психолечении, тем более что эта способность 
обретается в процессе пранаямы. Если вы почувствовали в себе 
токи пранаямы, научились ее накапливать и также владеете 
сильным сосредоточением, то вы вполне можете лечить многие 
болезни, так как они возникают из-за недостатка праны, кото-
рую вы можете послать в любой орган или передать ее вашему 
пациенту. Более того, вы можете посылать вашу прану на рас-
стояние другому больному человеку. 

Общий принцип врачевания праной основан на том, что он 
движим мыслью, потому что прана движима мыслью, отсюда 
важное условие: при любых видах пранического лечения основ-
ным рабочим элементом является мощное сосредоточение. 

Мы, люди XX века, располагаем широкими возможностями 
медицинского обслуживания и поэтому перестали интересовать-
ся опытом предыдущих поколений. Древние цивилизации хоро-
шо владели различными способами лечения, «не стандартными» 
для современных методов. Правда, сейчас потихоньку, «со скри-
пом» мы заимствуем кое-что из древнего опыта, и сейчас уже не 
всякий скажет, что наложение — это шарлатанство. 

Дар или способность к методам психолечения не является 
присущим только отдельным личностям, такими способностя-
ми может обладать любой человек, прошедший определенную 
подготовку по специальной технике. 

Космический источник праны неограничен, поэтому не 
жалейте ее для других. Но необходимо твердо помнить, что, от-
давая, вы должны позаботиться о том, чтобы и у вас что-то ос-
талось. Уменьшая прану своего тела, вы становитесь на место 
того, кого лечите!.. 

Когда чувствуете в себе достаток сил и уверенность, что, от-
давая энергию больному, вы имеете ее избыток или быстро вос-
становите недостаток, тогда вы просто должны пожертвовать 
жаждущему. 

___________________________________________________________Глава IX 

223



Что бы у вас ни болело, сядьте в падмасану, закройте глаза, 
подышите ритмично, прикажите себе вдохнуть побольше пра-
ны, проделайте сахиту, сосредоточьтесь на больном органе и по-
шлите туда прану. Повторите эту процедуру 12 раз утром и 
столько же раз вечером. Во время выдоха представляйте себе, 
что все болезни уходят от вас. Всем своим существом сосредото-
чивайтесь на факте выздоровления. 

Массируя больной орган, приказывайте ему мысленно хо-
рошо справляться со своими обязанностями. Больной орган, 
каждая клеточка его получают необходимую информацию не 
только от вас, но и от вашего подсознания. 

Если вы чувствуете общее ослабление вашей жизненной 
энергии, примите позу падмасана, сложите руки, сомкнувши 
пальцы, чтобы исключить всякую утечку праны, затем дышите 
ритмично, сосредоточивайтесь на акте накопления праны, и вы 
скоро почувствуете, как запас ваших жизненных сил пополня-
ется. 

Как ни необычно выглядят такие методы лечения, но попы-
тайтесь их испытать, и ваша неуверенность исчезнет. 

Сядьте рядом со своим пациентом, закройте глаза, сделай-
те кумбхаку, направьте прану на больную часть тела больного. 
Пойте ОМ в уме, ясно представляйте себе, что прана проникает 
в больной орган, в его нездоровые клетки и разрушает их. Одно 
нужно помнить — при приближении к больному у вас и в мыс-
лях не должно быть, что этот человек очень болен, так как боль-
ные очень чувствительны и могут угадать ваши мысли. 

Если ваш пациент имеет хорошую духовную восприимчи-
вость, условьтесь с ним о лечении на расстоянии и направляйте 
ему поток праны. Наилучшее время — два часа до рассвета 
(брахмамухуртра). Делайте кумбхаку, когда посылаете прану, 
также практикуйте ритмичное дыхание, представляйте себе, 
что прана покидает ваш ум, следует через пространство и вхо-
дит в пациента. Сами вы лицом должны быть повернуты в сто-
рону больного. 

Практика психолечения не приходит скоро, она требует 
упорной работы над собой и хорошего владения специальной 
техникой. 

ОМ! ОМ! ОМ! 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

224



ГЛАВА Х 

АНАТОМИЯ СИСТЕМЫ КУНДАЛИНИ 
И НЕКОТОРЫЕ ВОПРОСЫ 

Е Е ПРОБУЖДЕНИЯ 

Слава, слава, МАТЕРИ КУНДАЛИНИ, которая через ЕЕ бес-
конечную Милость и Силу доброжелательно ведет садхака от 
чакры к чакре и освещает его интеллект, и заставляет его реали-
зовать свою тождественность с Высшим Брахманом! 

Да пребудет ее благословение над всеми вами! 
Ш.С. ШИВАНАНДА 

«Кундала» означает «свернутая». 
Это глава для тех, кто хочет проникнуть в более тонкие об-

ласти науки йогов, в малоизученный раздел, но имеющий опре-
деляющее значение для дальнейшего пути. 

Из теории пранаямы мы знаем, что мироздание во всех 
своих проявлениях существует в тесном единстве трех состав-
ляющих: аказа (материя) — основа творения; прана — сила тво-
рения; мировая или великая сила сознания, или мировой 
разум, в нашем понятии — объективные законы мироздания. 

Все, что имеет форму, состоит из материи (аказы) и силы, 
«спрятанной» внутри этой формы и находящейся в пассивном 
состоянии, но эта сила является частицей Великой силы сози-
дания и по Йоге называется Кундалини (Кундалини-Шакти). 
Если эту силу, замкнутую в форме, каким-то образом привести 
в активное состояние, то форма (в нашем конкретном 
случае — человек) соединится с Великим Космическим Созна-
нием. 

Современная наука пока не объясняет феномена Кундали-
ни, однако среди практиков имеются попытки дать более-менее 
современное толкование этого вопроса. 

225



Все явления природы, начиная с макрокосма и кончая ми-
кромиром, полярны. Во всех случаях положительные и 
отрицательные состояния взаимно уравновешиваются. Кунда-
лини, «спящая» сила человека — статична, то есть ее статичес-
кий и динамический аспекты уравновешены. Поэтому тело 
человека можно рассматривать как магнит с двумя полюсами. 

Муландхарачакра (обитель Кундалини) — статический 
полюс в отношении ко всему остальному телу, которое динамич-
но. Отсюда следует, что муландхарачакра суть фундаменталь-
ная статическая опора тела, или мнимый центр вращающейся 
замкнутой системы. 

Теперь представим себе, что какими-то искусственными 
методами нам удалось нарушить это уравновешенное состоя-
ние, и муландхарачакра, подобно динамомашине, становится 
перенасыщенной зарядом определенной величины. Заряд, воз-
никший в одном месте, индуцирует свою противоположность в 
другом месте, то есть в соседнюю чакру — и так последователь-
но до самой сахасрары. Если следовать этой логике, то Кундали-
ни вовсе нет необходимости подниматься, здесь может иметь 
место движение особого тока от одного полюса к другому. Таким 
образом, сама система как таковая остается неизменной. Дан-
ный вывод хорошо вписывается в следующий отрывок из УПА-
НИШАД: «Целое вычитывается из целого, хотя целое остается». 

Это объяснение феномена Кундалини, разумеется, не явля-
ется заявкой на окончательное объяснение этого вопроса, но, во 
всяком случае, пусть это будет хотя бы отдаленной попыткой. 

Мы знаем, что в человеке таится нечто необъяснимое, 
нераскрытое, но проявляющееся в особенных экстремальных 
условиях физически или духовно. В исключительных случаях 
человек способен сделать нечто такое, что выше его обычных 
сил и возможностей. В таком случае говорят, что человек нахо-
дится в особенном творческом подъеме, что его посетило вдох-
новение, божественная искра. Нам также известно, что в своей 
обычной умственной работе человек использует очень незна-
чительное количество из общего резерва мозга. Природа не 
расточительна. Тогда зачем нужен этот резерв? Возможно, это 
задатки для будущей эволюции. 

Человек, говорят йоги, должен еще во многом совершенст-
воваться, он может проявить больше, он может достигнуть 
сверхсознания, но в обычных условиях на это уйдут миллионы 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

226



лет, если пассивно следовать естественной эволюции. Теперь 
ясно, почему йоги стараются пробудить в себе Кундалини, что-
бы при ее помощи подняться на более высокий уровень в разви-
тии сознания и физических возможностей. Пока Кундалини 
«спит» — человек бодрствует для этого мира. Когда она пробуж-
дается — человек «спит», покинув свое сознание мира, и 
входит в свое причинное тело по Ту сторону в бесформенное со-
стояние. 

Когда Кундалини в покое, человек вполне сознает окружа-
ющий мир, но когда она движется по чакрам, человек мертв для 
мира, у него нет сознания, и в это время он приобретает особые 
психические силы. Если Кундалини пробудилась и Йога таким 
образом выполнена, человек наслаждается сверхмировым опы-
том, и его высшие центры приведены в активное состояние. 

Индийские Учителя утверждают, что человек, подготовлен-
ный по особой их методике, видит эту силу в себе и направляет 
ее действие, но по существу самой Кундалини сообщают очень 
мало и отрывочно. Причина такого умалчивания, по всей веро-
ятности, в том, чтобы не дать в руки корыстным людям это 
могущественное орудие. Некоторые западные практики утвер-
ждают, что Кундалини создается в уме. Проверить все это мож-
но только практическим опытом, что немногим дано, а те, кто 
достиг знания в этом деле, не очень выставляются напоказ и не 
так много могут сообщить неподготовленному уму. Одно бес-
спорно ясно, что все же йоги знают некоторые непостижимые 
для нас, высокие проявления человеческих сил. 

Теперь изложим систему Кундалини в таком виде, как ее 
дают йоги. Заранее предупреждаем, что между системой Кунда-
лини и физическим телом нет ничего общего так же, как и меж-
ду нервной системой с ее нервными центрами и системой НА-
ДИ. Система Кундалини анатомически не просматривается. 

Наука йогов о жизненных силах человека основана на 
принципах полярности. Положительным полюсом является 
верхний изгиб позвоночника, а нижний позвонок (область кре-
стца) — отрицательный полюс. Между этими двумя полюсами 
движутся особые токи. 

У основания позвоночника в муландхарачакре находится в 
потенциальном состоянии первичная энергия, или сила Кунда-
лини. В санскритской символике К изображается змеей, свер-
нутой в 3,5 витка. Когда генерируется ток, то для его движения 

___________________________________________________________
 
Глава X 

227



необходимы проводники (нади), предохранители и выключате-
ли (бандхи и грантхи) и трансформаторы (чакры), иначе энер-
гия будет рассеиваться. Как видно из этой аналогии, все очень 
хорошо вписывается в схему электрической цепи. Так ли это в 
действительности? 

У обычного человека чакры находятся в неразвитом состо-
янии, и Йога является методом их пробуждения. 

Система Кундалини состоит из, помимо уже описанных на-
ми чакр, очень разветвленной сети надей, тонких астральных 
трубок, невидимых для физического глаза. Их великое мно-
жество, с учетом самых тонких — миллионы, но чаще всего 
приводится цифра 720000. Все нади берут начало из КАНДУ 
(энерготела), имеющего форму птичьего яйца и расположенно-
го между заднепроходным отверстием и половым органом. 
Канду — корень всех нади и центр астрального тела. Все выхо-
дящие из него нади несут прану к различным частям тела. На-
ди невидимы для физического глаза, но их можно видеть и чув-
ствовать своим умом, когда последний очищен и сделан тонким 
при помощи садханы. 

Важнейшие три нади: ида, сушумна, пингала. Роль ида и 
пингала сводится к следующему. Астральное тело постоянно во-
зобновляет себя через пути обмена из своей среды так же, как 
физическое тело возобновляет себя в материальной среде 
посредством питания и выделения. Постоянный обмен аст-
рального тела с его средой происходит посредством двойной ка-
нализации ида и пингала. Нади сушумна проходит внутри 
позвоночного столба от канду до головы. Это пустотелый канал, 
закрытый у всех, но открытый у йогинов, это дверь Брахмы. У 
входа в этот канал находится голова Змеи/Кундалини. Сушум-
на — высшая и самая главная нади, ей подчинены все осталь-
ные. Подлинная йоговская работа начинается с момента 
функционирования сушумны, до настоящего времени — все 
лишь подготовка. 

Нади ида проводит отрицательно заряженный ток праны, 
берет начало от левой ноздри и заканчивается в левом яичке — 
это пассивный, прохладный, влажный лунный ток. Нади — про-
водник положительно заряженной праны берет начало от пра-
вой ноздри и заканчивается в правом яичке — это активный, 
горячий, сухой солнечный ток. Обе нади, идя вверх, окружают 
сушумну — одна справа налево, вторая — наоборот, пересека-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

228



ясь, они образуют чакры. Система Кундалини очень подробно 
описана, несмотря на то, что она невидима для обычного глаза, 
но она видима для йогинов в особых условиях, но изредка, слу-
чайно — для обычного человека. 

Вот свидетельство европейца, пробудившего Кундалини 
одним только размышлением: «Я увидел «нервы» иду и пингала 
и «центральный огонь» с дрожащей аурой розового цвета. Голу-
бой или лазурный свет и белый огонь, который поднимался 
вверх, в мозг и вспыхивал летящим сиянием на другой стороне 
головы. Он был виден вспышками от центра к центру и двигал-
ся с такой быстротой, что я осознал лишь немногое, и это виде-
ние и движение видел как бы в теле другого. Сияние (или аура) 
бледно-лазурное, а вокруг пингалы — опалово-розовое. Кунда-
лини появилась в видении, как ярко-золотой, белый огонь, за-
вивающийся спиралью». 

И вот другой пример: «...я почувствовал свернувшуюся 
кольцом змею, и когда она побежала вверх, я оказался в «фонта-
не огня» и почувствовал, что летящее пламя распространяется 
вокруг моей головы, а затем раздался музыкальный гул, как бы 
цимбал, в то время как вспышки пламени, подобие эманации, 
казалось, увеличились и собрались наподобие крыльев над мо-
ей головой. Я почувствовал качающее движение. Я действи-
тельно был испуган, потому что сила казалась чем-то таким, 
что меня может истребить. В своем возбуждении я забыл зафи-
ксировать свой ум на ВЫСОЧАЙШЕМ и так упустил божествен-
ную возможность». Подобные примеры личного опыта имеют 
большую ценность для тех, кто встал на этот путь. 

Ида и пингала вновь сходятся в аджна-чакре и входят в су-
шумну, которая идет далее в сахасрару. Три указанные нади еще 
не исчерпывают систему Кундалини. Есть еще три важные на-
ди: сарасвати, лакшми и медха. В первой тройке главная 
сушумна, а здесь — медха, она параллельна сушумне и располо-
жена на передней стороне тела, соединяется с муландхара- и 
сахасрара-чакрами. 

Сарасвати параллельна иде, входит в муландхара и соеди-
няется со свадхистханой, оттуда идет в район духовного сердца 
и потом в аджна-чакру. Через эту нади путешествуют 
мысленные функции, так как она соединяет мозг с умственным 
веществом в муландхара (читтой). Лакшми нади соответствует 

___________________________________________________________
 
Глава X 

229



пингале, расположена впереди ее. Знание этих дополнительных 
нади необходимо при изучении путей движения Кундалини. 

Получается еще такая аналогия, как будто ида и пингала 
соединяют нашу телесную энергию с космосом через посредст-
во Луны и Солнца. Пингала связана с ШИВОЙ, а ида — с ВИШ-
НУ. Что-то здесь еще недосказано. Или вот еще одна выдержка 
из комментария Ананта Шастри к «Анандалахири»: 

«Солнце и Луна постоянно движутся в космосе, также воз-
дух движется постоянно в микрокосмосе иды и пингалы, днем и 
ночью. Луна, которая идет через левую нади, увлажняет все 
тело нектаром. Солнце, которое идет через правую нади, высу-
шивает тело, пропитанное нектаром. Когда Солнце и Луна 
встретятся в Муландхаре, этот день называется АМАВАСИЯ (но-
вый лунный день). 

Когда йогин, мысленное начало которого находится под 
контролем, в состоянии ограничить Солнце и Луну их собствен-
ными местами, и если они так ограничены, то Луна не может из-
ливать свой нектар, и Солнце не может его высушивать. Если 
далее место нектара при помощи Вайю высушивается, то пробу-
ждается Кундалини вследствие недостатка питания и шипит 
подобно змее. Затем, пронизывая три тела, она бежит к сахасра-
ре и кусает Чандру (луну) в середине сахасрары. Затем начина-
ет струиться нектар и орошает окрестность Чандры в аджна-
чакре. Из последней теперь все тело будет орошено нектаром». 

Какой бы наивностью ни показалось на первый взгляд это 
мистическое описание пробуждения Кундалини, но оно основа-
но на реальных фактах. Эти толкования даны в соответствии 
с присущим тому времени уровню знаний. Отсюда наша зада-
ча — расшифровать эти древние символические записи на ос-
нове современных научных знаний, а не отбрасывать их лишь 
потому, что эта символика неблагозвучна для нашего просве-
щенного слуха. Нам следует внимательно анализировать все 
оригинальные фразы, сказанные йогинами когда-либо, особен-
но имеющие отношение к пробуждению Кундалини, так как 
этот серьезный вопрос недостаточно раскрыт. 

Признаки пробуждения Кундалини и «возгорания» цент-
ров. 

Неустрашимость. Невозмутимое состояние духа, бесстра-
шие, состояние беспрерывной медитации, отсутствие жела-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

230



ний, удовлетворенность, духовное блаженство, покой, внутрен-
няя духовная сила, проницательность, сдержанность, 
устремление ума в одну точку, прочная уверенность в су-
ществовании Ишвары, посвящение, устойчивость разума, ус-
тойчивость асаны, чистота, твердое желание освободиться, 
милосердие, сладкий голос, специфический румянец лица и 
личное обаяние — вот признаки, указывающие на то, что Кун-
далини пробудилась и вошла в сушумну против отверстия в му-
ландхара-чакре. 

Чем выше восхождение в сушумне, тем больше духовных 
познаний и тем более заметно и ясно проявляются и выражены 
эти качества и признаки. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Ученику, практикующему Йогу для целей оздоровления, не 
нужно читать то, что дано ниже. Для приобретения здоровья и 
гармонии духа не требуется пробуждать Кундалини, но для на-
тур целеустремленных и настойчивых ниже сказанное сыграет 
важную роль. 

Пробуждение Кундалини следует рассматривать как важ-
нейшее событие в жизни, так как именно с этого момента 
начинается перерождение и одухотворение личности. С пробу-
ждением Кундалини начинается первый шаг на большом пути 
совершенствования. Это единственный путь. Других путей нет. 
Все гении и великие деятели человечества, все подвижники и 
святые всех времен и народов, которые достигли известности, 
славы и признания в веках, шли именно этим единственным 
путем. Суть дела сводится лишь к тому, что одни пробудили 
свои силы сознательно специальными методами, а другие полу-
чили этот бесценный дар от природы при очень благоприятном 
стечении обстоятельств, не подозревая ничего о феномене Кун-
далини. 

Пробуждение этой тончайшей огненной энергии никогда 
не совершается грому подобно и часто бывает не замечено 
даже знающими и ожидающими этого, хотя это не частое явле-
ние. Бывает так, что даже люди, продвинувшиеся в этой практи-
ке, не могут сказать, когда и каким образом в них открылась та 
или иная сила. Они только знают, что работали долго и упорно, 
и в определенный момент все изменилось. 

___________________________________________________________
 
Глава X 

231



В большинстве случаев это желаемое пробуждение рожда-
ется в муках и опасностях. Йоги верят в то время, когда на путь 
совершенствования будет становиться все больше и больше лю-
дей, и в этом задача будущей духовной эволюции человека, но 
пока это свойственно одиночкам, избранным судьбой или соб-
ственным устремлением. 

Йоги также считают, что наше время способствует пробуж-
дению центров высшего сознания, так как сейчас человеку 
больше чем когда-либо доступны величайшие культурные цен-
ности, образование и материальное благосостояние, что спо-
собствует общему духовному развитию. 

Все, что касается центров высшего порядка, выходит из 
сферы физической природы человека. Ни сами центры, ни их 
действие физической природой человека не наблюдаются, но 
результат их в итоге обнаруживается весьма существенно. 

Итак, в центре муландхара сконцентрирована огненная 
энергия космоса, подобно тому, как в недрах земли собраны за-
пасы топлива — концентрата солнечной энергии. Поднимая из 
недр земли полезные ископаемые, человечество обеспечивает 
себе необходимый прогресс. Так же и каждый человек в отдель-
ности пробуждает свои «недра» и обеспечивает себе путь к выс-
шему совершенству, сознанию, свету и истине. 

Каждый раскрытый центр есть великое сокровище, вели-
кая творческая сила, с овладением которой заканчивается путь 
человеческий и начинается сверхчеловеческий. 

Если попытаться сейчас установить срок, в течение которо-
го произойдет раскрытие центров при общих равных условиях, 
то это не представится возможным. Путь каждого индивидуален 
и зависит от очень многих условий и, главным образом, от силы 
устремления и чистоты побуждения. Следовательно, этот срок 
может быть удлинен до бесконечности и сокращен до миниму-
ма. Можно указать лишь на возраст, начиная с которого можно 
пробуждать свои центры, он равен 30 годам. Раньше 30 лет цен-
тры не «просыпаются». Эта великая сила может быть достигну-
та лишь человеком, сформировавшимся физически и духовно, 
но неуравновешенному юноше, у которого не приведены в гар-
монию ум, воля и сердце, это не дано. 

Сейчас мы изложим более-менее подробно характерные 
признаки, сопутствующие возгоранию центров вообще и Кун-
далини в частности. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

232



Здесь начинается именно тот барьер, который способны 
перешагнуть лишь избранные. Это также тот барьер, на кото-
ром неуравновешенные натуры ломают себе шею, и не только 
себе... 

Созревание центров, как уже было сказано, часто 
происходит незаметно, во сне. Конечно, человек чуткий, на-
блюдательный и внимательный к себе может заметить опреде-
ленные симптомы, необычные факты, которые ранее не 
наблюдались. Трудность, однако, состоит в том, что признаки у 
разных людей проявляются по-разному и их нельзя обобщить. 

Разумеется, что высшее сознание дает об этом знать в ка-
кой-то завуалированной форме в соответствии с уровнем зна-
ний по этому предмету и образом мышления. По мере того, как 
Кундалини распространяет свое действие вдоль сушумны и «за-
жигает» лотосы, ученик испытывает ряд странных явлений и 
даже заболеваний. Если все это происходит во сне, то сны ста-
новятся необычными, раньше они такими не были. В сновиде-
ниях появляется цвет, вкус, запах и необыкновенные краски. 

Характерным признаком, сопутствующим раскрытию цен-
тров, является упадок физических сил, так как жизненная 
энергия направляется на другие цели. Этот упадок сил не очень 
большой, но следует иметь в виду, что он сопутствует всему пе-
риоду раскрытия центров, впрочем, в большинстве случаев он 
не сказывается на работоспособности. 

С другой стороны, пробуждающаяся огненная энергия 
приводит к правильному функционированию всех органов тела 
и особенно таких, как пищеварение, дыхание, кровообращение, 
исчезают симптомы старости такие, как ослабление слуха, зре-
ния и другие. В этот период ослабление мускульной силы возме-
щается поднятием общей жизнеспособности. 

Ш.С. Шивананда указывает также, что в момент первого 
пробуждения Кундалини ученик может испытывать различные 
опыты, которые длятся непродолжительное время. Главные из 
них следующие: духовное блаженство, божественное упоение, 
состояние обморока, сон. 

Агни-Йога, сопутствующие пробуждению центров боли, 
называют священными и переходящими. Священными потому, 
что человеческий организм очищается и одухотворяется, а пе-
реходящими потому что они возникают в самых неожиданных 
местах и без всякого лечения проходят. В идеальных условиях, 

___________________________________________________________
 
Глава X 

233



когда человек чист физически и духовно, такие боли не обяза-
тельны, но так как материи, по которым идет пробуждение, 
очень тонки и не всегда достаточно чисты и совершенны, то 
движение токов Кундалини сопровождается болями. 

На этом ответственном этапе Учитель может подсказать, 
какие методы (асану, пранаяму) следует применить, чтобы боль 
прошла легче и быстрее. В этом сказывается еще одна особен-
ность асан и других упражнений. 

В довершение ко всему, во время возжигания центров орга-
низм становится чувствительным к несовершенствам окружа-
ющей среды, и это также причиняет определенные боли. 

Наиболее часто называемый признак пробуждения Кунда-
лини — появление жара в позвоночнике, вдоль ида и пингала, а 
потом он передается всему телу. Всегда в месте пробуждения 
Кундалини чувствуется интенсивная теплота, но когда она по-
кидает отдельные центры, они становятся безжизненными как 
труп. Когда Кундалини достигает сахасрары, все тело становит-
ся холодным, и только верхушка черепа слегка теплая, потому 
что в этом месте происходит соединение статического и дина-
мического аспектов сознания. Приведенные тепловые эффекты 
могут быть проверены другим лицом, участвующим в экспери-
менте, если на это будет согласие йогина. 

Возвращение Кундалини вниз сопровождается появлени-
ем теплоты, жизненности и нормального состояния. Тепловой 
эффект, пробуждающий Кундалини, имеет двоякую природу. 

Посредством искусственного приема, уже известного нам, 
мы соединяем прану и асану, в результате чего появляется тон-
кое тепло, от которого Кундалини пробуждается. Но, пробудив-
шись, она сама генерирует тепло, которое, распространяясь, 
способствует «цветению» лотосов. Теперь наша задача 
состоит в том, чтобы, несмотря на усиливающийся жар, сохра-
нить его, пользуясь теми же приемами. Возможны две утечки 
тепла: через канал уретры и анус. Первая утечка устраняется 
надавливанием на пах пяткой ноги, а вторая — мулабандхой. 
Джаландхарабандха исключает течение праны вверх. Падмаса-
на для этих целей должна быть глубокой. 

Правильно замечено, что некоторые боли называем свя-
щенными, через них восходит дух, и нет другого пути. Не знаем 
примера, когда сознание восходило бы без болей тела. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

234



Нужно понять, как бережно необходимо относиться к каждому 
явлению. 

АГНИ-ЙОГА. 235 

Священные боли не принадлежат ни к какому виду болез-
ни. Такое необычное состояние может превышать все извест-
ные заболевания. Все становится так напряженно, что 
малейший удар может порвать натянутые струны. Как уже ска-
зано, такое состояние углубляется неестественным положением 
планеты. Болезнь планеты угрожает нагнетанием сердцу. По 
глубокой причине издревле охраняли чуткие организмы. 

Название священных болей должно было обратить внима-
ние на сердце, прикоснувшееся к тончайшим энергиям. Такие 
сердца нужно беречь, они как провод высшего напряжения. Их 
нужно беречь в домашнем быту и во всей жизни. Если бы врачи 
были менее сомнительны, они стремились бы наблюдать такие 
редкие явления. Но, к сожалению, все особенные симптомы ско-
рее отталкивают ленивых наблюдателей. Между тем, наряду с 
механизацией жизни должно происходить излучение высших 
энергий. 

АГНИ-ЙОГА. 270 

Боли бывают велики и мучительны. Когда возгорается 
центр легких, то невозможно двинуться без невольного крика. 
Приходится сидеть, не меняя положения, причем и дыхание 
очень затруднительно, и, конечно, все эти явления повторяют-
ся. Также мучительное и тянущее чувство горения в конечно-
стях. Да и напряжение и шевеление в солнечном сплетении 
очень неприятны. Но при них очень помогает прием соды. Поч-
ки также очень чувствительны. И напряжение в головных 
центрах, особенно в затылке, бывает мучительно. Конечно, с те-
чением времени все болезненные ощущения постепенно стано-
вятся все слабее. Иногда немало времени требуется, чтобы 
открыть тот или иной центр. Но нужна трансмутация их, кото-
рая еще болезненнее и полна опасности. 

Из писем Е. РЕРИХ 

Таким образом, высшее совершенствование без трудностей 
и болей не дается. Иногда боли могут быть такими, что на неко-
торое время выведут человека из строя обычной жизни. Но не 

___________________________________________________________
 
Глава X 

235



возмущайтесь и не страшитесь этих болей. Это родовые муки, 
они возносят вас на высшую ступень, и в это время будьте осо-
бенно внимательны к себе и строго следуйте определенным нор-
мам и правилам. Стоит ли обращаться за помощью по поводу 
этих болей?.. Но здесь кроется один существенный момент — 
необходимо отличать обычные заболевания от переходящих, 
поэтому будьте очень внимательны. Практикующие Йогу, как 
правило, не болеют, но пробуждение системы Кундалини может 
возобновить предыдущие, устаревшие заболевания. 

В Агни-Йоге есть призыв: «ВРАЧ, НЕ УПУСТИ». Как важно 
это для тех, кто самостоятельно перешагивают этот рубеж. Ка-
кое тонкое знание здесь необходимо, ведь болезненные симпто-
мы проявляются тогда, когда данный орган совершенно здоров. 
Сколько можно поставить ложных диагнозов?.. 

Мы должны собирать самые малые крупицы этого опыта, 
которые могут очень помочь одинокому путнику на его нелег-
ком пути. 

Замечайте признаки непонятных заболеваний. Замечайте, 
около которых центров обозначаются знаки и боли. Может 
быть, болят плечи, локти или колени? Может быть, около чаши 
появляются три знака или происходит в гортани горение. Каж-
дый знак показывает на действие центра. Как открытая книга 
написана личность человека. Над челом горит постоянный 
знак сущности. Можно читать его даже простым наблюдением, 
но люди привыкли к грубым воздействиям. Они ждут оглуши-
тельного грома и ослепительной молнии, но сами производят 
наибольшие действия в тишине... 

Как можно лечить боли в спине, если они связаны с пробу-
ждением Кундалини? Знающий будет лишь приветствовать и 
способствовать натиранием мятой. Можно ли прекратить жже-
ние третьего глаза, если он начал работать? Не разумнее ли 
дать ему развиваться, защищая его от солнца? Уже давно соби-
рали волосы на темени, чтобы сохранить этот канал. Можно ли 
остановить движение солнечного сплетения, если оно начало 
вращаться? Насилие над солнечным сплетением может кон-
читься поражением мозга. Также опасно пресечение работы 
центра чаши. Конечно, отравление опиумом прекращает дви-
жение центров, но тогда проще отрубить голову. Можно пред-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

236



ставить, какое ощущение вызовут эти непонятные движения, 
если не подойти к ним путем психической энергии. 

АГНИ-ЙОГА. 220 

Можно прийти к ценным заключениям, сопоставляя харак-
тер людей с внешними болевыми ощущениями. Нужно знать, как 
центры влияют на окружающие органы. Почему приписывается 
чахотка простуде или худосочию, когда центры, лежащие вблизи 
легких, показывают особенность организма? Почему опухоль 
плечей и локтей принимают за ревматизм, когда центры оплечий 
показывают напряжение? Наша задача не насиловать готовыми 
формулами, но своевременно направлять по пути течения миро-
вого закона. 

АГНИ-ЙОГА. 330 

Анализируя приведенные выдержки из учения йогов и со-
общений людей, лично переживших эти состояния, мы можем 
сделать вывод, что даже раскрытие главных чакр может сопро-
вождаться болями в самых неожиданных местах и не всегда в 
точках физического соответствия. Как важно знать эти особен-
ности и как важно не ошибиться и не прибегнуть к лекарствам 
или иным воздействиям. 

Йоги заявляют, что огненная пора наступает. У многих че-
стных людей и устремленных натур центры приходят в дейст-
вие, и теперь особенно важны знания в этой области. 

При движении Кундалини по сушумне, кроме обычных бо-
лей в спине, бывают такие ощущения, словно стрелы проходят 
по телу в разных направлениях, могут опухать железы, гланды 
и появляться стигматы, но болевых ощущений может и не быть. 
Напряжение иных центров сопровождается покраснением и 
вздутием кожи на коленях и около локтей или в ином 
месте. Эти опухоли возникают незаметно и также незаметно 
проходят через несколько дней. Возможны головокружение, 
звон и шум в ушах, кровотечение из носа или усиленное выделе-
ние слюны и многие другие признаки. 

Повторяем, что все эти признаки могут проявляться инди-
видуально и своеобразно, но есть и нечто общее для всех, как, 
например, появление звезд. Они могут быть сиреневыми, фио-
летовыми, синими. Они появляются при закрытых глазах, но 
иногда могут быть видимы и открытыми глазами. Могут быть 

___________________________________________________________
 
Глава X 

237



целые созвездия, огненные цвета. Все эти звезды находятся в 
движении, исчезают и появляются снова — все они благие вест-
ники тонкого мира. 

Могут быть звезды черные, что является сигналом опасно-
сти. Йоги утверждают, что это приближается темное существо 
или угроза здоровью. Они могут быть величиной с горошину, с 
небольшим светлым ободком вокруг. Избавиться от них можно, 
произнося имя Учителя. Могут быть звезды желтые и красные. 
Первые предупреждают о предосторожности, вторые — о напря-
жении атмосферы, можно ждать землетрясения или урагана. 

Советую наблюдать, при каких действиях и мыслях явля-
ются звезды, их окраску и величину, эти указания как 
благость миров. Пространственный огонь как бы металлизиру-
ется, и жизнь наполняется сиянием праны. Лишь остается сле-
дить за знаками без предубеждения и замечать, к которой 
мысли они относятся. Конечно, они довольно обычны для пси-
хоглаза, но не следует утопать в обычности. Лишь для слабых 
ежедневная работа над учением скучна. Искры космоса непов-
торяемы. Можно дать целую главу наблюдений над звездами. 

АГНИ-ЙОГА. 466 

Центры могут расцветать сперва в тишине, незаметно, но 
явные признаки их цветения будут всегда. Поэтому найдите 
время посидеть в вашей приятной позе, поразмышлять, найти 
в себе нечто новое, послушать свою интуицию, и все открытое 
таким образом записать в дневник — такие записи могут очень 
пригодиться. 

Пробуждающаяся в человеке сила благодетельна и опасна. 
И главная трудность состоит в том, что энергия и связанные с 
ней болезненные ощущения не подлежат контролю, на них не-
возможно влиять ни лекарствами, ни усилиями собственной 
воли. Они должны пройти эти родовые муки, и для них не суще-
ствует обезболивающего средства. 

На что может рассчитывать в таких случаях ученик? На по-
мощь Гуру, а если его нет? В этом случае даже Ш.С. Шивананда, 
сторонник традиции, советует довериться интуиции, внутрен-
нему голосу: 

«Разум, прана, дживы и Кундалини вместе движутся вверх 
от чакры к чакре. Таинственная сила, тайный голос будут на-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

238



правлять каждый его шаг. Он должен безраздельно, непоколе-
бимо верить в мать. Она направляет садхака. Это она ведет свое 
дитя от чакры к чакре. Она незримо оказывает всякую помощь. 
Она движет его вверх, чувствуйте ее теплые объятья... Доверчи-
во откройте свое сердце ей... Все ваши сомнения рассеются». 

Так много сказано о внутреннем голосе. Есть ли он в дейст-
вительности? Да, такой голос есть. Научитесь только его 
слушать. Сперва это будет острое интуитивное прозрение, 
которое в редких случаях вам подскажет, как необходимо посту-
пать в определенном случае, может быть, даже во время снови-
дений. Но когда-то вы услышите в себе этот таинственный 
голос и, может быть, в первый раз не обратите внимания. Йоги 
говорят, что оно идет изнутри, но вы можете его услыхать не-
сколько со стороны, так, как будто кто-то находится очень бли-
зко и шепотом скажет одно только слово. Если вы его услышите, 
будете поражены, как электрическим током, от неожиданности, 
и ваша концентрация на этот раз рассыплется. Это будет неж-
ный, чарующий голос, почти шепот, это голос влюбленных. Не 
часто он будет звучать для вас... 

Счастлив тот, с кем рядом Учитель, он знает, как направить 
этот творящий и разрушающий процесс по единому правильно-
му пути, чтобы избежать нежелательных явлений. Он может 
поддержать ученика в критический момент и вселить в него ве-
ру. Он сделает много для облегчения страданий, а их может и не 
быть при правильном руководстве. Дело в том, что человечес-
кий организм способен бороться с подобными явлениями и 
располагает для этого специальным органом. Как уже было ска-
зано, пробуждение Кундалини может сопровождаться обостре-
нием бывших ранее болезней. Так что возгорание центров 
может пройти под видом обычной болезни и не сразу удастся уз-
нать о начале пробуждения. 

Если центры воспламенились, то их нельзя охлаждать во-
дой. Холодное купание вредно. Опустить в воду можно только 
ноги или руки. Внутренний огонь в человеке утишается не холо-
дом, не водою, но огненной энергией сердца. Подобное 
лечится подобным, клин выбивается клином. Огонь можно по-
тушить лишь огнем, иначе говоря, энергией сердца, которая 
выделяется при так называемом магнетизме. Током лечат воз-
горания; они могут вспыхнуть в самых различных центрах. Но, 

___________________________________________________________
 
Глава X 

239



конечно, главная опасность около сердца, солнечного сплете-
ния и гортани. Эти центры наиболее синтетические, могут под-
вергаться самым неожиданным натискам. 

МИР ОГНЕННЫЙ 

Явления переполнения психической энергией вызывают 
многие симптомы, как в конечностях, так и в горле и желудке. 
Сода полезна, чтобы вызвать разрежение, также и горячее мо-
локо. 

АГНИ-ЙОГА 

Возгорание центров и связанное с этим расширение сосу-
дов требуют охлаждения темени от солнечных лучей. В древно-
сти жрицы собирали волосы на темени и носили нагрудник из 
металла лития, покрытого воском, таяние которого показывало 
на недопустимость температуры. 

АГНИ-ЙОГА 

Если центры пришли в действие, рекомендуется покой и 
воздержание от раздражений. Раздражение усиливает внутрен-
ний огонь, а беспокойство и суета усиливают боли. Спокойствие 
душевное и физическое рекомендуются как необходимые усло-
вия. 

АГНИ-ЙОГА 

Можете спросить меня, какие физические приемы полезны 
для Агни-Йоги? Советую малую пранаяму не более 5 минут. Не 
нужно употреблять мяса. Фрукты, овощи, молоко, мучное, как 
всегда, полезны. Также изгоняются все вина, кроме лекарствен-
ного употребления. Опиум — враг Агни-Йоги. Тучи на небе тяж-
ки для Агни-Йоги. Советую обувь отделать резиной и 
утром прогуливаться, избегая дыма. 

АГНИ-ЙОГА 

«Йог должен держать дыхательные органы в чистоте, для 
чего ему указаны горячее молоко с содою, валериана и мята. 
Йог должен содержать в чистоте желудок и кишечные каналы, 
для чего одобрена лакрица и александрийский лист. Йог 
должен содержать в чистоте легкие, для чего ему даны алоэ и 
умелое обращение со смолою (кедровая смола). Йог должен со-
держать в чистоте всепроникающую сому (выделения желез), 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

240



для чего он должен употреблять мускус. Под чистотою не разу-
меется здоровая крепость желез. 

АГНИ-ЙОГА 

Для йога вредно кузнечное дело и стирка. Прикрытие огней 
центров пластинками сомы иногда необходимо, иначе резкость 
внешних условий может воспламенить центры. 

Для йога необходимо общение с праной. Для чего не следу-
ет закрывать окна, разве только при сгущении сырости. Но по-
лезны длительные ванны или купания при тепле и без резких 
движений. Вообще, резкие движения нарушают движение ау-
ры, и мы их избегаем. Ритм быстроты не нарушает связи с атмо-
сферой, но судорожные движения как иглы ранят ауру. 

АГНИ-ЙОГА 

Труднее всего духу, который накопил возможности, но усло-
виями внешней жизни не проявляется. Ближе всего пример за-
крытого кипящего котла под действием пространственного 
огня. Тогда нужно применять переменные токи охлаждения. 
Огонь пространства, накаляющий даже камни, имеет нераз-
рывную связь с каналами центров, поэтому Учитель даже само-
му самоотверженному йогу говорит — ОСТОРОЖНОСТЬ. 

АГНИ-ЙОГА 

Избегайте некоторых положений тела. Согбенное положе-
ние мешает солнечному сплетению, запрокинутая голова ме-
шает центрам мозга, вытянутые вперед руки отягощают центр 
аорты, лежание на спине мешает центрам Кундалини, хотя воз-
буждает их. Определенное положение оказывает яркость света. 
Ясное мышление приходит, когда положение света неизменно. 
Пламя, возгорающее чакры, приходит вертикально, таким об-
разом предпочитается и рекомендуется вертикальное положе-
ние позвоночника. 

АГНИ-ЙОГА 

На необходимость прямого позвоночника мы указывали 
постоянно, и теперь ясно, для чего это было необходимо. Любые 
наклоны в стороны будут сопровождаться болями, поэтому для 
пробуждения Кундалини в асане как упражнении нет необходи-
мости так же, как и в пранаяме, кроме, разве, малой пранаямы 

___________________________________________________________
 
Глава X 

241



и легкого ритмического дыхания. Применяются также опреде-
ленные асаны, но только для того, чтобы облегчить боли в неко-
торых местах или перенести их в другие, безопасные места или 
чтобы удалить лишнюю кровь из определенных органов. Это 
уже специальные особенности асан, которые почти нигде не 
указаны. 

Когда Кундалини полностью входит в сушумну, то в месте 
входа будет ощущаться сильная боль, как будто в этом месте 
вбит колышек, но это не болезнь, а специфическая боль, кото-
рая скоро проходит. 

Когда Кундалини полностью поднимается вверх, происхо-
дит сердечный трепет, — это токи Кундалини достигают серде-
чного центра и производят сердечную дрожь. Не спешите 
принимать лекарства и делать кардиограмму, так как осложни-
те процесс и задержите прогресс. При движении Кундалини 
вверх возможны также содрогания всего тела до пальцев ног. 
Содрогания могут быть такими, как от удара землетрясения. 

Когда Кундалини входит в сушумну, то уменьшается 
выход мочи и кала. Разум становится спокойным, уравнове-
шенным и безмятежным, исключается потеря семени и при-
ближается совершенная Брахмачарья. При восходящем 
движении Кундалини вверх каждая составленная чакра стано-
вится бездеятельной. Энергии, работающие в этом центре, уно-
сятся Кундалини, а действует только тот центр, в котором она 
находится в данный момент. Движение Кундалини к сахасраре 
не бывает медленным, равномерным, но всегда скачкообразно 
от одной чакры к другой или сразу через две, или сразу со ско-
ростью молнии прямо в сахасрара, и наступает самадхи. 

Восхождение Кундалини может сопровождаться различ-
ными видениями даже при раскрытых глазах. Бывают свето-
вые видения, вспышки света, подобно молнии или яркому свету 
драгоценных камней, множеству светлячков, летящих перед 
глазами. Указанные явления чаще всего бывают тогда, когда 
Кундалини действует в аджна-чакре. Можно видеть свет, подоб-
но свету полумесяца или полной луны, или огненного шара, но 
во всех случаях они являются поощрением садхака, помощью и 
одобрением его действий, и по этому поводу не следует подни-
мать лишнего шума. 

При движении Кундалини вверх в каждом лотосе открыва-
ются особые состояния экстаза, новая ступень просветления. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

242



Кундалини может быть в нездоровом состоянии, тогда она 
движется неправильно и вызывает различные заболевания. В 
болезненном состоянии Кундалини способна поглощать холод и 
двигаться по самым разнообразным направлениям. К какому 
органу она приблизится, там возникает специфическое заболе-
вание. То же самое происходит, когда она поглощает тепло. В пе-
регретом состоянии она вызывает бессонницу, не сокращение 
количества сна, что является положительным достижением 
продвинувшегося садхака, а нездоровую бессонницу, которая 
изматывает человека. В случае лечения заболевшего от непра-
вильного движения Кундалини она перемещается к другому и 
вызывает новое заболевание. Нездоровое состояние Кундалини 
может быть вызвано несоблюдением некоторых условий ее про-
буждения, особенно питания, климата и других. Необходимо 
также внимательно проанализировать свою практику. Во всех 
случаях лечить необходимо не заболевший орган, а саму Кунда-
лини, что и достигается практикой приведенной ниже праная-
мы. 

В позе падмасана вдохните через обе ноздри, задержите 
дыхание при помощи джаландхарабандха, сожмите мышцы 
живота, потом медленно выдыхайте через правую ноздрю. 
Упражнение повторяется таким образом в течение 5 минут, а 
потом выполните его в обратной последовательности. Посте-
пенно доведите упражнение до 30 минут, а потом — до часа, то 
есть по полчаса на сторону. 

Мы уже говорили о том, что Кундалини при своем движе-
нии вверх пронизывает 3 узла (грантхи). Этому процессу 
сопутствуют определенные признаки — слышны особенные 
звуки анахат, имеющие тонкую основу, так как они происходят 
не от колебания соударяемых предметов или голосовых связок. 

Когда пронизана Брахма-грантхи, слышен сладкий звук 
колокольчиков в эфирной пустоте сердца. При пересечении 
Вишну-грантхи в области горла слышен звук, подобный литав-
рам. При пересечении Рудра-грантхи слышен звук бараба-
на-мриданга в аджна. В первое время звуки бывают грубыми, 
но потом становятся тонкими. Здесь ум попадает в западню, он 
сосредоточивается на этих звуках, которые его сперва очаровы-
вают, а потом подавляют. 

В период пробуждения Кундалини необходимо всемерно 
экономить жизненные силы, так как они должны быть исполь-

___________________________________________________________
 
Глава X 

243



зованы для сложной внутренней работы. По этой причине 
ученик не должен путешествовать, много ходить и так далее. 
Особый смысл приобретает ограничение сексуальных изли-
шеств. 

На протяжении этой главы и, пожалуй, во всей книге мы 
все время говорим о предосторожностях, даже опасностях на 
этом необычном пути. Ученик должен знать все, прежде чем 
сделать очередной шаг. 

Йогин воспитывает в себе не только бесстрашие, но и осо-
бое отношение к смерти. Он не боится смерти. Кто боится смер-
ти, тот не достигнет Вершины. Но йогам свойственно и другое 
— это чувство нежелательности ухода до того, пока он не оправ-
дает принятой на себя миссии по выполнению общей или част-
ной задачи перед обществом. Таких людей, которые достигли 
сверхсознания, единицы среди миллионов, и они представляют 
громадную ценность для будущего и, следовательно, не вправе 
решать сами, когда им уходить из жизни. В этой части в некото-
рых книгах есть замечания в адрес Норена Вивекананды, кото-
рый в свои 40 лет, якобы по неизвестным причинам, ушел в Ма-
хасамадхи. Не нам судить об этом. Необходимо достигнуть той 
степени совершенства, которой достиг он, быть в его условиях и 
только тогда иметь свое суждение по этому вопросу. Вивеканан-
да был учеником великого Рама Кришны, несколько лет изучал 
Йогу в горных ашрамах, следовательно, он был хорошо ознако-
млен с высшей техникой, и если он это сделал, то факт его ухо-
да не следует рассматривать как оплошность и обычную 
смерть. Вероятно, он так решил... 

Преданный ученик, выполняя указания и требования, 
соблюдая осторожность и доверившись воле высшего руково-
дства, так как высшее духовное развитие должно направляться 
лишь высшими силами и Высшей Мудростью, будет 
делать шаг за шагом по однажды избранному пути. Он не будет 
одинок на своем пути — в нужное время, из нужных источников 
он получит необходимые откровения. 

ПРАКТИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ ПРОБУЖДЕНИЯ 
КУНДАЛИНИ 

Работа с Кундалини состоит из двух этапов — пробуждения 
ее и проведения по нужному пути в нужный центр. Все было бы 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

244



очень просто, если бы существовал единственный метод работы 
с Кундалини, но такого пути нет. Каждый подвижник имеет 
свой путь, отмеченный многими индивидуальными особенно-
стями. 

Мудры, пранаяма, асана, аскетизм, глубокая исследова-
тельская работа, милость и благословение Гуру, глубокая пе-
чаль, песни глубокой преданности (киртана) — каждый из 
перечисленных методов или их комбинации могут пробудить 
Кундалини. Любая исследовательская работа основана на глу-
боком и длительном сосредоточении ума и, кроме того, согласно 
философии йогов, умственное вещество (читта) находится вме-
сте с Кундалини в муландхара, так что поиск знания затрагива-
ет этот важный центр. 

Пробуждение Кундалини милостью Гуру — на это могут 
рассчитывать только очень совершенные ученики. Гуру — вели-
кая душа, он владеет своим умом и чувствами, он познал 
самадхи и может заставить подняться Кундалини своего учени-
ка, повлияв на нее лишь своей волей, своей сверхъестественной 
силой, своим взглядом или прикосновением. 

Глубокая печаль — это полная отрешенность от окружаю-
щего мира, вызванная большим несчастьем, полный уход в 
себя и опять же сосредоточение. Киртана — исполняется много-
кратно и с большим сосредоточением, приводит к той же цели, 
тем более, что загадочное действие музыки на человека еще до 
конца не раскрыто. 

Как бы обобщая все приведенные пути пробуждения Кун-
далини, С. Вивекананда говорит следующее: «...огромная масса 
энергии Кундалини, накопленная силою долгого ВНУТРЕННЕ-
ГО РАЗМЫШЛЕНИЯ, действует вдоль сушумны и бьет по цент-
рам — реакция получается страшная, значительно большая 
реакция сновидения или воображения, значительно более на-
пряженная, чем реакция восприятия чувства». 

Это восприятие сверхчувственное, и сознание в этом состо-
янии называется сверхсознательным. Это сообщение Вивека-
нанды многозначительное, но для нас сейчас важно осознать, 
что заряд энергии Кундалини получает посредством долгого 
внутреннего размышления. Отсюда перебрасывается прямой 
мост к последующим главам Йоги. 

Таким образом, во всех случаях имеет место высокое сосре-
доточение ума, и каждый раз поднятие Кундалини подобно 

___________________________________________________________
 
Глава X 

245



поднятию на горную вершину, когда требуется спокойствие, ре-
шительность, знание дела, готовность к неожиданностям и опа-
сностям. Поэтому только сильные имеют успех в Йоге. 

Пробудить систему — это еще не самое главное. Дело в том, 
что пробудившаяся Кундалини становится очень активной, и 
если ее предоставить «собственной инициативе в движении», то 
она может уйти по линии наименьшего сопротивления и не ту-
да, куда нам желательно. Необходимо хорошо усвоить, что до тех 
пор, пока Кундалини остается в центре муландхара и манипура, 
духовного пробуждения не будет, но могут быть отдельные сид-
хи. 

Существуют три возможных исхода в движении Кундали-
ни: ВНИЗ, ВВЕРХ (частично), ВВЕРХ к сахасрара. Последний 
вариант для нас является единственно приемлемым, и он име-
ет свои особенности. 

Нисходящее движение Кундалини принимает очень легко, 
без особых усилий, самостоятельно. Это направление сопрово-
ждается сексуальной страстью, которая ведет к физическому и 
духовному падению. Поэтому важно не допустить этого нисхо-
дящего движения, в котором человек становится слабым и без-
вольным. 

Частичное поднятие Кундалини означает, что не все ее те-
ло ушло из муландхара. После пробуждения Кундалини необхо-
димы дополнительные усилия, чтобы направить ее в нужном 
направлении, но если такие усилия не последуют, то, как утвер-
ждают йоги, человек встретится с великими заботами, западня-
ми и опасностями, но, с другой стороны, если такие усилия 
будут предприняты и Кундалини таким образом будет полно-
стью поднята, то такой человек спасен, он на «берегу» и приоб-
ретает озарение. 

Частично поднятая Кундалини генерирует особые тепло-
вые токи, которые доставляют много неприятностей. Сперва 
они идут в канал уретры и ануса, возбуждают соответствующие 
органы, порождая соответствующие желания (сексуальные). 
Если в этом случае ученик не обладает достаточным контролем 
ума и его чистотой, если он окажется не в состоянии изменить 
действие Кундалини, то он может пасть и больше не подняться. 
Указанные тепловые токи, проходя по воспроизводительным 
органам, могут повредить их нежные нервы и вызвать различ-
ные заболевания. Эти тепловые токи работают непрерывно да-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

246



же во сне, порождая специфические сновидения, но когда они 
достигают мозга в бодрствующем состоянии, создается неус-
тойчивость ума. Такие люди делают поступки, не соответствую-
щие их мыслям, они непоследовательны, нерациональны, 
говорят одно, а делают другое. Эти автоматические токи (мыс-
ленные) могут определить хорошие поступки или плохие, и че-
ловек действует соответственно. 

В таких случаях йоги рекомендуют плотную набедренную 
повязку и дальнейшую работу над Кундалини, чтобы поднять ее 
выше. Но возможен и другой исход — частично поднятая Кун-
далини дает человеку глубокую концентрацию ума, немного 
блаженства, частичное просветление и озарение, вдохновение в 
поэзии, искусстве или науке, ум становится быстрым и острым. 
Но не спешите шуметь и провозглашать частичные истины, не-
обходимо идти дальше. 

Сила, энергия и величина частично поднятой Кундалини 
различна у разных людей, все зависит от чистоты тела, ума и 
надей, от проявленного усилия. В общем, нужны годы практики 
для того чтобы провести Кундалини к сахасраре, в исключи-
тельных случаях это достигается в короткое время. 

Сначала Кундалини можно довести только до некоторых 
пунктов, а потом последовательно выше. Тот, кто довел Кунда-
лини до определенного пункта (центра), уже легче может его до-
стигнуть в следующий раз, но, чтобы идти выше, потребуются 
дополнительные усилия. 

В каждом центре испытывается новый вид блаженства и 
достигаются новые силы. В самых разных стадиях у Кундалини 
имеется тенденция возвращаться назад. Где нади чисты, там 
легко отвести ее вниз даже из сахасрара. При определенной 
практике йог может оставаться в сахасраре сколько пожелает. 

Полное пробуждение Кундалини бывает очень редким и 
трудным, в громадном же большинстве случаев она поднимает-
ся частично. Если и случается полный подъем Кундалини, то 
лишь у врожденных совершенных йогинов, это великие души, 
они приходят в мир с особой миссией, они осознают свои силы 
с самого детства, они работают как Владыки, и прежде чем о 
них узнает мир, они молча уходят. Там, где имеется величие или 
необыкновенное проявление интеллекта, будьте уверены, что 
там имелся доступ к этой великой силе. 

___________________________________________________________
 
Глава X 

247



Некоторые особенности прохождения Кундалини по ча-
крам. 

Когда Кундалини полностью оставляет муландхара и зани-
мает свадхистана-чакру на длительное время, то индивидуум 
подвергается неистовым половым влечениям, он находится в 
адском огне. Чтобы ускорить ее поднятие, йоги рекомендуют 
следующее упражнение: в позе падмасана медленно вдыхайте 
через обе ноздри, подтягивайте низ живота к позвоночнику и 
слегка вверх, сделайте также мула-бандху. Теперь медленно и 
осторожно подтягивайте энергию Кундалини от самого конца 
полового органа к мозгу. Весь процесс поднятия прослеживайте 
разумом. Когда таким образом Кундалини проведена вдоль су-
шумны к мозговому центру сделайте выдох, расслабьте живот и 
анус. Повторяйте этот процесс вновь и вновь, без отдыха и оста-
новок. Произносите мысленно ОМ на протяжении всего процес-
са. Во время проведения Кундалини по указанному пути 
настойчиво думайте, что вы всю ее забираете из Свадхиста-
на-чакры, возвращаете в муландхара, а оттуда направляете к 
головному мозгу (сахасрара) вдоль сушумны. Здесь внушение и 
воображение играют существенную роль. Повторяйте это упра-
жнение по 5 минут утром и вечером, постепенно увеличивая это 
время до 30 минут утром и вечером. Регулярная практика этого 
упражнения прекращает выделение семени, и оно превращает-
ся в оджас. После этого упражнения необходимо выпить стакан 
коровьего молока, в противном случае может быть нанесен вред 
системе. 

Пока Кундалини не восходит выше сердечного центра и не 
достигает Вишудха-чакры, разум будет неустойчивым и чело-
век будет подвергаться постоянному падению и подъему, отливу 
и приливу. На этом этапе садханы знание себя и знание высшей 
мудрости невозможно. Когда Кундалини достигает Анахата–ча-
кры и останавливается там, разум привязывается к ментально-
му плану. Когда Кундалини занимает аджна-чакру, разум при-
вязывается к сверхъестественным силам. 

Таким образом, проанализировав все сказанное, мы можем 
сделать для себя такой обобщенный вывод: 

а) процесс пробуждения Кундалини требует скрупулезного 
знания техники; 

б) необходимо иметь квалифицированное руководство. 
Традиция требует двух руководителей. Без соблюдения указан-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

248



ных условий, равно как и других, возможны нежелательные по-
следствия, и наиболее нежелательные из них: 

1. Появление одержимости — это рассматривается как слу-
чай, когда имел место астральный выход и ваше физическое те-
ло было занято существом другого плана. 

2. Потеря инстинкта самосохранения, что приводит к не-
желанию жить в настоящем воплощении. 

3. Состояние полусмерти — это труп, который дышит, пи-
тается, двигается, но в физическом плане ментал не восстанав-
ливается. 

4. Скоропостижная смерть в момент прохождения Кунда-
лини по сушумне!.. 

Такова, с точки зрения йогов, реальная сторона этого воп-
роса. 

Незнание техники может привести к тому, что в самый от-
ветственный момент ученик может оказаться на полпути в са-
мой курьезной ситуации. Пример, взятый из книги А. Авалона, 
говорит сам за себя: описывается случай, когда незадачливый 
любитель острых ощущений пробудил Кундалини и, таким об-
разом, был погружен в самадхи. Его тело было холодным как 
труп, но верхушка головы была слегка теплой. Его массирова-
ли специальным очищающим маслом, и спустя некоторое вре-
мя вся голова стала теплее, далее теплота опустилась к шее, а 
потом все тело приобрело свою естественную теплоту. Придя в 
сознание, этот человек сообщил причину своего необычного 
состояния. Он сказал, что проделывал различные штучки, под-
ражая индийским йогам до тех пор, пока на него внезапно не 
напал «сон». Было высказано предположение, что он находился 
в правильной позе, в необходимых условиях, нади его были 
очищены, дыхание остановилось, и он невольно пробудил Кун-
далини, которая мгновенно взошла к своему мозговому центру, 
но, не зная дальнейшей техники, он не смог вернуть ее обрат-
но. 

Этот случай исключительный во всех отношениях. Кунда-
лини имеет тенденцию опускаться вниз самостоятельно, но 
этого не произошло. В сахасраре она остается недолго. Ее пре-
бывание там зависит от моральной чистоты йога, его совер-
шенства и духовных интересов. Истинный йог невероятными 
усилиями старается удержать ее в сахасраре по возможности 
дольше, а в данном случае все произошло наоборот: пробужде-

___________________________________________________________
 
Глава X 

249



ние было легкое, мгновенное и длительное. Не зря сказано — 
сколько личностей, столько Йог. 

ГГУТИ ДВИЖЕНИЯ КУНДАЛИНИ 
Только две крайние точки для Кундалини вполне определе-

ны — это муландхара и сахасрара, а что касается самого 
пути, то он не единственный. Из общей схемы нам известны 6 
основных надей, и разбуженная Кундалини может пройти по 
любой из них и даже перейти из одной в другую. Суть задачи 
сводится к тому, чтобы направить ее по единственному пути в 
сушумну. Наиболее вероятных есть 4 пути: 

1. От муландхара к сахасрара через сушумну по всем ча-
крам последовательно — это самый длинный путь, самый могу-
щественный (хатха-йога). 

2. От муландхара по сарасвати до анахата-чакры, а отсюда 
переход в сушумну и далее по обычному пути (бхакти-йога). 

3. От муландхара к сахасрара по сарасвати, в аджна-чакре 
она переходит в сушумну и далее к сахасрара. В этом случае все 
нижние чакры открываются автоматически (раджа-йога). 

4. Прямой путь от муландхара к сахасрара по медха-нади 
— это самый короткий путь по времени, но самый трудный 
(джнани-йога). 

ОБЩАЯ МЕТОДИКА ПРОБУЖДЕНИЯ КУНДАЛИНИ 
Каждый конкретный случай пробуждения Кундалини име-

ет свои особенности, поэтому единого для всех пути быть не мо-
жет. По этой причине мы рассмотрим несколько из них. 

Вот трактовка работы с Кундалини, данная Й. Парамахан-
сой: 

«В то же время часть внимания должна быть посвящена 
копчику в нижнем конце позвоночника. Там следует мысленно 
произносить ОМ и прислушиваться к звуку, исходящему из это-
го центра; на полдюйма выше, в центре крестца, должно снова 
произносить ОМ, постепенно поднимаясь вдоль всего позвоно-
чника, с концентрацией и произношением ОМ в каждом цент-
ре, пока не будет достигнута аджна-чакра. Затем концентрация 
снова опускается вдоль позвоночника и делает остановку в каж-
дом центре, где мысленно повторяется ОМ». 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

250



Понятно, что это очень общая методика, она приемлема 
для совершенного йогина, уже познавшего эту технику практи-
чески. 

Сейчас мы дадим более подробное изложение подъема Кун-
далини, предложенное европейскими йогинами, прошедшими 
обучение у индийских Учителей. 

Исходная поза — падмасана. Примем допущение, что уче-
ник в совершенстве овладел сосредоточением, в противном слу-
чае пробуждение и проведение Кундалини по чакрам вообще 
немыслимо. Четко представляем себе муландхара-чакру, на-
столько четко, чтобы это место физически ощущалось. Но, на-
верное, сперва очень трудно представить себе эту чакру во всем 
ее пестром разнообразии. По этой причине для начала мыслен-
ный образ чакры будет состоять из пылающего и сверкающего 
треугольника. Он окружен пламенем, а внутри него сверкаю-
щая как мириады солнц Кундалини-змея, свернутая в 3,5 вит-
ка. Треугольник сверкает, как расплавленное золото. 

Вдох через левую ноздрю, во время вдоха повторяйте ОМ и 
посылайте ток праны по ида в треугольник и ударяйте им по го-
лове свернутой змеи. На задержке повторяйте биджу ЛАМ и 
каждый раз с силой ударяйте мысленным током праны по свер-
нувшейся змее, думая о том, что вы пробуждаете ее, что она 
просыпается от жара, который вы как бы раздуваете своим ды-
ханием. 

После этого, не прерывая мысленного образа, откройте 
правую ноздрю (закрыв левую), выдыхайте воздух, одновремен-
но повторяя ОМ, и представляйте себе, как вы выводите ток 
праны по пингала-нади. «Чем ярче представление, тем скорее 
результат», — говорит Вивекананда. Упражнение повторяется в 
обратной последовательности дыхания. Начинайте с четырех 
приемов по 15 минут и постепенно доводите количество кругов 
до 108, то есть 26-28 за один присест. Только при такой интен-
сивности занятия наступает пробуждение Кундалини, а при 
меньшей интенсивности вырабатывается общая выносливость 
в смысле преодоления голода, жажды, сна, усталости, наступа-
ет общее благотворное состояние всего организма. Так выгля-
дит работа с первым чакрамом. 

Следующий этап — провести Кундалини в свадхистана-ча-
кру. Форма дыхания та же, удар нервного тока направляется по 
ида в муландхара-чакру, произносится биджа ЛАМ, поднимает-

___________________________________________________________
 
Глава X 

251



ся Кундалини, затем нервный ток быстро переносится в свадхи-
стана-чакру, где также на задержке дыхания произносится бид-
жа БАМ несколько раз. Спустя некоторое время нервный ток 
опять возвращается в муландхара-чакру, произносится ее бид-
жа и далее выдох через правую ноздрю. Упражнение повторяет-
ся в обратной последовательности. Теперь дальнейшая техника 
ясна, как именно необходимо строить работу последовательно 
со всеми чакрами, но необходимы следующие условия: 

1. Задержка дыхания должна быть достаточной, чтобы ус-
петь без особого перенапряжения провести манипуляции со 
всеми чакрами. 

2. Весь процесс основан на мощной концентрации. Акт 
пробуждения Кундалини должен быть выполнен в такой обста-
новке, чтобы никто не мог помешать. 

3. При поднятии Кундалини вверх необходимо последова-
тельно на некоторое время задерживаться в каждой чакре при 
восходящем и нисходящем движениях, повторяя ее бижду мно-
гократно. 

Первый вариант пробуждения Кундалини не отличается 
подробностью, а второй слишком напряженный, но иначе и 
быть не может. Дело в том, что, идя на этот шаг, уже необходима 
солидная предварительная практика, которая обеспечивает за-
держку дыхания, мощное сосредоточение, и уже имеется опыт 
быстро пробуждать систему и поднимать ее токи вверх. Для 
йогина это обычное, хотя и не совсем простое, дело; он принима-
ет свою позу и одним усилием сосредоточенной воли ведет свою 
Кундалини к высшему центру. 

Если мы хорошо усвоили логическую последовательность 
пробуждения Кундалини и ее проведения по чакрам, то на осно-
ве предыдущего занятия асан, пранаям, мудр и бандх определи-
те для себя СВОЮ методику пробуждения Кундалини. 

Взять бы, к примеру, метод пробуждения Кундалини при 
помощи бандх в сочетании с кумбхакой и сосредоточением. Вот 
как бы все это было обосновано: исходная поза — падмасана, но 
в такой разновидности, чтобы пятка правой ноги плотно закры-
вала анус, а левая нога свободно лежала на бедре правой. Руки 
свободно лежат на коленях. Вначале вдоха выполняется му-
ла-бандха — этим мы исключаем утечку апаны вниз и направ-
ляем ее вверх. Пятка оказывает возбуждающее действие в 
области муландхара. В начале задержки выполняется джаланд-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

252



харабандха, исключающая утечку апаны вверх и направля-
ющая ее вниз. Когда эти два импульса встречаются, то возника-
ют вибрации (йоги говорят — тепло), которые будят Кундалини. 
Здесь же возможно появление звуков нада, связывающих ум. 
Далее, сжатием мышц живота (уддияна-бандха) направляем 
импульс праны в муландхара и отверстие сушумны. Выдох, ко-
гда настанет его время, выполняется полным движением удди-
яны. Когда вы «увидели», что ваша Кундалини «встала», ведите 
ее дальше от центра к центру уже известным методом. 

Одна и та же методика работы с Кундалини не может быть 
общей для всех, так как все люди отличаются друг от друга сво-
ими ментальными и физическими задатками и, как утвержда-
ют йоги, своей деятельностью в прошлых воплощениях. Мы не 
можем знать заранее своих индивидуальных особенностей, но в 
дальнейшей практике они могут «просматриваться» особым ин-
туитивным чутьем. 

Совершенный Учитель «видит», на какой стадии духовной 
эволюции находится его ученик, и определяет ему наиболее ко-
роткий путь, из всей обширной техники он даст ему только то, 
что нужно в данный момент. И такой ученик руководствуется 
наставлениями ОДНОГО Учителя, имеет ОДНУ мантру, ОДИН 
метод, строго следует ОДНОМУ пути и может рассчитывать до-
стигнуть успеха за ОДНУ жизнь. 

Но одинокому путнику не дано всего этого, хотя и он может 
рассчитывать на тот же успех. Сильных и устремленных натур 
не смущает даже то, что в силу непредвиденных обстоятельств 
они не смогут достигнуть окончательного успеха, но они знают, 
что однажды зажженный огонь Кундалини продолжает рабо-
тать во всех последующих воплощениях. 

Некоторые люди обладают силами, которые обычно назы-
вают сверхъестественными. Здесь возникает вопрос: «Прошли 
ли они через определенную стадию Йоги?» На этот счет Вивека-
нанда говорит следующее: 

«Когда бы и где бы ни проявилось то, что обычно называют 
сверхъестественной силой, всегда имеет место хотя бы незна-
чительный контроль над течением Кундалини, которая прокла-
дывает себе путь через сушумну. Только в большинстве случаев 
на сверхъестественные силы люди наталкиваются случайно...». 

Общие замечания. В последовательной цепочке чакр наи-
более важной является манипура, так как она соединяет физи-

___________________________________________________________
 
Глава X 

253



ческое тело с астральным, поэтому эту чакру, или, точнее, ее 
физическое соответствие — солнечное сплетение, необходимо 
постоянно упражнять, и для этой цели есть упражнение уддия-
на. 

Непосредственным признаком того, что манипура-чакра 
пробуждается, является появление внутренней гармонии, ин-
туитивное понимание скрытого смысла вещей, испарина, теп-
ло, разливающееся по всему телу вслед за толчком в солнечное 
сплетение. Эта теплота может сопровождаться особыми вибра-
циями, напоминающими электрический ток. Ощущается чув-
ство легкости и пустоты в теле. Но самый существенный 
признак — появление звона в ушах, к этому звуку необходимо 
прислушиваться, а для этого необходимо изолировать себя от 
окружающего мира посредством йони-мудры. 

При пробуждении анахата-чакры в сердце появляется 
легкая боль и приятная отрада спокойствия. Далее Кундалини 
приходит в аджна-чакру, которая к этому времени уже подгото-
влена практикой предварительного сосредоточения, о чем мы 
будем говорить дальше. Кундалини в аджна-чакре видна в виде 
колыхающегося пламени, как будто зажженного перед глазами. 
С этого мгновения наступает наиболее ответственный и много-
значительный момент — движение Кундалини по «царскому пу-
ти» от гипофиза к шишковатой железе, всего лишь несколько 
миллиметров, которые стоили садхаку многих и многих лет 
упорнейшего труда. 

Гхеранда указывает, что в этот момент Кундалини шеству-
ет через отверстие на уровне глаз, но это отверстие не на лице, 
а над небом, и не физическое оно, а тонкоматериальное. 

Наилучшее время пробуждения Кундалини. 
На страницах этой книги есть выдержка из комментариев 

к «Анандалахари» (Солнце и Луна постоянно движутся...). Отсю-
да А. Авалон делает очень важный вывод, что поднятие Кунда-
лини необходимо делать только в лунные две недели. 

* * * 
Много советов, требований и указаний приведены в насто-

ящей книге и особенно к главе о Кундалини. Уясните одно: у 
кого Кундалини пробудилась, тот сам себе учитель, ибо его соз-
нание становится открытой книгой... 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

254



ГЛАВА XI 

ОЧИЩЕНИЕ 

Однако, если подумать, как много времени, денег и страда-
ний может быть сохранено и насколько более эффективной, по-
лезной и счастливой мы можем сделать нашу жизнь, будучи 
здоровыми, всякие возражения против йоговской практичес-
кой гигиены такие, как жертва времени, неудобства и тому по-
добное, становятся смешными. 

ШРИ ЙОГЕНДРА — президент института Йоги 

Существуют два вида очищения: тонкое (очищение надей) 
и грубое — внутреннее и внешнее очищение тела. Пранаяма в 
основе своей способствует очищению надей. В этом отношении 
основной очищающей пранаямой является сахита в средней 
степени трудности со специальной символикой и мантрами. 
Характерные признаки — дрожание позвоночника и испарина 
— говорят о том, что нади очищены. Ориентировочный срок — 
3 месяца. 

Физическое очищение тела начинается с первых занятий в 
упражнениях йогов. Исключительная полезность и ценность 
гигиенических процедур йогов, иногда превосходящая наши со-
временные знания в этом вопросе, раскрылась тогда, когда их 
методы были поставлены на научную проверку. 

Отбросив все наносное, не свойственное Йоге, мы убежда-
емся, что это древнее учение является ценным даже для буду-
щего мира. Удивляет, насколько это всесторонний и богатый в 
практическом отношении народный опыт, применение которо-
го может не только обогатить человеческую жизнь, но сделать 
ее содержательнее и плодотворнее. 

255



Как может тот, кто не знает самого себя, своего тела, ухода 
за ним и разных физиологических способностей и возможно-
стей его, надеяться достигнуть успеха в искусстве йогов. 

ГХЕРАНДА 

Гигиеническая наука йогов очень разносторонняя. Все их 
процедуры основаны на глубоком знании человеческого тела и 
исключительно важны для здоровья и долголетия. Они дают 
возможность вести борьбу с процессами аутоинтоксикации, ко-
торые имеют место в организме вследствие процесса гниения. 
Тщательная внутренняя и внешняя чистоплотность, содержа-
ние каждого органа в совершенном и здоровом состоянии обес-
печивают успех в физическом и духовном совершенствовании. 
Поэтому первейшая обязанность начинающего йогина должна 
состоять в овладении искусством ухода за своим телом, чистота 
которого обеспечивает чистоту его разума и души. Йоги гово-
рят, что быть здоровым так же легко, как и больным — все зави-
сит от человека. 

Гигиена для йогина не есть самоцель или культ — это быст-
рее всего культ Кундалини, которая избрала своим убежищем 
его тело. Это ее дом, поэтому нужды человеческого тела есть ну-
жды Кундалини. Когда человек здоров и радуется жизни, то и 
Кундалини в таком же состоянии. Почитая Кундалини, йогин 
почитает ее дом. Кундалини желает такого тела, которое было 
бы крепким, здоровым и долгоживущим. 

Властелин своего тела — йогин властелин своей жизни и 
смерти. Он живет столько, сколько желает жить. Его смерть — 
добровольная смерть, когда он делает великий жест растворе-
ния, тогда он величественно уходит из этой жизни. 

Но победить бога смерти нелегко, в этой борьбе можно са-
мому оказаться побежденным. Поэтому дисциплина истинного 
йогина как в гигиене, так и в других отношениях очень трудная. 
Помимо всего прочего, условия современной жизни являются 
большим препятствием на пути йогина. 

Удивительные вещи — современный человек напичкан бо-
лезнями всех разновидностей, однако не уделяет никакого 
внимания своему телу, физическому совершенствованию и пра-
ктической гигиене. По этой причине мы советуем отнестись 
внимательно к тому что советует восточный опыт, отбросив 
тщеславие, ученость и предубеждения, и признать, что нет бо-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

256



лее ценного наследия, чем учение йогов. В свое время был отри-
цаем гипноз, народный опыт лечения травами не признавался, 
существовало презрительное отношение к иглоукалыванию, а 
лечение некоторых недугов наложением рук еще и сейчас счи-
тается шарлатанством, но все это в той или иной степени пре-
ломляется через Йогу. 

Разве есть еще такое учение, кроме Йоги, где бы так полно 
и гармонично были сбалансированы все стороны человеческо-
го бытия — физическое совершенствование, умственная 
чистота, духовность, мораль и нравственность. Если сейчас 
встречаются добровольные последователи учения йогов, кото-
рые причиняют себе вред, то в этом виноваты не они и не Йога, 
а отсутствие детально разработанной методики. 

Замечательно то, что многие гигиенические требования, 
сформулированные тысячи лет назад, мы сейчас открываем 
для себя заново и удивляемся их полноте, где уже нечего доба-
вить. Можно сказать, что в некоторых отношениях методы 
гигиены йогов превосходят наши, особенно в части физио–пси-
хологического внутреннего очищения органов пищеварения и 
дыхания. 

Йогин знает, что любое недомогание нарушает проявление 
жизненного ритма и мешает дальнейшему совершенствова-
нию, поэтому он не жалеет сил и энергии для выполнения «об-
рядов гигиены». 

Как ни странно, но именно отступники от Йоги, всякого ро-
да фокусники и шарлатаны (впрочем, послужившие распро-
странению Йоги), когда к ним обращались за обучением и 
наставлениями, то они начинали посвящение в свои секреты с 
того, что рассказывали для начала, как нужно пить, есть, 
мыться, дышать и так далее. Йогин убежден, что хорошее здо-
ровье есть право человека со дня его рождения и только из-за 
незнания элементарных правил гигиены это право не исполь-
зуется. 

Очистительные процедуры йогов разнообразны, они охва-
тывают все органы, но наибольшее внимание придается уходу 
за кожей всего тела по известной уже нам причине, что кожа — 
вторые легкие, незаменимые в большой пранаяме. 

Основа очистительных действий йогов состоит из так на-
зываемых ШАТ КАРМ, то есть шести важнейших процедур: 
ДХАУТИ, БАСТИ, НЕТТИ, ТРАТАКА, НАУЛИ, КАПАЛАБХАТИ. 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

257



ДХАУТИ (ОМОВЕНИЕ) 

1. ДХАУТИ ЗУБОВ. Уход за зубами, ртом, языком следует 
выполнять одновременно, так как они природно совместимы, и 
нездоровое состояние одного органа вредит остальным. 
Рот — постоянный источник инфекции, через рот и нос болез-
нетворные бактерии всех видов получают доступ в организм. 
Если кожа тела обладает защитными свойствами, то многочис-
ленные железы рта, гортани, носа такими свойствами не обла-
дают. Артрит, эндокардит, гастриты, многие заболевания глаз, 
ушей, носа вызываются нездоровым состоянием рта. Даже ска-
занного выше уже достаточно, чтобы быть более внимательным 
к органам рта, особенно зубам, и не только тогда, когда они по-
ражены кариесом или другими заболеваниями. 

Чистка зубов порошком или пастой при помощи щетки — 
это уже кое-что получше, чем вообще их ничем не чистить. Но 
йоги не пользуются зубными щетками, они считают, что зубная 
щетка после одного только пользования сама становится источ-
ником всяких бактерий и при повторном использовании эти ба-
ктерии опять попадают в рот и в микроцарапины, наносимые 
щеткой на десны. Они предлагают свой метод, который допуска-
ет разовое пользование приготовленной специальным способом 
кисточки. Для этого необходимо взять веточку дуба, разжевать 
ее кончик зубами и полученной кисточкой чистить и полировать 
зубы. Порошок йоги также готовят по своему рецепту, но можно 
также использовать порошки отечественного производства. 
Приготовление кисточки само по себе является хорошей гимна-
стикой для зубов. Важной деталью является массаж десен. Для 
этого необходимо смочить палец водой, обмакнуть его в мелкую 
соль, подождать, пока соль растворится, и после этого растереть 
и помассировать десна двумя пальцами, как бы стягивая их от 
корня зуба. После такого массажа следует полоскание. 

2. ПОЛОСКАНИЕ ГОРЛА, РТА И ЧИСТКА ЯЗЫКА. Йоги счи-
тают, что запущенное состояние языка отрицательно влияет на 
весь пищеварительный тракт. Не зря, видимо, по состоянию 
языка устанавливают диагноз некоторых болезней. Мало кому 
известно, что винный камень и разлагающиеся вещества скап-
ливаются у основания языка и являются причиной особого 
«старческого» запаха изо рта. Корень языка часто покрывается 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

258



массой утолщающегося и разлагающегося эпителия, который 
может распространяться до самого кончика. 

Двумя или тремя пальцами достаньте корень языка и нати-
райте его некоторое время. Затем, захватив язык, медленно тя-
ните его вниз — это не только способствует его удлинению для 
кхечари-мудры, но и самоочищению. Процедура очищения 
языка должна выполняться не только утром, но и вечером. Пос-
ле чистки йоги еще натирают язык свежим коровьим маслом. 
Полоскание рта выполняется 3-4 раза, желательно после еды, 
чистой водой. Сейчас промышленность предлагает различные 
антисептики, но для здорового рта их не следует применять, 
слюна является лучшим антисептиком. 

Есть еще ДАНДА-ДХАУТИ — это, на первый взгляд, не-
сколько грубоватое очистительное действие, но имеет важное 
значение. В глотку вводится банановый, кукурузный или трост-
никовый корень, медленно двигается и поворачивается там, а 
потом осторожно выводится наружу. Образующийся слой эпи-
телия имеет место также в глотке и, естественно, что его необ-
ходимо удалять. Более того, этот очистительный акт хорошо 
подготавливает глотку к другим процедурам. 

Более поверхностный метод очищения глотки сводится к 
следующему: в удобной позе сосредоточьтесь на голосовых свя-
зках, вдыхайте и выдыхайте быстро и глубоко через нос, подоб-
но капалабхати. Такое упражнение вентилирует и очищает 
дыхательные пути и особенно гортань от слизи, исчезает хри-
пота, голос становится сильнее и звучнее. Упражнение полезно 
певцам. 

Коль речь идет о полости рта и ее органах, то целесообраз-
но предложить здесь очень своеобразное упражнение, имеющее 
важное значение для всего узла УХО–ГОРЛО–НОС. Это СИМХА-
САКА(поза льва). 

В позе сидения оттяните язык назад и прижмите его кон-
чиком к небу, затем нагибайте голову вперед, прижимайте под-
бородок к груди, высуньте язык так, как будто вы решили им до-
стать до груди, он скользит по подбородку. Затем уберите язык и 
опять коснитесь кончиком неба, а потом снова высуньте его и 
повторите так 10-15 раз. Каждый раз, когда высовываете язык, 
напрягайте мышцы всего тела, широко открывайте глаза, руки 
опираются на колени, пальцы растопырены, мышцы всего тела 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

259



напряжены. Задержитесь в этом положении. Ваш вид должен 
быть свирепым. 

Выйдя из детского возраста, мы никогда больше не высо-
вываем язык. Применение этой позы оздоровляет мышцы шеи 
и многие железы, создаются условия для лечения ангины и 
гланд, гортань получает специфический массаж. Рекомендует-
ся морякам, чтобы избежать простуды, детям — по той же 
причине. Йоги рекомендуют сочетать это упражнение с випа-
ритакарани. 

3. ЧИСТКА УШЕЙ. В нормальном состоянии чистка ушей 
не требуется, за исключением обычного мытья, так как приро-
да постоянно выполняет эту процедуру посредством выделения 
серы. Йоги рекомендуют также ежедневное массирующее поти-
рание со всех сторон уха, особенно сверху вниз, что способству-
ет более интенсивному освобождению слухового канала от серы. 

4. МУЛА-САДХАНА. Гхеранда настоятельно советует своему 
ученику: «...ты должен с крайней тщательностью очищать зад-
ний проход... Тем самым ты устранишь запоры, несварение 
желудка... Также это очищение приносит красоту и рост и раз-
жигает пищеварительный огонь». Не вдаваясь в рассуждения, 
согласимся с пользой этого действа. 

Здесь необходимо еще сказать о важности массажа аналь-
ного отверстия с помощью пальца. По традиции требуется 
корень куркума. Палец вводится в анальное отверстие и осторо-
жно массирует его внутреннюю ткань вращением сначала по 
часовой стрелке, а потом наоборот. Эта процедура помогает из-
бежать сухости анального отверстия, что является причиной 
старости или ее следствием. 

5. ЧЕТЫРЕ СПОСОБА промывки желудка и всего пищевого 
тракта. 

Подобно слону, который втягивает хоботом воду и через хо-
бот ее же выбрасывает, предохраняет свое тело от всяких недо-
моганий, так и человек может свое тело освободить от всяких 
болезней. 

Сосуд мы моем водой, и желудок наш также должен промы-
ваться теплой водой. 

БХАКТИШАСТРА ГРАНХА 

ВАТАСАРА-ДХАУТИ, ВАРИСАРА-ДХАУТИ, АГНИСАРА-ДХА-
УТИ, БАХИШКРИТА-ДХАУТИ. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

260



Приведенные ниже способы промывки желудка, как впро-
чем и другие процедуры, могут кое-кому показаться нелепыми, 
но необходимо знать, что они являются неотъемлемым процес-
сом развития тела и психики, что является целью Йоги. 

6. ВАТАСАРА-ДХАУТИ. Это воздушное очищение пищева-
рительного тракта, которое природа применяет постоянно. Ес-
ли естественная очистка по какой-то причине недостаточна, то 
пищевые массы начинают усиленно разлагаться, отравляя ор-
ганизм ядовитыми газами. При прохождении воздуха через пи-
щеварительный тракт (проглоченный во время еды) последний 
вызывает окисление разлагающихся масс, их более быструю 
переработку и удаление. Если каким-то образом усилить посту-
пление воздуха в пищеварительный тракт, то общее очищение 
таким образом будет усилено. Следовательно, в этой процедуре 
необходимо наполнять воздухом желудок, а потом при помощи 
уддияна и наули выгнать его естественным путем. Как «пить» 
воздух, мы уже знаем из техники КАКИ-МУДРЫ и ПЛАВИ-
НИ-пранаямы. Но это можно выполнять более интенсивно, 
если применить глотательные движения, подобно ребенку, ко-
торый продолжает «пить» воздух из бутылки, когда кончилось 
молоко. 

БАСТИ (КЛИЗМА) 

Здесь рассматривается техника промывки прямой кишки. 
Природой предусмотрено ее постоянное освобождение и очище-
ние, но из-за несовершенства пищи и по другим причинам на 
ее стенках остаются частицы отбросов, которые твердеют, раз-
лагаются, и продукты распада всасываются стенками кишок. 
Басти устраняет этот недостаток. Есть две разновидности бас-
ти. 

1. Отхала-басти. Проделайте пашимонтан асану, сильно 
втяните посредством мышц живота внутренности, выполните 
также ашвини-мудру. Проделайте эту позу с указанными мани-
пуляциями несколько раз, и кишечник будет действовать сво-
бодно, но это частичное очищение. 

2. Отхала-басти. Здесь необходимо по желанию открывать 
задний проход и при помощи наули втягивать в себя воду. В ван-
не или в кадке сядьте на корточки и выгоните воздух из брюш-
ной полости при помощи уддияны. Обхватите руками колени, 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

261



сделайте наули. Изоляция продольных мышц в наули создает в 
кишечнике вакуум. В этот же момент при помощи ашвини-му-
дры откройте сфинктер, и вода поступит в прямую кишку. Пер-
вый акт втягивания воды делается на одном выдохе. Через 
некоторое время втяните следующую порцию воды, при нали-
чии опыта этот процесс повторяется несколько раз. Задержите 
в себе некоторое время воду и выбросьте ее естественным пу-
тем. Басти освоить трудно, но стоит потрудиться. 

Кто не освоил ашвини, может пользоваться специальным 
мундштуком, который для удобства смазывается вазелином. 
Если вы чувствуете, что вода полностью не вышла, проделайте 
маюрасану, а потом наули слева направо. Принято считать, что 
басти имеет преимущество перед клизмой, так как поступление 
воды происходит не насильственно, а исключительно посредст-
вом вакуума, создаваемого работой мышц. Процедура повторя-
ется периодически, но делать ее ежедневно не рекомендуется, 
так как мы должны помогать природе выполнять ее функции, 
но не подменять их. 

* * * 
Теперь в качестве общего итога к очистительным действи-

ям кишечника остановимся на некоторых общих вопросах 
пищеварения, чтобы четче осмыслить себе действие предло-
женных выше процедур. 

Наш пищеварительный тракт — умная машина и требует к 
себе более пристального внимания, чем получает его в действи-
тельности. 

Принятая пища подвергается длительному путешествию и 
обработке, прежде чем она будет усвоена. Установлено также, 
что пищеварительная система обладает автономной системой 
управления и хорошо справляется со своими обязанностями 
даже тогда, когда ее нервы отделены от мозга. 

Схема движения пищи состоит из следующих этапов: рот, 
пищевод, желудок, привратник, 12-перстная кишка, тонкие 
кишки и толстые, прямая кишка. Есть вспомогательные орга-
ны, не входящие в общую систему: печень, поджелудочная же-
леза и другие. Можно условно выделить 4 важных отделения: 

1. Рот — здесь пища измельчается и смешивается со слю-
ной. Если пища слабо разжевана и плохо смешана со слюной, то 
от этого страдают и другие органы. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

262



2. Желудок — здесь пищевая масса равномерно смешива-
ется с желудочным соком (кислотой) за счет волнообразных 
движений 3-5 раз в минуту. Стенки желудка не только выделя-
ют сок, но и частично всасывают некоторые вещества. 

3. Тонкие кишки — их длина 6,5 метров. Здесь осуществля-
ется главное таинство усвоения веществ, идущих на создание 
крови. 

4. В толстых кишках скапливаются шлаки, из которых вса-
сывается лишь вода. Чем быстрее мы избавляемся от этих шла-
ков, тем лучше. 

Все питательные вещества, прежде чем попасть в общий 
кровоток, очищаются в печени. Мы оказываем хорошую услугу 
нашей пищеварительной системе посредством периодических 
дхаути, приема правильно сбалансированной пищи и практи-
кой периодического дозированного голодания. Для специаль-
ных целей йоги умеют голодать до 70 дней, во время такого 
голодания очищается не только тело, но сознание и дух. 

Пищевой тракт — это не просто трубопровод, изготовлен-
ный из особой ткани, но нечто более сложное. Внутренние стен-
ки всего тракта выстелены особыми всасывающими устройст-
вами (корешками), которых насчитывается более 20 тысяч. 
Они, как корни растения, постоянно всасывают питательные 
вещества. Если пищевые массы по какой-то причине задержи-
ваются на стенках кишок, то процесс усвоения нарушается. 
Теперь можно себе представить, в чем состоит польза периоди-
ческих дхаути. Йоги считают, и не без основания, что 9/10 всех 
болезней берут свое начало от нарушений пищеварения. 

Опытные исследования, проводимые в различных клини-
ках (особенно в институтах Йоги в Индии), подтверждают осо-
бую эффективность гигиенических процедур при лечении 
диспепсии, запоров, полноты, расстройства желудка, скопле-
ния газов, гастрита, заболеваний почек, печени. 

Круг показаний применения гигиенических процедур 
очень велик, но во всех случаях необходимо учитывать индиви-
дуальные особенности, имеющиеся органические нарушения и 
руководствоваться опытом людей сведущих. В пользу гигиены 
йогов говорят и другие факты. 

Человек по существу является ядовитой лабораторией и 
живет под постоянной угрозой самоотравления, если по ка-
кой-то случайной причине недостаточно сработают защитные 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

263



силы. С этой точки зрения есть мнение видных исследователей, 
которые высказывают мысль, что смерть человеку не заплани-
рована, но если он уходит из жизни преждевременно, то только 
в результате постоянного внутреннего отравления от несовер-
шенства пищи, нарушений в системе пищеварения и внешнего 
отравления от загрязненной окружающей среды. Судите сами, 
взрослый здоровый человек выбрасывает в экскрементах 30-50 
миллиардов бактерий. Большинство из них является частью 
нашей внутренней микрофлоры, и ядовитое действие их выде-
лений каким-то тонким механизмом обезвреживается до тех 
пор, пока эта совершенная система уравновешена здоровым 
протеканием процесса пищеварения. Но при малейшем сдвиге 
в этом равновесии наступает процесс самоотравления, кото-
рый, разумеется, не носит такого характера, что человек тут же 
погибает от ядовитых токсинов, но непоправимый отпечаток на 
долголетие откладывается. 

Непременным условием существования живого организма 
является непрерывный процесс самообновления — одни клетки 
умирают, а другие становятся на их место. Организм должен 
очень четко выполнять свою работу по очищению тканей от 
этих мертвых, разлагающихся трупов клеток. Малейшее нару-
шение в этом важном очистительном процессе также ведет к ус-
тойчивым отравлениям. Что здесь предлагают йоги? Одних 
только дхаути уже недостаточно, и здесь проявляется действие 
асан и дыхательных упражнений. 

Есть одно очень любопытное сравнение, подчеркивающее 
крайне высокую эффективность системы очищения йогов. 
Известно, что умерший человек уже в первый день начинает 
усиленно разлагаться. Но мы знаем, что йоги могут быть по-
хоронены на много месяцев и находиться на грани жизни и 
смерти без воздуха и без всяких признаков жизни, их не могут 
обнаружить даже приборы. Вся подготовка йога к этому 
«захоронению» связана с сильным внутренним и внешним очи-
щением, ибо в чистой среде бактерии не находят условий для 
размножения. 

Среди очень ученых умов в одно время существовало мне-
ние, что толстые кишки, коль они уже не усваивают, а только 
пропускают через себя эту бурлящую и гниющую массу, следо-
вательно, могут быть удалены, и от этого долголетие человека 
возрастет. Правда, до этого не дошло, так как скоро были полу-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

264



чены другие неопровержимые факты, что толстые кишки — это 
очень нужный и утонченный орган. Йоги здесь рассудили 
по-иному. Они решили, что если толстые кишки созданы при-
родой, то они необходимы, ибо в природе не бывает непроду-
манных творений. Они решили помочь природе, а именно — 
побыстрее избавляться от ненужных шлаков посредством про-
стых упражнений, взятых из жизни людей, которые ведут есте-
ственный образ жизни. С этой точки зрения мы можем вновь 
проанализировать особенности асан в их действии на пери-
стальтику и интенсивность процесса выделения, а также общее 
оздоровление всей пищеварительной системы. 

Сообщим некоторые особенности применения очиститель-
ных процедур. 

1. Лица, имеющие заболевания внутренних органов, не 
должны решать самостоятельно вопрос применения очисти-
тельных действий. 

2. При совершенном выполнении басти воду можно дове-
сти до тонких кишок, в этом случае эффект нижней промывки 
будет очень высоким. Плавное выполнение уддияны дает возмо-
жность поднять воду выше в толстые кишки, а наули усиливает 
очищающий эффект. Более того, необходимо после принятия в 
себя воды лечь на правый бок, а потом последовательно при-
нять все остальные три положения в лежачем состоянии. 

3. Басти, принятое в глубокой кадке, оказывается наиболее 
эффективным, так как глубокое проникновение воды обеспечи-
вается за счет принципа сообщающихся сосудов. 

4. Некоторые западные практики Йоги высказывали мысль 
о возможном явлении антиперистальтики, то есть что эти спе-
цифические движения кишок могут быть встречными естест-
венному состоянию. Многовековой опыт не подтверждает эту 
мысль. При басти вода поднимается в толстые кишки не за счет 
перистальтики обратного действия, а за счет вакуума, создава-
емого наули. 

5. Для основательной промывки желудка институт Йогенд-
ры рекомендует выполнять ваман-дхаути ежедневно в течение 
двух недель, а затем через день в течение месяца. В процессе та-
кой промывки желудка может появиться коричневая окраска 
рвотного содержимого — это признак того, что с болезнетворно-
го слоя вымыты испорченные миниатюрные капилляры. Если в 
процессе промывки не наблюдалось болей, то можно считать, 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

265



что промывка была совершенной и в течение определенного 
времени уже не потребуется. 

НЕТИ (уход за носовой полостью) 

«... нети очищает клетки мозга, наделяя его божественным 
светом и уничтожает все болезни головы и шеи». 

ХАТХА-ЙОГА ПРАДИПИКА 

Сейчас врачи соглашаются с тем, что такие распростра-
ненные болезни, как ангина, тонзиллит, свинка, воспаление па-
зух, дифтерит, детский паралич, грипп, туберкулез, ревматизм 
и многие другие простудные заболевания, могут быть предупре-
ждены, если больше внимания уделять уходу за носом. То же са-
мое можно сказать о полипах, аденоидах, искривлении хряща, 
катаре носовой полости. Заявление йогов о том, что очищение 
носа улучшает зрение, уже не вызывает сомнений. Для йогина 
нос — ворота праны, и нарушение дыхания ведет к дисгармо-
нии между солнечным и лунным дыханиями. Закупорка одной 
ноздри ведет к преждевременной старости, так как закупорка 
одной ноздри нарушает очищение крови. Нам также известно, 
что в таком состоянии меняются пульс и температура, снижает-
ся способность концентрации и умственной работы. 

Через нос проходит воздух, загрязненный мельчайшими 
частичками, которые оседают на слизистых оболочках, обез-
вреживаются антисептическими свойствами слизи, а затем 
удаляются естественно. В условиях нашей современной жизни 
запыленность воздуха очень высокая и влажность воздуха ниже 
обычной нормы, поэтому очищающее свойство носа снижено. 

Йоги предлагают несколько способов очищения носа: очи-
щение водой в нескольких вариантах, механическое очищение, 
расширение каналов при помощи зондов и специальный мас-
саж. 

ДЖАЛАНЕТИ (очищение водой) 
Данный метод имеет три варианта, но во всех случаях не-

обходим стакан воды, в котором растворяется половина чайной 
ложки соли. 

1. Втягивайте воду через обе ноздри одновременно и спле-
вывайте через рот. Затем через каждую ноздрю попеременно. 
Вода втягивается не обычным способом через посредство вдо-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

266



ха, а специально так, как будто вы расширяете полость рта, со-
здавая вакуум. 

2. Набирайте воду в рот и выпускайте через нос. Наберите 
полный рот воды, сожмите губы, сделайте полный выдох, на-
клоните голову вниз так, чтобы вода собралась в нижней части 
рта и сделайте такое движение, как при чихании. Иногда мож-
но пощекотать в носу. 

3. Сифонное промывание. Наклоните голову и поверните ее 
вправо, к правой ноздре приложите носик чайника и сделайте 
так, чтобы из левой ноздри потекла вода. То же проделайте в об-
ратной последовательности. После освоения этого метода вы 
сможете выполнять сифонную промывку из обычного стакана. 
Погрузите обе ноздри в стакан, втяните в них воду, осторожно 
освободите одну ноздрю, и из нее побежит вода по принципу со-
общающихся сосудов. 

После окончания процедуры наклонитесь вперед до угла 90 
градусов и, быстро вдыхая и выдыхая, поворачивайте голову из 
стороны в сторону, вверх и вниз для удаления воды, оставшейся 
в носоглотке и в пазухах. Сифонное промывание имеет свое спе-
циальное применение для лечебных целей. При помощи завар-
ного чайника поочередно в каждую ноздрю заливают свежее 
молоко и глотают его, также — жидкое теплое масло. Для чего 
это делается, станет ясно дальше. 

Джаланети не только очищает носовые проходы, но и оздо-
равливает мозг и успокаивает нервную систему. Это большое 
облегчение в жарком климате и пыльной среде. Агенты страхо-
вых компаний Запада рекомендуют джаланети своим клиентам 
во время эпидемии гриппа. Это упражнение полезно в случае 
хронического головного заболевания, бессонницы или, наобо-
рот, сонливости. Стимулирует ум, задерживает выпадение во-
лос и их преждевременное поседение, особенно полезно для 
восстановления памяти, излечивает кашель и болезни носа; 
раздражительность, тусклость зрения, болезни ушей, ухудше-
ние слуха также может излечить. 

Изучив этот метод, мы можем идти дальше — постепенно 
охлаждать воду и таким образом закалять носоглотку, что весь-
ма существенно в холодном климате. Делайте промывки мор-
ской водой, а если ее нет, готовьте раствор из равных частей 
соли, соды и капли йода. Очень полезно делать нети одновре-
менно с чисткой зубов. 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

267



СУТРАНЕТИ (механическая очистка носовых каналов) 
Необходимо протянуть нитку через нос и рот. Скомкайте 

часть нитки и вставьте глубоко в нос, затем резко втяните воз-
дух. Мощная струя воздуха проведет нить в горло, откашляй-
тесь, и второй конец будет у вас в руках. Делайте все это 
осторожно, иначе можете повредить носовой канал. Повторите 
все так же через вторую ноздрю. При определенном навыке вы 
сможете провести через нос гибкий резиновый шнур сечением 
3-4 миллиметра. В первое время нос будет реагировать на при-
сутствие шнура резкой реакцией, а в глотке могут появиться 
рвотные позывы, но скоро эти симптомы проходят. 

Скрутите толстый шнур из тонких нитей и, пропитав его 
полностью воском, присядьте и, используя 12 дюймов этого 
шнура, всуньте его в нос, и вытащите его через рот после тща-
тельного «пиления» им. Выполняя это упражнение ежедневно, 
вы освободитесь от всех болезней носа, ушей и зубов, и у вас по-
явится блеск в глазах. 

БХАКТИШКРИТА ГРАНТХА 

Сутранети и джаланети являются частями одного и того же 
упражнения, сперва выполняется сутра-, а потом джаланети. 
Первое очищает носоглотку от механических осадков, а второе 
омывает. Эффект сильно возрастает, если к этим двум действи-
ям добавить массаж и вместо воды применить молоко или мас-
ло. 

Все виды очистки носоглотки, помимо уже указанных, еще 
оздоравливают и стимулируют 12 пар черепно-мозговых нер-
вов. 

ГАРМАНЕТИ. Это расширение носовых каналов при помо-
щи особых зондов. Техника передается в порядке устной тради-
ции. 

Все процедуры нети отличаются высокой эффективностью. 
В результате их применения часто проходят головные боли, 
бронхиальные заболевания, гайморит и другие. Зарегистрирова-
ны случаи восстановления зрения и излечения миндалин. 

Научитесь пить носом воду обычной температуры — метод 
простой, но польза огромная. Выпив стакан воды таким обра-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

268



зом утром, вы весь день будете ощущать приятную свежесть, 
получите хороший тонус мышц лица. Мозг и центральная нерв-
ная система освежаются, исчезают морщины, возбуждаются и 
стимулируются железы носоглотки, обостряется зрение. Йоги 
рекомендуют выпивать стакан воды носом перед наули, от это-
го эффект обоих упражнений возрастает. 

НАУЛИ (или лаулики) 

Технику этого упражнения мы подробно описали в главе 
«Асана». Очищающее действие наули, как и уддияны, состоит в 
том, что они массируют и оздоравливают органы пищеварения, 
усиливают перистальтику, и, как результат, процесс усвоения 
питательных веществ и выделения улучшается. Наули 
заставляет быстрее покидать наш организм шлаки, и, следова-
тельно, их отравляющее действие сказывается в меньшей сте-
пени. Но есть нечто большее, эта крийя подготавливает нас к 
духовному возрождению. 

ТРАТАКА (фиксирование взгляда) 

Упражняющийся в тратаке излечивает болезни глаз и бес-
сонницу, ее нужно держать в секрете, как хорошо охраняемое 
сокровище. 

УПАНИШАДЫ 

На первый взгляд, в фиксировании взгляда нет ничего очи-
щающего, но в действительности из всех 6 крий тратака самая 
значительная, так как ее практика очищает нас от всего, что 
мешает нам сосредоточить ум. Кто не научился сосредоточи-
вать свой ум, тому закрыт путь в высшую Йогу. Тратака еще и 
укрепляет зрение, делает его острым и глубоким. Это классиче-
ское упражнение. 

Она чрезвычайно полезна для любой ветви Йоги. 
Она наиболее действенное средство приобретения контро-

ля ума. 
Она основа основ концентрации. 
Она ведет нас к дхиана, где все медитационные предметы 

есть тратака. 
Она основное упражнение для изучающего Йогу. 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

269



Это непрерывное пристальное смотрение не мигая на 
определенную точку или предмет. Предназначено главным об-
разом для развития силы концентрации и умственного сосредо-
точения. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Не мигая и не закрывая глаз, смотри на маленькую точку, 
пока не потекут слезы. 

ГХЕРАНДА 

Кое-где есть указания, что совершенная тратака приводит 
к ясновидению и приобретаются магические свойства. 

Глаз — это средство для выражения воли, которая исходит 
из известного центра аджна. Для уяснения сущности тратака 
рассмотрим два примера. 

Пусть мы сосредоточили свой взгляд на каком-то предмете, 
и спустя некоторое время мы заметим, что он не задерживается 
на одной точке, а скользит, «изучает» данный предмет, и парал-
лельно со взглядом скользит наше сознание. Следовательно, 
если бы мы могли остановить свой взгляд на одной точке, то и 
сознание наше тоже остановилось бы. По этой причине самым 
распространенным упражнением в тратаке является фиксация 
взгляда на черной точке, нанесенной на белый лист. В других 
случаях рекомендуется нарисовать солнечный диск с ОМ в 
центре. Получается так, что чем меньше предмет мы будем рас-
сматривать, тем устойчивей будет фиксация взгляда, но в меди-
тации дело обстоит по-другому, там чем больше предмет, то есть 
чем больше он содержит деталей, тем легче медитировать. В 
этом случае взгляд будет скользить от одной детали к другой, 
подолгу задерживаясь. Весь процесс медитации будет состоять 
как бы из отдельных тратак. 

Бывает и другое состояние. Мы сильно задумались и уста-
вились невидящими глазами вдаль. Если после этого мы снова 
возвращаемся к чтению или иной работе, то чувствуем значи-
тельное облегчение, это уже новая сущность тратаки на удален-
ных предметах, на звездах, луне и так далее. Почему у горцев и 
моряков острое зрение? Потому что их взгляд постоянно устре-
млен вдаль. При таком смотрении хрусталик и связанные с ним 
мышцы расслабляются. Но при длительном чтении мелкого 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

270



шрифта или иной мелкой работе хрусталик меняет свою форму, 
и от постоянного такого занятия зрение нарушается. 

Тратака еще приближает нас к известной уже самбхави-
мудре. 

Совет концентрировать взгляд до тех пор, пока не потекут 
слезы, не является обязательным условием для целей оздоро-
вления, но желателен для обретения ментального образа. 
Тренировка в фиксации взгляда должна быть постепенной и ос-
торожной. Если предмет сосредоточения закреплен на стене и 
во время интенсивной тратаки стена будет казаться золотой, 
— это уже хороший признак, но не у всех так бывает. 

Фиксируйте свой взгляд на пламени свечи. Преимущества 
такой тратаки сводятся к тому, что при малом пламени свечи 
комната будет мало освещена и вас не будут отвлекать посто-
ронние предметы, и пламя по своей структуре однообразно и 
приятно для взгляда. Сосредоточивайтесь на самом кончике 
пламени в позе падмасана на расстоянии 1-1,5 метра. С тече-
нием практики желание моргнуть глазами будет все дальше и 
дальше отодвигаться по времени, но насилия здесь не должно 
быть. Спустя месяц переходите к фиксации взгляда на отражен-
ном пламени свечи, для чего используйте широкую тарелку с 
водой. Такая тратака имеет особый смысл, но об этом говорить 
еще рано. 

Потом мы убедимся, что тратака подготовила нас к сосре-
доточению, так как чем больше тренирован и сосредоточен 
взгляд, тем сильнее развита способность к обузданию мыслен-
ного потока. Но есть еще нечто большее — глаз, шишковидная 
железа и гипофиз каким-то особенным способом функциональ-
но связаны так, что работа с одним органом оказывает влияние 
на другой. 

КАПАЛАБХАТИ 

Техника нам известна из пранаямы, но здесь необходимо 
дополнить, что капалабхати не только физически очищает ды-
хательные пути и лобные пазухи, но оно также очищает тонкие 
структуры нашего организма и готовит его к принятию праны. 
По этой причине капалабхати имеет одинаковое отношение и к 
пранаяме, и к ШАТ-КАРМАМ. 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

271



С точки зрения физического очищения, наибольшим дос-
тоянием капалабхати является очищение лобных пазух. Это две 
особенные воздушные полости у основания носовых каналов. 
Полипы, катар носа, воспаление самих лобных пазух возника-
ют от нездорового содержания последних. 

Благотворное влияние на лобные пазухи, кроме капалабха-
ти и бхастрики, оказывает поочередно дыхание ноздрями, где 
необходимо вдох делать левой ноздрей, без задержки — выдох 
правой и далее вдох правой и выдох левой, всегда вдох равен 
выдоху без задержки на вдохе. 

Этой же цели служит КАПАЛА-РАНДХА-ДХАУТИ — это мас-
саж большими пальцами лба выше бровей. Этот массаж, с точ-
ки зрения физического воздействия, возможно, не имеет суще-
ственного значения, так как означенные пазухи находятся за 
костной тканью, здесь имеет место магнетическое действие. 
При головной боли капала-рандха-дхаути можно проверить на 
себе, для чего на лоб кладут большие пальцы так, что они обра-
зуют как бы вторые брови, остальные пальцы растопырены по 
сторонам так, что мизинцы лежат под ушными отверстиями, 
при этом руки должны быть крест-накрест. 

Капалабхати — последняя шат-карма, которой мы и закан-
чиваем главу. 

УХОД ЗА ГЛАЗАМИ. УПРАЖНЕНИЯ ДЛЯ ГЛАЗ 

Глаза — это окно в окружающий мир, поэтому нет необхо-
димости говорить об их значении, но нужно говорить очень 
много о том, как сохранить этот величайший дар природы. 
Глаза очень тесно связаны со всем организмом, и их состояние 
зависит от здорового содержания многих органов, и, наоборот, 
по состоянию глаз можно определить многие органические из-
менения других органов. 

Недостаточное пищеварение или кровообращение, ненор-
мальные выделения желудка, плохая работа почек, сердца, 
печени — все эти болезни могут быть определены по глазам. 
Расстройство зрения может привести к головным болям, тош-
ноте, головокружению и другим недомоганиям. Физическое пе-
ренапряжение, а также умственное или гипноз равным образом 
приводят к нарушению зрения. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

272



Почему так много людей страдают расстройством зрения? 
Резко возросли нагрузки на эти важные органы. Если раньше 
человек преимущественно трудился на свежем воздухе и его 
глаза часто были устремлены вдаль, то теперь с детских лет и до 
поздней старости человек связан с напряженной для глаз рабо-
той, часто мелкой и скрупулезной. В этой части нужны допол-
нительные меры ухода за органами зрения. 

Древние йоги разработали стройную систему ухода за гла-
зами, их гигиенические требования очень обширны, но в насто-
ящей главе мы предлагаем самое существенное. 

СОВЕТЫ ПО УХОДУ ЗА ГЛАЗАМИ 
Чрезмерно яркий свет или недостаточное освещение вызы-

вают перенапряжение глаз. Неупорядоченное питание, недос-
таток витаминов, сна, отдыха, телеэкран и кино, работа 
ночью, пыль и дым, сдерживание позывов природы, алкоголь, 
нервное напряжение, разврат, купание в холодной воде после 
пребывания на жаре, чрезмерное употребление специй, мало-
подвижность, одновременное чтение и еда, удар по пяткам — 
все это ведет к ухудшению зрения. 

Воспитывайте в себе привычку водить головой при чтении, 
но не глазами, в этом случае глаза будут меньше уставать и глаз-
ные мышцы не будут перенапрягаться. Когда пишете, смотрите 
на ту букву, которую пишете в данный момент, но не смотрите 
на уже написанную строку или слово. 

В возрасте между 40 и 50 годами жизненные функции не-
сколько изменяются, слабеет также и зрение, но не настолько, 
чтобы носить очки. Причина кроется в невнимательном отно-
шении к своим глазам. О них мы вспоминаем только тогда, ког-
да они уже нездоровы. 

При чтении сидите прямо, голову наклоняйте слегка, рас-
стояние до читаемого текста должно быть не более 30-35 санти-
метров. Во время длительного чтения закройте на некоторое 
время глаза или устремите взгляд вдаль — это хороший отдых 
для зрения. 

Следите за правильным освещением, особенно при мелкой 
сосредоточенной работе. Источник света должен находиться 
спереди слева или сзади справа, но так, чтобы тень головы не 
падала на рабочее место. 100-ваттная лампа дает наилучшее 
освещение, если светильник находится на столе. Абажур дол-

___________________________________________________________
 
Глава XI 

273



жен быть непрозрачным, освещается только рабочее место, а 
глаза должны находиться в тени. Читать при ярком свете 
вредно. Свет, пробивающийся бликами сквозь листву, также 
нежелателен. Размытый, однотонный свет (например, через за-
навеску) создает хорошие условия для работы. Не читайте в 
движущемся транспорте, сотрясение мешает глазам сосредото-
читься, и они сильно напрягаются. 

Успокаивающее действие на зрение создает цвет зеленой 
растительности. Близкие зеленому тона создают благоприят-
ную обстановку быта. Красный цвет возбуждает. 

Источников гладь и трава — глазам утешенье; утром на го-
ры свой взгляд обрати, а под вечер — на воды. 

Наставление Арнольда из Вилановы 

Природа промывает глаз слезой, но погрузите лицо в род-
никовую воду с открытыми глазами — целебно для глаз. Пейте 
носом воду. При большой усталости плесните в открытое лицо с 
открытыми глазами холодной воды — это лучшее средство для 
восстановления зрения. 

Аккомодация — процесс замедленный, поэтому резкий пе-
реход из темноты на яркий свет сильно напрягает глаза. 

Читать лежа в любом положении вредно для глаз. Не читай-
те во время еды и сразу после еды. Пищеварение отвлекает для 
своих целей больше крови чем обычно — одно другому мешает. 
Не читайте, когда у вас повышенная температура или когда не-
здоровится. 

Ни в коем случае не выдавливайте ячмень на глазу или дру-
гие прыщи — это может привести к серьезным последствиям. 

Ходите босиком по траве, особенно в росу или после дождя, 
полезно во всех отношениях. Согласно карте акупунктуры одна 
из активных точек глаза находится на подошве. Держите ноги в 
тепле, а голову в холоде. Жар в голове неблагоприятен для глаз. 
Ходите больше без головных уборов. 

Избегайте пользоваться защитными очками, если в этом 
нет необходимости. Темные очки ослабляют зрение и делают 
его более чувствительным к резким изменениям света. 

Периодически воздерживайтесь от пищи, что также полез-
но для зрения. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

274



Мигание — это защитная реакция для глаза. Во время со-
средоточенной работы мигайте чаще, и глаза не так будут уста-
вать. 

Солнечная ванна. Солнечные живительные лучи целебны 
не только для тела, но и для глаз. Они возбуждают зрение и уби-
вают болезнетворные бактерии, но для глаз применимы лучи 
только восходящего и заходящего солнца. Необходимо выби-
рать такое время, когда на солнце можно смотреть легко, сво-
бодно широко открытыми глазами. Время ванны начинайте с 
одной минуты и постепенно доводите до 30. Процедуру жела-
тельно выполнять на природе или открытом месте. Если же вы 
будете принимать лучи яркого солнца, то ничего, кроме вреда, 
не получите. 

Смотрите на солнце 2-3 минуты, а потом минуту отдыхай-
те с закрытыми глазами. Йоги во время солнечной ванны еще 
повторяют специальную мантру и 12 имен бога Солнца. Есть 
ванна и в ярких лучах солнца. Закройте глаза, не напрягая ве-
ки, и повернитесь к солнцу. Вращайте глазными яблоками в 
самых различных направлениях. Через некоторое время нало-
жите на глаза ладони, повернитесь к солнцу затылком и зайди-
те в тень. Теперь откройте глаза и дайте им отдохнуть. 

Очень полезно сочетать солнечную ванну со специальным 
упражнением: выберите маленькую точку на расстоянии 60-80 
см и пристально смотрите на нее. Желательно, чтобы эта точка 
или мелкий предмет были яркими. Через некоторое время пере-
ведите взгляд на солнце. Пристальное смотрение на луну или 
звезды также очень полезно. Ниже мы дадим различные упраж-
нения для глаз, расположенные по степени трудности, и некото-
рые упражнения специального назначения. 

УПРАЖНЕНИЯ ДЛЯ ГЛАЗ 
Упражнения для глаз основаны на том общеизвестном 

принципе, что активность любого вида стимулирует органы и 
оживляет их, тогда как пассивность и бездеятельность расслаб-
ляют их. Любые сосредоточенные работы, в том числе и чтение, 
напрягают систему глаз при общей их неподвижности. При-
веденные ниже упражнения восстанавливают зрение после 
любого напряжения, способствуют их излечению. Данные уп-
ражнения выполняются в любой позе, но лучше всего в падма-
сане. Если вы себя уверенно чувствуете и ваши глаза уже 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

275



прошли определенную подготовку то практикуйте эти упраж-
нения в сиршасане или в випари-такарани. 

I ГРУППА УПРАЖНЕНИЙ (подготовительная) 
1. ФИКСИРОВАНИЕ 
При чтении сознательно фиксируйте зрение на каждом 

слове читаемого текста и после его прочтения переводите глаза 
к следующему слову. Скоро такое фиксирование станет автома-
тическим. В этом случае ваше сознание и мысли вместе со 
взглядом не будут рассеиваться. 

2. РАЗМИНКА 
Прежде чем приступить к приведенным ниже упражнени-

ям, сделайте своеобразную разминку для глаз. Выберите опре-
деленную точку и сфокусируйте на ней свой взгляд. Теперь, 
продолжая удерживать зрачками эту точку, начинайте 
вращать головой, описывая самые замысловатые кривые и 
прямые линии в течение нескольких минут. Вращайте по расхо-
дящимся концентрическим кругам и в заключение — по расхо-
дящейся спирали. 

3. ГОРИЗОНТАЛЬ 
Голова неподвижна, двигайте глазами влево-вправо до 

крайних пределов плавно, спокойно, но не доводите глаза до 
утомления. 

4. ВЕРТИКАЛЬ 
Двигайте глазами вверх-вниз до возможных крайних пре-

делов, одновременно смещая их влево-вправо. 
5. ДИАГОНАЛЬ 
Представьте себе прямоугольник. Водите глазами от верх-

него правого угла до нижнего левого несколько раз, а потом рав-
ное количество по другой диагонали. 

6. ОКРУЖНОСТЬ 
Вращайте глазами по кругу несколько раз в одну сторону, 

потом наоборот. Если глаза ослаблены, то начинайте с полукру-
гов со всех четырех сторон. 

7. ПРЯМОУГОЛЬНИК 
Нарисуйте глазами прямоугольник по нескольку раз в каж-

дую сторону, потом наоборот. Для удобства смотрите на стену. 
8. ВОСЬМЕРКА 
Нарисуйте глазами вертикальную восьмерку несколько 

раз, а потом столько же раз горизонтальную. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

276



9. ЗАКЛЮЧИТЕЛЬНОЕ УПРАЖНЕНИЕ 
Представим себе прямоугольник АВСД. Сосредоточим 

взгляд в центре этого прямоугольника на несколько секунд, за-
тем переведем его в А и задержим на некоторое время, и так по 
другим точкам, описывая самые разнообразные линии с крат-
ковременной фиксацией в крайних положениях. Это упражне-
ние соединяет в себе все предыдущие. 

10. ХРУСТАЛИК 
Все приведенные выше упражнения имеют прямое отно-

шение только к мышцам глаз. Теперь нам еще необходимо 
подвергнуть специальной тренировке глазной хрусталик. Выбе-
рите на расстоянии примерно 50 см точку или яркий неболь-
шой предмет и сосредоточьте на нем немигающий взгляд в 
течение определенного времени, затем быстро переведите 
взгляд на очень удаленный предмет, через некоторое время вер-
ните взгляд опять к исходной точке. В этом упражнении с пере-
меной сосредоточения меняется также кривизна хрусталика и 
соответственно работают определенные мышцы. 

II ГРУППА УПРАЖНЕНИЙ (усиленный курс) 
11. НАСИКАРА ДРИШТИ 
Будем считать, что наши глаза в достаточной степени окре-

пли и теперь мы можем приступить к более сложным упражне-
ниям. Сведите взгляд на кончик носа и задержите его в этом 
положении некоторое время, затем расслабьте глаза и верните 
их в обычное положение. 

12. ТРИКУТА 
После предыдущего упражнения наши глаза отдыхают 

несколько секунд, и мы их опять устремляем в место между бро-
вями (трикута), фиксируем их в этом положении на некоторое 
время, а потом возвращаем в нормальное положение и расслаб-
ляем. 

13. СКАШИВАНИЕ 
Скосите глаза на левое плечо, после некоторой задержки 

сразу переведите их в противоположную сторону, задержите, 
потом вернитесь в обычное положение и расслабьтесь. 

14. После некоторого опыта мы можем выполнять ОБОБ-
ЩАЮЩЕЕ УПРАЖНЕНИЕ. 

Условно представим себе на стене 4-угольник, на середине 
каждой стороны помечаем точку. В течение одной минуты со-

___________________________________________________________
 
Глава XI 

277



средоточиваем взгляд на центральной точке нашего прямоуго-
льника, затем переводим его на середину нижней стороны и 
там также фиксируем в течение одной минуты, затем вверху, 
слева и справа. Время фиксации в каждой точке должно быть 
одинаковым, и в течение определенной практики в сумме оно 
должно составлять, в крайнем случае, 8 минут. 

15. ТРАТАКА 
Это упражнение подробно описано в шат-кармах. В первое 

время будем фиксировать наш взгляд на точке, потом на пламе-
ни свечи и так далее. Тратака — это уже специальная подготов-
ка, смысл которой нам частично понятен. 

16. РАССЛАБЛЕНИЕ 
Всякую группу упражнений подобает заканчивать рас-

слаблением глаз. Здесь есть три последовательных этапа. 
Резкими движениями разотрите ладони до появления теп-

лоты, затем их быстро приложите к глазам «как бы пяткой». Ус-
тавший глаз почувствует приятное тепло и получит своеобраз-
ный заряд электричества, необходимый для успокоения. 

Разотрите руки еще раз и опять приложите к глазам, но уже 
«чашечкой». В этом положении дайте также отдых и уму, думай-
те о приятном пейзаже, о цветах и тому подобном. Приятная ис-
тома в теле и легкость в глазах будут очень ощутимы. 

В заключение свободно опустите руки и раскачивайтесь, 
подобно маятнику, с закрытыми глазами. Если считаете нуж-
ным, проделайте краткую савасану. 

На этом заканчивается «Физическая подготовка глаз». 
Будьте благоразумны и умеренны в упражнениях с глазами. Ес-
ли ваши глаза здоровы, то они будут еще здоровее, но если они у 
вас больны, то будьте к ним внимательнее вдвое. 

Разумная практика приведенных упражнений регулярно и 
в течение длительного времени может привести к тому, что вы 
забудете свои очки... 

Но есть еще специальная подготовка взгляда, о чем также 
следует сказать несколько слов. 

Взгляд йогина должен быть способным передавать многие 
чувства без слов. Мы знаем, что мысль всесильна, но взгляд 
способен передать мысль и, следовательно, может оказать спе-
циальное влияние. Взгляд, когда он достигает своей силы, про-
ницательности и магнетизма, становится сильным оружием в 
руках человека. Приведенные ниже упражнения способствуют 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

278



выработке твердого, магнетического взгляда, но одних этих уп-
ражнений недостаточно, нужны еще пранаяма и сосредоточе-
ние. 

17. Сядьте перед зеркалом и зафиксируйте взгляд на точке, 
нарисованной у вас на переносице. Доведите время фиксации 
до 10 минут. При дальнейшей практике вы сможете фиксиро-
вать свой взгляд на переносице без нарисованной точки. 

18. Так же перед зеркалом зафиксируйте свой взгляд в ле-
вом зрачке, старайтесь как бы заглянуть в самый мозг в первое 
время в течение 5 минут, и так же для правого зрачка. 

19. Так же перед зеркалом рассмотрите собственное отра-
жение, но вкладывайте в него какое-то чувство — ласки, удив-
ления, ненависти и другие. Мимические мышцы при этом 
должны быть неподвижны. Работайте одними глазами. 

20. Теперь настало время проверить свою силу, точнее, си-
лу своего взгляда. Устремите свой взгляд в нижнюю часть 
черепа впереди сидящего или идущего человека. Сила устрем-
ления взгляда должна быть полной. Вы должны пожирать сво-
им взглядом это место и мысленно произносить желание, 
чтобы он повернул голову в вашу сторону. Проделайте много раз 
это упражнение, и однажды вы будете поражены его результа-
том. Если выбранное лицо вам уже знакомо, то вы свое мыслен-
ное приказание сопровождайте желаемым движением так, как 
будто бы избранный вами человек уже выполнил ваше требова-
ние, разумеется, сильно представляйте себе это. Сперва вы бу-
дете замечать, как неспокойно себя чувствует ваш подопытный. 
Попытайтесь очень сильно внушить идущему навстречу вам че-
ловеку свернуть именно в нужную сторону, а сами продолжайте 
идти прямо. 

Вам необходимо знать, что все это не забава, а всего лишь 
проба силы, которая не должна использоваться для удовлетво-
рения праздного любопытства. 

___________________________________________________________
 
Глава XI 

279



ГЛАВА XII 

ДИЕТА ЙОГИНА 

От начала занятий и вплоть до полного овладения ими йог 
должен быть умеренным в еде и воздержанным, в противном 
случае, как бы он ни был мудр, он не сможет достигнуть успеха. 

ШИВА-САМХИТА 

Правильное питание во всех случаях жизни является важ-
нейшим условием здорового существования, а что касается Йо-
ги, то здесь диете придается исключительное значение. Нельзя 
сказать, что диета йогина выставляет какие-то непостижимые 
требования. Йоги требуют питания умеренного и без изли-
шеств, сбалансированного и природного. 

Йоги различают два аппетита. Аппетит здоровый, опреде-
ляемый потребностями организма для восстановления запаса 
энергии и «строительного» материала организма, — это утоле-
ние чувства голода и аппетит современного избалованного изо-
билием человека, который хочет есть всегда, когда видит вкусно 
приготовленную пищу. В данном случае еда определяется не 
чувством голода, а потребностью получить удовольствие от 
изысканного, но пустого блюда. Дело дошло до того, что люди 
разучились готовить здоровую питательную пищу, но зато вы-
дают много кулинарных изобретений, в которых уже мало оста-
ется необходимого для организма. 

Наши предки трудом и потом добывали свою еду, свой хлеб 
насущный, поэтому они смаковали пищу, наслаждаясь ее есте-
ственным вкусом. Цивилизованный человек в погоне за вкусом 
потерял свой естественный аппетит и вкус. Мы не знаем вкуса 
кристально чистой родниковой воды, но утоляем жажду разли-
чными напитками, заправленными искусственными эссенция-
ми. Нет предела обжорству, в полном смысле этого слова, пища 

280



из средства восстановления превратилась в средство разруше-
ния организма. 

Здоровое чувство естественного голода свойственно детям, 
но мы их настолько пичкаем различными кондитерскими изли-
шествами, что они невольно становятся маленькими обжора-
ми, а мы радуемся этому. Воистину, любовь превращается во 
зло, когда мы видим этих чад растолстевшими, в очках и беззу-
быми. 

Акселерация — признак нарушения какого-то тонкого при-
родного механизма. Акселераты не будут здоровыми, им не 
обеспечено долголетие. Сколько их сейчас бродит по улицам, 
изуродованных чрезмерной полнотой, ненормальным ростом 
или слабой конституцией. 

Йоги убеждают нас, что правильное питание не только пре-
дотвращает болезни, но и излечивает их, обеспечивая долголе-
тие. «Человек есть то, что он ест», — говорят они. «Ешьте на 
здоровье, пейте на здоровье», — говорим мы и вливаем в себя ал-
коголь, дополняя его огромным количеством высококалорий-
ной пищи. Мы можем даже вырвать, чтобы освободить 
желудок для новой порции еды и питья. Нам нужен холодиль-
ник, но, злоупотребляя переохлажденной пищей и напитками, 
мы разрушаем свои зубы, воспаляем слизистые оболочки рта, 
гортани, желудка, серьезно страдают печень и желчный пу-
зырь, изменяется кислотность, расстраивается поджелудочная 
железа. Горячая пища также вредна. 

Может ли человек восстановить в себе естественное чувст-
во аппетита и употреблять в пищу меньшее количество еды, и 
только самое необходимое для восстановления, но не для нако-
пления? Конечно, здесь требуется определенное усилие. Дайте 
отдых своей пищеварительной системе. поголодав один день в 
неделю, и пейте только чистую воду. Привыкнув к этому, вы смо-
жете голодать 3 полных дня в месяц. Нет никакого вреда в трех-
дневном голодании, а только польза. Йоги рекомендуют 5 дней 
для хорошего очищения всего организма. Здесь важно одно — 
при выходе из голодания, даже однодневного, примите пищи 
немного меньше чем обычно, и ваш пищеварительный тракт 
постепенно привыкнет к умеренному питанию, отсюда и начи-
нается возвращение к естественному аппетиту. Животное во 
время болезни отказывается от еды, но человека мы заставляем 
нарушать этот природный инстинкт. 

___________________________________________________________

  
Глава XII 

281



Каковы взгляды йогов на питание? Они считают, что диета 
имеет теснейшую связь с умом, который «образуется» из тонкой 
части ее. От чистой пищи человек становится чистым не только 
физически, но и в своей духовной сущности. Для йогина пища 
— источник праны и средство для проявления своего истинного 
«Я». Грешник, кто живет, чтобы есть, и благо тому, кто ест, чтобы 
жить. Пища играет существенную роль в медитации. Взгляды 
йогов на питание должен знать каждый, кто хочет сохранить 
физическое и духовное здоровье и идти дальше по их пути. 

Все продукты йоги разделяют на три группы: 
САТВИЧЕСКАЯ пища — увеличивает энергию, силу, здоро-

вье, приносит радость. Это пища, которая здорова, сытна, не 
резка. Сюда отнесены: молоко и все молочные продукты, слад-
кие фрукты, орехи, виноград, гранат, картофель, капуста, шпи-
нат, помидоры, огурцы, пшеница, рис, овес, перловая (ячневая) 
крупа, бобы, зеленые стручковые плоды, мед и другие. 

РАДЖАСТИЧЕСКАЯ пища — горькая, кислая, горячая, на-
перченная и продукты: рыба, мясо, яйца, соль, перец, горчица, 
чай, кофе, сахар рафинированный, всякие рафинированные 
продукты, пряности и другие. 

ТАМАСИЧЕСКАЯ пища — безвкусная, нечистая, несвежая, 
дурно пахнущая и продукты: говядина, свинина, вино, повтор-
но приготовленная пища, многократно охлажденная и разогре-
тая. 

Такое разделение продуктов не случайно, оно определяет 
характер человека. Есть три гуны, или качества ума: сатва–че-
ловек — уравновешенный, спокойный, добрый; раджас–чело-
век — возбужденный, имеет недобрые мысли, обманчив; 
тамас–человек — глупый, тупой. 

СОВЕТЫ И ТРЕБОВАНИЯ К ПИТАНИЮ 
1. Начиная путь в Йогу, исключите автоматизм в приеме 

пищи. Это серьезный акт, дающий не только энергию, но и не-
что большее — прану. Пища должна приниматься осмысленно, 
с четким внушением поглощения праны. 

2. Вы все больше и больше будете избегать блюд с различ-
ными кулинарными усовершенствованиями, необыкновенно 
вкусных и с чудным ароматом. Не думайте, что простая пища 
без соли и специй не имеет вкуса. Просто вы потеряли естест-
венный аромат и вкус, обретайте его вновь. Однажды вы почув-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

282



ствуете, сколь вкусны и ароматны дары природы, просто приго-
товленные. Потом вы еще убедитесь, что они могут вам дать не-
что большее, чем только энергию. 

3. Желудок не имеет зубов, ими снабжен рот. Хорошо раз-
жеванная пища, смешанная со слюной, легко усваивается и 
только в таком случае из пищи можно получить прану. Жевание 
пищи укрепляет десна и зубы, а хорошие зубы способны обеспе-
чить требуемую обработку пищи. 

Процесс жевания должен быть сознательным и сопровож-
даться особым представлением, что из данной пищи вы получа-
ете силу, энергию, жизненность. Говорят, что имели место 
случаи, когда подобными представлениями люди излечивались 
от различных заболеваний желудка. 

4. Вот основные правила диеты йогов: 
а) побольше пищи в сыром и кулинарно не обработанном 

виде; 
б) качественно и количественно пища должна соответство-

вать возрасту и занятиям человека; 
в) умение сочетать продукты, в противном случае образует-

ся «викар», способный привести к заболеваниям. 
5. Йоги, хотя и отрицают мясо, но не являются догматика-

ми в выборе пищи. Полный отказ от мясной пищи требуется 
при высшем духовном совершенствовании. Полный отказ от 
мяса, как и другие резкие перемены в питании волевым реше-
нием, вреден. Диету необходимо менять медленно и лучше все-
го вносить изменения в состав пищи после дозированного 
голодания. Сведите употребление мяса до крайнего минимума, 
прежде чем вы от него откажетесь совсем. Ешьте мяса меньше 
летом, в этот период энергетические затраты организма мень-
ше. Разнообразьте свою еду овощами и зеленью. В районах с 
жарким климатом без мяса можно вообще обходиться. 

Человек в различные периоды своей эволюции был то веге-
тарианцем, то мясоедом. Поэтому такие перемены не могли не 
закодироваться на генетическом уровне наследственности. Ве-
роятней всего, что ледниковый период положил начало мясоед-
ству. Поэтому будьте осторожны в своих решениях в отношении 
изменений в диете. Одно предельно ясно, что чрезмерное упот-
ребление мяса вредно во всех отношениях. Руководствуйтесь в 
этом вопросе логикой и внутренним голосом. При длительной 
практике и работе над собой вы однажды можете почувство-

___________________________________________________________
 
Глава XII 

283



вать, что можете обходиться без мяса, — это и есть сигнал к то-
му, что от этого вида еды можно отказываться. Не лишайте себя 
мясной пищи лишь только потому, что этого требует традиция. 
Только этого еще недостаточно, необходимо еще внутреннее по-
буждение, а оно приходит только на высоких уровнях практики. 
К этому вопросу мы еще вернемся. Вот еще мнение по этому по-
воду РАМАКРИШНЫ: 

«Это зависит от духовного состояния. На пути жизни та или 
иная пища не может приносить вреда. Когда жнани ест, он при-
носит эту пищу на огонь Кундалини как жертву, но для бхакта 
это иначе. Бхакта должен есть только чистую пищу... Поэтому 
мясо животных не годится для пищи бхакта. Но в то же время я 
должен сказать, что если человек любит Бога и ест при этом мя-
со, то он будет благословен, и несчастен тот, кто питается моло-
ком и рисом, но ум которого поглощен чувственностью и золо-
том». 

6. Чеснок и лук в одних случаях рекомендуется, а в других 
отнесен к тамасической пище. Эти продукты полезны как мощ-
ное профилактическое средство, но при работе на высших уров-
нях они вредны, так как возбуждают ум и считаются хуже мяса. 
При употреблении лука и чеснока почти невозможно иметь хо-
рошую концентрацию ума. Но, согласно учениям Индии и Тибе-
та, чеснок и лук предохраняют от заболевания раком. 

7. Соль. Сахар. Эти два вещества в последнее время назы-
вают белыми врагами человека. Соли вполне достаточно в тех 
продуктах, которые нам дает природа, и если мы ее добавляем в 
пищу, то исключительно из-за нездорового вкуса. В летнее вре-
мя, когда очень много свежих овощей и фруктов, соль и сахар 
вообще можно исключить из своего рациона. 

Современный человек употребляет соли в 100-200 раз 
больше, чем его первобытный предок, ясно, что это неблагопри-
ятно сказывается на здоровье. Сахар — сатвический продукт, 
но рафинированный сахар вреден. Неочищенный сахар, при-
нятый в норме, необходим, но в больших количествах — вреден 
и приводит к полноте, к нарушениям в сердечно-сосудистой си-
стеме. Съедайте сахара столько, сколько сможете его сжечь сво-
ей подвижностью. 

8. Чистота в пище. Об этом говорить много не приходится. 
Чистая пища не только предохраняет от болезней, но и способ-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

284



ствует внутреннему очищению. Удалить из пищевода нечисто-
ты труднее, чем принять их в себя. 

9. МИТАХАРА. Это применение благотворной сатвической 
пищи. Наполняйте желудок наполовину. Оставшуюся часть еще 
наполовину наполните водой, и пусть 1/4 остается для газов и 
свободы дыхания. 

10. Пищу нужно принимать с приятным чувством и хоро-
шим расположением духа. В противном случае пища не 
только плохо усваивается, но в человеке еще утверждаются не-
хорошие качества. Не садитесь за стол, пока не снимете с себя 
физическое и духовное напряжение. Не принимайте пищу в 
состоянии эмоционального возбуждения, ибо чувство злобы и 
другие будут укрепляться в вашем характере. Стремитесь к хо-
рошей обстановке — красивый стол, свежий воздух, спокойст-
вие способствуют аппетиту. Разговоры за столом — это не 
только признак бескультурья, йоги усматривают в этом одну из 
причин ненормальной функции желез и выделения излишка 
кислот, что приводит к изжоге и язвенным болезням. 

11. Влияние пищи на психику. Интеллектуальным работ-
никам йоги рекомендуют сатвическую пищу, мотивируя это 
тем, что такое питание обеспечивает внутреннюю чистоту, ис-
кореняет мелочность и раздражительность. Питаясь таким спо-
собом, люди обретают способность все делать умно, спокойно, а 
характер не подвергается плохому настроению. 

Тамасические продукты, особенно мясо (тем более если оно 
старое), если они систематически входят в меню в течение про-
должительного времени, делают людей инертными, слабомыс-
лящими, ленивыми и легковозбудимыми, даже способными на 
преступления. 

У людей, злоупотребляющих раждастической и тамасичес-
кой пищей, снижаются функции мышления, они лишаются вы-
соких идеалов в жизни и если занимают высокие посты, то не в 
состоянии обеспечить подлинного руководства. Криминалисты 
утверждают, что преступники все ярые мясоеды. Едва ли есть 
люди, которые питались бы мясом волка или тигра. Наши дале-
кие предки — обезьяны были вегетарианцами. 

12. МОЛОКО. В старинных индийских текстах особо выде-
ляются молоко и пшеница. В Индии корова — священное жи-
вотное. Молоко есть самый сбалансированный продукт, 
созданный природой, в котором есть весь набор таблицы Мен-

___________________________________________________________
 
Глава XII 

285



делеева, вплоть до радиоактивных элементов. Стакан теплого 
молока, принятый перед сном, сделает ваш сон крепким, осо-
бенно во второй его половине. Молоко не следует кипятить, его 
необходимо только подводить к той степени нагрева, когда оно 
уже должно закипеть, и снять с огня. В кипяченом молоке 
белок видоизменяется, и оно становится плохоусвояемым. Мо-
локо лучше пить без хлеба, так как оно сворачивается под дей-
ствием желудочного сока, захватывает комочки хлеба и уносит 
его дальше, где он плохо усваивается или подвергается гние-
нию, так как в желудке не было достаточной обработки соками. 

Дети, приученные пить на ночь теплое молоко, редко боле-
ют простудными заболеваниями, спокойно спят, лучше разви-
ваются физически и умственно. 

В конце обеда пей кислое молоко. В конце дня — теплое. 
ЙОГАСУТРА 

13. ГРИБЫ. В Индии почти нет грибов, и на этот счет 
советы йогов не встречаются, но сейчас они причислены к сат-
вической пище при условии правильного приготовления и сбо-
ра. Настоящие грибы и соя — это растительное мясо. 

Бобовые — лучший продукт в рационе йогина, но ценность 
возрастает, если их предварительно замочить и немного прора-
стить, в таком виде они не требуют обработки. 

14. ХЛЕБ. Йоги — сторонники натуральной пищи и, если 
это возможно, принимают ее без кулинарной обработки, осо-
бенно теплом. 

С этой точки зрения они придают особое значение пшени-
чному зерну, особенно проращенному. Что касается нашего 
обычного хлеба, то наиболее полезным является хлеб, пригото-
вленный из грубых сортов муки (черный), он содержит больше 
питательных веществ, чем белые сорта. Йоги предпочитают 
хлеб пресный, приготовленный из пшеничной муки без заква-
ски, тесто разделывается на небольшие кусочки и потом выпе-
кается. 

15. ЧАРУ. Это излюбленное блюдо йогов, рекомендуется 
особо тем, кто занимается пранаямой. Чару — вареная смесь 
риса, молока, сахара и топленого масла. Есть еще ХАЛУА — 
пшеница, жаренная в масле, а затем сваренная на молоке. АМ-
РУТ — напиток Богов, приготовленный из молока, простоква-
ши, топленого масла, меда и сахара. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

286



16. Избегайте жареного, такая пища раздражает желудок. 
Не переедайте, ибо усваивается только то, что необходимо, а ос-
тальное перегружает и засоряет пищеварительную систему. 

17. Не выливайте воду, в которой варили овощи, в ней со-
держится много очень необходимых минеральных солей. Мойте 
хорошо овощи и варите их неочищенными, так как многие по-
лезные компоненты находятся в кожуре, и овощ, приготовлен-
ный в кожуре, более полноценный. 

18. Изучайте травы и пейте их соки и отвары. Ваша пища 
должна быть разнообразной в течение дня и более-менее одно-
образной на один прием. Наличие противоположных, плохо 
сочетаемых продуктов затрудняет работу желудка. Пища долж-
на быть сбалансирована. Не принимайте много крахмальных 
блюд за один прием, не принимайте еды между приемами пи-
щи. 

19. Не ешьте в картофеле середину, отмеченную кольцом, 
если вы расположены к полноте. 

Овощи — желаемый продукт йогов, но, если есть возмож-
ность, они предпочитают те, которые растут на солнце, но не в 
земле. Если можно, употребляйте овощи, выращенные в естест-
венных условиях, а не парниковые. 

Капуста — самый ценный овощ, ешьте ее сырой. Кислую 
капусту лучше есть с яблоками. 

20. Если вы склонны к простудам (особенно это касается де-
тей), сократите употребление кислых продуктов, даже кисломо-
лочных. 

21. Последняя трапеза должна быть перед закатом, за не-
сколько часов до сна и состоять из молока или соков. 

22. О ВОДЕ. Йоги воде придают исключительно важное 
значение. Вода — материальная основа нашего тела, и ее необ-
ходимо постоянно пополнять. Пейте чистую воду, но не заме-
няйте ее соками, соки — это еда. Недостача воды приводит к 
нарушению процесса очищения и обновления, поэтому регу-
лярное питье воды является одним из условий сохранения здо-
ровья. Йоги рекомендуют 12-15 стаканов в сутки, но это 
потребность для жаркого климата Индии. Воду необходимо 
пить не залпом, а небольшими глотками, задерживая ее во рту и 
помня, что с водой мы поглощаем прану. Для индуса характерен 
«дежурный» стакан воды на любом рабочем месте. Йоги 
дают совет, как поднять уровень праны в кипяченой воде, для 

___________________________________________________________
 
Глава XII 

287



этого ее неооходимо несколько раз перелить из одной посуды в 
другую. 

Вы можете не верить в существование праны, но ее благо-
творное действие на вас все равно скажется, но доподлинно 
известно, что если разум ее признает, то создается особая вос-
приимчивость. Йоги считают, что только родниковая вода со-
держит необходимое количество праны, но вода, хранимая в 
емкостях, кипяченая, водопроводная, лишены праны частично 
или полностью. Эту недостачу легко можно восполнить много-
кратным переливанием длинной струей из одной посуды в дру-
гую (аэрация). 

Даже в вашей ванной несколько раз зачерпните воду каст-
рюлей и слейте снова для этой же цели. Для индуса, а тем более 
для йога, вода является великим лекарством, сработанным са-
мой природой. Он верит в ее целебную силу, видит в ней своего 
друга и помощника. 

Пейте воду умеренно и часто, и вы избежите запоров, засо-
рения пищеварительного тракта, малокровия, нарушения 
функций различных желез. Скоро вы заметите, что выпить ста-
кан воды доставляет вам удовольствие. 

Горячая вода йогами не употребляется, но пить ее периоди-
чески для профилактики желательно, так как она очищает же-
лудок и пищеварительную систему и улучшает их работу. 
Перед питьем горячей воды не забудьте поднять в ней уровень 
праны аэрацией. 

Об общем омовении уже было сказано, необходимо только 
дополнить, что сразу после ванны нельзя выполнять упражне-
ния так же, как и принимать пищу, пока не восстановится нор-
мальное кровообращение. 

Вода — это загадочный и многоликий минерал. Много 
сказано о чудодействии талой воды, много загадочного в маг-
нитной воде, еще больше не изучено. Пейте воду не во время 
приема пищи, а между приемами. Принятая вода до еды улуч-
шает перистальтику. Оставляйте воду на ночь в серебряной 
посуде. Выпейте стакан воды через полчаса после еды. Йоги 
придают особое значение воде, выпитой утром натощак, — эта 
вода идет на очищение и возбуждает перистальтику, которая во 
время ночи достигла своего минимума. 

С точки зрения йогов, каждый человек, где бы он ни рабо-
тал, должен один раз в сутки производить полное внешнее омо-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

288



вение. После водной процедуры очень полезно растереть тело 
руками, пока оно влажное. Полотенце должно быть жестким, 
чтобы счищались огрубевшие частицы кожи. 

Во время закаливания, если позволяют условия, окатите 
себя холодной водой, разотрите тело руками и не вытирайтесь — 
пусть тело само высохнет от собственного тепла. Можно и по-
другому: после холодного обливания вытритесь жестким поло-
тенцем до покраснения кожи, а затем разотрите кожу мокрыми 
руками, и пусть тело высыхает на воздухе. Скоро наступит 
очень приятное ощущение. Людям, которые много ходят или 
работают стоя, рекомендуется теплая ножная ванна перед сном 
— это снимет усталость, и сон будет крепким. 

Кто начинает Йогу без диеты, навлекает только разные за-
болевания на себя и остается без успеха ... Тот человек, кто на-
полнен сатва, может стать йогином. С другой стороны, однако, 
если человек не обладает такими свойствами, а является стра-
стным, раздражительным или ленивым, тупым, то едва ли ему 
одна только строжайшая вегетарианская диета поможет приоб-
рести сатву. 

ГХЕРАНДА 

Не стоит считать, что диета йога очень строгая. При ра-
зумном подходе вы найдете, что требуемые ограничения лег-
копереносимы, и организм ваш станет крепче и здоровее. В 
дальнейшем вы также убедитесь, что стали выносливее, и еже-
дневное количество пищи, необходимое для поддержания тела, 
будет уменьшаться и, наконец, станет очень ограниченным, без 
вреда для вашего физического состояния, но с великой пользой 
для вашего духовного роста. 

___________________________________________________________
 
Глава XII 

289



ГЛАВА ХIII 

МАНТРА. ОМ (АУМ, АОУМ) 

Аум есть молитва. Это древнейшее священное сочетание 
понятий, которые созвучны с музыкой сфер, которые приводят 
организм произносящего эту молитву в гармоническое звуча-
ние с вибрациями Высшего Мира и способствуют притоку в не-
го психической энергии. 

В созвучии АУМ триединое сочетание высших понятий, в 
котором А есть МЫСЛЬ — ОСНОВА, У есть СВЕТ — НАЧАЛО и М 
есть ТАЙНА — СОКРОВЕННОЕ. 

Ш.С. ВИВЕКАНАНДА 

Нам, людям Запада, очень трудно уяснить смысл слова ОМ. 
Для большей ясности попробуем подойти к этому понятию с 
разных сторон. Мантра-йога — это отдельная наука или, точ-
нее, ответвление Йоги вообще. «МАН» — корень слова «думать», 
«мыслить». 

Мантра — это повторение или пение особенных словосоче-
таний или слогов. Из всех мантр ОМ есть наивысшая и общая 
для всех мантр. Это символ ПАРАБРАХМАНА. Произношение 
ОМ есть ДЖАПА. 

Особый подбор слов, глубокое содержание, сильное сосре-
доточение на смысле способны оказывать особое влияние на 
человека, на его нервную систему, на железы внутренней секре-
ции. Произношение мантры производится легко, спокойно, на 
полном дыхании. Пение и музыка имеют какую-то прямую 
скрытую связь с мантрой. Музыка и пение сопутствуют челове-
ку в течение всей его истории. Есть попытки лечить некоторые 
болезни при помощи музыки. Все это наводит на мысль, что 
звук имеет более глубокую сущность, чем это мы себе представ-
ляем обычно. Для йогов действие звука на психику и физичес-

290



кое состояние было известно давно. Вот некоторые звукосоче-
тания и сфера их действия: И-И-И — горло; Э-Э-Э — железы, 
мозг, глотка, гортань; А-А-А — верхние доли легких; О-О-О — 
средняя часть груди; О-О-И-И — сердце. 

Чтобы получить указанное действие, звук должен быть 
ровным и одинаковой высоты. Повторите эти упражнения по 
3-4 раза в день, и вы почувствуете, что их действие очень 
существенно. Это еще раз подтверждает, что звук способен ока-
зывать на нас определенное действие, но это еще не раскрыва-
ет внутреннюю сущность мантры, мантра есть нечто большее. 

Бывает, что в мантре заложена суть желаемого результата, 
поэтому в мантре есть доля самовнушения, но мантра в 
результате многократных повторений приводит в действие осо-
бые внутренние силы. 

В основе мантры ОМ лежит ритмическое повторение этого 
звука, но не просто автоматически, а со смыслом и глубоким 
значением знания этого звука. Если вдуматься в смысл послед-
него вывода, то складывается такое мнение, что ОМ должен 
иметь какой-то особенный смысл или содержание, очень об-
ширный и до конца не определенный, иначе как можно было бы 
в течение длительного времени повторять этот звук бесчислен-
ное число раз. Звуки санскритского алфавита не имеют прямой 
аналогии в других языках, поэтому ОМ должен произноситься 
АУМ или даже АОУМ. Так что же такое ОМ? 

ОМ — это все. Он не имеет однозначного определения или 
законченного значения. Наш ум привычен к конкретным кате-
гориям и определениям, а в ОМ этого нет — отсюда главная тру-
дность. 

ОМ есть символ власти. Это священный символ Брахмана 
или Бога. Все слова и звуки вышли из ОМ. Весь мир вышел из 
ОМ. Вначале было слово. Это слово было ОМ. ОМ — опора всего. 
ОМ — бесконечность, вечность, бессмертие. ОМ — тайна тайн. 
Это источник всех сил. В ОМ существует мир, в ОМ он разруша-
ется, в ОМ он исчезает. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Естественно, что после этого определения смысл ОМ стал 
еще больше непонятным. 

___________________________________________________________

  
Глава XIII 

291



ОМ есть самое священное из всех священных слов, этим 
словом создана Вселенная и оно является матерью всех имен и 
форм. Для создания Вселенной и приведения хаотического со-
стояния материи в проявленную форму необходимы два факто-
ра — имя и форма. Так как вся Вселенная построена по 
одному и тому же плану, то все, что существует во Вселенной, 
имеет имя и форму. Имя или идея есть внутренняя сущность, а 
форма есть видимая внешность. Объединяющий их смысл есть 
ОМ. 

Ш.С. ВИВЕКАНАНДА 

ОМ есть символ высших энергий. Психическая энергия — 
есть высшая энергия. Таким образом, ОМ сочетает высшую че-
ловеческую энергию с высшей космической энергией. 

Если бы у нас была возможность спросить смысл у разных 
йогинов, то все они дали бы разные понятия этому звуку, на-
столько всеобъемлющий характер этого звука. 

1. Буква А — символ сознательного, бодрствующего состоя-
ния; буква У — состояние грез, сна; буква М — состояние сна без 
сновидений, а весь символ означает четвертое состояние СА-
МАДХИ. 

2. Буквы А.У.М. символизируют соответствующую речь, ум 
и дыхание жизни, а весь символ означает жизненный дух, явля-
ющийся частью божественного духа. 

3. Три буквы — трехмерное пространство, а весь символ — 
Божественность, которая вне измерений, образов и форм. 

4. Эти буквы означают отсутствие желания, страха и гнева, 
но весь символ означает совершенного человека, мудрость ко-
торого покоится на Божественном. 

5. Они представляют три рода — мужской, женский и сред-
ний, в то время весь символ олицетворяет все создания Вселен-
ной с Создателем. 

6. Они порознь — три гуны, а вместе — тот, кто преступил 
действие гун. 

7. Они — три времени: прошедшее, настоящее и будущее, а 
вместе означают Создателя, преступившего пределы времени. 

8. Они — три учения: матери, отца и Гуру, а вместе — зна-
ние «Я», превосходящего любое знание. 

9. Они — три стадии Йоги: Асана, Пратьяхара и Пранаяма, 
а весь символ — высшая стадия Самадхи. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

292



10. Они — триада Божеств: Брахмана-Создателя, Вишну-
Покровителя, Шивы-Разрушителя, но вместе они БРАХМО , из 
которого Вселенная происходит, растет и развивается и в кото-
ром она поглощается. 

11. ОМ — это чудесный аккорд Бесконечного, есть ли хоть 
один йог, способный устоять перед волшебством этой музыки, 
чье имя ОМ? 

Все приведенные здесь определения имеют отношение не 
только к произношению ОМ со смыслом, но и начертанию его, 
также содержанию. В санскритской символике этот звук имеет 
такой вид. Это не буква и не сочетание букв. Учителя говорят, 
что три извилины означают физическое, умственное и сверхсо-
знательное состояния. Точка означает Абсолют, или полная Ис-
тина. Под точкой разорванный круг знаменует бесконечность 
или сознание того, что обусловленный ум не может охватить 
глубину и высоту этой точки. Но это еще не все. 

Кому придется практиковать медитацию с ОМ, тот узнает, 
как важна эта многоликая определимость этого символа. Кто 
уже практикует сосредоточение с устным повторением ОМ, тот 
почувствовал силу этого магического звука, он прогоняет мыс-
ли, которые теснятся вокруг вас. Для начинающего ученика 
или праздного читателя все это не имеет никакого смысла. Ин-
дусы и йогины понимают смысл ОМ одинаково глубоко, но объ-
ясняют по-разному. Углубленное изучение Йоги и особенно их 
миросозерцания внесут ясность в эту мантру. ОМ, как и другую 
мантру, можно произносить громко, шепотом, устно, но в ис-
тинной йогической технике эта мантра произносится по-осо-
бенному ...молчанием! Ибо молчание, как утверждают йоги, 
есть великая первозданная сила, скрытая форма звука. Ког-
да-нибудь этот таинственный звук прозвучит сам в вас, в 
особенной скрытой форме. Это не подлежит описанию, это не-
обходимо пережить! 

ОМ — это единственная и общедоступная для всех мантра, 
но есть и другие сложные мантры, которые иногда называют 
молитвами, формулами, почитаниями, магическими слогами, 
хотя в мантре не всегда есть необходимость в святости, подобно 
молитве. Каждая мантра имеет своего Риши, давшего ее. 

В медитации вы будете созерцать материальные предметы, 
повторяя при этом соответствующую мантру. Каждый индий-
ский символ религиозного созерцания имеет соответствующую 

___________________________________________________________Глава XIII 

293



мантру или молитвенную формулу. Повторение только одной 
такой формулы по нескольку тысяч раз в день дает видения. 

Сочетание мантры с соответствующими изображениями 
оказывает еще большее действие. При медитации на изображе-
нии ШРИ КРИШНЫ с флейтой и с посвященной ему мантрой 
удается услышать игру его свирели. 

Мантра должна быть получена от Гуру, когда она получена 
иным путем, она не имеет полной силы или вообще теряет свое 
действие. Мантры многочисленны, и только Гуру знает, какая 
именно ученику нужна с учетом его индивидуальных особенно-
стей. Только такая мантра может пробудить Кундалини или 
произвести иное действие. Только мантра, переданная губами 
Гуру, полна силы и действия. Мантра — лучистая энергия, она 
переносит умственную субстанцию путем выработки опреде-
ленного мыслительного движения. 

Посредством мантры осуществляется посвящение, когда 
силы от Гуру переходят к ученику, достигая таких мощных им-
пульсов, что последний теряет сознание. 

Чтение мыслей, телепатия, гипнотическое внушение, ма-
гические проекции— все это достигается посредством мантры. 
Особая мантра может быть спроектирована на женщину, и она 
получит такое же чувство, как и во время полового акта. Мант-
ра может убить человека или животное. Мантра применяется 
при подъеме Кундалини, которая в своей глубокой сути тоже 
есть мантра. Повторение мантры по 21600 раз в день (шестича-
совая медитация) может, как утверждают йоги, пробудить Кун-
далини. 

Что является творческой силой мантры? На этот вопрос мы 
ответим следующим размышлением. Прежде чем звук будет 
произнесен при помощи голосового аппарата, в сознании чело-
века появляется соответствующий мыслеобраз или идея, а 
мысль, как известно, является творческой силой. Поэтому в 
произношении мантры важен не сам звук, а его умственная 
сущность, вот почему наибольшее действие оказывает мантра, 
произнесенная умственно. Имеется в виду не просто умствен-
ное произношение, а специальным образом умственное пред-
ставление данной мантры, просто мантра должна активно 
существовать на ментальном уровне. Если человек долго и со-
средоточенно думает о каком-то образе, то он в конце концов 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

294



трансформируется в этот образ, приобретает его характерные 
черты — именно здесь проявляется творческая сила мысли. 

Люди разных национальностей, созерцая один и тот же 
предмет, имеют одинаковые мысленные образы этого предмета, 
ибо движение мысли у всех людей одинаково, хотя звуковое вы-
ражение этих мыслей различно. Человек, подготовленный спе-
циальной практикой, читает чужие мысли, не зная данного 
языка, так как он на соответствующем уровне принимает не 
словесное выражение мысли, а ее ментальный (тонкий) образ. 
Словесный мыслеобраз передается на огромные расстояния, 
следовательно, он есть сила, способная преодолеть пространст-
во. Многие важные особенности мантры хранятся в глубокой 
тайне, чтобы исключить возможность их использования в низ-
менных целях, чтобы предотвратить зло от силы мысли. 

Мантра имеет прямое и обратное действие. Слогу, звуку, 
предложению предшествует мыслеобраз, который может быть 
передан другому лицу или приведен в определенное действие, 
как сила — это прямое действие. 

Ученик может получить от Учителя мантру, состоящую из 
нескольких слов, смысл которых он не может знать, но произно-
ся эту мантру в своей ежедневной практике, он вводит себя в ее 
мыслеобраз и прозревает некоторые события или подвергается 
каким-то переживаниям, которые заранее известны Учителю, 
— это обратное действие. Ниже мы приведем очень большую 
выдержку из записей Ф. Габриэле (Индры Дэви), в которой с 
наибольшей силой раскрывается глубокое содержание мантры. 

«Мой Учитель дал мне мантру, значения которой я не знала, 
и указание, чтобы я концентрировалась в аджна на желании 
увидеть определенного великого Учителя. 

Сначала появился символ этого Учителя, затем глаза, слов-
но фосфоресцирующие, почти пугающие; затем лицо, которое 
первое время было подобно тени, южные улицы и так 
далее. Это упражнение было трудным и держало меня в напря-
жении. 

После моего сообщения о вспыхивавших картинах мой Учи-
тель спросил меня, переживала ли я уже раньше что-либо по-
добное? Нет, никогда, только со времени концентрации в аджна. 

Я получила задание концентрироваться на фотографии с же-
ланием увидеть изображенное на ней лицо и то, что оно в 
настоящее время делало, и затем проверить, видела ли я правиль-

___________________________________________________________Глава XIII 

295



но и думал ли обо мне в то время этот человек. Это удалось. Тогда 
пришло задание увидеть, что находилось в другой комнате (на-
пример, на столе). Этот опыт увенчался успехом, в других случа-
ях поразительно хорошо. Иногда меня охватывала дрожь с ощу-
щением холода во время концентрации, и становилось заметным 
ощущение повышенной чувствительности шейной чакры. 

Я должна была концентрироваться на желании увидеть по-
лностью обновленную комнату, о внешнем виде которой я не 
имела никакого представления. Я видела много предметов 
точно, другие стояли на верхушке, иные частично, но замеча-
тельно было то, что некоторые из предметов, которые я увиде-
ла, находились в комнате ранее, когда в ней жил кто-то другой. 
Мешающими в то время были всевозможные, часто пугающие, 
явления. 

Особенно мне хорошо удавались опыты, когда я концентри-
ровалась на моем Учителе. Часто я видела ауру и другие тонко-
материальные вещи, относящиеся к нему. Некоторые видения 
были соединены с интересным чувством счастья, сопровожда-
лись теплом в спине или туловище, распространявшемся впра-
во и влево. Я уже знала посредством концентрации на аджна, 
что мой Учителъ в этот момент играл на фортепиано, и узнава-
ла мелодию. Когда я ему это рассказала, он для проверки играл 
различные мелодии. Однажды я имела импульс написать «ОМ 
САНТИ» — мой Учитель сказал эти слова в то время вслух. Одна-
жды я видела его, в определенное время идущим по улице. Это 
было действительно так. 

Я получила ряд мантр или же отдельные слова с заданием 
концентрироваться на них с желанием увидеть, что они означа-
ют. В подавляющем большинстве я видела атрибуты Дэвы или 
Деви, которым принадлежала мантра, или представления о 
них — так сказать, они сами были своими символами. 

Все мантры были на санскрите, и я как раз только начала 
изучать санскрит и не могла поэтому еще их понять. Я даю при-
меры: 

1. При концентрации на мантре «Клинг Кришнайя гови-
дайя гопиджана-валабхайя суаха» я услышала живую веселую 
музыку, увидела поднятые руки — понятия «великие дела», «чу-
десные дела». Затем появился слон с несколькими хоботами и 
клыками. Мой Учитель был очень доволен и объяснил мне, что 
я видела Кришну как «Ай равату». 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

296



2. При мантре «Ом кринг каликайя намах» я увидела руку с 
мечом, длинную цепь, изображение Богини Кали. 

3. При мантре «Ом тат савитур вареням бхарго девасья дха-
мали дхийо йо нах прачедайят» — розу небес, восход солнца, че-
тыре белые лошади, небесное существо Гелиос, или Брахма. Это 
была мантра утренней зари (Гайятри). 

4. При мантре «Ом шринг-камалавасинайи намах» я увиде-
ла тихую темную воду и цветы на ней. На одном цветке 
(лотоса) появилась, как Венера на раковине, эфирно-белая фи-
гура, на ней была своего роды тиара, в ушах — серьги. Из глуби-
ны воды поднимались пузырьки — это мой Учитель объяснил 
как символ развития, совершенства духа, который посредством 
эволюции движется вперед. Я правильно видела Богиню Лак-
шми, «живущую в лотосе» (камалавасини). 

5. Однажды мой Учитель сказал: «Сегодня нечто другое. 
Концентрируйтесь на том, чтобы увидеть, что означают слова 
«Шолом Лахем». Я сказала: «Это другой язык». «Да», — сказал мой 
Учитель. Я предположила, что это арамейский язык, дальше я 
ничего не знала. Я увидела Христа на кресте, имела замеча-
тельное ощущение (если бы она производила концентрацию не 
на аджна, а в сердце, то она несомненно получила бы стигматы) 
в ладонях и желание протянуть руки в стороны. Затем наступил 
род летаргии, я видела восточное кладбище, кипарисы, высо-
кие входные ворота, людей в полосатых одеждах. У меня было 
чувство, точно я приняла морфий, словно эйфория. Мое дыха-
ние стало совсем медленным, я заметила, что его ритм нару-
шился. Мой Учитель сказал: «Все совпадает». Слова означали: 
«Да будет мир с вами», — слова благословения, которые произ-
носил ХРИСТОС. 

6. При концентрации на слове «Гефатах» я увидела буквы, 
которые не были санскритскими, похожие на морские звезды, с 
четырьмя лучами, обращенными книзу. Я ощутила тепло и бес-
покойство в муландхара, увидела треугольник, который рос из 
пирамиды, появился египетский символ жизни. Я слышала 
слово ШАКТИ, увидела красную ленту и поток крови, который 
поднимался. Мой Учитель сказал, что все правильно, и указал 
мне, что «Гефатах» — была исцеляющая мантра Христа, означа-
ющая «откройся», поднимающийся треугольник — муландхара, 
а шакти — это Кундалини. 

___________________________________________________________Глава XIII 

297



7. Снова пришло ко мне совершенно незнакомое задание: 
концентрация на словах: «Господи Иисусе Христе, помилуй мя». 
Я увидела церковь на Востоке с золотыми стенами и изображе-
ниями святых. 

Эти изображения были украшены драгоценностями. Одна 
фигура была в темной одежде, с длинными волосами и бородой, 
с огромными темно-карими глазами, очаровывающими, бле-
стящими как звезды; далее — сводчатое помещение, похожее на 
пещеру, руки, которые что-то делали, но что, я сначала не мог-
ла видеть, они перебирали затем рукописи, книги или свитки, 
их было много в помещении. Затем обе руки были 
подняты вверх. Над пещерой возник свет, оттуда пролился исто-
чник, появилась белая фигура, она имела что-то белое на голо-
ве, точно митру, образ имел оранжево-красный цветок на месте 
сердца (немного правее его анахатачакра). Затем из него появи-
лось пламя. Перед пещерой лежал спящий лев. На цветах сиде-
ли птицы, которые «говорили» между собой. Это все видение 
продолжалось приблизительно час. 

Мой Учитель объяснил мне, что эти слова являются наивы-
сшей мантрой в восточно-христианской религии. Я особенно 
хорошо выполнила это задание, и интересно то, что эта 
медитация производилась иначе, над сердцем. Я выполнила ее 
над аджна. Мое видение являлось доказательством того, что эта 
медитация должна выполняться в анахата. Так как концентра-
ция на сердце мне неприятна, то Учитель мне сказал об этом 
заранее. Слова эти принадлежат старославянскому языку. Учи-
тель намеренно дал мне это испытание из совершенно другой 
области, чтобы увидеть, «функционирую» ли я вне индийского 
круга идей, в которые я совершенно вжилась. 

8. При задании, чтобы я 1 апреля концентрировалась на ог-
не Весака (в полнолуние месяца вайшакха — апреля — в Тибете 
имеет место род буддийского «пасхального» праздника, когда 
появляется Будда), я медитировала с желанием что-нибудь уви-
деть из него. Появились сначала черепа, подобные маскам, за-
тем яркий синий свет леса и горы, луна, затем образ Будды на 
небе... Большая толпа людей. Необычайный цилиндрический 
сосуд с рельефными изображениями из серебра, несомненно, 
культовый сосуд, музыкальные инструменты, кроме того, два 
листа железа. Освещенная белым светом площадь, человек, ко-
торый говорил на ней, на нем была широкая одежда. Необычай-
но резкий аромат появился. Я сама держала чашу, толпа бормо-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

298



тала. Было еще больше, но я не могла этого запомнить, это было 
слишком страшно». 

Этот обширный пример говорит о том, что мантра — не 
просто набор звуков или слов, но она есть нечто большее, что 
уяснить человеку с обычным уровнем сознания очень трудно. 

Если мы мгновенно осветим комнату, то мы можем заме-
тить некоторые предметы. Эти предметы были, есть и будут, ес-
ли их из-за темноты не видно. Примерно так же обстоит дело и с 
буквенными знаками в мантре. Буквенный знак был, есть и бу-
дет, ибо он вечен. Если мы этот звук произносим физическими 
органами, то мы слышим его. Если звук написан, мы видим его. 
Но если нет ни того, ни другого, то он (звук) все равно существу-
ет и имеет силу. Этот непроявленный тонкий звук и составляет 
основу мантры. Произнося мантру в уме, мы вызываем особые 
вибрации, которые приводят к пробуждению особо тонких ду-
ховных токов. Здесь становится ясным требование йогов произ-
носить мантру особенным устным способом, то есть не только 
мысленным произношением, но интуитивным проникновением 
в ее внутреннюю сущность. Мантра не столько произносится, 
сколько «думается», умение произносить мантру приходит само 
в процессе практики. Произносить мантру — это примерно то 
же, что трясти крепко спящего человека. В мантре вы встряхи-
ваете (пробуждаете) спящие формы своей духовности. Если 
читатель получит возможность знакомиться с некоторой лите-
ратурой по данному вопросу, то первое время может сложиться 
мнение, что мантра — это нечто наподобие молитвы, как, на-
пример, в христианском вероисповедании. Но мантра нечто 
большее. И если йог-бхакт не видит разницы между молитвой и 
мантрой, содержание которой может иметь сугубо религиозное 
направление и сочетаться с медитацией на изображение из-
бранного Божества, то даже здесь следует мантру рассматри-
вать как основное, а молитву как частное, исходящее из целого 
мантры. Пусть вдумается читатель, а тем более ученик, что не-
зависимо от того, убежденный ли вы материалист или искренне 
верующий (любой веры) мантар, ОМ одинаково приемлема во 
всех случаях и для всех людей. Если вы только знаете, что мант-
ра ОМ есть, и вы даже не практикуете ее ежедневно, а просто 
знакомы с ней из книг, то знайте также и то, что она в вас суще-
ствует. В особенном случае она самостоятельно даст о себе знать, 
как мощное средство защиты... У вас тут же возникает вопрос — 
защиты от чего? На данном этапе вашей практики пусть этот во-

___________________________________________________________Глава XIII 

299



прос остается открытым, а в дальнейшем ответ появится само-
стоятельно. Мантра ОМ о себе заявит очень внятно и громко, вы 
услышите, как этот звук рождается где-то ниже гортани, перека-
тывается по горлу и раздается в голове мощным набатным эхом. 
После этого вы можете еще раз прочитать эту главу и воспри-
нять все в ином качестве и более значительном удельном весе. 

Мантар имеет еще одну особенность или, точнее, прямую 
связь с чакрами. Уже было сказано, что на лепестках чакр рас-
пределены буквы санскритского алфавита. Но не следует 
думать, что эти буквы записаны там в обычной форме или 
имеют форму произнесенного звука. Мы знаем, что буквы 
проявляются только тогда, когда они произнесены голосовым 
аппаратом, но как таковые они не существуют на чакрах. Но 
сказано, что они там. Они не в обычной физической форме, а в 
тонкой, причинной. 

Из этих букв Учитель составит мантру своему ученику та-
ким образом, что ее произношение вызовет вибрации во всей 
системе Кундалини. Чувствуется, что здесь еще не все сказано... 
Не берет ли мантра свое начало из «алфавита лотосов»? У нас 
может возникнуть и много других вопросов, но ответ на них не 
может существовать на данном уровне практики. 

Что касается техники мантр, то для начала мы можем огра-
ничиться следующими общими выводами: 

1. Начинайте повторение мантры с нескольких раз в день во 
время сосредоточения, систематически увеличивайте напряже-
ние упражнения и его продолжительность до тех пор, пока все 
ваше существо не станет насыщенным духовным эликсиром и не 
наступит наконец разряд сверхсознания. От постоянного и про-
должительного повторения мантры с должным умственным 
настроением (бхава) и сосредоточенностью пробуждается МАНТ-
РА-ЧАЙТАНЬЯ, и садхака приобретает мантра-сидхи. 

2. Во всех мантрах существует духовный ток. Мантра уно-
сит дух подвижника сперва к одному центру, затем к другому и 
так далее, пока он не приобретет доступ к конечному освобож-
дению или не достигнет цели. 

О человек, почему ты растрачиваешь свое время на болтов-
ню? Ты будешь раскаиваться в этом, когда придет старость; ты 
будешь плакать в день своей смерти. Засевай же ниву сейчас — 
посредством Джаны. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

300



ГЛАВА XIV 

ДРУГИЕ ВАЖНЫЕ ВОПРОСЫ 

1. НИЧЕГО БЕЗ ПСИХИКИ 
Человеческая мысль — сила творческая, могущественная. 

Вот почему йоги всегда требуют сосредоточения мысли на том, 
что делается в данный момент. Только такое сочетание мысли и 
действия всегда дает чудесные результаты. 

Влияние любого упражнения возрастает, если усилие мыс-
ли сконцентрировано на желаемом (ожидаемом) результате. Это 
пока только прикладная концентрация, которая нас дисципли-
нирует, развивает целенаправленное мышление и готовит нас к 
собственно концентрации. Йоги утверждают, что вниманием и 
концентрацией мы можем избавиться даже от наших болезней. 

Современная медицина широко практикует психотерапию 
и аутотренинг — все это было очень хорошо известно древним 
йогам. 

Кто уже прикоснулся к этому искусству, что психотерапия, 
как и аутотренинг, не противоречат рассудку и не только укреп-
ляют здоровье, но и дают удовлетворение жизнью, хорошее на-
строение и не противоречат общепринятым нормам поведения. 
Внушение — очень большая сила. На чувствительных весах в 
горизонтальном положении уравновешен человек. Ему предло-
жено решить устную задачу, и скоро равновесие нарушается в 
сторону головы. Если теперь он представит, что поднимается в 
гору, весы перемещаются в противоположную сторону. Здесь 
одно только мысленное усилие регулирует приток крови. При 
определенном навыке вы сможете менять температуру в разли-
чных частях тела. 

Мысль — это проявление разума. Она формирует нашу 
судьбу к лучшему или худшему. При помощи мыслей мы делаем 
добрые поступки, а плохие мысли толкают нас ко злу. Мысли оп-

301



ределяют нашу судьбу, они господствуют над всей нашей жиз-
нью. Вот почему так важно управлять не только своим телом, но 
и мыслями, чувствами. Сила сосредоточения мысли велика, 
она может контролировать и подчинять волю других. Сосредо-
точенная мысль — это солнечный луч, пропущенный через оп-
тическую линзу, он может сжигать. 

Очень важно, чтобы человек вовремя осознал силу своих 
мыслей, уверовал в свое «Я», которое создает и укрепляет наше 
тело, независимо от нашего сознания. Отрицательный индиви-
дуум ожидает помощи извне, но не изнутри себя. Как много 
людей страдают от недостатка недоверия к себе, они всегда бес-
помощны, всегда терпят неудачу. 

Цель Хатха-Йоги сделать наше сознание зависимым от на-
шей воли, подчинить наши чувства, эмоции и направить их на 
благие намерения, так как человек, умеющий сосредоточивать-
ся в полном смысле этого слова, обладает могучим оружием и 
может использовать его во зло. 

Вся наша йогическая практика должна носить целенапра-
вленный, сознательный характер. Это нелегко. Наши мысли 
рассеяны и не могут длительное время задерживаться на од-
ном. Этому искусству необходимо обучаться постоянно и вы-
рабатывать в себе силу самовнушения, а пранаяма и тратака 
помогут нам в этом. 

С. Эсудиан убеждает нас, что сосредоточением мысли мы 
можем оживить различные центры нашего тела посредством 
возбуждения нервов: 

«Как только вы направляете сознание на нервные клетки 
одной части вашего тела, сразу же вызывается реакция. Естест-
венно, что эта реакция не будет такой сильной... В первое время 
мы должны довольствоваться тем, что в результате высших те-
чений, направленных на них, эти нервы возбуждаются, и мы 
ощущаем чувство теплоты и усиленной циркуляции крови. Но 
если мы будем направлять наше сознание непрерывно в тече-
ние ряда лет в группы нервов, последние начнут развиваться... 
Таким образом, мы мало-помалу можем оживить каждую часть 
нашего тела». 

Истинная психическая тренировка начинается после этой 
главы, но прежде мы должны научиться воздействовать на себя. 
Такой опыт не приобретается сразу, его необходимо развивать. 
Если на первом этапе мы внушаем себе получить желаемый ре-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

302



зультат от выполняемого упражнения, то сейчас необходимо 
ставить более значительные задачи. В этой более высокой пра-
ктике мы будем исходить из следующей зависимости: каждая 
мысль оставляет определенный след в нашей психике, и чем ча-
ще повторяется эта мысль (внушение), тем большую силу повто-
риться (реализоваться) она приобретает. Но одного внушения 
мало, необходимо в повседневной жизни быть соответствен-
ным внушаемой формуле. Приведем несколько примеров-упра-
жнений: 

1. Вам необходимо побороть в себе робость и слабость воли. 
Поднимите голову, встряхнитесь, расправьте грудь, смотрите 
прямо в глаза своему собеседнику, говорите громко, ясно и не 
торопитесь. Чувствуйте себя сильным, твердым и решитель-
ным. При любых способах внушения необходимо еще сосредо-
точивать свое внимание на представлении, имеющем прямое 
отношение к желаемому результату. Воображайте себя таким, 
каким вы желаете себя видеть. Можете поупражняться перед 
зеркалом, принимая свое отражение за собеседника. 

Нет необходимости приводить здесь еще подобные приме-
ры, так как вы их можете найти сами, необходимо только при-
держиваться общих принципов: 

а) весь процесс самовнушения состоит из последователь-
ной цепочки: формула + внушение + представление + следова-
ние желаемому результату; 

б) при построении формулы не должно быть таких выраже-
ний, как «я прошу...», «я хочу...», «я желаю...». Формула должна 
быть утверждающей, как, например, следующие: 

— (твердость). Слабость чужда мне. Я тверд. У меня харак-
тер сильный и твердый. Во всех своих мыслях, словах и дейст-
виях я проявляю твердость. Ничто не может поколебать мою 
твердость. Я всегда тверд. 

— (воля). У меня железная воля. Я хочу и я могу. Я всякое де-
ло довожу до конца. Моя воля настолько сильна, что я преодо-
лею все препятствия без всякого усилия. Я делаю только то, что 
нахожу нужным. 

— (самообладание). Я отлично владею собой. Ничто не вы-
водит меня из себя. Я вполне владею своими чувствами, стра-
стями, желаниями. Все поступки подчинены моей воле. Я все 
делаю сознательно. 

___________________________________________________________
 
Глава XIV 

303



— (терпение). Я терпелив. Я все довожу до конца. Я умею 
ждать. Терпение — отличительная черта моего характера. Я на-
столько терпелив, что вызываю удивление окружающих; 

в) повторяйте внушаемую формулу 5-10 раз утром и перед 
сном, а также и в других случаях; 

г) самовнушение дает лучшие результаты, если оно произ-
водится в полусонном (гипнотическом) состоянии, то есть в про-
межутке между сном и бодрствованием. Именно в это время 
необходимо думать о том, что желаешь себе внушить; 

д) самовнушение в некоторых случаях необходимо произ-
водить в состоянии расслабления; 

е) лучшая форма внушения достигается тогда, когда вы 
свою формулу напишете крупным шрифтом. Сядете против ли-
ста на расстоянии 1-1,5 метра, расслабьтесь, отрешитесь от 
внешних впечатлений и сосредоточьтесь на содержании форму-
лы; 

ж) сосредоточение на внушаемой мысли сочетайте с дыха-
нием. На вдохе читайте свою формулу на задержке усваивайте 
содержание ее, повторите свою формулу также на выдохе. Ды-
хание усиливает мысль, дает ей силу и жизненность; 

з) конструируйте сами свои формулы и не бросайте их, по-
ка не достигнете желаемого результата. При наличии опыта 
время освоения формул в практической основе сильно сокра-
щается. 

СОН 
Сон, как говорят йоги, — не удовольствие, а естественный 

отдых организма, период активного восстановления сил и энер-
гии. Недостаток сна так же вреден, как и его избыток. Со сном 
нужно быть бдительным. Утомляемость вызывает сонливость 
— это естественное явление. Неподвижность и безделье также 
вызывают сонливость — это наркотическое действие сна, он 
может быть вызван подсознательной попыткой уйти от тревог и 
забот жизни или от нервного перенапряжения. В таких случаях 
необходимо уметь властвовать собой. С приближением ночи в 
нашем организме происходят важные изменения, устанавли-
вается иной ритм работы. Йоги утверждают, что самый пол-
ноценный сон от 22 до 24 часов. Кто проявляет заботу о своем 
здоровье, должен придерживаться этого времени. Сон после 5 
часов неспокойный и неполноценный. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

304



Положение во время сна головой к северу обеспечивает со-
гласование собственного магнитного поля с магнитным полем 
Земли, что весьма существенно для нервной системы. 

Если вы внимательно изучили предыдущий материал, то 
вы уже знаете, как можно вызвать или прогнать сон. Савасана 
перед сном в сочетании с перевернутыми позами и интенсив-
ными формами дыхания может прогнать сон, но этим не следу-
ет злоупотреблять. 

Спите в темноте, избегайте очень мягкой постели. 
Снотворное вредно, если иногда к нему прибегают, то исключи-
тельно как к лекарству и в краткие промежутки времени. Необ-
ходимо искать иные методы укрепления сна. Рекомендуется 
перед сном стакан теплого молока или стакан теплой воды, мо-
жно ложку меда с водой, в общем, любое естественное средство, 
кто к чему себя приучит. 

В постели расслабьте все мускулы (остерегайтесь засыпать 
с напряженными мышцами). Приведите себя в пассивное со-
стояние, замедлите дыхание. Лучше представить себя уже спя-
щим — вам приятно, ваше тело отдыхает. Стойко удерживайте 
эту формулу, и сон наступит. 

Чем ворочаться в постели, изматывать себя тяжелыми 
мыслями, лучше встать, сделать несколько дыхательных упра-
жнений, полежать на жестком полу — после таких мер сон на-
ступит скоро. 

В совершенном овладении медитацией и особенно сверхсо-
знательным состоянием мы узнаем нечто большее о сне, при не-
которых обстоятельствах в нем просто не будет необходимости. 
Во время обычного сна мышцы расслабляются, но сердце, лег-
кие и другие органы работают непрерывно, без отдыха. В сверх-
сознательном состоянии все органы остаются в состоянии 
приостановленной жизнедеятельности и, как считают йоги, 
электризуются космической энергией. Совершенные йогины в 
течение многих лет не спят. 

Йоги также считают, что если спящий видит сны, то он ос-
тается в астральном теле и без усилий создает объекты своих 
сновидений, но такой сон считается неполноценным. Если же 
сон без сновидений, то это значит, что человек переносит свое 
сознание на причинное тело, такой сон производит оживляю-
щее действие. 

___________________________________________________________
 
Глава XIV 

305



МОРАЛЬНОЕ И НРАВСТВЕННОЕ ВОЗВЫШЕНИЕ. ВОСПИ-
ТАНИЕ ХАРАКТЕРА 

Вспомним индийских йогов, из которых никто никогда не 
был растерзан тигром или ужален змеей, которыми полны ин-
дийские джунгли. Не только тигр, это воплощение жестокости и 
кровожадности, не трогает йога, но и тигрица своих детенышей 
несет к ногам йога, когда ей нужно оставить их, ибо знает, что у 
ног йога они будут целы и никто не тронет их. Если же йог ино-
гда убивает взглядом тигра, то не потому, что таково желание 
йога, но злая воля животного разбивается о защитную броню 
йога, о его психическую энергию. 

АГНИ-ЙОГА. 565 

Йоги рассматривают каждого человека как воплощающего 
в себе три энергии, находящиеся в единстве. Речь идет об изве-
стных нам уже гунах: раджас, тамас, сатва — суть три качества 
ума. 

Раджас — страсть, раздражительность, рассеянность, не-
угомонность, привязанность, желания, жажда власти, богатст-
ва, положения, славы. Такой человек постоянно активен, он в 
действии, но вся его энергия направлена на удовлетворение ко-
рыстных желаний. Такой человек всегда недоволен, ненасытен, 
его сознание затуманено. 

Тамас — это темнота, инерция, лживость, сонливость. Дей-
ствия такого человека не подчинены рассудку. 

Сатва — это мудрость и гармония, знание, одухотворен-
ность, доброта. Такой человек обладает спокойным умом, он по-
стоянно соприкасается с мудростью через посредство чтения 
серьезных книг и через общение с мудрыми людьми. 

Все перечисленные гуны присутствуют в человеке, никто 
не свободен от них. Какая гуна преобладает, таков и человек. 
Задача йогина привести свой ум, свой характер, мораль и этику 
в сатвическое состояние. Это достигается не сразу, нужны вре-
мя, упражнения, опыт, но чрезвычайно важное условие — твер-
дое желание стать на путь совершенствования. 

Раджас и тамас — это гуны, с которыми необходимо бо-
роться, чтобы развить в себе силу и могущество воли. На неко-
тором этапе эти гуны необходимы человеку, они ему нужны, как 
гири атлету. Одерживая победу за победой над гунами, йогин 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

306



обретает силу характера, несокрушимую волю, очищается мо-
рально и духовно. 

ЙОГИН ДОЛЖЕН ИСКОРЕНИТЬ ГНЕВ. Гнев — сила разру-
шительная, и его необходимо подавлять, побеждая в себе 
личный элемент. Но есть возвышенный род гнева — это неспра-
ведливое отношение к слабому, угнетению, порабощению. 
Здесь йогин не остается безучастным. 

В любом случае не теряй самообладания, иначе станешь 
опасным, так как твоя возрастающая сила мысли, возбужден-
ная раздражением, станет проклятьем для мира. Поэтому не те-
ряй самообладания и помни, что на пути Йоги злобная мысль 
способна испепелить твою жертву, а потом и тебя самого. 

За каждое зло, которое ты причинишь вольно, обладая си-
лами Йоги, тебе придется жестоко расплачиваться. Ты или от-
станешь в развитии, или будешь жестоко страдать физически и 
морально, либо умрешь (за большое злодеяние), либо окажешь-
ся в доме умалишенных, запомни это и не допускай ошибок. 

Не поддавайся соблазну пустить в ход силу, которую ты уже 
в себе ощутил. 

ЙОГИН ДОЛЖЕН ИЗЖИТЬ из своего характера чувство 
злобы. Злоба — это низкий вид невежества, в состоянии злобы 
человек опускается ниже животного. Нельзя приближаться с 
таким слепым чувством к высшему знанию. 

Всякий раз, как мы подавляем в себе ненависть или чувст-
во гнева, мы накапливаем тем массу полезной для нас энергии, 
и эта энергия преобразуется в высшие силы. 

Ш.С. ВИВЕКАНАНДА 

ЙОГИН ДОЛЖЕН ПРЕОДОЛЕТЬ чувство страха. Страх — 
враг психической энергии, он парализует волю и действие 
высших принципов. Под действием страха человек лишается 
самого ценного для себя — разума и превращается в бессозна-
тельное существо. Страх опускает человека ниже животного. 
Страх заразителен, кто не видел безумия в панике. Рано или 
поздно вибрацией страха человек приближает к себе то, чего он 
боится. 

ЙОГИН ДОЛЖЕН ВОСПИТАТЬ в себе чувство гуманизма. 
Он стремится помочь каждому, он в каждом видит брата и сест-
ру. Как бы ни был тебе неприятен и отвратителен человек, ты 

___________________________________________________________
 
Глава XIV 

307



должен понять его. Это не значит, что не должен видеть дурно-
го в человеке, но ты должен оправдать это дурное чем-нибудь и 
стремиться его устранить. Пока ты не познал истины, как мо-
жешь ты судить других? 

БЛАГОРОДНАЯ ТЕРПИМОСТЬ — в самом широком смысле, 
терпимость ко всему окружающему, не требовать от людей боль-
ше, чем они способны. Терпимое отношение ко всем убеждени-
ям, обычаям и традициям. Умей видеть в каждом человеке 
внутреннее, а не только внешнее. 

ВЫНОСЛИВОСТЬ — способность все терпеливо перено-
сить, не испытывать гнева и уныния, свобода от всякой обидчи-
вости и развитие способности все прощать. Ничего йогина не 
должно разгневать или вывести из равновесия, никакие пре-
пятствия не заставят свернуть его с избранного пути. Он видит 
путь, знает цель и спешит к ней. Он верит в свои силы, в свое 
высшее «Я». Он доверяет знанию и убежден, что идет по пути 
высшего совершенствования. 

КОНТРОЛЬ МЫСЛЕЙ — это важнейшее качество, которое 
должно быть сильно развито и, пожалуй, самое трудное во всей 
практике Йоги. Умение управлять своими мыслями — признак 
растущей индивидуальности. Мысль совершенного йогина ста-
новится большой жизненной силой, он способен оказать боль-
шое влияние на людей. Кто умеет мыслить непрерывно, ясно и 
точно, сумеет и в материальном мире пробить себе дорогу. Уме-
ние управлять своей мыслью и знание ее мощи дает йогину спо-
собность оказывать влияние на других, и, таким образом, он 
становится сотрудником прогресса в пределах того мира, в ко-
тором он существует в данном воплощении. 

Ученик, приблизившийся к основам Йоги, согласится с тем, 
что мысли, порождаемые нами, распространяются и влияют на 
других и, с другой стороны, чужие мысли доходят до нас и вли-
яют на наше мышление. Как важно иметь всегда и во всем толь-
ко добрые мысли. Не зря поэтому в сокровенном индусском 
писании «Голос безмолвия» сказано: 

«Борись с нечистыми мыслями ранее, чем они одолеют те-
бя. Не щади их, как они не щадят тебя, ибо если уступишь ты 
им, они укрепятся и начнут расти, знай воистину: мысли одоле-
ют и убьют тебя. Берегись, ученик, не допускай даже тени от 
них приближаться к тебе. Ибо тень эта начнет расти, увеличи-
ваться в объеме и силе, и порождение мрака поглотит все твое 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

308



существо, прежде чем ты успеешь заметить присутствие тем-
ной силы». 

ВОСПИТАНИЕ ХАРАКТЕРА — процесс очень емкий, так как 
приходится иметь дело с самыми различными проявлениями 
человеческого существа и нельзя дать исчерпывающую методи-
ку на все случаи. Мы рассмотрим лишь один пример, который, 
впрочем, характерен. Можно считать, что наш характер — это 
комплекс определенных привычек (посеешь привычку — пож-
нешь характер). «Переделать себя» — значит, заменить одни при-
вычки другими. Первое средство — это волевое усилие, но такой 
путь приемлем для натур сильных. Более того, есть настолько 
укоренившиеся привычки, что только волевое усилие может 
оказаться небезболезненным для нервной системы, и поэтому 
здесь необходимы меры самовоспитания и самовнушения. 

При самовнушении необходимо постоянно повторять фор-
мулу желаемого результата до тех пор, пока она не утвердится в 
вашей душе и в подсознании не взойдут ростки новых привы-
чек. Это своеобразный самогипноз. 

Вода долбит камень не силой своей, а частым падением. 
Поэтому постоянно внушайте себе, например, такую формулу: 
«У меня нет страха». Повторяйте ее постоянно и везде. В первое 
время это занятие вам покажется скучным и малозначитель-
ным, но результаты скажутся очень скоро. 

Расслабьтесь в вашей позе, отгоните все мысли и сосредо-
точьте свои силы на одной этой формуле. Повторяйте ее перед 
сном и не бойтесь, сон от этого не пропадет, а наоборот, быстрее 
наступит, повторите ее при пробуждении и проснувшись но-
чью. Рисуйте себе мысленный образ самого себя таким, как буд-
то вы уже обладаете этим качеством. Переделать себя трудно, 
но дело стоящее. Победите свое низшее «я», иначе вам не поз-
нать своего высшего «Я». 

Прочитав эти наставления, не всякий заглянет в глубину 
своего сердца и попытается прикоснуться к жизни более благо-
родной, но даже знание своих отрицательных качеств — это 
уже начало нравственного очищения, начал возвышения над 
самим собой. 

Для йогина существуют вполне определенные и четкие гра-
ницы добра и зла. Эти две противоположности человеческого 
бытия не свыше ниспосланы, не искушение нечистого, а явле-
ния, порождаемые сутью человеческой. Социальная среда ока-

___________________________________________________________
 
Глава XIV 

309



зывает большое влияние, но от самого человека зависит, от его 
свободной воли, чем ему быть — ангелом или дьяволом. 

Учителя Йоги начинают посвящение в эту науку с воспита-
ния высоких нравственных и духовных качеств, уделяют особое 
внимание работе над кругозором и сознанием. 

Йогин должен глубоко познать себя, чтобы его постоянное 
стремление к совершенствованию было целенаправленным и 
носило последовательный характер. Для йогина уже недостато-
чно придерживаться принципа: «ОТОЙДИ ОТ ЗЛА И СОТВОРИ 
БЛАГО». Своим поведением, своим трудом, всем своим 
естеством он должен противодействовать любым нездоровым 
проявлениям в своем обществе, ибо он знает, что многие его со-
братья еще очень далеки от истинных духовных устремлений, 
от различения добра и зла и помочь им в этом — его долг. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

310



ГЛАВА XV 

ПРАТЬЯХАРА 
Истинная, духовная или внутренняя жизнь для ученика 

Йоги начинается тогда, когда он преуспевает в пратьяхаре... 
Чувства не могут не действовать без помощи ума. Если от-

соединить ум от чувств, то отвлечение чувств произойдет авто-
матически... 

При пратьяхаре чувства не вступают в контакт с их объек-
тами. Они направляются вовнутрь, как ум... 

Если чувства не контролируемы, то изучающий Йогу не 
сможет добиться успеха... 

Чувства контролируются практикой пранаямы... 
Занимайтесь постепенным отвлечением чувств. Начинай-

те с наиболее неспокойных чувств... 
Удаляйте чувства от своих объектов постепенно, а то у вас 

начнутся головные боли... 
Пратьяхарой легче заниматься после пранаямы... 

ОБЩЕЕ ВСТУПЛЕНИЕ 

Сейчас вы становитесь на высшую ступеньку, которая вы-
ведет вас к высшей Йоге, к завершающей работе на вашем пути. 
Эта пятая ступень есть пратьяхара. Вместе с тем, эта ступень 
неотделима от последних трех, они лишь качественно усложня-
ются. Предстоит трудная и, может быть, многолетняя работа. 

У одних свойство сосредоточения проявляется с детских 
лет по неизвестным причинам, и таким ученикам достаточно 
незначительных усилий, чтобы достигнуть успеха. А у других 
это свойство ума недостаточно раскрыто, и могут потребоваться 
годы, чтобы довести его ум до необходимой остроты. Сосредото-
ченный ум — это мощное средство, которое в любых жизненных 
ситуациях становится орудием достижения успеха. 

311



Йоги перечисляют ряд способностей, которые постигаются 
благодаря сосредоточению: это возможность прозревать 
будущее и прошлое, психический микроскоп и телескоп, теле-
патия, возможность странствовать невидимым в астральном 
мире, познать свои предыдущие воплощения. 

Разумеется, что обладать такими силами небезынтересно, 
но сосредоточенный ум не менее необходим в наших обычных 
житейских делах. Сосредоточенный ум, как мощное орудие, мо-
жет быть использован по-разному. Если вы обрели власть ума, 
чтобы утверждать свое превосходство над другими, вы раб низ-
кой эмоции гордости. Если все ваши устремления в работе с 
умом направлены на то, чтобы вызывать восхищение, вы тоже 
раб низкой эмоции себялюбия. Великие силы не должны приоб-
ретаться для пустого удовлетворения своей низкой природы. 
Если вы хотите могущества, любви и знания ради удовлетворе-
ния своего неуемного тщеславия — это тоже низшая форма 
эгоизма. Когда Учителя наставляют своих учеников на путь вы-
сших достижений в Йоге, то предупреждают, что их ожидает 4 
врага: вялое сердце, человеческие страсти, привязанность к че-
му-либо, кроме Брахмана, и неясный ум. 

Вялое сердце означает, что ваше тело изнежено и его дея-
тельность нерадива, а каково тело, таков и дух. Этого врага вы 
побеждаете асаной. 

ЯМА и НИЯМА помогут обуздать второго и третьего врага. 
Пратьяхара даст вам средства обуздать ум. 

На оставшемся пути Йоги предстоят чрезвычайно сложные 
упражнения, не грубые физические, требующие усилий, а тон-
кие, выполняемые в тишине, спокойствии и полной неподвиж-
ности... 

Ученику необходимо усвоить принципиально новый взгляд 
на методику постановки самих упражнений. Человек, который 
в течение рабочего дня выполняет тяжелую физическую работу, 
при общих равных условиях становится сильным и выносли-
вым, но если он же ежедневно, регулярно в течение нескольких 
десятков минут выполняет специальные целенаправленные уп-
ражнения, то он будет значительно сильнее, чем в первом слу-
чае, и это будет достигнуто меньшей тратой энергии. Точно так 
же человек, уделяющий много времени изучению различных 
наук и чтению, достигает высокого состояния своего ума, но че-
ловек, который ежедневно и регулярно выполняет «особые» ум-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

312



ственные упражнения, приобретает еще большее развитие ум-
ственных сил, которое обеспечит ему возможность меньшими 
знаниями, но большей способностью к сопоставлению, анализу 
и синтезу самых простых и доступных фактов обрести еще 
большее развитие своих умственных способностей. 

Делая первые шаги в первые ступени Йоги, вы должны хо-
рошо себе представить, что вам придется иметь дело с таким 
тончайшим аппаратом, как психика. Это очень совершенная 
структура, и она не допускает грубого с собой обращения, а тем 
более насилия. Ни о каком напряжении не может быть и речи, 
при первых признаках усталости упражнение прекращается. 

Ход ваших мыслей должен быть спокойным, уверенным, 
плавным. На то, к чему вы стремитесь в данный момент, смот-
рите с философским спокойствием. Неудачи будут, их будет 
больше, значительно больше, чем удач, но пусть это не вызыва-
ет у вас досады. Имейте способность после каждой неудачи 
внутренне улыбнуться и сказать себе: «Не получилось? Ничего, 
когда-нибудь получится...» 

Приближая своих учеников к высшим ступеням Йоги, Учи-
теля рисуют общее представление о предстоящих четырех гла-
вах образным сравнением, которое легко раскрывает суть и 
показывает взаимную связь. Это сравнение человеческого соз-
нания с океаном, которое принадлежит Патанджали. В верхнем 
слое его непрерывно движутся волны — мысли. В глубинном 
слое находится бессознательная часть, где хранятся различные 
инстинкты, которые создают на поверхности океана (сознания) 
волны (мысли), воспринимаемые как эмоциональные настрое-
ния, чувства, мысли. Когда океан бурлит, мы не знаем, что про-
исходит в его глубинах. Цель пратьяхары состоит в том, чтобы 
научиться видеть ясно чувства, настроения и качества характе-
ра, предугадывать их возникновение и лишь после этого попы-
таться управлять ими. Следующая дальше дхарана учит нас 
сосредоточивать внимание на положительных качествах наше-
го характера или вообще на одной задаче. 

Если ученик обрел полное отвлечение от своих чувств, по-
рождаемых внутренней и внешней средой (пратьяхара), и мо-
жет затем сосредоточиться на ОДНОМ (дхарана), то теперь у не-
го есть реальная возможность приступить к сосредоточенной, 
непрерывной деятельности (дхиана). 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

313



Это состояние знакомо людям творческого склада ума, ко-
торые длительное время занимаются определенной проблемой. 
Великие мыслители от природы хорошо владели дхианой, разу-
меется, не подозревая об этом, так как рассеянный ум ничего 
великого создать не может. 

Дхиана неразрывно связана с мантрой, так как последняя 
помогает поддерживать мысль сосредоточенной, точнее связы-
вает ее. Посредством этих трех ступеней йогин замедляет тече-
ние жизненных процессов всего организма, кроме сознания, и 
этим достигается обострение тонких восприятий, интуиции и 
других умственно психических способностей, то есть поднима-
ет свое сознание на качественно новый уровень. 

Предстоит сложная, трудная, но захватывающая работа. 
Ш.С. Шивананда, предупреждая об этом, приводит следующее: 
«Вы можете обуздать бешеного слона, вы можете закрыть пасть 
тигра, вы можете ездить верхом на льве, вы можете играть с ко-
брой. С помощью алхимии вы можете вернуть себе молодость. 
Вы можете путешествовать по Вселенной инкогнито, вы може-
те Богов сделать своими вассалами, вы всегда можете оставать-
ся юным, вы можете ходить по воде. Огонь может потерять 
силу над вами. Вы можете достигнуть всех сидхи. Но обрести 
мир при помощи контроля над умом еще более трудно». 

Конечно, эта тирада дана в духе индийской традиции пре-
возносить многие качества, но не спешите расхолаживаться, 
так как работа, действительно, предстоит необычная. 

Итак, пратьяхара есть отвлечение ума от чувств и чувст-
венных объектов и устремление его на высшую сущность. 
«Пратья» — «назад», «хара» — «оттягивать». Принято считать, что 
воздействие внешней среды воспринимается нашими органа-
ми чувств и передается в мозг, где уже устанавливается сущ-
ность воспринятого объекта. Согласно учению йогов, сознание 
при каждом чувственном восприятии выходит через ворота со-
ответствующего органа и принимает форму предмета. Мы мог-
ли бы долго спорить о том, какое определение вернее, но главное 
вовсе не в этом. Второе определение дает нам возможность бли-
же подойти к сущности пратьяхары и глубже осознать ее техни-
ку. Проще говоря, необходимо «замкнуть» свой ум внутри себя и 
не допускать его «выхода» на внешние раздражители. 

Многим приходилось наблюдать за человеком, который ув-
леченно и сосредоточенно занят какой-то работой. Он ничего во-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

314



круг не замечает. Здесь сказывается закон торможения слабой 
доминанты более сильной. Такой человек во время работы мо-
жет еще напевать, сам не замечая этого. В этом, втором случае, 
более слабая доминанта «подкрепляет» более сильную. Наблю-
дая за подобными фактами, древние Риши сделали науку, кото-
рая позволяет предельно сосредоточить свое внимание и 
отключиться от любых внешних раздражителей. Таким обра-
зом, пратьяхара сводится к устремлению сознания на объект 
или идею и при этом не воспринимается никаких других чувст-
венных объектов. Мы ранее отрицали упражнение, основанное 
на скашивании глаз в корень носа, но в данном случае мы его 
можем советовать как временное. В этом упражнении нас ниче-
го больше не отвлекает, даже болезненное скашивание глаз, ко-
торое есть всепоглощающая доминанта. Можно советовать это 
упражнение как таковое, которое позволяет прикоснуться к 
пратьяхаре. Вряд ли можно придумать более подходящее упра-
жнение для данного случая. Нас окружает материальный мир 
форм, звуков и запахов, и наша задача в пратьяхаре сводится к 
тому, чтобы «оторвать» наш ум от постоянных призывов окру-
жающей среды. 

Имеем ли мы реальную базу для того, чтобы начинать пра-
ктику пратьяхары? Имеем, потому что это свойство «отвлече-
ния» заложено в нас самой природой, но у одних это свойство 
развито лучше, а у других запрятано глубже. Но главной 
основой является предыдущая практика. Ученик, который мо-
жет практиковать Кевали-пранаяму и Кхечари-мудру, может 
практиковать пратьяхара без всякого затруднения. Если уче-
ник способен задержать дыхание на 3 минуты, он тоже может 
иметь успех в пратьяхара. 

Кто упражняется в пранаяме 4 раза в день по 80 кумбхак, 
тот может достигнуть успеха в пратьяхара в течение 3 месяцев. 
Ученик, освоивший сахиту в пропорции 20-80-40 и практикую-
щий ее по часу ежедневно в течение 6 месяцев, в состоянии де-
лать пратьяхара в некоторой степени. С этими условиями 
Ш.С. Шивананды нельзя не согласиться, но они не учитывают 
индивидуальных данных. 

Теперь еще один вопрос — какая связь между пранаямой и 
пратьяхарой? Мы знаем, что при сосредоточении дыхание заме-
дляется или даже останавливается на некоторое время. В пра-
наяме обратное действие — вырабатывается задержка дыхания. 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

315



что облегчает сосредоточение. Пранаяма повышает способ-
ность концентрировать мысль, а это альфа и омега всей Йоги. 

И. Парамаханса, излагая технику Кевали, выделяет ту 
мысль, что высокие задержки дыхания замедляют работу серд-
ца, что, в свою очередь, способствует отделению сознания от 
чувственных объектов: 

«Успокоение сердца выключает энергию центров чувств со-
знания, обоняния, слуха и зрения, потому что сердце является 
вторым распределительным щитом. Когда жизненная энергия 
и сознание отделены от 5 телефонных центров чувств, то вос-
приятия от зрения, слуха и так далее больше не достигают моз-
га по нервным проводам. Но когда прекращается регистрация 
чувственных ощущений в мозгу, то выключается также пред-
ставление и обусловленное им образование идей. Тогда 
сознание или внимательность свободны, чтобы созерцать ка-
кой-нибудь определенный предмет или же созерцать Бога». 

В этом примере вся суть пратьяхары. 
Пратьяхара и следующие за ней три главы ведут нас в осо-

бенный мир, о котором много написано, но очень мало сказано 
о технике их достижения. 

Наиболее общей формой пратьяхары является созерцание 
любого предмета, при этом исключается из нашего сознания 
любая мысль, в конечном итоге, мы как бы растворяемся в со-
зерцаемом предмете. Мы можем также сосредоточиваться на 
отдельных центрах или на собственном «Я», хотя это трудные 
варианты для начала. 

Обобщая сказанное, мы можем сделать для себя два важ-
ных вывода: 

1. Нас окружает реальный мир форм, звуков, цвета, запа-
хов и так далее, который мы воспринимаем непосредственно 
нашими органами чувств. Йоги считают, что данный мир нере-
ален — он есть иллюзия, за которой скрывается Высшая Реаль-
ность, находящаяся позади непосредственно воспринимаемого 
мира. 

Поэтому из философии следует, что при помощи пратьяха-
ры и следующих за ней высших форм сосредоточения необхо-
димо «отключаться» от материального мира, чтобы прозреть 
действительно реальный мир. 

2. Наше сознание обладает способностью воспринимать 
только один предмет (одну мысль), но оно не способно долго 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

316



задерживаться на одном объекте и перескакивает к другим 
предметам. Если мы способны надолго остановить наш ум от 
постоянных метаний, то в данный момент Вселенная исчезает 
и мы увидим бесконечное. Такой способности «останавливать» 
ум начинает обучать нас пратьяхара и следующие за ней главы, 
к которым мы пришли через пранаяму. 

Где граница между пратьяхарой и следующей дхараной? 
Такой границы не существует, как нет ее между следующими 
ступенями. Пратьяхара, дхарана и дхиана — это части одного и 
того же углубляющего процесса, они связаны между собой, до-
полняют друг друга и выходят одна из другой. 

Ни один йогин не скажет, где у него кончается пратьяхара 
(отвлечение) и начинается дхарана (сосредоточение), где конча-
ется дхарана и начинается дхиана (медитация) и следующая за 
ней ступень самадхи. Это неразличение приводит к тому, что 
некоторые ученики принимаются сразу за медитацию, делая 
большую ошибку. Успеха они не достигают, ибо пратьяхара есть 
фундамент всей последующей практики. 

Вся Йога, таким образом, одна непрерывная практика 
пратьяхары, постепенно углубляющейся и доходящей до самад-
хи, которое в свою очередь есть глубочайшая пратьяхара. 

Тот, кто принимается за дхиану, минуя предыдущие две 
ступени, подвергает свой ум чрезмерному упражнению, в срав-
нении с которым достигнутые результаты, несмотря на годы 
упорной работы, совершенно ничтожны. 

Тот, кто воспитал в себе ЯМА и НИЯМА, осилил асану, про-
будил Кундалини, тому достаточно лишь сосредоточить ум и 
прану в определенной точке, и он достигает бездумья, он по-
гружается в глубочайшую медитацию, в которой сливаются 
воедино пратьяхара, дхарана, дхиана и самадхи, и все это про-
исходит с быстротой молнии. Если ученик до этого был лишь 
ученик, то теперь он — йог. 

УПРАЖНЕНИЯ В ПРАТЬЯХАРЕ 

Учитывая сложность предстоящей работы в пратьяхаре, 
считаем целесообразным дать ряд наставлений общего поряд-
ка, без которых нелегко будет освоить работу с психикой. Наш 
путь в эту область начнется издалека. Как и везде, упражнения 
будут даны по возрастающей степени трудности. Здесь также 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

317



будут даны некоторые наставления, которые будут оставаться в 
силе в течение всей оставшейся жизни, ибо однажды постав-
ленная цель работать на высших ступенях Йоги будет сопутст-
вовать вам всегда. 

Выработайте у себя бодрый взгляд на жизнь и вполне чет-
кие категории: «Я хочу» или «Я не хочу», «Я могу», «Я должен» и без 
всяких расслабляющих или промежуточных определений. Каж-
дое утро найдите десяток секунд времени, повторите себе требо-
вание или решение в зависимости от предстоящей ситуации, а 
вечером, перед отходом ко сну, подвергните себя анализу — как 
исполнили вы принятое решение, четко выделите то, где вы про-
явили недостаточную волю, чтобы впредь этого не повторить. 

Следите за собой, чтобы у вас не было пустой траты сил, пу-
стых мыслей, ненужных эмоций, не делайте одного дела, думая 
о другом. Ни один поступок не должен совершаться без предва-
рительного намерения. Ум и тело должны действовать совмест-
но и согласованно без лишней траты физических и умственных 
сил. Перечеркните однажды все свои мелкие привычки — сту-
чать пальцами при обдумывании чего-либо, перебрасывать но-
ги через колено, избегайте слов-паразитов, кусания ногтей и 
другое. Не думайте, что если вы перечеркнете в себе все эти мел-
кие человеческие условности, то станете похожим на египетско-
го сфинкса. 

Нет, от вашей неподвижной фигуры будет излучаться могу-
чая воля и устремленный ум. А если и необходимо прибавить 
что к вашей неподвижности, то это сделают глаза, которыми вы 
уже можете не только управлять, но и выражать эмоции. Лиши-
те себя однажды приятного лежания в постели, вставайте тут 
же как проснулись. В этом случае ваш сон будет в строгом режи-
ме, и сэкономите много времени для более необходимых дел, 
чем нежные мечты под теплым одеялом. Если Учитель видит, 
что у его ученика неподвижный ум, он ему запретит есть после 
наступления темноты и спать после восхода солнца. 

Вам еще предстоит значительная работа, чтобы утвер-
диться в постоянной позе для упражнений самаме. Мы знаем, 
что для этого есть одна поза — падмасана, но до сих пор она бы-
ла только упражнением, а теперь вам придется находиться в 
этой позе длительное время и при полной неподвижности. При-
нятая поза всегда порождает соответствующие ей мысли: ле-
жание вызывает сонливость, коленопреклонение связано с 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

318



молитвой, и только в позе Будды может быть полное ниче-
гонедуманье, если вы в состоянии сохранить ее неподвижно 
длительное время. Впрочем, вам придется много решать тако-
го, чего «не любит ваше тело», но к этому расположена ваша ду-
ша... Вы, конечно, будете ухаживать за своим телом, потому что 
оно жилище Кундалини. Вы должны любить свое тело, как охот-
ничью собаку, — не давать ему голодать, не бить, но и не поощ-
рять лени и излишеств. 

В пратьяхаре вы начинаете беспощадную борьбу с мыс-
лями. Мысли вызываются внешними и внутренними раздра-
жителями. Поэтому первейшее правило состоит в том, чтобы 
выбирать такое место, где вам ничто не может помешать. И еще 
одно условие. Чтобы отвлечься от ЧЕГО-ТО, необходимо сосре-
доточиться на ЧЕМ-ТО. Для начала лучше всего прислушивай-
тесь к внутренним звукам, как, например, легкий шум в ушах, 
движение крови на дыхании (вспомните СО и ХАМ) и так далее. 
Лучше всего прислушиваться к внутренним звукам анахат и на-
до, но они покамест для нас не существуют. Здесь вы уже сами 
решите, к чему привязать ваш ум, чтобы он перестал реагиро-
вать на внешние раздражители. 

Перед тем как приступить к упражнениям в пратьяхаре, 
подумайте о том, что вероятней всего вам может помешать — 
или вам должны позвонить, или кто-то должен приехать. Реши-
те все вопросы для себя, ибо любое ожидание будет держать ва-
ши чувства в напряжении и будет отвлекать. Более того, вы уже 
из практики узнаете, что из сосредоточенного состояния нель-
зя выходить резко. 

Бескорыстное отношение к людям препятствует накопле-
нию мыслей. Изжить из себя жадность, зависть, ревность — 
значит, лишить себя большой доли ненужных мыслей. 

Идя в высшую Йогу, решите для себя ряд важных вопросов, 
таких, как: 

Какова главная цель вашей жизни? 
Каковы ваши второстепенные задачи? 
Какие проблемы будут зависеть не от вас и что потребуется 

для их решения? 
Ответ на такие вопросы, как и на многие другие, освободит 

ваше сознание от многих мыслей. 
Пережитые за день события дают большой поток мыслей, 

которые будут преследовать ваш ум, как только вы начнете 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

319



сосредоточиваться. Поэтому посидите немного за размышлени-
ями, проанализируйте события, уделите внимание своим мыс-
лям, ответьте на вопросы, на которые можете ответить, а другие 
отложите на завтра, и помаленьку все встанет на свое место. 
Между прочим, сосредоточение на собственных мыслях — это 
уже есть упражнение. В конце скажите себе что-то вроде того, 
что «мне нет больше дела до этих мыслей», и они больше не ста-
нут вас преследовать. Наивно это выглядит, но факт будет нали-
цо. 

Перед упражнением задайте себе вопросы: что я буду де-
лать? Зачем я буду это делать? Ответьте себе на эти вопросы, и 
еще некоторые мысли вас покинут. Но если же мысль, как не-
прошеная гостья, появилась, а это будет случаться часто, то не 
старайтесь от нее избавиться волевым усилием и выбросить ее 
из своего сознания, ибо она не только вернется опять, но и при-
ведет с собой другие мысли. Здесь нужен особый подход — 
пусть ваше сознание остается на главной задаче, но маленькая 
частица его должна быть посвящена этой возникшей мысли, 
как бы проследите ее и «проводите». Это трудно выразить сло-
вами, но практика даст вам ясность на этот счет. 

Когда-то мы уже говорили, что лучше никого не пускать в 
свою комнату, где вы занимаетесь, если у вас есть такая комна-
та. Возможно, вы этому не придали значения. Но сейчас, на 
этом уровне с психикой вы явно ощутите, что если в вашей ком-
нате побывал пустой человек, то он оставил вам свои пустые 
мысли, и вы это очень сильно почувствуете, а ведь вам своих 
мыслей предостаточно. 

Во всех упражнениях с психикой тело должно быть спокой-
но, а ум подвижен. Если тело не приведено к полному спокойст-
вию, то высокая степень умственной сосредоточенности 
вредна. Успех в упражнениях с умом не отмечается каким-либо 
физическим или иным ощущением. Сдвинутые брови не есть 
признак сосредоточенного ума. Йогин спокойно взирает на мир 
с бесстрастной улыбкой Джоконды, но в сознании его может про-
исходить нечто подобное цепной реакции уранового котла, кото-
рый тоже спокоен, но внушает собой беспредельное величие. 

Контроль над умом не достигается пылким усилием точно 
так, как нельзя удержать ртуть в сильно сжатом кулаке. Психи-
ка — вещь серьезная, и упражнения с ней должны быть 
постоянны, неторопливы, спокойны. Только регулярные перио-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

320



дические усилия в течение длительного времени могут обеспе-
чить успех. Здесь важно качество, а не количество. 5 минут 
хорошей работы помогут успеху, 50 минут напряженного упра-
жнения не только бесполезны, но и вредны. Один раз хорошо 
выполненное упражнение есть приобретение, три раза повто-
ренное упражнение с натяжкой — неполноценно и пустая трата 
времени. 

Наложите на себя определенную строгость правил и не до-
пускайте необоснованных послаблений. Если вы будете именно 
так работать, ничего не желая и ни к чему не привязываясь 
(«Кроме Брахмана», — скажет Учитель), то вы победите и будете 
обладать такой силой и таким знанием, о каких ни царь на сво-
ем троне, ни ученый в своей лаборатории не могут даже меч-
тать. 

Все вышеприведенные наставления имеют прямое отно-
шение не только к пратьяхаре, а и к следующим главам — дха-
рана и дхиана. 

1. Приступая к упражнениям в пратьяхаре, сделайте лег-
кую сахиту, если перед этим у вас не было упражнения в 
пранаяме. Она подготовит вашу психику, повысит сосредото-
ченность, создаст располагающую обстановку. 

Мы дадим сейчас много упражнений, но вы с успехом смо-
жете сами себе их придумывать, и все они будут одинаково 
трудными. Необходимо также знать, что, может быть, и нет та-
кой необходимости выполнять их все последовательно, хотя и 
это не исключено, но на их основе можно составить себе опреде-
ленную группу с учетом своих способностей. 

2. Это упражнение состоит в том, чтобы мыслям дать пол-
ную свободу. Вы не должны и не сможете с самого начала кон-
центрировать мысли, но это не следует понимать буквально. 
Секрет состоит в том, что мы сперва сконцентрируемся на хао-
се собственных мыслей. Здесь не мудрость бездеятельна, а муд-
рое бездействие. Мысли роятся беспрерывно, они причудливы 
и бессвязны, появляются и такие, которые уже давно и безнаде-
жно были похоронены в тайниках сознания. Наблюдайте за ни-
ми со стороны, не отбрасывайте их, а сосредоточенно следите 
за ними. Вы начинаете замечать, что они уносят вас с собой, не 
вы управляете мыслями, а они вами. Можете так упражняться 
несколько недель, пока не заметите, что крепко держитесь за 
свои мысли. В этом упражнении нет противоречия, а есть низ-

___________________________________________________________
 
Глава XV 

321



ший вид сосредоточения на умении держаться за свои свободно 
бегущие мысли. 

3. Это упражнение вам покажется несерьезным, но оно до-
вольно часто рекомендуется Учителями для учеников Запада. 
Дело в том, что вам предстоит «уговаривать» свое сознание пре-
кратить бесцельный поток мыслей. Здесь вероятней всего 
важно то, что вы сосредоточиваетесь на самом процессе «угова-
ривания», а это уже есть упражнение, и не исключено, что оно 
оказывает определенное влияние на сам процесс зарождения 
мыслей. Кроме того, вы неизменно погружаетесь вовнутрь и не 
реагируете на внешние раздражители. Если вы обойдете это уп-
ражнение и будете стараться отбрасывать непрошеные мысли 
усилием воли, то ничего, кроме головной боли и расстройства 
мочегонного аппарата, не получите. 

4. Это упражнение основано на одной замечательной осо-
бенности наших глаз — они, оказывается, движутся вместе с 
мыслями, независимо от того, закрыты они или открыты. Как 
бы мы ни старались смотреть в одну точку, но потом замечаем, 
что глаза наши уплывают в сторону. Сейчас это свойство их ме-
шает нам сосредоточиться, но потом, в медитации, оно очень 
мудро будет использовано в методике йогов. Итак, если мы мо-
жем остановить движение наших глаз, то, следовательно, мы 
добьемся остановки мысли. Здесь самое время, как уже почув-
ствовал читатель, вспомнить о тратаке, которая обучала нас 
фиксировать взгляд на одной точке. Как видите, и она не зря 
дана в очищении, ибо действительно помогает очищать наше 
сознание от посторонних мыслей. К этой тратаке мы еще вер-
немся в дхиане. 

5. Совершите медленную мысленную прогулку по хорошо 
изученной местности — это приятное упражнение во всех отно-
шениях. Медленно идите и останавливайтесь на каждом пред-
мете. В первое время ваше путешествие закончится очень 
быстро, так как все те же мысли уведут вас куда угодно. Не воз-
вращайтесь насильно на прежний путь, а переключитесь на не-
прошеную мысль, чуточку уделите ей внимания и проводите ее, 
иначе она будет следовать за вами. Теперь продолжайте ваше 
путешествие дальше. После нескольких таких упражнений вы 
благополучно доберетесь до конца вашего пути. При хорошей 
практике вы уже сможете более подробно останавливаться на 
отдельных предметах, изучать их, рассматривать, а потом дви-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

322



гаться дальше. В этом упражнении есть одна замечательная 
особенность — вы в одно время прикоснетесь к высокой степе-
ни медитации, до которой вам еще далеко. Однажды наступит 
такой момент, когда вы на небольшое время ощутите нечто не-
обычное — вы заблудитесь, в том смысле, что потеряете связь с 
внешним и внутренним миром. Вы просто как-то будете суще-
ствовать вне этого мира. Все у вас выключилось, вы не знаете, 
где находитесь, и только постепенно все становится на свое ме-
сто, возвращается осознание себя, потом вы узнаете, что все же 
находитесь в комнате. Это благая весточка, это то, к чему вы 
идете, но без предварительной практики не можете ЕГО пра-
вильно осознать. 

6. Вот заключительное упражнение в работе с мыслями, 
данное С. Вивеканандой. «В удобной позе, в одиночестве, в ти-
хой обстановке расслабьте мышцы и избавьтесь от внешних 
сторонних явлений. Разрешите уму блуждать некоторое время 
и полностью потерять свое напряжение. Мысль сперва будет 
бросаться в разные стороны, но впоследствии успокоится и бу-
дет выполнять ваши указания. Наблюдайте за разумом, наблю-
дайте за тем, что он думает. Если вы глянете мысли прямо в 
глаза — она остановится, но не пытайтесь мысль остановить, 
будьте лишь свидетелем. Постепенно мы начинаем чувствовать 
появление мыслей раньше, чем они обретут форму и узнаем, 
как они зарождаются, и будем знать, о чем мы собираемся ду-
мать, так же, как на физическом плане мы можем взглянуть и 
увидеть того, кто к нам идет. Эта стадия достигается тогда, ког-
да мы научимся отделять самих себя от ума и видеть себя и свои 
мысли как нечто совершенно отдельное. Не позволяйте мыслям 
овладевать вами, стойте в стороне, и они умрут совершенно». 

На этом работа с мыслями заканчивается, но здесь мы име-
ли дело с теми мыслями, которые идут изнутри, теперь нам 
предстоит еще заняться мыслями, которые будут вызываться 
внешними раздражителями, то есть идущими извне. 

7. Чаще всего приходится иметь дело со слуховыми упраж-
нениями, способными подавить внешние слуховые впечат-
ления, так как глаза могут быть закрыты. Звук и свет в 
наибольшей степени имеют свойство приковывать внимание и 
отвлекать ум. 

Поставьте перед собой будильник и внушайте себе: «Я не 
слышу его тиканья». Настойчиво внушайте себе это требование 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

323



и создавайте в своем уме требуемую пустоту кажущегося отсут-
ствия звука. При настойчивой практике вы почувствуете, как 
будто бы что-то закрылось в вас, и с этого времени начнется бы-
стрый прогресс. Скоро настанет момент, когда вы перестанете 
слышать звук, и, чтобы услышать снова, потребуется некоторое 
усилие. Когда вы освоитесь с этим упражнением, то сможете по 
своей воле прекратить восприятие любого звука, которого не 
желаете слышать. Это упражнение очень способствует разви-
тию яснослышания. Упражняйтесь по 10 минут ежедневно. 

8. Предыдущим упражнением мы отключились от звуко-
вых впечатлений, теперь нам еще необходимо потерять чувство 
того, что мы сидим в позе и испытываем определенные неудоб-
ства, которые тоже будут посылать нам мысли. 

Положите на тело какой-нибудь предмет и сосредоточьте 
свое внимание на ощущении соприкосновения его с кожей. Ме-
няйте положения предмета на различные места, особенно на 
места соответствия чакрамов (кроме аджна). Если вы то же са-
мое будете делать на аджна, то на этом месте может появиться 
стигмат или покраснение. Следствием контроля соприкоснове-
ния может появиться тепло или жжение. Потом старайтесь не 
ощущать соприкосновения предмета и тела, и этим будет дос-
тигнута цель упражнения. 

9. Теперь звук и осязание вас больше не выводят из состоя-
ния сосредоточения. Остается еще вкус. Положите в рот сахар 
или соль и хорошо отработайте эти вкусовые ощущения, кроме 
которых для вас сейчас ничего не существует. Практикуйтесь 
так 2-3 недели, и потом вы сможете вызвать подобные ощуще-
ния уже без соли и сахара. 

10. Для тренировки обоняния используйте духи или одеко-
лон. Старайтесь воспринимать только запах, других ощущений 
не должно быть. 

11. Теперь необходимо практиковать предыдущие упраж-
нения наоборот, то есть раньше мы из многих впечатлений вы-
деляли одно и воспринимали только это одно впечатление, но 
теперь из нескольких впечатлений необходимо выделить одно и 
НЕ ВОСПРИНИМАТЬ ЕГО. 

Смотрите на часы и старайтесь не воспринимать их тика-
нья или слушайте их ход, и на этом слуховом впечатлении 
настолько сосредоточьтесь, что самих часов не замечайте. Под-
носите к носу одеколон, но запаха не ощущайте. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

324



12. Очень сложное упражнение для изоляции от зритель-
ных впечатлений. Йогин С. Абхаянананда говорит: «Глаз видит 
много прекрасного, но нельзя допустить, чтобы оно дошло до 
сознания в форме красоты». 

Исходя из этой фразы, предлагается устремить взгляд в ок-
но и ничего не видеть при нормально открытых глазах. Вы это 
упражнение умеете делать несознательно, когда сильно 
задумавшись смотрите в окно и все ваше сознание как бы про-
валивается в пустоту, за исключением того, над чем вы задума-
лись. Но в тот момент, когда вы в себе это заметили, все 
моментально восстанавливается, вы возвращаетесь в обычное 
состояние вашего сознания. 

Не следует, однако, думать, что практическая примени-
мость этих упражнений сводится к тому, что йогин принимает 
свою позу и начинает одно за другим «отключать» свои чувства. 
В момент сосредоточения в дхаране все наступает автоматиче-
ски, так как организм уже «обучен» этому искусству предыду-
щей практикой. 

Только ли в пратьяхара нужны эти упражнения? Нет, они 
одинаково готовят нашу психику к дхаране и дхиане. 

___________________________________________________________
 
Глава XV 

325



ГЛАВА XVI 

ДХАРАНА (КОНЦЕНТРАЦИЯ) 
Кто захочет услышать голос безмолвия «Совершенный 

звук» и понять его, тот должен достигнуть совершенного сосре-
доточения. 

Голос безмолвия — семь врат, два пути. 
Дхарана — это сосредоточение. Это фиксирование ума на 

внешнем предмете или на внутренней точке. 
Сосредоточение — это полностью умственный процесс... 
На любом жизненном пути нужно сосредоточение. Это 

ключ к хранилищу знаний. 
Ш.С. ШИВАНАНДА 

Когда тело закалено асанами, разум очищен огнем праная-
мы, чувства взяты под контроль пратьяхарой, ученик перехо-
дит к 6-й ступени — ДХАРАНЕ. В ней он концентрируется 
полностью, всецело на одной точке или одной задаче, которыми 
он полностью поглощен. 

Индийские Учителя различают два вида концентрации — 
экзотерическое значение и эзотерическое. Экзотерическое зна-
чение состоит в сосредоточении духа на отдельной мысли, идее 
или действии, при этом внешние воздействия исключаются. 

Эзотерический смысл концентрации означает сосредото-
чение духа на своем «Я», или «Я ЕСТЬ», а все мысли, относящие-
ся к телу, исключаются, остается лишь высшая область души. 

Наши мысли беспорядочны, они появляются, исчезают, 
проносятся в нашем сознании бесконечной чередой. Окружа-
ющий нас мир разнообразен. Человек наделен многими орга-
нами восприятия, получает бесконечную информацию об 
окружающей среде, а следовательно, — и бесконечный поток 
мыслей. 

326



На Востоке умение сосредоточиваться заслуживает уваже-
ния и считается большим достоинством. На Западе также зна-
ют цену сосредоточенному уму, но для приобретения этого 
качества никто особенных усилий не делает. В Индии способ-
ность сосредоточиваться развивается с детства, поэтому эта 
способность является составной частью характера индуса. 

Рассказывают, что С. Вивекананда в шестилетнем возрасте 
уже отличался необыкновенной силой сосредоточения. Однаж-
ды, находясь в таком состоянии, он не заметил, как перед ним 
стала кобра, которая, постояв, уползла. Другой раз он не заме-
тил москитов, которые сплошь покрыли его лицо. 

Часто встречается рассказ об индусе, который перенес му-
чительную операцию, даже не поморщившись, отказавшись от 
обезболивающего хлороформа. Как потом он заявил, боли не 
чувствовал лишь потому, что его внимание было устремлено на 
одну идею... 

Многие из великих людей достигали своей цели, благодаря 
целеустремленности. Существует мнение, что целеустремлен-
ными люди рождаются, но йоги в этом вопросе придерживают-
ся иной точки зрения. Они считают, что такое качество 
заложено в каждом человеке и если оно не проявляется, то его 
необходимо развивать специальными методами. 

Всякий ученый, исследователь, изобретатель находит 
решение поставленной задачи как бы внезапно, как пробужде-
ние интуиции, но решению вопроса предшествует иногда 
длительный процесс насыщения сознания необходимым мате-
риалом, знаниями и анализом, когда человек будто электризует 
себя до тех пор, пока не наступит разряд прозрения. Эта 
постоянная концентрация мыслей для решения одной задачи и 
является в какой-то мере дхараной. 

Сосредоточение мыслей — это очень сложный процесс. 
Процесс мышления присущ человеку не только в бодрствующем 
состоянии. Мы знаем факты, когда решение нужного 
вопроса приходит во сне. Йоги считают, что в этом случае неза-
висимо от нашего сознания работает специальный отдел наше-
го мозга. Они советуют, что для решения вопроса таким 
методом необходимо перед сном сосредоточенно продумать во 
всех деталях данную задачу, наметить возможное ее решение и 
передать это решение без особого усилия в подсознание с пол-
ной уверенностью в успешном решении. Как видно, сосредото-

___________________________________________________________
  
Глава XVI 

327



чение производит какую-то сложную работу даже помимо на-
шего непосредственного участия в этом процессе. 

Есть люди, которые имеют обыкновение длительное время 
вынашивать какое-то решение, и часто само собой в самой не-
подходящей обстановке вдруг появляются необходимые выво-
ды. Это тоже разновидность сосредоточенной работы. 

Прочитавший эту главу о дхаране станет более наблюда-
тельным к самому себе и начнет замечать многое из того, о чем 
здесь идет речь. 

Из чего состоит процесс обдумывания чего-либо? Сперва 
мы сосредоточиваем внимание на одной идее, потом копаемся в 
своем подсознании, которое является бесконечной кладовой 
различного опыта, мы ходим вокруг и около, собираем разроз-
ненный материал в соответствии с поставленной задачей, при-
даем отрывочным мыслям определенную связь. Такой процесс 
длится до тех пор, пока совершенно внезапно не приходит ре-
шение вопроса. В данном случае мы несознательно применяем 
метод, который йоги называют дхарана, то есть когда постоян-
но течение мыслей было сосредоточено на одной идее. 

Процесс дхарана не есть нечто придуманное, он заложен в 
нас природой, а йоги лишь знают методы, как его пробудить и 
как им овладеть. 

Практика дхараны без предварительного освоения пратья-
хары связана с практически неразрешимыми трудностями. Бо-
лее того, не овладев пратьяхарой, ученик рискует разочаро-
ваться в вопросе освоения мыслями. Но овладев пратьяхарой, 
он незаметно для себя приходит к дхаране. В таком случае ему 
не понадобится искать уединения, он приобретет способность 
концентрироваться в любое время, в любой обстановке, хоть на 
перекрестке четырех дорог. 

Все разделы работы с психикой неразрывно связаны меж-
ду собой. Ш.С. Шивананда дает им следующую количественную 
зависимость: «Если вы можете сосредоточить ум на чем-либо 12 
секунд — это уже есть дхарана. 12 таких дхаран есть дхиана, а 
12 дхиан составляют самадхи». 

Все разделы этой работы объединяет задержка дыхания, 
чем больше мы сосредоточиваемся, тем существенней будет за-
медляться дыхание. Может показаться, что вы вот-вот задохне-
тесь, но беспокоиться не стоит, ничего необычного не произой-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

328



дет. Некоторую задержку дыхания мы уже отработали, практи-
куя пранаяму, а об остальном позаботится природа. 

Учителя иногда советуют совместить концентрацию с ма-
ла-бандхой, при этом исключается утечка апана-вайю вниз, 
что способствует самой концентрации, но это трудно, так как 
эта бандха будет сильно отвлекать. 

Дыхательный процесс в начале практики может быть по-
мехой в сосредоточении, особенно для тех учеников, которые не 
отработали больших задержек в пранаяме. В этом случае мож-
но рекомендовать ритмическое дыхание с повторением ОМ или 
других биджа, взятых из чакр. Увеличивайте постепенно про-
должительность вдоха и выдоха с соответственным увеличени-
ем повторения биджа, в итоге вы настолько привыкнете к 
ритму дыхания, что перестанете обращать на него внимание, и 
ум полностью сосредоточится на объекте. 

Процесс сосредоточения не является равномерным, то есть 
равной интенсивности во всех фазах дыхания. При удлиненном 
вдохе сосредоточение постепенно усиливается и достигает сво-
его максимума при задержке дыхания, а во время выдоха посте-
пенно ослабевает. 

Необходимо следить за тем, чтобы переходы между отдель-
ными фазами были по возможности сглаженными и, естествен-
но, степень концентрации тоже будет равномерной. Пранаяма 
КЕВАЛИ как раз и служит для такой цели. Но это все теория, а 
дхарана познается практикой, поэтому дадим несколько прак-
тических советов и приступим к упражнениям. 

Прежде чем научиться сосредоточиваться, необходимо 
уметь сильно думать. Большинство людей не умеют мыслить, 
их мысли слабы и вялы. Ясновидящие говорят, что если не-
сколько человек размышляют об одном и том же, то мозг людей, 
умеющих сильно думать, изливает потоки сильных вибраций, 
то есть эманирует, а мозг людей, повторяющих готовые 
фразы, не эманирует. 

Предметы сосредоточения могут быть самыми разнообраз-
ными: на звуках, на пламени свечи, на трикуте. Предпочти-
тельнее на трикуте, при глубокой концентрации на ней вы 
почувствуете сильную радость и духовное опьянение, вы забу-
дете о собственном теле, и вся прана будет направлена к голове. 
Практика концентрации немного неприятна вначале, но даль-
ше она будет доставлять огромное удовлетворение. 

___________________________________________________________
 
Глава XVI 

329



Не забывайте об известном требовании условия прямоли-
нейности позвоночника. 

Психическая Йога — это тернистый путь, который требует 
необыкновенного терпения, неутомимого упорства, несокруши-
мой воли. Высший результат еще далеко впереди, но уже очень 
скоро ваш ум станет спокойным, возрастет уверенность в своих 
силах, которая будет проявляться во всех поступках и действи-
ях. Продуктивность умственной работы возрастет, так как энер-
гия ума будет расходоваться целенаправленно. 

Мощный сосредоточенный ум йогину нужен не только для 
того, чтобы приблизиться к сверхсознанию и овладеть им. 
Проникая в сверхсознание, йогин сохраняет над всем своим 
существом мозговую мысль и силу. Мощный бдительный ум 
необходим на всех этапах практики Йоги, чтобы держать под 
контролем все вытекающие процессы и принимать быстрые и 
трезвые решения в любых неожиданных ситуациях. Впечатле-
ния от прозревания астрального мира будут сильны и необыч-
ны. Человек сильной воли, любознательный не отвернется от 
этого мира, а пойдет по пути его исследования. Так поступает 
сильный мысленною волей подвижник Йоги. 

Сосредоточенному уму доступны все знания в мире, если 
мы знаем, как постучаться в сокровищницу знания. Нет преде-
лов силе человеческого сосредоточенного ума. 

УПРАЖНЕНИЯ 
1. В падмасане сосредоточьтесь на любом выбранном вами 

предмете, начинайте с одной минуты. Старайтесь, чтобы кон-
центрация была интенсивной, всматривайтесь в этот предмет, 
думайте только о нем и ни о чем более. Рассматривайте предмет 
со всех сторон, изучайте его характерные особенности. Если 
глаза устали, закройте их и представляйте себе этот предмет 
умственно. Всеми силами старайтесь найти в нем что-либо лю-
бопытное, важное для вас, открывайте в нем все новые и новые 
детали. Если почувствовали усталость или притупление мысли, 
проделайте очистительное дыхание и некоторое время ни о чем 
не думайте, затем прикажите себе спать и уснуть немедленно. 
Постепенно меняйте предметы от более сложных к более про-
стым и тусклым, незначительным. Работайте таким образом 
везде, где появляется свободное время. При работе с любым 
предметом старайтесь проникнуть в его внутреннюю сущность. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

330



Не скоро это станет возможным, мысль будет постоянно ухо-
дить в сторону, возвращайте ее и продолжайте работу. Такое уп-
ражнение усиливает питание мозга, а мысль приобретает силу 
и яркость. 

2. Это труднее, но попробуйте размышлять над своим «Я». 
Думайте о том, что земные удовольствия и страдания не затра-
гивают его. Ваше «Я» — это частица вечного бессмертного 
Мирового Духа и так далее. Это трудно, так как необходимо 
строить в течение определенного времени мысленную канву на 
идее «Я». 

3. Вообразите, что вы находитесь в центре большого 
круга. Круг очень медленно уменьшается и в конце концов схо-
дится в точку. Это упражнение вырабатывает особое свойство 
проникновения во внутреннюю сущность предмета и отождест-
вляет себя с ним (экагарата). 

4. Размышляйте об ОМ. Это традиционный символ 
концентрации, проверенный опытом поколений Востока и За-
пада. Им пользуются тысячи и тысячи, но лишь немногие еди-
ницы постигли его внутреннюю сущность, но это не мешает 
всем применять его в различных случаях. Нарисуйте его зеле-
ным цветом на листе бумаги, желательно на санскрите. 

5. Вызовите мысленно какую-нибудь мелодию, напевайте 
ее от начала до конца, с каждым разом делайте это все медлен-
нее и в конце остановитесь на одной ноте. Это представление 
должно вас захватить полностью, забудьте о своем теле и полно-
стью слейтесь с предметом сосредоточения. 

6. Последовательно воспроизводите несколько чувств. 
Представьте себе, что вы пьете душистый липовый чай, пооче-
редно воспроизводите вкус, запах, цвет, температуру. Переходи-
те от одного ощущения к другому, хотя это очень сложно. 

7. Классическое упражнение — сосредоточьтесь на кон-
чике носа. Старайтесь почувствовать кончик своего носа, не 
представляйте его себе, не думайте о нем, но старайтесь его чув-
ствовать. Пройдет какое-то время, и у вас действительно 
появится ощущение кончика носа. В этот момент для вас нет 
другого чувства. При систематическом упражнении в точку 
сосредоточения направляется сильный поток праны и возбуж-
дается обонятельный нерв. Ощущение кончика носа может 
вызвать в некоторой степени болезненное чувство — не обра-
щайте на него внимания, оно безвредно и скоро пройдет. 

___________________________________________________________
 
Глава XVI 

331



В определенный момент проявится эфирно-астральный 
запах. Он неописуем и появится всего лишь на одно мгновение 
во время кумбхаки, но не пураки, как вы этого будете ожидать. 
Исчезнув на несколько дней, он появится снова в более устойчи-
вой форме. Длительно практикуясь, вы сможете вызывать этот 
запах в любое время, но с течением времени он будет меняться. 
В совершенном состоянии этот процесс завершается приобре-
тением «яснообоняния», то есть способностью определять хара-
ктер запаха на значительном расстоянии, не доступном для 
обычного чувства. Есть предупреждение не злоупотреблять 
приемом сосредоточения на кончике носа. Разумное примене-
ние его дает хорошие результаты, но злоупотребление ведет к 
расстройству нервной системы. 

Второе классическое упражнение — это сосредоточение на 
кончике языка, от чего йогин вкушает божественные эссенции, 
сосредоточение на небе дает божественные цвета, на 
середине языка — божественное прикосновение, на корне язы-
ка — божественные звуки. Сосредоточение на этих сверхчувст-
венных восприятиях дает стойкость ума и веру в Йогу. Не 
рассматривайте эти особенности как проявление психических 
сил, а как награду за труд, после которого вы с большим энтузи-
азмом и энергией приметесь за садхану для достижения 
более высоких переживаний. Разумеется, что для получения 
указанных опытов необходимы настойчивые и регулярные уп-
ражнения ежедневно по 30 минут, не пропуская ни одного дня. 
Повторяем — это не сидхи, так как с прекращением этих упра-
жнений указанные свойства теряются и, чтобы получить их 
вновь, необходимы опять те же упражнения. Сидхи развивают-
ся в полную силу с пробуждением Кундалини, тогда они расцве-
тают в полную силу и проявляются в любое время одним только 
усилием воли. Трудно разграничить, к какому уровню эти упра-
жнения относятся, — в различных текстах они даются не толь-
ко в дхаране, но и в дхиане, что не столь существенно. 

Приведенные упражнения лучше всего выполнять утром, 
спустя некоторое время после завтрака, но не натощак. 

Существенным признаком вашего продвижения, распо-
лагающего уже к дхиане, является появление способности вы-
зывать любые образы с закрытыми глазами, так называемые 
ментальные образы, которые очень нужны в медитации и кото-
рые вы будете исследовать во всей полноте и объеме. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

332



ГЛАВА XVII 

ДХИАНА (МЕДИТАЦИЯ) 

До тех пор, пока дыхание не пойдет путем срединным и по-
ка не станет семя от этого дыхания стойким и не сделаются 
мысли созерцанием едины, кто о мудрости дхианы говорит — 
толкует вздор. 

ХАТХА-ЙОГА — ПРАДИПИКА 

Солнце светит днем, луна — ночью, боец сияет своим ору-
жием, брамин сияет в медитации, но пробудившийся сияет 
день и ночь лучами духа. 

ДХАМАНАНДА 

Ниже речь идет о медитации, практика которой может раз-
вить в человеке различные стороны его бытия. В наиболее про-
стой форме она может способствовать развитию характера и 
приобретению таких положительных качеств, какие будут же-
лательны. 

Медитация в высшей форме может поднять ваше сознание 
на такой уровень, когда оно будет тяготеть к более возвышен-
ным и утонченным предметам, когда абстрактные мысли и 
сверхличные чувства все больше будут владеть вашей душой. 
Вы узнаете, что имеется и другая сфера активности внутри или 
позади видимого мира и что она также имеет свои законы, кото-
рым нужно повиноваться тем, кто туда проник. Вам также ста-
нет ясно, что обычному уму, очищенному и просветленному 
медитацией, откроются такие силы и такие истины, что у вас 
уже не будет никаких вопросов. 

Искренне верующий человек ищет в медитации благосло-
вение из высших миров. Но во всех случаях медитация, как и 
предыдущие ступени, усовершенствует ваш дух настолько, что 

333



вы глубже сможете понять и существующий материальный 
мир. 

Медитация, впрочем как и другие разделы психической 
Йоги, требует следовать трем направлениям: 

1) направлять все свои умственные способности на верный 
путь; 

2) постоянно следовать избранному пути (верному пути); 
3) в практической работе в медитации исключить поспеш-

ность, но неуклонно продвигаться вперед. 
Наиболее существенно — это следовать верному пути. Сле-

дите за собой постоянно и проверяйте, твердо ли вы стоите на 
избранном пути, даже после многолетней практики. Отмечай-
те каждый раз, насколько вы продвинулись. Может случиться, 
что вы будете опускаться вниз — поднимайтесь и идите даль-
ше. 

Если вы сошли с верного пути, вы причините много вреда 
себе и другим, и этот вред будет тем больше, чем большее могу-
щество вы будете обретать. Для того чтобы держаться верного 
пути, необходимо всегда помнить, что другие желают того же, 
что и вы, не лишайте других того, что ищете сами. 

Если же вы заметите, что стремитесь иметь власть над дру-
гими, что вы хотите превзойти других в знании или привлечь к 
себе любовь и похвалу других, можете быть уверены, что вы со-
шли с верного пути. 

Еще раз обратим внимание, что процесс медитации взят 
из самой нашей жизни, но не придуман, как какая-то особен-
ная практика. Умение медитировать появляется не сразу, но 
знайте, что этот процесс естественный и вы умеете медитиро-
вать, а методика йогов этот процесс извлекает из тайников 
вашего сознания и поднимает его на новый качественный уро-
вень. 

Если бы вы могли посмотреть на себя со стороны, когда вы 
едете в трамвае, когда кругом грохот и шум, когда вас давят и 
толкают со всех сторон и наступают на ноги, а вы уставились в 
окно остекленевшими глазами, тоже ничего не замечая, и в 
мельчайших деталях продумываете себе, как вы будете расста-
влять мебель в новой квартире, которую на днях получаете. 
Ведь это же есть чистейшая медитация. 

Но вернемся к нашему прямому вопросу. «Дхиана» — озна-
чает «размышление», «углубление» и переводится как «медита-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

334



ция», что, в свою очередь, из греческого означает «медитатио» и 
переводится как «размышление». 

Медитация — это более высокая «плотность» мысли, напра-
вленная на определенный предмет. 

Медитация как метод характерна для всех направлений 
Йоги: бхакт размышляет об избранном Божестве, раджа-йог — 
о высшей сущности природы, джнани-йог — о своем «Я», хат-
ха-йог — о чакрах. 

Когда мы размышляем о чем зря, и посторонние мысли 
одолевают наше сознание, — это не медитация. Если же раз-
мышление полностью сосредоточено на одном созерцаемом 
предмете, имеет отношение только к его деталям и логическая 
цепочка следует одной цели — это медитация. Практически все 
это выглядит так: 

1) внимание сосредоточено только на избранном предмете; 
2) сознание пробуждено к определенному действию только 

в связи с этим предметом; 
3) сознание за все время медитации остается активно со-

средоточенным только на предмете медитации при полном по-
давлении собственной низшей деятельности. 

Путь к дхиане лежит только через дхарану и не иначе. Про-
следим очень характерный пример из эпической поэмы «МА-
ХАБХАРАТА», где есть попытка установить связь трех ступеней. 

Наставник принцев устроил состязание по стрельбе из 
лука. На вопрос, как они видели мишень, ответы были различ-
ные. Одни описывали рощу и дерево, на котором сидела птица, 
другие — только дерево с птицей, третьи — птицу в гнезде. И 
только Арджуна, лучший стрелок, подтвердил, что это была 
действительно птица, описал ее голову, и далее он не видел ни-
чего, кроме блестящего глаза, — центра мишени. Сперва была 
птица и, кроме нее, уже больше ничего не существовало. Глаз 
птицы, на котором было собрано внимание Арджуны, есть объ-
ект дхараны. Если с этого перейти к изучению глаза во всех его 
деталях и ни на что другое не отвлекаться в течение определен-
ного времени, то это будет дхиана. Таким образом, медитация — 
это процесс упражнения, следующего за концентрацией. Уг-
лубляя процесс концентрации внимания и направляя его на не-
прерывное изучение объекта концентрации, мы этим самим 
погружаемся в медитацию. 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

335



Поместите перед собой картину устремите перед собой не-
мигающий взгляд, вы ничего другого не замечаете и не чувству-
ете (пратьяхара); все ваше внимание сконцентрировано на 
созерцании картины, у вас только одна-единственная мысль, 
охватывающая изображаемое на картине, других мыслей нет 
(дхарана). Если ваши глаза устали, то закройте их и продолжай-
те мысленно изучать детали картины, переходя от одной точки 
к другой, — это процесс медитации, особенно когда все это про-
изводится с закрытыми глазами. 

Работая таким образом, ум постепенно будет становиться 
все более пассивным и спокойным, а ментальный образ — все 
более отчетливым. В итоге вы способны будете вызывать мгно-
венно ментальную картину. Мысль о картине должна быть 
непрерывной, в противном случае упражнение теряется и его 
необходимо будет начинать сначала, потому что, как говорит 
Ш.С. Шивананда: 

«Семя, хотя бы на минуту попавшее в огонь, больше не даст 
ростков, даже если его снова посадить в почву. Точно так же и 
мысль, прерванная на какое-то мгновение, не может дать на-
стоящих плодов Йоги». 

Когда вы хорошо утвердитесь в медитации, вы сможете не 
только медитировать с закрытыми глазами, но и помещать объ-
ект медитации в любое место своего тела. Это важно для буду-
щей работы с чакрами, которые необходимо будет представлять 
во многих деталях. 

При медитации вы на время удаляетесь из мира, вы как бы 
«выключаете» его или возводите вокруг себя стену, сквозь кото-
рую уже ничего не может проникнуть и вывести вас из равнове-
сия или из состояния медитации. Вы вошли в себя, в ваше 
святая святых и остаетесь в безмолвии, прислушиваетесь к го-
лосу своего «Я». 

В Индии были проведены эксперименты над четырьмя ме-
дитирующими йогами. Они подвергались сильным внешним 
воздействиям: вспышкам света, сильному шуму вибрации, бо-
левым ощущениям, таким, как ожог, руки их погружались в ле-
дяную воду, но никакой реакции не последовало, ее не зафикси-
ровали даже чувствительные приборы. Вывод был таков, что ме-
дитирующий йогин невозмутим, он «отключен», и никакие 
внешние воздействия не достигают его мозга. Но закончив меди-
тацию, он опять возвращается в мир, но уже другим человеком. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

336



Вы продолжаете жить и трудиться среди людей, но ко всем 
событиям подходите с иных позиций. Обычная жизнь остается 
как бы позади вас, так как в настоящем вашем существовании 
произошло нечто новое, распустилось новое чувство, которое 
нельзя объяснить, — это раскрывается красота оккультного ми-
ра. 

Но вернемся к технике медитации. Индусские Учителя 
рекомендуют медитировать на высокохудожественные произ-
ведения искусства с глубоким духовным содержанием — 
изображения Кришны, Рамы, Нарайяны. Индус смотрит на 
изображение избранного им Божества не мигая, рассматривает 
его голову, затем тело, ноги, повторяет этот процесс снова и сно-
ва. Когда ум успокоится, он смотрит на определенное место не-
уклонно до тех пор, пока не появятся слезы, тогда уже при 
закрытых глазах продолжается тот же процесс, но уже с мен-
тальным образом. Удерживая сознание на предмете медитации, 
он все время старается его понять (изучить) со всех сторон, за-
тем устанавливает его отношение к другим предметам. Он все 
глубже проникает в скрытую внутреннюю сущность предмета 
медитации, а деятельность мысли все более и более сужается. И 
скоро наступает момент, дальше которого мысль уже не может 
идти, и тогда она как бы оказывается в открытом пространстве, 
не поддающемся обыкновенному процессу мышления. Когда 
таким образом усилием воли удается держать свою мысль на 
уровне, превышающем ее нормальную деятельность, очевидно, 
что садхак уже не думает о предмете, а особенным способом со-
зерцает его. Многое, необходимое для практической стороны 
медитации, уже нельзя выразить обычными словесными сред-
ствами, здесь требуется особенное домысливание. 

В чем особенность данного процесса медитации? Ум все 
время занят, так как нить созерцания непрерывна, взгляд 
переходит от одной части к другой. Такая же работа продолжа-
ется и с закрытыми глазами. Ум остановить нельзя, так как, ос-
тановившись, он уйдет в сторону. Ум не терпит пустоты, как и 
природа, поэтому вы все время его занимаете вашей медитаци-
ей по определенному плану, он становится подобным горному 
потоку, который стремится только в одном направлении, одна-
жды установленном, поглощая на своем пути все в общий поток. 
И если вдруг случится, что течение мысли вдруг уходит из еди-
ного течения, то не старайтесь усилием своей окрепшей воли 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

337



вернуть его тут же в нужное русло, здесь виновата какая-то 
мысль, и ее необходимо проводить, уделив ей очень немного 
внимания. 

Здесь мы еще вспомним нашу тратаку, при помощи кото-
рой мы учились останавливать взгляд, а с ним и мысли в одной 
точке. Теперь же наша мысль течет по определенному 
руслу, и здесь нет противоречия с указанной тратакой, а наобо-
рот, открывается ее более глубокая сущность. 

Дело в том, что нам только кажется, что наша мысль равно-
мерно течет, исследуя предмет медитации. В действительности 
она движется маленькими скачками от точки к точке, проме-
жутки между которыми сглажены до такой степени, что мы это-
го не замечаем. Вот и получается, что вся медитация как бы 
состоит из отдельных тратак. Вот теперь ясно, почему Учителя 
уделяют столько внимания работе с тратакой на предваритель-
ных этапах. 

Процесс медитации постоянно совершенствуется и приоб-
ретает все новые и новые качественные оттенки. Когда-то 
наступает момент, когда йогин теряет всякую связь с окружаю-
щим его миром и погружается в мир созерцаемого предмета ме-
дитации, он стал его составной частью, проник вовнутрь его, 
отождествил себя настолько с этим предметом медитации, что 
даже потом, когда медитация прекращена, он еще не может 
мгновенно выйти из этого нового мира, и требуется какое-то 
волевое усилие, чтобы вернуть себя полностью в обычное состо-
яние. Такое состояние уже могло быть с вами, когда вы выполня-
ли упражнения, путешествуя по знакомому маршруту. Это на-
стал новый качественный сдвиг в вашей работе. Учителя счита-
ют, что ученик достиг ЭКАГАРАТА и пригоден к погружению в 
САМАДХИ. 

У Гхеранды есть попытка передать это необычное состоя-
ние полного погружения в картину медитации: 

«Пусть он найдет в своем сердце широкий океан нектара, а 
в нем прекрасный остров из драгоценных камней, где песок го-
рит ярким золотом и самоцветными переливами, где прекрас-
ные деревья окаймляют его мириадами цветов, а внутри растут 
редкие кусты и деревья, вьющиеся растения и тростники, изли-
вая по всем направлениям благоухание, сладкое для чувств. 

Кто желает отведать от сладости Божественного совершен-
ства, тот должен представить на острове том чудесное дерево, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

338



на широко раскинутых ветвях которого растут плоды всех 
четырех Великих Учений (ВЕД), которые держат весь мир. 

Там плоды и цветы не ведают смерти и горя, среди пчелы 
жужжат, и птицы нежно поют. 

Под сенью этого мирного свода храм из рубинов ярко сияю-
щим виден. И тот, кто моля будет искать, найдет на престоле чу-
десном того, кого горячо любил, пребывающим там. 

Пусть оставит он мысли свои, как поведал Учитель, на Бо-
жественном образе том, со всеми знаками его и знамениями». 

Описание этой медитационной картины на санскрите вы-
глядит еще более расцвеченным и детализированным. Нам те-
перь понятно, что чем более разнообразны и детализированы 
такие картины, тем легче на них медитировать. С другой сторо-
ны, такие пестрые картины трудно строить в своем воображе-
нии, более того, их нужно видеть внутренним взором, но все это 
дается в практике. В этом примере слиты воедино все три этапа 
психической Йоги. Пратьяхара — контроль всех органов 
восприятия и полная отрешенность от чувственного мира, дха-
рана — фиксация изображения, неослабевающее усилие непре-
рывного созерцания, дхиана — умственное созерцание. Следует 
добавить, что йоги, медитируя на изображение избранного Бо-
жества, повторяют еще и мантру, предназначенную именно для 
такого случая. 

Проанализируем известное нам упражнение сосредоточе-
ния на кончике носа. Исключение ощущения всего тела и внеш-
них раздражителей — пратьяхара, углубление этого процесса и 
получение определенных запахов — дхарана, еще большее уг-
лубление процесса сосредоточения, когда отдельные запахи 
превращаются в целую гамму последовательных ощущений — 
дхиана. Если же, наконец, мы настолько качественно углубили 
процесс сосредоточения, что нам открывается истинная суть 
этого сверхчувственного процесса, — это уже самадхи. 

Есть медитация абстрактная и конкретная. Если мы 
имеем дело с реальными предметами, находящимися перед на-
шими глазами, — это конкретная медитация. Можно медитиро-
вать на отвлеченных понятиях (любовь, справедливость, воздух 
и многое другое) — это абстрактная медитация, значительно 
труднее конкретной. 

Привычные к сосредоточению, индусы приступают к абст-
рактной медитации лишь в самом конце своей практики, но для 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

339



жителей Запада она чрезвычайно трудна. Ум европейца, склон-
ного к предметному миру и конкретному мышлению, созерцает 
предмет и трансформируется в его форму, подобно воде, кото-
рая принимает форму сосуда, отсюда главная трудность абст-
рактной медитации. Достаточно сказать, что медитация над 
такими отвлеченными понятиями Веданты, как «Я–ОН», 
«Я–БРАХМАН», «ТЫ–ТОТ», требует нескольких лет медитации по 
нескольку часов в сутки. Сосредоточение ума на подобной идее 
продолжается до тех пор, пока она не начнет проясняться перед 
умом и пока вы ее воспримете в новом свете. 

Различают еще медитацию религиозную и интеллекту-
альную. Интеллектуальная медитация имеет отношение к 
постоянному воспитанию характера. Ежедневно внимание на-
правляется на эту абстрактную идею, которая соответствует по-
ставленной задаче самоусовершенствования, а в повседневной 
жизни необходимо следовать поставленному требованию на деле. 

Религиозный человек концентрирует свой интеллект на Бо-
жественном идеале, на Учителе, которого он еще не знает, но на-
деется встретить. Совершенный идеал постоянно стоит перед 
его глазами, составляет предмет его постоянного внимания и 
цель его стремлений. Делая свой идеал предметом медитации, 
человек достигает того, что постепенно становится его отраже-
нием, или, во всяком случае, приближается к нему. В этом осно-
ва творческой силы нашего сознания (интеллекта) — оно может 
достигнуть того, о чем постоянно думает. 

Спокойствие ума — великая сила в наше время стреми-
тельного движения, спешки, суматохи и постоянного нервного 
напряжения, оно позволяет воспитывать волю, которая делает 
человека великим в глазах современников. Зрелый, хорошо тре-
нированный ум приводит к чувству постоянного удовлетворе-
ния. Благодаря такому состоянию ума, человек достигает 
полного здоровья, все его органы функционируют в полной гар-
монии, чувства находятся под контролем мозга, он властелин 
ума и тела. Но все это приходит в результате длительной и упор-
ной медитации. Ниже мы приведем характерный пример рели-
гиозной медитации, которая в наибольшей степени характерна 
для индусов, и на этом примере мы сможем отработать основ-
ные моменты любой другой медитации. 

Индусы чаще всего практикуют 5-раздельную, 18-слого-
вую могущественную мантру ШРИ КРИШНЫ: «Шри Кришна, 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

340



Говиндайя, Гопи-джана Валабхайя, Суаха!» Индус, выполняю-
щий эту форму медитации, садится на свое место, расслабляет-
ся, дает возможность затихнуть своим мыслям, потом некото-
рое время размышляет об условностях и несовершенствах 
земной жизни. Затем он представляет себе в своем собственном 
сердце лотос со склоненной завязью. 

Произнося слово ШРИ, он горячо стремится ощутить в себе 
Божественное присутствие, мысленно поднимает завязь 
лотоса, теперь уже распустившегося и 12-лепесткового (анаха-
та–чакра). На лотосе, как на троне, он видит Шри Кришну во 
всем его великолепии и величии и повторяет, благоговея, его 
имя — Кишнайя. К изображению Шри Кришны он привык с 
детства, как христианин к образу Христа, поэтому он легко ме-
дитирует над многими подробностями его божественных форм. 
Далее следует целая серия умственных священнодействий с мо-
гуществом и славой Бога Кришны. 

Это характерный пример сочетания медитации над кон-
кретным образом в сочетании с мантрой. В мантре таится вели-
кое таинство. На определенном уровне практики Учитель дает 
своему ученику мантру, которую он использует в своей медита-
ции. Значение мантры не всегда может быть ясно, но следует 
иметь в виду такой факт, что тексты, предназначенные для ме-
дитации, насыщены такой жизненной силой, собранной вели-
кими пророками, которые придали этим текстам присущую им 
силу, чтобы рассеять невежество по истечении определенного 
срока времени. 

Нет ничего на свете — от собственного организма, кончая 
звездами, что не открыло бы йогину, обладающему концентра-
цией ума, свою суть. Став сильным духом, человек будет ста-
раться быть сильным во всех отношениях и случаях жизни, 
спокойным во всех ситуациях, будет выше любых обстоятельств. 
Но труден путь йогина! Кто стал на этот путь, пусть будет уверен, 
что придет время и вы убедитесь, что искали не напрасно. 

В трудных ситуациях вы будете думать о вечном, где нет 
преходящего, а при материальных потерях вы будете думать о 
сокровищах знаний, которых у вас уже никто не может отнять. 

Поэтому работайте с постоянством, и пусть вас не смущает, 
что на это уйдет много времени и труда. То, что вы строите та-
ким образом, вы строите для вечности. Все, что вы получите за 
свои труды, вы получите навсегда. Возможно, что придется пре-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

341



одолеть многие испытания, но наступит день, когда вы уже не 
понаслышке, а личным опытом, может, на мгновенье для нача-
ла, вы узнаете, что есть нечто большее, чем знакомый вам 
ЧЕЛОВЕК, и что есть нечто большее, чем обычное сознание. И 
когда-то наступит мгновение, когда вы сможете познать вели-
чие собственного «Я». 

В процессе медитации у вас появятся высокие пережива-
ния, которые окажут влияние на всю вашу жизнь. Из времен-
ных они станут постоянными. Сперва они будут приходить во 
время медитации, но позже они наполнят всю вашу жизнь, все 
ваше существование. Уже в первые дни занятий вы поймете, 
что приблизились к миру неизведанному, о существовании 
которого и не подозревали, хотя что-то слышали. Вы вдруг нач-
нете слышать голоса, какие-то звуки, даже музыку, запахи, 
хотя источников этих ощущений нигде поблизости не будет. 
Среди белого дня вы увидите вдруг «нечто», чего не увидит стоя-
щий рядом с вами. Вы что-то можете увидеть и в полной темно-
те. Многое для вас откроется такое, чего ни вы, ни кто-либо 
другой не в состоянии предвидеть. 

Все это признаки того, что в вас зарождается нечто новое. 
Не тратьте времени на видения, они лишь убеждают в сущест-
вовании сверхфизического мира, к которому вы приближае-
тесь. Будут и видения, этому вопросу отводится мало внимания 
по различным источникам Йоги. Все видения можно четко раз-
граничить на 2 группы: они могут быть материализованными 
вашими собственными мыслями, а другие могут быть реальны-
ми объектами. 

Указанные явления имеют место не только во время меди-
тации, но и значительно раньше, уже в пратьяхаре. После 
первых уроков по концентрации вы заметите в себе резкие пере-
мены в сновидениях, они станут цветными, при этом цвета мо-
гут быть настолько необычны, что их нельзя будет описать или 
передать на словах. У вас появится особая «память» сновидений, 
вы будете во сне ссылаться на прошедшие события, и ваше обы-
чное сознание будет как-то функционировать параллельно сно-
видениям. Во сне вы будете переживать новые, никогда ранее не 
виденные события, но как-то известные вам из каких-то пред-
положений, появятся фрагменты из других миров. Далее в снах 
будут ощутимы запахи, потом тепло, появится чувство времени, 
и в своих снах вы будете оперировать точными ссылками на раз-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

342



личные промежутки из собственной жизни, даже многолетней 
давности. Во сне вы будете наблюдать различные предметы, ис-
полненные в таком высоком художественном исполнении, что 
любые художественные произведения реального мира не смогут 
с ними сравниться. Все это говорит о том, что в снах происходят 
очень тонкие изменения. В процессе медитации перед вашим 
внутренним взором будут появляться различные стихии — это 
необычные странные существа, которых йоги называют слуга-
ми Шивы. Они будут появляться, быстро приближаться и исче-
зать. Фантазия самого искусного художника не в состоянии 
породить подобные создания не только в рисунке, но даже в воо-
бражении. Это неописуемо странные фигуры, длиннозубые, 
многоголовые, могут быть без плоти, из одних только костей 
ужасающей формы, но они всегда безвредны, они появляются, 
чтобы проверить вашу силу и настойчивость. Повторите ОМ или 
имя Гуру и они исчезнут. Часто эти непонятные отвратительные 
творения смотрят прямо в ваши глаза, разумеется, не в реаль-
ные глаза, потом остается неприятное чувство. Если вы в своей 
жизни видели когда-либо тяжелые неприятные картины 
чьей-либо смерти или другие, то эти события также промельк-
нут перед вашими глазами. Это ваши прошедшие мысли и пере-
живания приняли тонкую форму. 

Видения или необычные явления могут проявиться в са-
мой необычной обстановке. Когда вы одни, может показаться, 
что предметы сами собой перемещаются, слышатся стуки и т.д. 

При более глубокой медитации вы будете «видеть» различ-
ные цвета и световые явления — это признаки уже более высо-
кого продвижения. 

В месте трикуты сперва появится яркий белый свет разме-
ром с булавочную головку. Чаще всего виден свет желтый и бе-
лый, но бывает свет красный, дымчатый, голубой, зеленый и 
смешанный. 

Скоро вы увидите цветные шары, плавающие перед 
вашим умственным взором, — это признак того, что вы про-
грессируете в концентрации. Спустя еще несколько месяцев 
размеры световых явлений будут увеличены, вы будете видеть 
пламя белого цвета больше, чем солнце. Вы будете видеть 
вспышки огня, как молнии, в ясном состоянии ума, даже с ши-
роко открытыми глазами. Вначале эти явления будут неустой-
чивы, они приходят и уходят, вспыхивают и потухают, оставляя 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

343



после себя остаточное свечение. Если ваша медитация состав-
ляет 2-3 часа, эти световые явления будут появляться чаще и 
станут более устойчивыми. Появление устойчивых цветов ука-
зывает, что вы преступили пределы физического сознания, кро-
ме того, это хорошее подбодрение для дальнейшей практики. 
Очень важно знать, что когда появляется свет, вы должны быть 
очень устойчивы в вашей позе, а дыхание должно быть медлен-
ным. На этом ваш прогресс не ограничивается — вы будете ви-
деть вполне реальные картины садов необыкновенной красоты, 
величественные храмы, неописуемые пейзажи, Ришей, даже Гу-
ру, и много-много других явлений. Все картины, прозреваемые 
вами, принадлежат к сфере, где отсутствует время, они с собст-
венным движением и не зависят от вашей воли. Почему мы так 
много говорим об этих феноменах? Чтобы ученик мог спокойно 
встретить этот психический мир, когда он с ним столкнется в 
своей практике. В любых случаях не тратьте время на видения, 
не увлекайтесь ими, они лишь побочные признаки вашего про-
движения, это ваш первый мистический опыт. Мы здесь долж-
ны сказать, что все эти факты могут проявляться очень индиви-
дуально, а могут и вообще не появиться, так что не рассчиты-
вайте, что все здесь сказанное проявится у вас, быстрее всего, 
что проявится что-то новое. 

Мир видений разнообразен и трудно все предвидеть. 
Ш.С. Шивананда, например, говорит еще о восторге или трепе-
те, сопутствующем медитации или экстазу. 

Малый трепет (восторг) — на всем теле поднимаются воло-
сы. 

Кратковременный трепет (восторг) подобен ударам мол-
нии, следующим друг за другом. 

Затопляющий трепет (восторг) подобен волнам, бьющим о 
берег, быстро охватывает тело и постепенно рассеивается. 

Уносящий трепет (восторг) проявляется с большой силой, 
тело готово взлететь на воздух, подняться до небес. 

Всепроникающий восторг — тело как бы насыщено элект-
ричеством или особым флюидом и раздувается. 

Было сказано о свете, он может быть настолько ослепи-
тельным, что вы невольно отведете в сторону свой умственный 
взор. Этот свет исходит из сушумны, или «сердца». Кто очень со-
вершенно соблюдает требования образа жизни йогина, тот во 
время медитации увидит светящийся треугольник перед лицом 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

344



— это благая весть Кундалини, считайте, что вам очень повез-
ло. Иногда вы будете видеть Риши или Деват, они приходят для 
того, чтобы подбодрить вас. Вы можете увидеть свое лицо в се-
редине светящегося круга или бесконечное светящееся эфир-
ное пространство и себя там в виде черной точки. Иногда вы 
будете видеть просто пустоту... Все это признаки прогресса, но 
может случиться, что вами овладеет чувство депрессии — зна-
чит, что-то нарушено в образе жизни или питании. Погуляйте 
по свежему воздуху, пробежитесь, отвлекитесь и впредь не допу-
скайте нарушений режима. 

Куда хуже, если одолевают сомнения, — тут необходим осо-
бый настрой, побеседуйте с мудрым человеком, читайте вдох-
новенные труды великих Учителей. 

Вы можете заметить иногда, что в медитации вы с кем-то 
беседуете — искорените эту дурную привычку, она вас может 
увести в сторону от вашего пути. Что представляют собой об-
ласть видений и другие сопутствующие признаки, вам никто не 
ответит до тех пор, пока вы сами этого не сделаете... 

Здесь можно только сказать, что в реальном мире, на осо-
бенном уровне, в тонкой сфере вибраций существует некая ин-
формация о предметах и существах, которые есть сейчас, были 
когда-то или даже будут. Мы не знаем вас, ученик, так как вы и 
сами себя до конца не знаете, но известно одно достоверно, что 
в силу своих индивидуальных особенностей или соответствую-
щей практики вы сможете прикоснуться к вещам, которые от-
кроют вам прошедшее или будущее событий (может, людей), к 
которым вы на данном уровне не имеете отношения. Просто 
будьте, на всякий случай, готовы к этому опыту и принимайте 
его как награду за свой труд. Но может быть и другое. В мире 
постоянно в различных местах происходят различные катаст-
рофические события и трагедии, связанные с гибелью людей. 
Вибрации, берущие начало с таких событий, иногда могут быть 
«приняты» вами. Они могут вызвать у вас ужас и растерянность. 
Йоги склонны утверждать, что в видении могут быть события 
из других миров, которые также могут вызвать тяжелые чувст-
ва. Немедленно прекращайте занятия, пока полностью не изба-
витесь от этих видений. 

Если вас преследуют устрашающие видения, не забывайте 
о защите. Верующий христианин осенит непрошеное видение 
крестным знамением, последователь Будды произнесет его имя 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

345



(ГАУТАМА). Вы можете произнести имя своего Учителя, ну а 
мантра ОМ одинаково подходит во всех случаях. Йоги не реко-
мендуют увлекаться видениями в образе женщин, какими бы 
они красивыми вам ни казались. Гоните их от себя. 

Очень кратко об обретении астрального тела. Это очень 
серьезный вопрос, но в рамках данной главы здесь многого не 
скажешь. Во время активной самьямы или в упражнениях пра-
наямы вы однажды почувствуете, что отделились от своего тела 
и плаваете в воздухе. Это неописуемо радостное состояние, сме-
шанное со страхом и неизвестностью. Вы обрели новое необыч-
ное знание, хотя еще полностью не осознаете, что с вами 
произошло. Вам неизвестно, как именно вы покидаете свое те-
ло. Когда вы вернетесь к телесному состоянию, у вас вновь поя-
вится желание испытать это состояние и даже остаться в нем 
навсегда — такова его притягательная сила. Новый такой же 
опыт появится не скоро, но длительная и настойчивая практи-
ка обеспечит возможность покидать физическое тело по своей 
воле и материализоваться в ином месте. Не забывайте только, 
что это требует особенного знания, специального руководства и 
присутствия посвященного в это дело лица. 

Явления, сопутствующие астральному выходу, могут про-
являться очень своеобразно. Вы вдруг почувствуете, что враща-
етесь и плаваете в воздухе и даже боитесь упасть, но ничего 
подобного не произойдет. Вокрут все будет вращаться и вибри-
ровать в астральной атмосфере огнями с ее существами и объе-
ктами. 

Но вернемся еще к различным теоретическим вопросам, 
связанным с медитацией. Сам по себе процесс дхиана не явля-
ется чем-то единым и равномерным, он представляет собой 
цепочку переходов от одной качественной ступени к другой. 
Четко определимы три последовательные ступени, хотя их 
практически трудно разграничить: СТХУЛА-ДХИАНА (грубома-
териальная медитация ГМ), ДЖИОТИР-ДХИАНА (световая 
медитация СМ), СУКШМА-ДХИАНА (тонкоматериальная меди-
тация ТМ). Сукшма-дхиана явно различима еще в двух частях. 
Теперь кратко о каждой. 

ГМ-медитация — это медитация на конкретной физичес-
кой форме. В методике йогов есть много примеров с чрезвычай-
но подробной символикой и деталировкой, что, как нам уже 
известно, не случайно. В своей начальной практике вы замети-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

346



ли, что взор можно удерживать в определенной точке 1-2 секун-
ды, потом он скользит к другой точке. Но мы также знаем, что 
медитация должна продолжаться хотя бы 2 часа, а в первое 
время для нас 12 секунд — уже большое достижение. По этой 
причине индусские Учителя придумали более легкие формы ме-
дитации, когда сознание приковано к одному предмету, но дол-
го не остается в одной точке, а постоянно скользит от одной де-
тали к другой. Теперь понятно, для чего предметы медитации, 
особенно чакры, отличаются столь поразительной массой дета-
лей и сложной символикой. 

В качестве примера опишем еще один чакрам ЛАЛАТА, ко-
торый не входит в классическую шестерку, но имеет очень важ-
ное значение в практике на высших ступенях. 

Это 12-лепестковый лотос, находящийся внутри сахасра-
ра. Этот лотос примечателен тем, что он применяется для 
медитации на собственном Учителе. В основе своей он имеет 
шишковидную железу, является центром снабжения тела жиз-
ненной энергией. Он меньших размеров, чем сахасрара, белого 
цвета, окружен белым сияющим светом, на лепестках 
начертаны буквы: ХА, СА, МА, ЛА, ВА, РА, ЙУРХ, ХА, СА, КХА, 
ПХРЕХ, КША. Внутри оболочки его плода находятся три линии, 
образующие треугольник: А-КА-ТХА с тремя углами 
ХА-ЛА-КША и в котором пребывает биджа ОМ. Созерцай там 
прекрасный трон с надо и бинду, поверх которого на скамеечке 
для ног сидит Пара Хатх-Са. На самом же троне созерцай своего 
Учителя с двумя руками, 3-глазого, в белой одежде и умащенно-
го душистой пастой из белого сандала. Он увенчан гирляндой 
из белых цветов и около него красная Шакти. Теперь, если пред-
ставить себе мысленно приведенную выше картину лотоса, то 
созерцать ее всю трудно, но она для этого и не предназначена, а 
как раз, наоборот, на первом этапе обучения необходимо пе-
рескальзывать от одной детали к другой. Это не есть сосредото-
чение на одной точке, а попытка воспрепятствовать уходу 
сознания в сторону. Итак, «скольжение» по деталям объекта с 
замедленным дыханием есть начальный этап дхиана, или гру-
боматериальная медитация. 

На первом этапе световой медитации ученик сосредоточи-
вается на световом пятнышке или блестящей точке, получен-
ной преломлением солнечного луча или же на языке пламени. 
Здесь имеет место уже более однообразный предмет, без обилия 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

347



деталей, на которых можно задерживать сознание, но мы уже 
усвоили ГМ-медитацию и имеем некоторый опыт, так что 
можем уже сосредоточиться на этом упрощенном световом 
предмете медитации. Здесь световой объект выбирается не слу-
чайно, а со специальной целью, которая вскрывает скрытую 
сторону этой практики. Дело в том, что пробужденную Кунда-
лини йогин видит в аджна в виде огненного языка колеблюще-
гося пламени, который потом становится новым объектом 
сосредоточения, но уже тонкоматериальным. Таким образом, 
выбирая световые объекты, мы подготавливаем наше сознание 
к приему такого же светового тонкоматериального объекта и 
как бы указываем конечную точку к которой должна двигаться 
Кундалини. 

Отличительным признаком световой медитации является 
еще большее замедление дыхания, настолько, что порой на-
чинает казаться, что вот сейчас мы задохнемся, но в опреде-
ленный момент последует вдох, после которого наступает еще 
большее растяжение дыхания (это кевали). Еще один признак: 
вы почувствуете своеобразное «давление» или особое болез-
ненное ощущение в аджна — это хороший признак того, что 
наступил этап тонкоматериальной медитации и мысль «прикре-
плена» к тонкому объекту. 

Мы должны предупредить ученика, что указанное болез-
ненное давление может появиться также на первоначальных 
этапах предварительной концентрации в этой чакре, но не ду-
майте, что вы уже далеко продвинулись, то просто указание на 
то, что вы правильно выбрали точку приложения сосредоточе-
ния. И в том и другом случае эти боли скоро проходят. 

Тонкоматериальная медитация самая труднопостижимая и 
самая ценная, она автоматически выходит из световой в тот мо-
мент, когда вместо грубого физического светового объекта 
йогин прозревает тонкий световой феномен в аджна и его уже 
«посылает» пробудившаяся Кундалини, подкрепляя свою 
благую весть жаром или теплом в позвоночнике. Этот жар, 
который чаще всего ощутим в копчике, говорит о том, что Кун-
далини сжигает стену, которая отделяла вас от тонкоматери-
ального психического мира. 

Когда вы созерцали умственное отражение физического 
светового объекта, это была первая ступень ТМ-медитации. Но 
когда перед вашими глазами (не физическими) появилось 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

348



яркое колеблющееся пламя, посланное Кундалини, — это уже 
вторая ступень ТМ-медитации. Третья, последняя ступень 
Йоги, вообще есть созерцание Брахмана как Кха. «Кха» еще оз-
начает «Брахман». Сильное желание увидеть появляющийся 
тонкоматериальный объект во все более ярком свете значитель-
но облегчает процесс этой ступени медитации. 

Все три ступени дхиана увязаны следующей количествен-
ной характеристикой: световая медитация в 100 раз выше гру-
боматериальной, а тонкоматериальная — в 1000 раз выше, чем 
световая. 

Дхарана и дхиана тесно связаны еще и тем, что дхарана 
призвана пробудить центр воли и мышления — ГИПОФИЗ, и 
когда это достигнуто, то дхиана переносит возбуждение на 
шишковидную железу, которая, будучи охвачена вибрациями, 
раскрывается, и тогда частично или полностью, но чаще на 
мгновение, наступает ясновидческий эффект. В течение этого 
краткого времени человек становится всезнающим. Прошлое, 
будущее, пространство и время исчезают и становятся для 
него настоящим. Краткое прозрение дает возможность запечат-
леть только часть целой истины в памяти, поэтому этот процесс 
необходимо повторять в течение длительного времени, пока 
подвижник не станет полностью посвященным адептом. 

Во всем процессе дхиана мы наблюдаем специальную 
постановку дыхания. В ГМ-медитации — очень медленное, в све-
товой — очень растянутое, в тонкоматериальной — выдох посте-
пенно должен преобладать над вдохом так, что он переходит по-
степенно в задержку без воздуха в легких, после чего наступает 
самадхи. Напомним также, что в дхарана вдох является главным 
фактором, который переходит в задержку с воздухом в легких. 

Возникает еще один вопрос, с чего начинать предваритель-
ную концентрацию? Исходя из того, что система Кундалини — 
единая замкнутая система, то в принципе возбуждение 
любой ее части приводит к пробуждению всей системы. Но мно-
гие центры имеют свои особенности, о которых мы еще не все 
знаем. Поэтому при общих равных условиях концентрация 
больше всего приемлема на двух точках — муландхара и аджна. 
Что было бы, если бы мы начали на муландхара без предвари-
тельной подготовки аджна? Конечно, результат будет тот же, но 
для достижения его могут понадобиться десятилетия. По неиз-
вестной пока причине система Кундалини «созревает» быстрее, 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

349



если ее подготовку начинать с аджна. Об этом говорит также 
опыт и тех, кто имел счастье быть руководимым Учителем. Пре-
доставим слово еще раз Габриэле Ф. 

«... Слово «Йога» всегда имело для меня таинственную при-
тягательную силу, но час, в который должны были начаться мои 
занятия, еще не пробил. Вследствие ряда событий — профан 
сказал бы случайностей — в моем распоряжении оказалась 
книга Свами Вивекананда «Раджа-йога». Она подействовала на 
меня как откровение, и я имела лишь одно жгучее желание най-
ти Учителя. Через три месяца я стояла однажды перед ним с 
книгою в руке и с просьбой о наставлении. Во время этого пер-
вого урока он спросил меня: «Хотите вы идти по этой дороге?» С 
самым глубоким убеждением я ответила: «Да», — и так начались 
мои занятия. После нескольких подготовительных бесед я полу-
чила первое упражнение: концентрация на белой точке между 
бровями. Через 4 недели к этому добавилось: попытаться уви-
деть солнце, когда глаза закрыты. Маятникообразное дыхание с 
ОМ. С тех пор осталось мое длительное и главное упражнение — 
концентрация на ОМ и на желании увидеть солнце. 

В течение упражнений начали появляться всевозможные 
картины, которые я жаждала видеть, и многие другие, часто 
странные, большей частью слишком быстрогаснущие, чтобы 
вспомнить что-либо относительно них. Через 5 месяцев я стала 
видеть часто возвращающееся лицо. Я попыталась объяснить 
это моему Учителю. Однажды он показал мне без какой-либо 
подготовки картину, на которой были две мужские головы. Я 
никогда не забуду потрясения, которое я испытала, когда в од-
ной из них я узнала мое видение. Посредством упражнений в 
6-кратном дыхании с восходящим солнцем вплоть до аджна ин-
тенсивность крнцентрации значительно усилилась. Иногда я 
концентрировалась непосредственно на гипофизе». 

Итак, все начинается с аджна. 
П. Йогананда также советует: «Надлежит использовать ад-

жна-чакру в качестве вступительной медитации». 
Согласно Йоге, ум обитает в аджна в бодрствующем состоя-

нии, и если вы сосредоточиваетесь на этой чакре, то, следова-
тельно, ум легче контролировать. При такой концентрации вы 
очень скоро увидите свет. Это один из секретов, раскрывающих 
условие предварительной концентрации на аджна. Однако для 
тех, кто страдает повышенным давлением крови, такая форма 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

350



предварительной концентрации отпадает, и фиксацию ума не-
обходимо выполнять на нижней части живота. 

Если аджна-чакра таким образом подготовлена, то процесс 
пробуждения и поднятия Кундалини при концентрации на му-
ландхара происходит очень быстро. 

Вот сообщение другой способной ученицы, которая следо-
вала именно таким путем — сперва концентрация на аджна, 
чтобы стать сенситивом, потом на муландхара, чтобы пробу-
дить Кундалини, и далее поднятие ее к высшему центру мощ-
ным усилием воли: 

«Через короткое время я увидела пламя, которое испускало 
такой сильный жар, что я должна была собрать все свои 
силы, чтобы не бояться, что мое тело будет пожрано этим пла-
менем. Змея подняла свою голову, и тогда из этой головы 
вырос образ молодой женщины, которая потянулась и выпря-
милась, потирая сонные глаза и все полнее приобретая челове-
ческий образ, вплоть до ступней ног. Я испытала неописуемую 
радость». 

В специальной литературе вы можете встретить замечание 
следующего порядка. Мы знаем, что все чакрамы имеют своими 
«корнями» соответствующие железы и что сосредоточение на 
любой из них вызывает усиленный приток крови, что, в свою 
очередь, усиливает функцию данной железы. Но все железы дол-
жны работать в строгой гармонии. Известно также, что усиле-
ние функции мозгового придатка в его передней доле вызывает 
ненормальный рост конечностей, в средней доле — диабет, в зад-
ней — ненормальности половых функций. Получается так, что 
необходимо сосредоточиваться последовательно на всех чакрах, 
чтобы сохранить гармонию их работы, но это невозможно. С 
другой стороны, йоги в своем практическом опыте не наблюда-
ют никаких сдвигов в работе любых желез. Здесь выход один — 
строгое соблюдение необходимых требований и образа жизни 
(особенно чистоты надей), в этом случае работа с одной чакрой 
заставляет равномерно вибрировать всю систему Кундалини, и, 
таким образом, все железы равномерно изменяют свои функ-
ции, а организм поднимается на новый уровень обновления. 

Как в самых общих чертах должна выглядеть методика на-
шей медитации? Примите вашу позу, расслабьтесь, успокой-
тесь, настройтесь соответствующим образом, представьте себе 
ясное голубое небо — все это благотворно повлияет на общий 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

351



ход мыслей. Тибетская традиция требует несколько раз стук-
нуть зубами, что способствует стабилизации тела и духа, имен-
но 36 раз и не более, но вероятней всего, что это оказывает на 
гипофиз какое-то специальное действие. В другом месте для 
того, чтобы «включить» гипофиз, требуется проделать манду-
ки-мудру. Если ваша поза еще не очень устойчива, то помасси-
руйте поясницу, чтобы привлечь туда жизненные силы. 

В качестве умственной гимнастики проделайте путешест-
вие (упражнение из главы ПРАТЬЯХАРА). Несколько десятков 
раз повторите ОМ. Отрицайте идею о теле, когда произносите 
ОМ. На этом заканчивается общая подготовка. Она, конечно, 
выглядит громоздко, но когда появится опыт, все это существен-
но упрощается. Закройте глаза и в течение некоторого времени 
старайтесь почувствовать то место, которое есть трикута. Пос-
ле этого представляйте, что сзади трикуты у вас есть 3-й глаз, и 
сильно желайте им увидеть сперва белый свет (белое пятно), а 
потом солнечный диск с ОМ, начертанным на санскрите на ли-
сте бумаги. Созерцайте эту картину с открытыми глазами, 
потом все изображение созерцайте умственным взором с 
закрытыми глазами, но не напрягайте ваших глаз во время ме-
дитации, не смотрите ими в трикуту, пусть они у вас будут безу-
частны, расслаблены и опущены вниз. Так будет выглядеть 
ваша начальная медитация, и это еще и не есть медитация, а 
только подготовка к последней. 

Есть также советы начинать концентрацию на сердечном 
лотосе, который находится внутри сердца и 8-лепестковый. Со-
гласно философии йогов, в сердечном лотосе пребывает наше 
сознание во время сна, а в аджна — в бодрствующем состоянии. 
Поэтому концентрация на этих центрах ставит под контроль 
мыслительное начало. Сердечный лотос принимается в качест-
ве предварительной концентрации у христианских подвижни-
ков, у многих женщин и в других случаях. Между прочим, 
женщины во всех экспериментах с концентрацией имеют успех 
быстрее мужчин. 

Очень важным положением в медитации является «движе-
ние» мысли. 

Начиная медитацию, мы не можем длительное время со-
средоточиваться на одной мысли, так как любая случайная 
мысль «привязывается» к нам и уводит нас в сторону, и так 
повторяется все время. Что мы здесь предпринимаем? Мы «при-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

352



вязываем» свою мысль к предмету медитации посредством 
скольжения от одной точки к другой. Это очень тонкая техника, 
так как мы, скользя таким образом, все больше и больше 
задерживаемся на одной точке, вернее, в каждой точке. С тече-
нием времени число скольжений уменьшается, а задержка в 
отдельных точках все увеличивается. В конце концов, это сколь-
жение вообще прекращается. С этого момента начинается 
световая медитация, когда сознание привязывается к однооб-
разному предмету, имеющему только одну деталь и мысль, сле-
довательно, уже не скользит, а точнее, она, как отражение 
внешней грубо-физической формы, отсутствует и направляет-
ся вовнутрь. В этом суть и тайна медитации. Это есть так назы-
ваемое погружение в себя, в вещь. 

В дхаране мы мысли привязываем к грубой физической 
форме, имеющей много деталей, в дхиана мысль привязывает-
ся к тонкому предмету, не имеющему деталей. На завершающем 
этапе дхианы и на входе в самадхи сознание углубляется все 
больше и больше во внутренность объекта, здесь должно быть 
стремление «схватить» объект в самой его внутренней сущ-
ности, без внешней формы. Здесь необходимо немного по-
размышлять, так как эту особенность в медитации трудно 
изложить обычными средствами. 

ПРАВИЛА, СОВЕТЫ, НЕОБХОДИМЫЕ 
ТРЕБОВАНИЯ ИЗУЧАЮЩИМ И 

ПРАКТИКУЮЩИМ МЕДИТАЦИЮ 

1. Если вы на своем пути приблизились к медитации, то ус-
войте себе хорошо, что это дело всей жизни. Иначе быть не мо-
жет. Запомните также, что медитация — «живая вещь». Если же 
вы будете смотреть на нее, как на нечто изолированное, как 
только на упражнение, которое необходимо регулярно практи-
ковать, то вряд ли достигнете истинной медитации. Медитация 
— это борьба, в которой последние 2-3 минуты стоят того, что-
бы ею заниматься. 

2. Избегайте самоуверенности и гордости своего превос-
ходства над окружающими вас людьми. То, что вы продвину-
лись в Йоге, не должно давать вам основания для особых 
преимуществ над другими, не имеющими отношения к этой на-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

353



уке. Более того, избегайте разговоров с кем-либо о вашем опы-
те, о вашей практике. Люди по-разному к этому отнесутся и мо-
гут создать вокруг вашей личности неприятную атмосферу. 
Есть и другие причины, по которым следует молчать о 
своих занятиях. Во всяком случае, пренебрежение данным со-
ветом заставит вас пожалеть об этом. 

Запомните, что на этом уровне Йоги вы приблизитесь к не-
обычным силам и способностям, и вы будете ими обладать еще 
сильнее и постигнете их больше в том случае, если вы: 

— меньше будете распространяться на тот счет, зачем и по-
чему вы занимаетесь; 

— меньше будете пользоваться своими способностями и де-
монстрировать их, а если и примените что-то, то в исключи-
тельно гуманных соображениях; 

— меньше будете кичиться своими успехами, радоваться 
им, мнить о своей исключительности. 

Золотая середина — молчание. Конечно, превосходная 
вещь — быть лучше, но вовсе не обязательно оповещать всех об 
этом, а равные по духу и поиску и без того будут о вас все знать. 
Вдумайтесь хорошо в сказанное здесь. 

3. Смотрите на вашу медитацию как на естественный про-
цесс. Вся ваша жизнь состоит из медитации, и если вы приме-
няете специальные методы (упражнения), то только для того, 
чтобы усилить этот естественный процесс качественно. 

4. Учителя требуют строгого и внимательного отношения к 
медитации, соблюдения всех предписаний. Они считают, что в 
медитации и сосредоточении развивается зародыш сверхсоз-
нания. Они считают также, что в это время вы работаете над 
своей душой, развиваете в ней душевные органы восприятия. 
Ваша душа растет внутри вас, как зародыш в теле матери. Будь-
те внимательны и заботливы в выращивании зародыша вашей 
духовной сущности. 

Перерождение вашей души происходит в глубокой тишине, 
в глубоком сне, и только в состоянии самадхи перед вашим вну-
тренним взором предстанет то, что вы с таким трудом растили, 
и с этого времени ваше сознание необозримо расширится. 

До сих пор вы были маленьким червячком, который сидел 
на единственном листке огромного дерева. Но вот вас постигло 
озарение, и вы из червяка стали бабочкой, которая уже может 
облететь и обозреть не одно дерево. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

354



Вы вырастили зародыш сверхсознания, познали самадхи и 
теперь живете также впечатлениями не только одной нашей 
планеты, но и других миров и всех неисчислимых красот необъ-
ятных сфер. Будьте внимательны и терпеливы. Зерно, забро-
шенное в вашу душу, может не подавать признаков долгое 
время, но в один прекрасный день вы будете удивлены — поя-
вится первый росток. 

5. В медитации должно быть постоянство в выборе предме-
та концентрации и чакры. Частые перемены ни к чему не при-
ведут. Свами Рагхвананда по этому поводу говорит: 

«Речь идет не о следующих друг за другом медитациях на 
различных чакрах. Если возможно достигнуть успеха в медита-
ции на одном центре, то энергии более низких центров автома-
тически привлечены туда... 

От нашего Гуру мы получаем одну медитацию и одну мысль 
и медитируем на них в течение всей жизни, и это постепенно уг-
лубляется и ведет, в конце концов, к наивысшему состоянию. 
Важным является как можно сильнее утлубляться в одной меди-
тации». 

6. Соблюдайте последовательность в постижении высших 
ступеней, иначе ваши труды не увенчаются успехом. В духов-
ном развитии не должно быть скачков или отлагательств. Не 
прерывайте своей медитации, иначе придется все начинать 
сначала. 

Ученик Запада очень нетерпелив, он спешит, ему давай все 
сейчас же. Индус от природы очень уравновешен, и взгляды на 
вопросы жизни и смерти очень способствуют этому. Он верит в 
свое бессмертие, выражающееся в серии многих воплощений. 
Он поэтому знает, что, может, он еще многого и не достигнет в 
ЭТОЙ жизни, но это не меняет для него существа дела. Он верит 
в смерть, как во врата, через которые он вновь выходит на свет 
к солнцу. Когда-нибудь, может, и вы столкнетесь с фактами, ко-
торые дадут основание полагать, что вы имеете дело со своим 
предыдущим воплощением... 

7. Глубокая медитация не появится сразу, через неделю или 
месяц, потребуется долгое время. Ваша медитация должна быть 
постоянной, регулярной в одно и то же время, но наилучшие ре-
зультаты достигаются при двукратной медитации — утром и ве-
чером. Утренняя медитация считается главной. Место, время и 
длительность должны быть привычными. Когда вы в одно и то 
же время принимаете пищу, то к этому моменту подготавлива-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

355



ется весь организм, так и в медитации. Не позволяйте обстоя-
тельствам влиять на ваш распорядок. В другие промежутки 
времени, если такие бывают, не тратьте попусту время, сосредо-
точивайтесь везде, даже во время ходьбы, сосредоточившись на 
аджна или дыхании — (СО — ХАМ). 

Какой бы ни была медитация, короткой или длинной, на 
всем ее протяжении необходимо контролировать мысль, чтобы 
владеть умом, регулировать дыхание и стабилизировать тело. 
Это труднообъяснимое требование, так как мы знаем, что все 
мысли должны быть подавлены, но такой контроль необходим, 
и он есть в действительности. Сперва он каким-то образом 
осознается, а потом существует автоматически. Поза неподви-
жна, позвоночник прямой, дыхание незаметное. 

8. Мы знаем методику, как входить в медитацию, но выход 
из нее тоже не менее важен, особенно если вы медитируете дли-
тельное время. Резкий переход из состояния великого покоя в 
обычное состояние сказывается неблагоприятно на организме. 
В лучшем случае вы почувствуете себя взвинченным и нетерпе-
ливым, а в худшем — можете получить головную боль и даже 
ревматизм суставов. Что требуется, чтобы избежать этих неже-
лательных последствий? 

А. Верните свой ум в обычное состояние «медленно». 
Б. Выдохните свободно, представив себе, что прана поки-

дает психические центры, пошевелите руками, ногами, плеча-
ми, а потом слегка встряхнитесь. 

В. Подвигайте ногами, пройдитесь по ним легким и быст-
рым массажем. 

Г. Потрите ладонями рук и сделайте расслабления для глаз, 
так как в первое время глаза будут испытывать напряжение, не-
смотря на то, что вы будете держать их расслабленными. Чтобы 
достигнуть полного расслабления глаз, во время медитации их 
чуть-чуть приоткрывают, но так, чтобы ничего не было видно, 
иначе нарушится «тишина шума». 

Д. Разотрите все тело руками. Глубокая медитация сопрово-
ждается потением, не применяйте сразу ванну, так как можете 
простудиться, избегайте сквозняков. 

Е. Независимо от успеха проделайте очищающее дыхание 
и, в заключение, небольшую савасану, чтобы тело успокоилось. 

9. Вы уже обратили внимание, что в изображении падмаса-
ны на рисунках положение рук бывает различным. Для самья-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

356



мы это не случайно. Положение рук в падмасане есть мудра. 
Если вы практикуете дхарана, то лучше если кисти рук 
лежат на коленях, при этом легче усваивается непрерывное ды-
хание. Если вы практикуете дхиана, то кисти рук ложатся 
крест-накрест на подошвы ног, в этом случае легче устанавли-
вается незаметное дыхание. Если же кисти рук с переплетенны-
ми пальцами положить на лоно, то наступает среднее 
состояние между дхарана и дхиана. При длительной медитации 
ладони рук должны лежать, как уже сказано, на соответствую-
щих ступнях ног. Почему так? Во-первых, создаются два 
канала для тока психической энергии, которые успокаивают 
ум. Во-вторых, течение магнетических токов по этим каналам 
избавляет ноги от онемения. Но ноги все же неметь будут при 
длительной медитации. Как от этого избавиться? Для начала 
необходимо немного потерпеть, и онемение проходит, если же 
оно начинает отвлекать, то испытайте еще одно средство — на-
прягите сильно мышцы ног, находясь в этой же позе, а потом 
расслабьте их. Понятно, что это выводит вас из состояния меди-
тации, но когда вы достигнете определенного совершенства, то 
снятие онемения ног будете делать автоматически и очень неза-
метным движением — необходимо положить одну ладонь на 
колено, а другую — на пятку онемевшей ноги, и онемение будет 
снято магнетическим током. 

О падмасане еще много будет сказано. В принципе, для ме-
дитации пригодна любая поза для сидения, в которой вы може-
те оставаться неподвижным длительное время, но падмасана 
все же лучшая из всех. В медитации мозг потребляет много кро-
ви, а в лотосовом замке доступ крови в ноги ограничен, следова-
тельно, больше ее будет использовано для головы. 

10. В дхаране вы уже научились создавать себе мысленный 
образ концентрации. В дхиане это необходимо в еще большей 
степени, так как ментальный образ становится предметом со-
зерцания (так называемая ментальная сосредоточенность). 

Чтобы добиться скорейшего успеха в создании ментально-
го образа, необходима специальная техника. Для этой цели 
необходимо специальным образом расположить руки: предпле-
чья должны быть прижаты к груди не очень сильно, сложите 
вместе ладони, большие пальцы, также сложенные вместе, ле-
жат на груди у горловой ямки. Как только вы достигнете виде-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

357



ния создаваемого вами образа, можете вернуться к обычному 
положению рук в падмасане. 

Не думайте, что это ритуальная поза. Йоги утверждают, что 
такое положение оказывает особое влияние на определенные 
нервы, вызывает сублимацию половой энергии, увеличивает 
силу сосредоточенности и особенно ощущение своего внутрен-
него «Я». Мы советуем ученику быть особенно внимательным к 
советам, казалось бы, малозначительным на первый взгляд, 
как, например, положение рук или ладоней. 

11. Мы уже говорили, что самым сложным в медитации 
будет борьба с мыслями, поэтому мы к этому вопросу возвраща-
емся вновь и вновь с различных позиций. Мы уже умеем избав-
ляться от мыслей, порождаемых внешними раздражителями и 
исходящими изнутри, но есть еще мысли, которые появляются 
«ниоткуда», сами по себе. Это самые назойливые мысли, и если 
их отбрасывать усилием воли, то они будут появляться вновь, и 
«игра» будет бесконечной. Более того, на определенном уровне 
медитации вы будете смотреть в «бесформенную глубину», и не-
которые мысли способны проникнуть в ваше сознание и оттуда. 
К таким мыслям необходим особенный подход или, как говорит 
С. Вивекананда, «посмотрите на них сбоку», и они исчезнут, а на 
определенном уровне вы уже сможете «угадывать» появление 
мысли и таким образом предотвращать ее появление. Сказан-
ное сейчас вряд ли укладывается в наше сознание, но опыт даст 
прозрение на этот счет в свое время. 

12. Лучшее время для медитации между 4 и 6 часами утра. 
У йогов это Мухуртра, когда все великие йоги начинают медити-
ровать и посылают миру свои положительные вибрации. Пусть 
вас не пугает слишком раннее, непривычное время. Асана, пра-
наяма являются мощными тонизирующими средствами вос-
становления сил, и обычная длительность сна сокращается до 6 
часов и меньше. А что касается медитации, то это мощная твор-
ческая сила, поэтому достигшие ее вообще обходятся без сна, 
посвящая его полностью медитации. Овладев умом, йогин ни-
когда не спит, а получает отдых в медитации. И все же заметим, 
что медитация в такое время потребует от жителя Запада чрез-
вычайных усилий. Кроме того, здесь еще кроется возможность 
ложной медитации, когда вместо нее появляется дремотное со-
стояние, и могут уйти месяцы, пока эта ошибка откроется. Как 
можно прогнать сон? 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

358



Всякая концентрация является концентрацией воли, а ги-
пофиз есть центр воли, поэтому перед медитацией он должен 
быть приведен в действие. Для этого есть два способа: в позе 
падмасана при положении кистей рук на коленях обеспечить 
непрерывное дыхание, которое окажет определенное «давле-
ние» на гипофиз. Когда этого способа недостаточно, на помощь 
приходит сиршасана, которая усиленной циркуляцией крови 
«включит» не только гипофиз, но и всю область КХА. 

Используйте время мухуртра, в это время особенно эффек-
тивно медитировать, ваш мозг не заполнен заботами дня и рас-
крыт для высших проводников сознания. Утренние часы дадут 
вам познания, которых вы не получите никакими иными путя-
ми. Ваш мозг в это время, как грифельная доска, на которой мо-
жно записать многое. 

13. Как быть с тяжелой работой до и после медитации? По-
сле тяжелой работы необходимо отдохнуть и расслабиться, что-
бы снять физическую нагрузку. После медитации также нельзя 
сразу приступать к тяжелой работе, необходимо сперва выдер-
жать переходный период. 

Необходимо также помнить, что интенсивная практика 
концентрации повышает эффективность всей вашей дея-
тельности. Любая работа выполняется быстрее, возрастает фи-
зический прогресс, совершенствуется мышление, многие идеи 
становятся яснее. То, что в вашей работе было неясным, туман-
ным, теперь станет доступным и легкоразрешимым. 

14. Для медитации используйте отдельную комнату или от-
городите угол. Пусть в вашей комнате будут красивые цветы и 
пейзажи. С течением времени ваша комната наполнится осо-
быми вибрациями, входя в нее, вы будете испытывать чувства 
как будто зашли в старинный храм. Все здесь должно успокаи-
вать и располагать к размышлению. Цвет помещения, его об-
становка должны быть такими, чтобы ничто не беспокоило и не 
отвлекало, чтобы ничто не нарушало позитивного хода мыслей, 
когда вы сосредоточены. 

Ничто не должно отвлекать своими размерами, яркостью, 
беспорядком. Пусть сохраняется привычная обстановка, так 
как новые предметы будут вас отвлекать. Если возможно, ков-
рик ложите на шкуру. Во время медитации в теле возникают 
особые токи, которые усиленно абсорбирует земля, по этой при-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

359



чине вы изолируетесь от земли шкурой, а ноги и пальцы замк-
нуты, то же, если кисти лежат на коленях. 

Не медитируйте во время грозы или дождя. Не рекоменду-
ется медитировать на берегу моря, озера или реки. Убирайте 
или закрывайте резервуары с водой, электрические приборы, 
имеющие связь с землей, должны быть отключены. Вершина 
горы, легкая облачность способствуют медитации. Большие 
пространства также способствуют медитации, но закрытые 
пространства противоречат безграничности и не способствуют 
расширению сознания. Еще несколько слов об ориентации в 
пространстве. Асану и пранаяму можно практиковать на восток 
и на север, но если на восходящем солнце — то лучше на восток. 
Медитировать необходимо только на восток, а почему, вы себе 
сами ответите на этот вопрос... 

15. Пользуйтесь здравым смыслом в ваших занятиях, 
придерживайтесь золотой середины, избегайте крайностей. 
Приобретайте привычку анализировать самого себя, ищите на-
стоящий источник своих чувств и нового опыта. Ваша воля изо 
дня в день будет расти, вы сможете ее усилием подавлять любые 
болевые ощущения, идущие из вашего тела. С одной стороны, 
это хорошо, но плохо, если вы перестанете уделять себе внима-
ние, забудете о своем теле и не заметите, как заболеете чем-то. 
Поэтому будьте внимательны к сигналам своего тела. Устраняй-
те любое недомогание, иначе оно надолго выведет вас из колеи. 
Если у вас появилась навязчивая идея, мания, избавляйтесь от 
них при помощи той же дхианы. 

Известно также и другое — в медитации исчезнут многие 
ваши болезни, так как она приводит к тонкому перерождению 
всего тела на здоровой основе. Сильные смягчающие волны, 
пробуждаемые во время медитации, оказывают положительное 
влияние на нервы, органы и клетки, оздоравливают их. Образу-
ются новые нервные токи, новые каналы, новые клетки, преоб-
разуются нервная и мыслительная системы. Ваше сердце, мозг, 
образ мыслей, взгляды на мир становятся иными. Но не думай-
те, что для излечения от какого-то недуга необходимо помнить 
о недуге во время медитации. Быстрее, наоборот, во время меди-
тации вы должны забыть о своей болезни. 

16. Ощущение особого подъема при медитации говорит о 
том, что вы поднимаетесь выше телесных ощущений. Легкое те-
ло, приятный голос, хороший цвет лица, ясный ум, слабое моче-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

360



испускание — все это признаки первой ступени медитации. 
Мышление и мозг становятся сильнее, ощущается повышенная 
внутренняя радость и духовная сила — все это подтверждает 
правильность вашего пути. 

Вы скоро заметите в себе одну важную особенность: вы бу-
дете оказывать необъяснимое влияние на людей — это уже 
свойство продвинувшегося йогина, который становится магне-
тической и очаровывающей личностью. Кто общается с йоги-
ном, тот быстро попадает под влияние его приятного голоса, 
выразительной речи, особенного взгляда. 

17. Не торопитесь пробуждать свою Кундалини. Прежде-
временное ее пробуждение нежелательно. Сперва очистите свое 
тело, укрепите ум, мораль и нравственность. Крестьянин долго 
ухаживает за своим огородом и только осенью пожинает то, что 
посеял. Если вы пробудите свою систему насильственно, не под-
готовившись как подобает, вы не справитесь с этой силой. 

Когда все будет готово, то ваша Кундалини пробудится 
сама. И все же в практике медитации ваша Кундалини различ-
ными проявлениями будет напоминать о себе. Вот примеры не-
которых переживаний. 

«Мой живот вибрирует во время моей утренней медитации. 
Недавно я имел необычное переживание. Появился внутренний 
жар между моими бровями, достиг моих глаз, и внезапно яркий 
свет появился передо мной, похожий на блеск рассвета. Жар за-
тем опустился к кончику моего носа. С тех пор при медитации 
моя шея и спина становятся очень горячими, иногда появляют-
ся вибрации во лбу и животе». 

Это уже более высокое переживание, так как оно затронуло 
три признака одновременно: вибрации живота, известный нам 
уже жар и световое явление. 

Вибрации живота очень разнообразны, но общее в них то, 
что они начинаются с нижней части его. Вибрации могут быть 
такими, что будут сотрясать все тело, и к этому еще может при-
бавиться жар. Не пытайтесь подавлять в себе эти явления, тем 
более, что их подавить нельзя, они проходят сами, но могут 
быть в течение нескольких месяцев. Жар с течением времени 
может распространиться по всему телу, достигая ногтей и во-
лос. Явно ощутимо движение тепла снизу вверх. 

«...Каждый раз, как только я садился в медитацию, я чувст-
вовал род горячей вибрации в нижней части живота, ниже пу-

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

361



па. ... Я едва мог удержать это положение (падмасану), так как 
мое тело дрожало. Я чувствовал, как эта горячая энергия про-
двигалась через копчик и поднималась по позвоночнику, пока 
она не достигла верхушки головы. Это началось примерно через 
85 дней после моего первого опыта... и продолжалось в течение 
6 дней, после чего вибрации постепенно прекратились... В то же 
время я полностью освободился от моих старых заболеваний, 
таких, как нервозность, озноб, люмбаго, головная боль, шум в 
ушах, головокружение, кашель, кровохарканье». 

К жару здесь прибавились болевые ощущения, когда он 
проходит «через трое ворот», — это известные грантхи. Нет худа 
без добра — научившись управлять этим жаром, вы будете на-
правлять его по всему телу и избавляться от простуд. В период 
этих переживаний вы станете очень выносливы. 

Жар может самостоятельно двигаться по часовой стрелке, 
подниматься и опускаться. Знающие утверждают, что это хоро-
ший признак, подтверждающий циркуляцию жизненного нача-
ла, что связано с чистотой надей. 

Движение вибраций может происходить в самых разнооб-
разных направлениях, даже поперек лица. Понятно, что все это 
связано с работой Кундалини, но не думайте, что вы тоже все 
так можете пережить, все может быть иначе. 

18. Может случиться, что во время медитации вы увидите 
свет различной окраски — это цвета таттв. «Вода» — белого цве-
та, «огонь» — красного, «воздух» — голубоватый или зеленый, 
«эфир» — голубой. Не обращайте на них внимания. 

Могут быть видения огромного солнца, луны, молнии — не 
обращайте на них внимания, проникайте глубже во внутрен-
нюю сущность этих явлений. 

19. Может случиться, что когда-нибудь во время медитации 
ваше тело вдруг начнет колебаться влево-вправо — это 
положительный признак роста медитации. Но может быть и дру-
гое. Это очень редкое явление. Вы можете вдруг почувствовать, 
как будто что-то мягкое на вас накатывается в виде волн. В этом 
случае сохраняйте абсолютное спокойствие, повторяйте ОМ. Ни 
в коем случае не подстраивайтесь в ритм этих волн и не пред-
принимайте никаких иных манипуляций — это очень опасно. 

Когда вас ослепляет свет знания, не пугайтесь. Это новый 
опыт невыразимой радости, не поворачивайте назад. Не оста-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

362



навливайте медитацию... Это только частица истины. Это не-
полный опыт. Это не высшая реализация. Это только новая 
платформа. Старайтесь двигаться дальше. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

21. В миру оставайтесь обычным человеком, не старайтесь 
чем-то выделяться. Если в вас появилось нечто новое, то пусть 
это заметят другие, но вы не старайтесь демонстрировать свои 
новые качества. Пусть занятия Йогой не разрушают у вас чув-
ство юмора. 

Следите за тем, чтобы то светлое настроение, которое вы 
обретаете в медитации, не вызвало у вас отвращения к несовер-
шенствам жизни. Пусть это необычное настроение возвышает 
вас перед любыми испытаниями окружающей среды. Жизнь 
может дать вам многие уроки, которые необходимо перенести 
стоически с невозмутимым терпением, достойным йога. 

22. Читайте и еще раз перечитывайте необходимые для вас 
книги, каждый раз вы будете открывать для себя нечто новое, 
на что раньше не обращали внимания. Читайте то, что написа-
но между строк, прозревайте также и то, что там не написано. 
Помните, что книжное море безгранично и читающие, не вно-
сящие в чтение духа и разума, не всегда получают знание. По-
гружаясь в книги, но не углубляясь, вы получите информацию, 
но не знание, а это не одно и то же. «Если вам нужен свет, — го-
ворит индусская пословица, — что толку лишь говорить о лам-
пе». 

Практикуя дхиану, вы заметите в себе способность особой 
проницательности. Вам легко будут даваться глубины философ-
ских мыслей. 

Практическое освоение Йоги идет рука об руку с изучением 
философии. Работа над собой должна быть постоянной. 

Вот единственный правильный путь ученика: две четверти 
ума должны быть наполнены объектами наслаждения, одна 
четверть — философией и оставшаяся часть — преданностью 
Учителю. Немного продвинувшись вперед, он должен запол-
нить одну часть ума объектами наслаждения, две четверти — 
преданностью Учителю и одну четверть — внутренним проник-
новением в философские истины. Достигнув определенных вы-
сот, он должен ежедневно заполнять две четверти своего ума 
философией и возвышенным самоотречением, а оставшиеся 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

363



две части — преданным служением Гуру. У достигшего верши-
ны раздумья занимают 24 часа в сутки... 

ЙОГА-ВАСИШТА 

Изучение серьезных книг стимулирует умственную дея-
тельность, но высшее духовное удовлетворение обретается в об-
щении с мудрецом. 

23. Вся практика Йоги является подготовкой к тому, чтобы 
достигнуть равновесия тела и разума. Дхиана — это часть Йоги, 
к которой не следует обращаться, пока разум находится в 
разбалансированном состоянии. Не торопитесь с практикой 
дхианы, начинать ее необходимо тогда, когда разум и тело сба-
лансированы, ибо дхиана рассматривается в Йоге как процесс 
достижения полного эмоционального равновесия и интеграции 
личности. 

24. Очень важное условие: чтобы занятия в дхиане были ус-
пешными, необходимо практиковаться в состоянии полного 
расслабления, ни одна группа мышц не должна оставаться в на-
пряжении, особенно в спине. Грудь слегка разверните и немно-
го наклонитесь вперед, а ягодицы немного выдвинете назад, это 
повысит общую устойчивость центра тяжести. Несоблюдение 
условия расслабления сводит к минимуму все усилия, и также 
можно нанести себе вред. Позвоночник всегда прямой. 

25. Может случиться, что во время сильной концентрации 
из муладхара исходит нечто подобное электрическому току. 
Пусть это чувство не выводит вас из состояния медитации. 
Будьте устойчивы и ждите следующих опытов. Это ваша Кунда-
лини напоминает о себе. Возможно появление ослепительной 
вспышки, настолько сильной, что вы будете выведены из состо-
яния медитации. Это видение астрального мира, которое 
подтверждает ваш прогресс и требует еще более настойчивой 
концентрации. Могут быть резкие сокращения мышц, толчки 
рук, ног и всего тела, иногда довольно сильные, все это происхо-
дит под действием праны и через некоторое время прекратится. 

«... Однажды вечером вибрация началась в середине спины 
и пошла по спирали под кожей, делая 36 кругов сначала влево, 
а затем вправо... Когда вибрация достигала концов пальцев рук 
и ног, пальцы вытягивались и двигались, в то время как ноги 
сгибались и выпрямлялись попеременно, а верхняя и нижняя 
челюсти стучали друг о друга». 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

364



26. Еще раз о мясной пище и алкогольном отравлении. 
Медитация — это точное, сосредоточенное, напряженное мыш-
ление, направленное по особой линии. Главная задача медита-
ции — стимулирование и укрепление специальных органов, 
находящихся в зачаточном состоянии, то есть чакрамов, созре-
вание которых (или эволюция) посредством медитации ускоря-
ется, и они становятся связующим звеном между физическим и 
астральным телами. Через их посредство будут передаваться 
особые тонкие вибрации. 

Созревание этих чакрамов иногда сопровождается сильны-
ми болезненными явлениями, и употребление любых алкоголь-
ных напитков в это время становится особенно опасным. Ранее 
мы говорили, что отказ от мясной пищи должен быть постепен-
ным в течение не менее 3 лет, и поэтому некоторые вольности в 
этом вопросе допускались. В практике медитации мясо исключа-
ется. Мясо не отравляет, как алкоголь, но оно способствует 
огрубению тела. В медитации строится тонкое тело, чувстви-
тельное к вибрациям тонкого мира, и поэтому строиться оно дол-
жно из чистых материалов. В противном случае ваш мозг и ваши 
нервы не смогут принять вибрации высшего мира, и, кроме того, 
вы сами будете подвергнуты серьезным испытаниям. В этот пе-
риод также исключаются любые наркотики, даже чай и кофе. 
Уделите особое внимание вашему питанию, чтобы пробивающи-
еся ростки вашей духовности созревали на здоровой основе. 

27. На первых этапах концентрация будет утомительной. 
Даже 5-10 минут удачной концентрации могут утомить вас, но 
вы заставляйте себя работать, и в течение 2-3 месяцев в вашем 
мозгу будут образованы новые особые каналы, и вы почувствуе-
те потребность в занятиях. Вы почувствуете, что ваша сила во-
ли возрастает, а это даст новый стимул к занятиям. Но все это не 
приходит сразу, ибо ваша духовность развивается медленно, 
как растение, начиная от маленького побега и кончая зрелым 
растением. При общих благоприятных условиях, вероятней 
всего, только на 3-й год ум станет спокойным, холодным, чис-
тым, и в медитации вы будете испытывать неописуемую 
радость, которая не сравнима ни с чем. Если же вы раздражи-
тельны, то это говорит, что что-то не так в вашей садхане. 

Когда вы окончательно утвердитесь в медитации, то посте-
пенно доведите ее до 30 минут утром и вечером и сохраняйте 
эту длительность до полугода. Через полгода добавьте еще по 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

365



полчаса и через год — еще по часу. Через три года вы должны 
быть в состоянии медитировать 2 раза по 3 часа. 

На Востоке говорят, что медитация может быть успешной в 
течение 10 секунд, но может длиться до 10 лет. Если вы медити-
руете так долго без ощутимых результатов, то у вас что-то не 
так. Или система ваша неверна, или с вами что-то неладно, а 
может, то и другое вместе. Поэтому анализируйте свою садхану 
и не проявляйте поспешности. 

28. Несомненно, что в общей практике Йоги вы столкнетесь 
с дозированным голоданием, но в активной медитации любые 
формы голодания исключаются. Если вы будете часто постить-
ся, то вы сперва ослабите свои физические силы, а потом и 
духовные. Голодовки от случая к случаю на короткий срок, осо-
бенно когда вас волнуют страсти, допускаются. 

Во всяком случае, у вас должен быть один день в месяц, а 
может, и в неделю, когда вы полностью воздерживаетесь от пи-
щи и принимаете только соки. Такие посты не повредят вашей 
практике и будут способствовать долголетию. 

29. При высоких духовных напряжениях необходимо бе-
речь силы и экономить их где только можно. Соблюдайте обет 
молчания (МОВНА) при любой возможности. Словесный «понос» 
расходует значительно больше тонкой энергии, чем это мы 
предполагаем. 

30. Если вы хотите, чтобы ваш прогресс был ощутимее, то 
увяжите свою садхану с биоритмами. Сочетайте свои занятия с 
периодами наибольшего благоприятствия. Не забывайте так-
же, что прохладный климат способствует медитации, а жара 
утомляет. 

31. Возраст. Для физического совершенствования в Йоге 
нет ограничений, но что касается духовной практики, то здесь 
обстоит дело иначе. До 18 лет духовная практика исключается, 
так как она может оказать неблагоприятное действие на разви-
тие молодого организма. Лучшая пора — святой возраст, 
возраст Христа — 30 лет. Если ваши жизненные силы не исто-
щены, то в 50 лет стать на путь духовного совершенствования 
не поздно, в противном случае духовная практика отпадает. 

32. В постоянной работе над собой вам придется пользо-
ваться опытом других людей, равных вам по духовному поиску, 
но не следует копировать слепо и догматично чужой опыт, ана-
лизируйте и пропускайте его через свое сознание. Система 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

366



одних может быть неприемлема для других, хотя и есть много 
общего. 

33. Вы встретите требование воспитывать в себе чувство 
бесстрашия и безразличия. Нам теперь ясно, зачем йогину, 
приблизившемуся к высшей практике, воспитывать в себе та-
кие качества... 

Поэтому иногда предписывается сидение на черепе, глубо-
кое уединение, проведение времени на вершине горы или на ме-
стах погребения и кремации, где желания и страсти человека 
сожжены на огне знания. 

Во всех случаях вы должны вырвать корни страха и боязни. 
Эти чувства всегда были причиной только неудач, они мешают 
прогрессу на пути, ослабляют рассудок. Избавляйтесь от таких 
чувств, и вы станете совершенно новым существом, предстане-
те в совершенно ином свете. 

Много видений, голосов и других явлений достигнет чело-
веческого сознания во время его расширения, и главное здесь 
— не пугаться. Испугавшись, вы теряете власть над своим моз-
гом. Страх — злейший враг человека, желающего установить 
связь между сверхсознанием и своим обычным сознанием. Ес-
ли вы пугливы, оставьте лучше всякую мысль о такой связи, 
иначе вы можете повредить себе — расстроите нервную систе-
му, что может перейти в сумасшествие. Мы уже знаем силу 
мысли из предыдущего. В высшей практике ваше сознание по-
особенному «открыто», и кто знает, какие мысли или какие виб-
рации в этот момент могут туда проникнуть. Сильная злая 
мысль может парализовать не только психически, но и физиче-
ски. Поэтому всегда полагайтесь не только на бесстрашие и са-
мообладание, всегда оставляйте в себе сторожевой пост. Где-то в 
глубине вашего интеллекта должно постоянно теплиться (не-
смотря на концентрацию) какое-то сознание защиты: «Я защи-
щен», «Я живу, существую, мыслю», «Я люблю жизнь и буду 
жить». Пусть это не вызывает скептицизма у вас, а лучше отне-
ситесь внимательно к этому опыту впередиидущих, и он вам за-
чтется во благо. 

34. Когда-то, может быть, настанет время, когда вы очень 
будете преуспевать в духовной практике и вам уже трудно 
будет совмещать интенсивную медитацию с работой и повсе-
дневными мирскими заботами. Как быть? Необходимо оставить 
общество? Такое требование существует, но если поразмыслить, 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

367



то можно сделать вывод, что эта проблема не столь существен-
на. Йогин-ученик должен оставаться в миру, трудиться и ничем 
не отличаться от других людей, разве только тем, что быть луч-
ше других во всех отношениях. Его миссия как продвинувшего-
ся ученика — нести духовное начало, в силу возможного, в тот 
коллектив, в то общество, где он живет и трудится, спокойно 
преодолевая трудности и невзгоды жизни. 

Великие Учителя Йоги согласны с тем, что совершенный 
йогин должен возвращаться в общество, в семью и способство-
вать духовному совершенствованию своих соотечественников. 
Йога должна становиться достоянием все большего числа лю-
дей. 

Ну а если возникнет такая необходимость — оставить об-
щество частично или полностью, то к этому времени пройдет не 
один десяток лет, и вряд ли вы будете в это время активным чле-
ном общества... быстрее, глубоким стариком. 

Почему, собственно, возникает такая необходимость 
предаваться уединению? Это мера предосторожности — на оп-
ределенном уровне (очень отдаленном) ваш мозг станет очень 
чувствительным и сможет принимать вибрации не только тон-
кого мира, но и грубые вибрации, на которые он будет реагиро-
вать болезненно. Но есть нечто еще... 

35. Развивайте силу, выносливость, будьте одинаково урав-
новешены в счастье и в несчастии, все испытания жизни перено-
сите с философским спокойствием. Если у вас унылое состояние 
духа, депрессия, слабость, значит, в вашей садхане есть какая-то 
ошибка. Если вы мрачны и раздражительны, как можете вы пере-
дать силу и радость другим? Бодрое и всегда улыбающееся лицо 

является убедительным доказательством духовности. 
36. Прежде чем углубиться в духовную практику, определи-

те свое отношение к семье. Здоровые отношения в семье будут 
способствовать вашему прогрессу. Редко бывает так, чтобы муж 
и жена были едины по духу и поиску, но во всех случаях должно 
быть полное взаимопонимание. Живя в обществе, вы встретите 
много скверны, но продолжайте работать над собой, а все отри-
цательные явления пропускайте мимо себя. У вас есть место в 
обществе и семья, из которых вы не должны бежать. Что сдела-
ет для совершенствования общества человек, замкнувшийся в 
пещере?.. Он не представляет ценности. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

368



37. В Йоге многих привлекают необычные силы. Получив 
некоторые из них, вы не должны думать, что достигли конечной 
цели. Идя в самадхи, не увлекайтесь самадхи. Не останавливай-
те садханы, если получите мимолетные в своих опытах, продол-
жайте практику с еще большей настойчивостью. Но о сидхах 
нужно сказать больше. Это верно, что йоги не должны выстав-
лять напоказ свои силы, но обладать ими должны. Сидхи требу-
ют затраты тонких энергий и поэтому являются препятствием 
на дальнейшем пути, поэтому и существуют известные предуп-
реждения. 

Более того, избегайте разговоров с кем-либо о вашем опы-
те, о ваших силах, а тем более их нельзя легкомысленно демон-
стрировать, удовлетворяя праздное любопытство. Пусть они 
будут вашей защитной броней, и если необходимо будет их при-
менить, то только из благородных побуждений. 

Сидх — это совершенный йогин, который раскрыл все свои 
центры, которые у него сверкают, как рождественская елка, и 
самая важная сила — это открытие третьего глаза, без него Йо-
га теряет свою высшую практическую ценность. Открывший 
третий глаз может в одно мгновение все слышать, видеть, чув-
ствовать и знать, а также читать мысли других. Должен ли 
йогин пренебрегать третьим глазом? Если так, то он должен 
пренебречь всей практикой Йоги. Поэтому обладать сидхами 
нужно, и весь вопрос в том, чтобы они не увели ученика в сторо-
ну от главной цели и чтобы не были использованы в корыстных 
целях. 

Еще раз о брахмачарьи. Йогин Рагхвананда говорит: «Брах-
мачарья, или воздержание есть необходимое условие медита-
ции. Если кто-нибудь без воздержания станет медитировать, то 
это разрушит мозг и приведет его в дом для умалишенных. По 
мере увеличения силы воздержания усиливается способность к 
медитации, ум становится переполненным энергией оджас». 

Смерть есть семени потеря, сохранение ее есть жизнь. 
ХАТХА-ЙОГА ПРАДИПИКА 

39. О падмасане уже сказано достаточно, но есть одна де-
таль, на которую необходимо обратить внимание. Иногда в за-
падной литературе эта поза демонстрируется с расставленны-
ми руками в качестве подпорок. Это неверно. Такое положение 
рук не дает полного ощущения замкнутости сил, так как в этом 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

369



случае магнетизм уходит через расставленные руки. Руки дол-
жны быть замкнуты или через ноги, как мы уже говорили, или 
между собой, при этом пальцы переплетаются специальным 
способом, для этого есть целая наука. Нам пока необходимо ус-
воить одно, что при любом переплетении пальцев и положении 
рук большие пальцы должны соприкасаться друг с другом «по-
душечками». 

40. Во время медитации может появиться сильный ток слю-
ны — это хороший признак качественного углубления 
медитации. Слюну необходимо глотать. Более того, иногда реко-
мендуют специальным способом «катать» языком, чтобы вызвать 
ток слюны. Есть такая точка зрения, что усиленный ток слюны 
предохраняет духовные центры от чрезмерного возгорания. 

41. Восемь физических ощущений. Они могут быть прояв-
лены уже даже в пранаяме, а тем более в дхиане. Это следующие 
ощущения: потеря веса (не действительная, а ощущаемая), теп-
ло, холод, тяжесть тела (тоже ощущаемая), вибрации, зуд, шеро-
ховатость, гладкость. Указанные признаки могут проявляться 
порознь или по нескольку одновременно, и все они являются ре-
зультатом циркуляции праны по телу. Но даже эти наиболее 
общие признаки могут проявляться с индивидуальными осо-
бенностями, один, например, ощущает зуд кожи, а другому ка-
жется, что из его головы кто-то выдергивает клоки волос. 

42. Изучая методику техники медитации, вы часто встре-
чаете такое выражение: «... когда наступает единство объекта и 
субъекта, то есть когда созерцающий как бы «входит» в предмет 
созерцания. Это труднообъяснимый вывод, он познается в 
активной практике. Когда вы возвыситесь в искусстве медита-
ции, приходит момент, когда наступает идентичность с объек-
том. Это качественное изменение не производится волей или 
умом, но вносится жизнью и действительностью, находящейся 
в самом объекте медитации. 

43. Если вы человек верующий, то объект медитации дол-
жен соответствовать той религии, которую вы исповедуете. В 
принципе выбор предмета медитации может быть свободным, 
но предпочтительнее выбирать те, которые уже выбирали поко-
ления других подвижников. Такие символы имеют большую 
психическую силу. Следует также знать, что видения, даваемые 
избранными предметами медитации, могут не иметь никакой 
связи с тем, что на них изображается. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

370



44. Кто занимается высшей духовной практикой без дыха-
тельных упражнений (пранаямы), «подобен хромому коню» и не 
сможет двигаться по пути Йоги. Неоспоримый авторитет Йоги 
Патанджали утверждает, что успех в концентрации (дхарана) 
возможен только после овладения Кевали-кумбхакой. Без прак-
тики Кевали дхарана не только бесполезна, но и опасна. 

45. Это случается нечасто, но бывает иногда так, что образ 
медитации на ваших глазах вдруг обретает жизнь — это рассма-
тривается как хороший признак продвижения. С каждым ра-
зом изображение все больше и больше будет оживать. При 
настойчивой практике ожившее изображение будет до вас дот-
рагиваться и даже разговаривать с вами. 

Но может случиться, что изображение примет угрожаю-
щий вид, в этом случае прекратите сосредоточение и выйдете 
из комнаты. Описанное явление случается очень редко, но 
ученик должен быть осведомлен всесторонне. Вы можете встре-
тить так называемые големы, они представляют собой скульп-
турные изображения, не связанные с каким-нибудь лицом или 
животным. Избегайте таких предметов сосредоточения, они 
опасны по причинам, которые мы сейчас не можем изложить. 

46. В этой главе, как впрочем и в других, дано очень много 
сопутствующих явлений. В своей практике не старайтесь их 
найти у себя, их может и не быть. Если же вы будете интуитив-
но настраивать себя на известные сопутствующие явления, то 
вы будете мешать формированию тонких структур своего тела, 
которое строится независимо от вашего сознания. 

В таком случае возникает вопрос, зачем собственно мы их 
приводим в таком изобилии? Ответить на этот вопрос можно 
просто: что-то проявится в таком же виде, но будут и 
новые переживания, которые уже легче можно будет себе истол-
ковать на основе уже имеющихся сведений. 

* * * 
Если вы медитируете по полчаса в день, то вы сможете вы-

стоять битву за жизнь в мире... 
Медитация — это тайная лестница с земли на небо, это 

ключ ко всем тайнам жизни, к интуитивному знанию и царству 
вечного блаженства. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

ОМ! ОМ! ОМ! 

___________________________________________________________
 
Глава XVII 

371



ГЛАВА XVIII 

САМАДХИ 
(СВЕРХСОЗНАТЕЛЬНОЕ СОСТОЯНИЕ) 

Самадхи — это состояние сверхсознания, это единение с 
Богом, оно не поддается описанию. 

Это полное блаженство, радость и мир. В самадхи человек 
теряет индивидуальность и становится таким же, как огонь. 
Размышляющий и предмет становятся единым. 

Это божественное состояние возникает, когда «Я» и ум рас-
творяются. 

Это динамичное, а не застывшее состояние, и оно выше 
чувства. В самадхи нет сознания о внешних предметах, все чув-
ства пропадают. 

Каждый имеет право на самадхи, и каждый может достичь 
этого состояния. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Самадхи не походит на камнеобразное инерционное состо-
яние, как считают многие глупые личности. Это огромный опыт 
целостности и единства. Это опыт, полностью стоящий вне гра-
ниц разума. Провидец и пророчество становятся единым це-
лым. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Самадхи не есть уничтожение личности. Это завершение 
личности. 

Ш.С. ШИВАНАНДА 

Состояние самадхи не поддается описанию, язык бессилен, 
он не может выразить его. Даже в обычной жизни вы не 
можете описать вкус яблока человеку, который никогда не про-
бовал его, или цвет слепому человеку. 

372



Самадхи — это само блаженство, радость, мир. 
Ш.С. ШИВАНАНДА 

Самадхи — это особенное состояние, это венец Йоги, это 
цель, к которой садхак стремится многие годы посредством 
большого труда, самоограничений, дисциплины ума и тела. Для 
несведущего человека лицо, достигшее самадхи, кажется поте-
рявшим сознание, но это не так. В самадхи йогин находится в 
полном сознании, и это особое состояние на языке йогов назы-
вается единством с Беспредельностью, чувством высшего бла-
женства. 

В самадхи тело и чувства как будто спят, но способности 
ума и рассудка, наоборот, настороже. В самадхи йог выходит за 
пределы сознательности, но вместе с тем он все осознает и бди-
телен. Он в состоянии невообразимого мира и покоя. Все телес-
ные функции, внутренние и внешние, прекращаются. В этом 
состоянии человеку больше нечего достигать, нечем обладать, 
нет хотения, нет недостатка в чем-то. Полное и совершенное со-
стояние. 

Человеческий разум не располагает словами для описания 
самадхи. Мудрецы на это также не дают ответа. Это состояние 
можно выразить только глубоким молчанием... Есть данные, 
что состояние Нарвикальпа-самадхи — высший уровень самад-
хи, необратимо, то есть человек в обычное состояние не возвра-
щается, он навсегда уходит из жизни. Обычная душа уже не 
может вернуться к обычному сознанию. На этот счет очень по-
казательна притча Рама Кришны: 

«Кукла, сделанная из соли, пошла раз к океану, чтобы изме-
рить его глубину. Она имела желание рассказать другим, как 
глубок океан. Но, увы, ей не удалось исполнить свое желание. 
Как только она опустилась в океан, она сразу начала таять, и 
очень скоро вся растворилась в океане, стала с ним едина». 

Лишь некоторые величайшие души совершенного рожде-
ния наиболее загадочным образом, непостижимым даже для 
йогов, способны опустить свою Кундалини в 6-ю или 5-ю чакру. 

Йог отделяется от материального мира и сливается с веч-
ным. Переживания йогов в самадхи часто субъективны, и 
любые попытки сделать обобщения наталкиваются на непре-
одолимые препятствия. Круг замкнулся. Мы многие годы стре-
мились к тому, что не можем описать словами. 

___________________________________________________________
 

Глава XVIII 

373



Можно сделать такое определение: человек проник за 
барьер материального в сферу особого духовного состояния, 
поэтому он не может описать его с помощью обычных матери-
альных средств. Ш.С. Шивананда, иронизируя, дает такое объ-
яснение: 

«Слепой просверлил жемчужину, беспалый вдел нить, чело-
век без шеи стал носить, а человек без языка восхвалял это». 

С точки зрения субъекта (созерцаемого) и объекта созерца-
ния можно дать такое определение: «Удержание мысли какое-то 
время — это дхарана, здесь объект и субъект еще очень разли-
чимы. Полное устремление потока сознания на объект (дхиа-
на) — здесь субъект растворяется в объекте. При дальнейшем 
сосредоточении исчезает будь-какая форма объекта, а остается 
лишь сама суть — самадхи». 

У западных пропагандистов Йоги встречается такое опре-
деление самадхи, что это процесс НЕДУМАНИЯ, но йоги не сог-
лашаются с такой формулировкой. С. Вивекананда на этот счет 
говорит: 

«Камень не думает, так как он не может этого сделать, и Бог, 
однако, не думает, потому что он в этом не нуждается — в этом 
разница». 

Вероятней всего, что человеческое сознание в состоянии 
самадхи соединяется с Единым Мировым Сознанием. 

Есть очень хорошее толкование всей высшей практики Йо-
ги у академика Б.Л. Смирнова: 

«Я напряженно слушаю музыку, весь превратился в слух, то 
есть отключил иные ощущения (пратьяхара), но пока еще четко 
воспринимаю мелодию, ее ритм, темп, гармонизацию и прочее. 
Исполняемое произведение есть еще для меня вполне опреде-
ленный объект, которым я всецело занят, такое психическое 
состояние называется дхарана. Но по мере напряжения внима-
ния отдельные элементы начинают стушевываться, произведе-
ние начинает восприниматься как нечто целое, просто оно 
овладевает моим вниманием настолько, что все остальное уже 
не воспринимается, и мысли уходят как нечто, облекаемое в 
слова, — это дхиана. Впоследствии наступает момент, когда зву-
ки перестают восприниматься как таковые внешним слухом. С 
утратой внешнего впечатления музыка утрачивается, и в ней 
реально сливаются объект и субъект — остается только бытие 
музыки в субъекте и бытие субъекта в музыке, что оказывается 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

374



тождеством вне категории времени и пространства — это са-
мадхи. 

Когда человек постепенно выходит из такого состояния, он 
вновь воспринимает, но где-то очень далеко, форму музыки... 
более четко разграничиваются субъект и объект, и восстанав-
ливается течение психического времени». 

Для йогина с его особым миросозерцанием все предельно 
ясно, для него самадхи есть единство с Абсолютным Сознанием 
и метод познания истины. 

Для еще большей информативности послушаем на этот 
счет мнение йогина С. Рагхвананды, который самадхи также 
рассматривает как развитие пратьяхары: «Пратьяхара, дхара-
на, дхиана являются частями одного и того же процесса. Они 
родственны друг другу. Например, попытка сконцентрировать 
мышление и всю нервную систему тела в определенных цент-
рах, таких, как сердце или середина между бровями, при вы-
ключении всего тела относится ко всем этим стадиям. Таким 
образом, посредством пратьяхары мы отключаем чувства, за-
тем мы пытаемся освободиться от мыслей в теле, в то время как 
мы в качестве «Я» поднимаемся над телом и концентрируемся, 
будучи независимыми от тела и мышления. Затем сознание об-
ладания телом выходит из последнего от ступней до головы, и 
мы погружаемся в бестелесное и блаженное состояние нашего 
«Я». После этого сознание возвращается в тело через голову...» 

Советуем хорошо вдуматься в сказанное, здесь предельно 
сжата вся техника входа в самадхи. При входе в самадхи чело-
век проходит процессы пратьяхары, усиливающиеся количест-
венно и качественно. 

Есть два необходимых условия входа в самадхи: а) самадхи 
приходит в момент растворения сознания; б) самадхи не прихо-
дит, пока йогин еще осознает себя и предмет медитации, то есть 
различаются объект и субъект, но как только это различие теря-
ется, то есть йогин «теряет» себя в созерцаемом объекте, самад-
хи вспыхивает внезапно. 

Кто имеет веру в учение, в своего Учителя и в свое «Я» и чей 
мысленный принцип изо дня в день пробуждается, тот йогин 
достигает тогда этого великолепного упражнения. Мыслитель-
ный принцип отделить от тела и объединить его с высшим «Я» — 
узнай как экстаз, освобождение сознания от всех состояний. 

ГХЕРАНДА 

___________________________________________________________Глава XVIII 

375



Что касается отделения мыслей от тела или отвлечения от 
внешних ощущений, то это все зависит от нашей с вами прак-
тики в сосредоточении, и независимо от того, стоим ли мы на 
философских позициях йогов или нет, мы добросовестным уп-
ражнением достигаем успеха. 

Как понимать: «...освобождение сознания от всех состоя-
ний»? Таких состояний несколько: сон, сон со сновидениями, 
сон без сновидений. Согласно Йоге, в бодрствующем состоянии 
джива (индивидуальная душа) сознает внешние объекты, 
воспринимает их при помощи органов чувств. В сновидении 
джива воспринимает тонкие стороны тех внешних форм и 
предметов, которые были ощущены в бодрствующем состоя-
нии. Йоги утверждают, что материал для сновидений человек 
получает от Кундалини. Сон без сновидений — ни то, ни другое, 
где опыты первых двух состояний поглощены единым опытом. 
Состояние самадхи не отождествляется ни с одним из приве-
денных состояний. 

Позади этих трех состояний есть еще четвертое — ТУ-
РИЙЯ — это самадхи и по ту сторону четвертого есть пятое — 
Нарвикальпа-самадхи. 

Мы уже много сказали о самадхи, но сейчас для нас самад-
хи «ничто», так как мы ничего не можем противопоставить это-
му сверхъестественному, сверхсознательному состоянию, оно 
не имеет аналогии в материальном бытии человека — в этом 
вся трудность. 

Есть несколько путей достижения самадхи. Перечислим 
кратко некоторые из них: 

1. Дхиана-йога-самадхи — известный нам уже путь, начи-
нающийся от тратаки и приводящий к самбхави-мудре и 
сосредоточению на аджна, а далее следует последовательное 
развитие дхиана. 

2. Нада-йога-самадхи (экстаз посредством звука), самый 
низший вид самадхи, он достигается посредством известной 
кхачари-мудры, в которой йогин без сознания, и без посторон-
ней помощи из нее не выходит. 

3. Раса-нада-йога-самадхи (экстаз посредством блаженст-
ва во вкусе). Здесь основным техническим приемом является 
бхрамари-кумбхака, где жужжащий звук, подобно ОМ, действу-
ет экстатически. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

376



4. Лайя-сидхи-йога-самадхи (экстаз посредством успеха в 
растворении). Растворение — это достижение единства с Шак-
ти, со Всеобщим Духом. Здесь имеет место путь окончательной 
сублимации своего пола, когда эта могучая энергия, постепенно 
очищаясь, не станет лишенной всякого полового выражения и 
полностью переходит в энергию духа (УРДХВАРЕТАС) — отличи-
тельный признак Учителя. Пока эта проблема не решена полно-
стью, он не может быть Учителем. 

5. Бхакти-йога-самадхи (экстаз посредством преданно-
сти) — известный путь йогов-бхактов, предназначен для людей 
религиозных. 

6. Раджа-йога-самадхи (царский путь) — специальные пси-
хические методы, переплетающиеся с хатха-йогой. 

Иногда даже добросовестные ученики недоумевают — по-
чему, несмотря на прилежные занятия, нет признаков успешно-
го продвижения? 

Здесь кроется одна особенность — ваши усилия должны 
иметь нарастающий темп. Пребывание в асане, задержка дыха-
ния, сосредоточение должны периодически возрастать во 
времени и качественно в разумных пределах и на основании 
имеющегося опыта, но не волевым усилием. 

Поднимая свои силы каждый раз на новый уровень, вы 
этим добиваетесь значительных количественных изменений, 
что несомненно ведет к новым качественным состояниям. 

Если вы сегодня сосредоточиваетесь на одном предмете, 
потом на другом, сегодня вы занимаетесь 10 минут, а завтра 5 
минут, потом пропускаете какой-то день, а далее наверстываете 
пропущенное время, насилуя себя, — ясно, что от такой практи-
ки не будет успеха и через 20 лет. 

Что является теоретической основой, с точки зрения Йоги, 
состояния самадхи? Самадхи — это изгнание праны из иды и 
пингалы, когда это достигнуто — они мертвы, потому что из них 
ушла жизненная сила. Прана тога идет в сушумну и при по-
мощи Кундалини пронизывает 6 центров и становится погло-
щенной в сахасрара. Способы для этого, когда оперируют с 
муландхарой, кажутся очень разнообразными, но в общем сво-
дятся в направлении праны вниз, а апаны вверх (перемена их 
естественного направления). 

Этот процесс выглядит так. Йогин вдыхает воздух и задер-
живает его, верхняя часть тела замыкается в джаландхарабан-

___________________________________________________________Глава XVIII 

377



дхе, и прана останавливается в своем движении вверх, но 
тогда она бросается вниз, через каналы надей, но и здесь ей 
путь перекрыт посредством мулабандхи и ашвини. Кроме того, 
прана и апана, соединяясь, дают тонкое тепло, которое пробу-
ждает Кундалини, и она входит в отверстие сушумны (Брах-
ма-двара). В сушумне посредством дополнительных усилий 
Кундалини пронизывает все чакры и грантхи на своем пути и 
соединяется с Шивой в сахасрара, тогда и наступает самадхи. 

Есть еще один факт, наводящий на размышления: перед 
тем как выполнить какое-то физическое усилие, мы сперва за-
держиваем вдох, сжимаем анус и только после этого выполняем 
силовое движение. Почему это так делается? Не был ли этот акт 
одним их фактов, который навел древних ришей на размышле-
ния на предмет Кундалини? Может быть, это особенное движе-
ние дает импульс силы, который черпается от неизвестного нам 
центра?.. 

После долгих и настойчивых усилий в концентрации мы 
изгнали из своего ума всякую мысль, и он полностью погружен 
во внутреннюю тишину. Наш ум, как застывшее озеро, в кото-
ром во всем величии, тишине и необыкновенной красоте отра-
жен реальный, не иллюзорный мир. Но будучи возмущенным 
мыслями и чувствами, как озеро волнами, он дает нам извра-
щенное отражение окружающего мира. Так и в самадхи, где 
человек входит в соприкосновение с величайшими тайнами 
Вселенной. 

С. Вивекананда говорит, что религиозные истины такие, 
как Бог и душа, не могут восприниматься нашими обыкновен-
ными органами чувств, область познания во всей полноте чув-
ственному восприятию недоступна, но в самадхи эти великие 
истины предстают во всей полноте и величии. 

Из состояния самадхи человек выходит просветленным, 
выходит мудрецом, святым или пророком. В самадхи человек 
видит без глаз, чувствует без языка, слышит без ушей, ощущает 
без кожи... 

Считают, что люди, достигшие высшего просветления, мо-
гут говорить на языках, которых не изучали, цитируют книги, 
которых не читали. 

Труден путь в самадхи, но история знает случаи, когда по-
добным состоянием обладали исторические личности. Вот что 
писал о себе александрийский философ Филон: «Иногда, при-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

378



ступая к работе с пустотой в голове, я внезапно чувствовал, как 
что-то наполняет меня; мысли невидимым образом лились ко 
мне целым потоком, запечатлевались в моем уме; благодаря 
этому приливу божественного вдохновения, я приходил в не-
обычайное возбуждение и терял сознание в месте, где находил-
ся... Я осознавал в это время только богатство ниспосланного 
мне дара толкования, наслаждался сверхъестественной прони-
кновенностью моего толкования и ощущал в себе величайшую 
энергию ко всему, что предстояло сделать». 

Это пример какой-то формы самадхи, данного природой. 
Мы, однако, располагаем и другими сообщениями людей, про-
шедших курс специального обучения у индусских Учителей. 

Е.П. Блаватская провела в Индии не один десяток лет и в 
совершенстве овладела практической стороной Йоги под ква-
лифицированным руководством. Она обучалась во многих 
горных ашрамах Гималаев и Тибета. Кому довелось читать «Тай-
ную доктрину», тот согласится с тем, что эта женщина 
обладала особенным даром. В одном из своих писем она со-
общает о переживании, постигшем ее при написании труда 
«Разоблаченная Изида». Это необычное состояние также есть 
некоторая разновидность самадхи: 

«Мне кажется, — пишет она, — что сама древняя красавица 
Богиня (Изида) водит меня за собою по всем тем странам про-
шедших веков, которые я должна описать. Я сижу с открытыми 
глазами; все, кажется, вижу и слышу, вокруг настоящее, дейст-
вительное, но вместе с тем вижу и слышу то, что пищу. 

У меня дыхание захватывает; я боюсь шевельнуться, что-
бы не нарушить очарования. Медленно выплывают и проходят 
передо мною, как в волшебной панораме, века за веками, обра-
зы за образами, а я их мысленно соединяю, складывая в уме 
своем эпохи и года, и верно знаю, что ошибки быть не может. 
Расы и нации, страны и города, давно исчезнувшие во мраке 
доисторического прошлого, выясняются, исчезают, давая мес-
то другим, и тогда мне называют последовательные годы. 
Седая древность заменяется историческими периодами... и 
всякое сколько-нибудь замечательное событие, каждый пере-
вернутый лист этой расцвеченной книги запечатлеваются в 
мозгу моем с фотографической верностью. Уже, разумеется, не 
я это делаю, а мое «Я» — высший принцип, живущий во мне, да 
и то с помощью моего Гуру, который во всем мне помогает. Если 

___________________________________________________________Глава XVIII 

379



я забываю что-либо, мне стоит мысленно обратиться к нему 
или другому такому же, как он, и перед моими глазами возни-
кает забытое, иногда проходят таблицы чисел, длинные списки 
событий. Они все помнят, все знают... Без них откуда бы взя-
лись мои знания?» 

Эта выдержка для нас еще ценна тем, что здесь Е. Блават-
ская говорит о своем Учителе — подвижнике-индусе, с которым 
она всегда сносилась путем ментального ясновидения. 

В состоянии самадхи йог, кроме внутреннего просветления, 
достигает высокого могущества. Он делается ясновидцем, овла-
девает праной своего тела и окружающей среды. 

Самадхи иногда отождествляется с экстазом, но это не-
верно. Экстаз не отражает в полной мере самадхи. Если такое 
сравнение и встречается в различных книгах, то это результат 
перевода, так как самадхи не имеет однозначного перевода по 
смыслу на другие языки. 

Мы старались осмыслить самадхи с различных позиций, 
но все это не раскрывает его внутренней сущности — самадхи 
нужно пережить. Для того чтобы яснее взглянуть на это необы-
чное состояние, мы ниже дадим одно упражнение. Если быть 
точнее, то такого упражнения не может быть, но то, что будет 
дано, в какой-то степени позволит прикоснуться к самой сути 
самадхи и глубже познать его. Приведенное упражнение будет 
вам посильным, если вы хорошо утвердились в предыдущей 
практике и достаточно поработали с упражнениями других глав 
садханы, имеются в виду психические упражнения. 

Упражнение: Отполированную медную пластинку 40x40 см 
закрепите на стене на уровне глаз. Созерцайте ее в падмасане 
на расстоянии 70 см. Устремите на пластинку все свое внима-
ние, пристально вглядывайтесь в нее. Через некоторое время 
появится легкий звон в ушах, а сама пластинка как бы покроет-
ся туманом. Постепенно шум в ушах начнет усиливаться. Окру-
жающие предметы перестанут быть видимыми, а вместо 
пластинки будет светлое пятно с потеками и туманом, постоян-
но движущимся подобно клубам дыма. Шум в ушах становится 
ясным, сильным и чистым. Появляется чувство покоя и доволь-
ства. Постепенно вы начнете осознавать свое «Я», а о существо-
вании тела можете забыть. Всякое впечатление внешнего мира 
исчезает. Но все это в любой момент может исчезнуть, и вы ока-
жетесь в обычном состоянии. Потребуется значительная прак-

___________________________________________________________Путь в Йогу 

380



тика, чтобы приведенное состояние можно было бы удержать 
некоторое время. Это не самадхи, так как Кундалини здесь не 
поднята, но это упражнение дает нам возможность как-то рас-
крыть понятие самадхи, и, кроме того, оно ценно тем, что помо-
гает углубить качество дхиана. 

В заключение этой главы сделаем еще два существенных 
замечания. 

При входе в самадхи необходимо помнить, что без квали-
фицированного руководства «оттуда» трудно найти дорогу. Но 
часто бывает так, что вовсе нет желания возвращаться «отту-
да»... 

Когда будете приближаться к серьезным опытам, то попро-
сите, чтобы кто-нибудь, на всякий случай, в определенное 
время встряхнул вас, стукнул разок и «опустил» вас на землю... 
иначе вы можете долго там засидеться... 

Достигнуть сверхсознательного состояния с полным сохра-
нением своих нормальных сил и без резкого отклонения от есте-
ственной человеческой природы — задача очень трудная и 
более сложная, чем мы себе это иногда представляем... 

ОМ! ОМ! ОМ! 

___________________________________________________________Глава XVIII 

381



ГЛАВА XIX 

ОБЩИЕ ВЫВОДЫ. ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Вот и закончено очень небольшое повествование о Йоге, 
которая является воплощением вековой мудрости индийского 
народа, приводящей в изумление глубинами познания челове-
ческой сущности. 

Наша книга названа «ПУТЬ В ЙОГУ». Следуя этому назва-
нию, мы старались по мере сил и возможностей более-менее 
полно осветить все ступени этого пути физического и духовно-
го совершенствования человека. Читатель также обратил вни-
мание, что в книге изложены многие условия и требования, 
чтобы свести до минимума степень риска в практическом осво-
ении. 

Сейчас мы можем сделать вполне определенный вывод, что 
одного энтузиазма в Йоге недостаточно, необходим трезвый 
расчет, умеренность и осторожность. Если же кто-то не посчи-
тает необходимым следовать разумной логике, то его ждет один 
из трех исходов: он чего-то достигнет, какие-то силы будут об-
ретены, но только за счет подорванного здоровья; он ничего не 
добьется и еще раз создаст недобрую славу этому учению; в худ-
шем случае он откроет себе путь в сумасшедший дом. Такова ис-
тина. 

Многие практикуют Йогу только с целью оздоровления, они 
достигают цели и на этом останавливаются. Благо и это, здоро-
вье — дар бесценный. 

Те, кто идет дальше, овладевают праной. Маленькая волна 
праны, которая составляет вашу собственную энергию, являет-
ся частью бесконечного океана праны. Овладев своей праной, 
мы можем проявлять свое влияние вовне, воздействовать этой 
силой на окружающую нас среду. По мнению йогов, прана рас-
пространена во всем теле, она координирует все материальные 

382



проявления физического тела и его двойника, то есть эфирного 
тела. 

Наше сознание слишком несовершенно, чтобы почувст-
вовать тонкие движения праны, но посредством известной 
практики очищения, дыхательных упражнений и сосредото-
чения на желании почувствовать в себе ее токи, приводит в 
итоге к тому, что эти токи праны действительно становятся 
ощутимы. 

Очищаются в первую очередь нади («над» означает «дви-
жение»), очищаются также нервные клетки, чтобы они могли 
вибрировать в ответ на прикосновения высшего порядка. Очи-
щение, в свою очередь, сочетается с диетой и чистотой пита-
ния. Более того, токи праны приводят в действие сознание, а 
если так, то, управляя праной, мы можем подчинить сознание. 

Йогину также предписывается целый курс асан, которые 
таят в себе глубокое скрытое действие: а) изменение физическо-
го организма посредством асан приводит к определенному из-
менению астрального тела; б) асана совместно с концентрацией 
внимания на подсознательных физических ощущениях приво-
дит к тому, что они делаются сознательными и в дальнейшей 
практике используются целенаправленно. 

Впереди пратьяхара, завершающий подготовительный 
этап к самьяма. В пратьяхаре главное для ученика — аналити-
ческий подход, ученик должен увязывать процесс дыхания с 
процессом образования мыслей. В практике любой ступени Йо-
ги, а тем более высших ее ступеней, не следует быть пассивным 
исполнителем, а необходимо вести постоянную исследователь-
скую работу над собой. Не зря сказано: сколько личностей, 
столько йог. Каждый имеет свою индивидуальность, и ее необ-
ходимо раскрыть также индивидуальными методами. В прать-
яхаре мы научились ограждать себя от внешних воздействий 
или, грубо говоря, мы «запретили» всем нашим органам прини-
мать во внимание внешние воздействия и посылать сигналы в 
мозг — этим мы подчинили тело. 

«Мы после подчинения тела, — говорит С. Вивекананда, — 
можем попытаться обработать сознание». 

Почему необходимо обрабатывать сознание? А потому, что 
мысли могут также возникать изнутри и мешать нам сосредо-
точиваться. Дхарана учит нас, как избавляться от «внутрен-
них» мыслей, а дхиана закрепит оба предыдущих свойства и 

___________________________________________________________
 
Глава XIX 

383



«привяжет» наше сознание к одному объекту (идее) без каких бы 
то ни было внешних или внутренних отвлечений. Самьяма, 
следующая после пратьяхара, в наибольшей степени требует 
разумного подхода и квалифицированного руководства. Здесь 
мы опять подошли к вечной проблеме Учителя. Учитель — это 
более чем бесценный дар, но пока у вас непочатый край само-
стоятельной работы. Если бы все сидели и ждали Учителя, то 
наша цивилизация осталась бы на уровне каменного века. 
Только активный поиск ведет к Учителю. Нет у человека более 
высокого Учителя и наставника, нежели высшее «Я», и в то же 
время нет у него злейшего врага, чем низшее «Я». Стоит вду-
маться в сказанное и понять, как важно в жизни познать само-
го себя и представить те высоты, до которых человек может 
дойти, и ту пропасть, в которую человек может пасть, если не 
подчинит свой ум, эмоции и страсти единому контролю. Поз-
нав себя, познав двойственность своей природы, ученик делает 
все меньше ошибок; для него нет больше случайностей, а везде 
только закономерность и целесообразность. Из игрушки приро-
ды, из раба страстей он становится господином своей судьбы. 
Чем выше его сознание, чем шире его кругозор, тем правильнее 
его суждения, тем точнее он осознает ожидающую его перспек-
тиву. 

Ученик Йоги, грубо говоря, как паук, ткет вокруг себя свой 
собственный мир, свою собственную сферу ограничений, 
правил, требований, которые первое время кажутся невыпол-
нимыми, но потом становятся привычными и входят в посто-
янный образ жизни. Подниматься на вершину Йоги можно 
только с чистыми руками и чистым сердцем. По этой причине 
йогу также предписывается пройти обширный курс ЯМ и НИ-
ЯМ. 

На всех этапах Йоги от ученика требуется правильное 
понимание прогресса занятий. Прогресс в Йоге не есть непре-
рывный процесс восхождения, а периодический рост с переры-
вами и задержками. Временные задержки не должны вызывать 
разочарования, наоборот, они должны быть стимулом для еще 
больших усилий. Периодические задержки — это накопление 
жизненных сил и созревание для дальнейшего роста. 

Система йогов уникальна, она рассматривает человека 
как музыкальный инструмент. Когда все струны натянуты дол-
жным образом, то такой инструмент издает правильную гамму 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

384



звуков. Если же какая-то струна не натянута, то разлаживает-
ся игра всего инструмента. Только гармоническое развитие 
способствует наибольшему выражению человеческой сущно-
сти. С этой целью наука йогов построена подобно дереву со мно-
гими ветвями. Решивший взобраться на вершину, к свету, дол-
жен подниматься постепенно, опираясь на каждую ветвь, в 
противном случае он рискует не добраться до вершины или со-
рваться. 

Вы узнали об интересной науке индийских мудрецов — 
йогов. Что дано в этой книге, — это всего лишь зернышко из 
большого полновесного колоса, выращенного мудрыми Учите-
лями в течение тысячелетий. Мы не знаем другого столь вели-
чественного памятника народной культуры, воплотившего в се-
бе бесценное достояние народного опыта. 

Если безжалостное время сохранило это учение, то, навер-
ное, оно содержит рациональную суть, и никто не имеет мо-
рального права высказываться в его адрес недоброжелательно. 
Йогу необходимо познать практически, вникнуть в ее суть, а по-
том уже высказывать свое суждение. Но кто отвергает ее не по-
знав, тому должно быть стыдно. 

Это учение необходимо еще и еще изучать, чтобы освобо-
дить его от прилипшего к нему сора, грязи, шарлатанства, 
факиризма и надувательства, чтобы избавиться от таких опре-
делений, как «не соответствует», «не научно» и т.д. 

Необходимость развития духовных сил не чужда людям на-
шего времени. Наука глубоко проникла в тайны материального 
мира, и ученые все больше убеждаются в том, что обычные фор-
мы мышления уже недостаточны, чтобы осознать многие тон-
кие проявления скрытых глубин материи. Как бы человек 
широко ни мыслил, но его физический мозг не может выйти за 
пределы физического мира. 

Не будем спешить с выводами, но, может быть, именно 
йоги своими методами помогут поднять на новый уровень воз-
можности нашего сознания. 

Гордый дух человеческий неустанно стремится к позна-
нию, на крыльях своего ума он стремится все выше и выше, че-
го не может человек, то могут приборы. Но одно не понятно, 
почему человек не ищет способов расширения своих умствен-
ных способностей? Наукой доказано, что ресурсы нашего мозга 

___________________________________________________________
 
Глава XIX 

385



используются на 3-7%. Что если именно методы йогов 
позволят расширить наши психические силы? 

Учителя Йоги постоянно призывают нас познать себя и 
предлагают для этого необходимые методы, они призывают нас 
остановиться и задуматься: «кто я», «зачем я», «что я могу», «что 
я должен». 

Еще один вопрос — есть ли тайное в Йоге? Есть, но только 
такое, что должно быть дано человеку на определенном уровне 
его развития. Дать человеку больше знания, чем он способен 
принять и осмыслить, опасно. Это подобно адской машине в ру-
ках ребенка, который не знает, что это такое. 

Но человечество, соответственно своему духовному прогрес-
су, должно постепенно приобщаться к более обширному знанию. 
Кто знаком с историей Йоги, тот, наверное, обратил внимание, 
что Великие Учителя Йоги периодически посылали в западные 
страны своих представителей, йогов-просветителей. Нам изве-
стны миссии С. Вивекананды, Й. Парамахансы, С. Эсудиана. 
Очень характерно с этой точки зрения напутствие Сельвараджа-
на Эсудиана, которое он получил от своего Учителя: 

«Иди мой мальчик, познакомься с Западом. Сравни людей 
Запада и Востока и посмотри, где эти две дороги встречаются. 
Научись у людей Запада тому, в чем они опередили нас, и позна-
комь их с тем, чего достигли мы. Иди своей дорогой и работай, 
чтобы соединить эти пути. На Западе ты лучше поймешь науку 
Хатха-Йогу. Это не только путь к здоровью, но единственный 
путь в мире и метод физической культуры, основанный на тес-
ной связи тела с психикой». 

Все, что кратко можно было сообщить о науке йогов, мы 
сделали в этой небольшой книге, которая не является заявкой 
на всеобъемлющее изложение или оригинальные выводы, но 
есть попытка предложить ученику систему. Пусть теперь прочи-
тавший эту книгу подумает: есть ли у него силы, воля и 
настойчивость, чтобы стать на этот путь? Если так, то станови-
тесь челла или шишья (то и другое означает «ученик»). Если со-
мневаетесь, у вас не будет удачи. 

Мы старались будущему ученику дать по возможности 
больше материала, взятого из опыта людей, прошедших впере-
ди этим путем, но многое еще не раскрыто — пусть это сделают 
другие, более сильные. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

386



Более того, есть вещи, которые для себя ученик должен от-
крыть сам. Это не потому, что «что-то» имеет скрытую сторону, 
а потому, что проявляется индивидуально. Вы будете очень удо-
влетворены, если, идя по этому пути, сделаете для себя 
какое-то открытие. Но в процессе дальнейшего изучения вы по-
лучите еще большее удовлетворение, когда узнаете, что ваше 
«открытие» уже было открыто, удостоверившись, что мыслите в 
нужном направлении. 

Йогу иногда подвергают критике, и чаще всего за ее привер-
женность к идеализму. В сознание человека Запада никак не ук-
ладываются религиозные оттенки этой науки. Отношение Йоги 
к религии нам известно из предыдущего. Что же касается боже-
ственных категорий, которыми изобилует терминология йогов, 
то здесь необходим особенный подход. Известно, что в древно-
сти все знания и искусства были частью религии и способство-
вали священному служению. Более того, более быстрый успех в 
Йоге все же имеют верующие люди, может быть, потому, что им 
легче даются особенности миросозерцания йогов. 

Йогин-бхакт Ш.С. Шивананда говорил так: «Поклонение 
Богу через служение ЧЕЛОВЕКУ, являющемуся зримым выра-
жением Божества, — это Йога, в особенности в этом веке преоб-
ладания раджаса и тамаса». Хочется думать, что лучше и не 
скажешь. И еще одно сравнение. Атеист убежден, что человек — 
высшее творение живой материи. Христианин, как и другие ре-
лигии, считает высшим и совершеннейшим Бога, но йогины 
признают Божественность Человека. Согласно Веданте, Чело-
век не есть «тварь», не «искра Божья», не сын Божий, не ветхоза-
ветное творение из ничего, а Бог. 

«Да будет воля Твоя», — говорит христианин в своей молит-
ве. 

«Да будет воля Моя», — говорит хатха-йог. 
«Я — Брахман» — вот суть Веданты и вся мудрость Йоги. В 

каждом человеке частица Брахмана. Сокровенное стремление 
йогина — слияние своей индивидуальной души с Мировой Ду-
шой (Брахманом), чего он и достигает в самадхи. 

Йога — одно из немногих учений, последователи которого 
не агитируют становиться на их путь. Йоги считают, что 
человек сам должен прийти к такому решению, так как любые 
человеческие деяния, если они вопреки собственной воле, отли-

___________________________________________________________
 
Глава XIX 

387



чаются слабой эффективностью. Здесь нужна внутренняя по-
требность, возведенная в привычку. 

Если вы преследуете только оздоровительные цели, то возь-
мите что-то от Йоги, что-то от физической культуры и сделайте 
свою систему. Пусть учение йогов станет для вас руководством 
на пути к здоровью и долголетию. 

Работайте над своим физическим совершенствованием и 
будьте удовлетворены собственным примером. Не склоняйте го-
лову перед своими недугами, боритесь за полноценную жизнь. 

А может быть, не нужна Йога? 
Зачем усложнять жизнь столькими ограничениями? Ведь 

живут же люди и радуются жизни, ничего не зная о Йоге, как и 
о многом другом... 

В таком отношении всех людей можно разделить на три не-
равные группы. Самая многочисленная — это обычные люди, 
живущие в обществе, трудящиеся для общего блага, определяя 
настоящее и будущее своей страны. 

Есть очень немного таких, которые стремятся идти по ли-
нии наименьшего сопротивления, с горки, когда ноги сами идут. 

Но есть люди не совсем обычные, которых не всегда можно 
понять, которые идут «под гору», ставят перед собой более высо-
кие цели — это подвижники нового. Вероятно, также определя-
ется отношение к Йоге, куда приходят лишь очень немногие. 
Этих людей не смущает даже то, что на этот необычный путь 
становятся миллионы, выдерживают трудности этого пути 
лишь тысячи, погибают сотни, а к конечной цели приходят 
лишь десятки или единицы. 

Мы попытались дать читателю или ученику сведения о Йо-
ге такой, какая она есть в действительности, со всеми трудно-
стями и даже опасностями. Теперь ясно, почему так мало лю-
дей, которые могли бы назвать себя йогами. Ясно также, почему 
так мало истинных йогов и почему они никогда не заявляют о 
себе. Но они есть среди нас. Единственное, по чему их можно 
выделить, так это то, что им чужд соблазн материальности, жа-
жда обогащения и властолюбия, — все это их просто не интере-
сует. Но в их глазах мерцает необыкновенный духовный свет, им 
свойственна особая духовная культура и воля духа, им свойст-
венна не гордыня и заносчивость, но любовь и прощение. Разли-
чайте таких людей, будьте внимательны к ним и выбирайте их 
себе учителями жизни. 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

388



* * * 
Итак, уважаемый читатель, мы расстаемся с вами. Наши 

дороги расходятся, но может случиться, что мы встретимся... 
Встреча такая вполне возможна, ибо если вы сделали первые 
шаги в Йогу с твердым намерением совершенствоваться, то не 
обманывайте себя мыслью, что как только вы достигнете имен-
но этого уровня, то здесь и остановитесь. Вы незаметно для се-
бя будете идти все дальше и дальше. 

Мы будем очень удовлетворены, если это краткое знакомст-
во с наукой йогов заронило в вашу душу хоть одно зерно, способ-
ное дать росток чего-то нового для вас. 

Великий йогин С. Вивекананда часто повторял: «Если я 
когда-либо произнес истинное слово, то я обязан этим моему 
Учителю. Моими в моих словах являются лишь ошибки». К со-
жалению, мы находимся на том участке пути, где еще нельзя 
сказать таких слов, но вместе с тем мы постарались пролить 
свет на мудрую технику йогов в меру своих сил и возможно-
стей настолько, чтобы праздный читатель получил более-ме-
нее полное представление по существу общего вопроса, а уче-
ник — руководство к практической работе до определенной 
степени. 

Те, кто в самом деле хотят стать йогами, раз и навсегда пе-
рестаньте думать о вещах. Держите только одну идею. Сделайте 
ее идеей вашей жизни, думайте о ней, мечтайте о ней, живите 
ради этой идеи. Пусть мозг, мышцы, нервы, каждая часть ваше-
го тела будут полны этой идеей, оставьте любую другую идею. 
Это путь к успеху, это путь, создающий великих духовных гиган-
тов. 

Ш.С. ВИВЕКАНАНДА 

ОМ! ОМ! ОМ! 

___________________________________________________________
 
Глава XIX 

389



СЛОВАРЬ 

А 
АТМА — 
АТМАН — 
АВАТАРЫ — 

АБХЬЯСА — 
АДХИКАРИ — 
АГНИ — 
АВИДЬЯ — 
АНАНДА — 

АБХАЙЯ — 
АДВАЙТА — 
АХИСМА — 
АКРОДХА — 
АСТЕЙЯ — 
АЯМА — 
АБХАВА — 
АВЙАКТА — 
АЙРАВАТИ — 
АНТАХКАРАНА — 

АСМИТА — 
АНТАРАТМАН — 
АТХАРЙА ВЕДА — 
АЧАРЙА — 

ДУХ 
собственное «Я» 
люди, родившиеся с Божественными 
силами, воплощения Бога 
духовная практика 
энергичный человек 
огонь 
невежество, неведение 
блаженство, удовольствие, радость 
(имя двоюродного брата Будды, 
его лучшего ученика, достигшего 
высокого совершенства) 
свобода от страха 
единство 
ненасилие 
свобода от гнева 
невороватость 
растяжение 
несуществование, отрицание 
непроявленный 
слон Индии 
внутренний орган мышления, дух, 
иногда душа 
эгоизм 
внутреннее «Я», душа 
одна из четырех вед 
духовный наставник 

БРАХМАЧАРЬЯ — соблюдение полного полового воздер-
жания, безбрачие 
наслаждение 
искренне верующий человек 
чувство 

БРАХМАРАНДХА— макушка головы 
БРАХМАГРАНТХИ (или кнот) — три узла в системе Кунда-

лини 

БХУКТИ — 
БХАКТА — 
БХАВ — 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

390



БРАХМАН — 

БХАВАТ ГИТА — 

БХАГАВАН — 
БХАКТИ — 
БХЕДАНА — 
БХОГА — 
БХРАМАРА — 
БУДХИ — 
БХИКШУ — 
(бхикшуни) 
БУДХИ — 
БУДХ — 
БХУТА — 
БХАГАВАТ-ГИТА — 

абсолютная реальность, высшее Бо-
жество за пределами качеств 
священные беседы Кришны и Арджу-
ны 
почтенный, священный 
поклонение, почитание 
прокол, прорыв 
объект удовольствия, наслаждения 
большая черная пчела 
интеллект, рассудок 
буддийский монах (монахиня) 
милостыня 
просветление 
пробуждающийся 
стихия 
«Песня Божества», часть МАХАБХАРА-
ТЫ 

В 
ВАЙРАГЬЯ — 
ВИРЬЯ — 
ВРИТИ — 
ВАРНА — 
ВЕДА — 

ВИДЬЯ — 
ВИКШЕНА 

отречение, беспристрастие 
половая сила, семя 
умственная функция 
буква алфавита 
священное писание индусов, открыто 
высшим существам, состоит из 
четырех сборников: Риг Веда, Йаджур 
Веда, Сама Веда, Атхарва Веда. 
знание 
отвлечение 

Г 
ГРАНТХИ — 
ГАЙЯТРИ — 

Д 
ДЖАНА — 

ДЖИВА — 

узел 
особенно священная формула, произ-
носимая Брахманами в исключитель-
ных случаях 

повторение ОМ или имени Бога во вре-
мя упражнений, мантра 
индивидуальная душа 

 — 

___________________________________________________________Словарь 

391



ДЖИВАТМА — 
ДЕХА — 
ДРИШТИ — 
ДЭВА — 
ДЖИВА-МУКТА — 

ДХАНУ — 
ДВИ — 
ДЖНАНА — 

ДХАРМА — 

ДВАИДЙЯ

ДЖЙОТИ — 
ДХРИТИ — 

душа, воплощенныи дух 
физическое тело 
видение 
Божество 
человек, освободившийся во время 
жизни в данном воплощении 
корова 
два 
священное знание, полученное во вре-
мя медитации, также мудрец 
принцип порядка или гармонии в ми-
ре, универсальный закон справедли-
вости, моральный и духовный дух 
человека 
двойственность, пара противополож-
ностей 
свет 
духовное терпение 

И —Й 
ЙОГОДА — 
ИНДРА — 
ИНДРИИ — 
ИШВАРА — 
ИСТИННОЕ «Я» — 

что приносит равновесие 
глава Богов 
органы чувств 
высший сущий Бог природы 
высшая сущность, ради развития ко-
торой до полноты сознания (самосоз-
нания) и создан весь объективный мир 

К 
КАНДА — источник всех нади 
КАРАНА ШАРИРА — причинное тело 
КАЙВАЛЬЯ 
КАРМА — 

КЕВАЛА — 
КРИШНА — 

КРИЙЯ — 

конечное освобождение 
действие, обет, обстоятельства, выте-
кающие из поступков в предыдущих 
воплощениях 
весь, полный, совершенный 
самый знаменитый герой индийской 
мифологии 
очищение 

 — 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

392



КШИПТА — 
КШАТРИЯ — 
КАРАНА — 
КЛЕША — 
КОША — 

л 
ЛАЙЯ — 

ЛАКШЬЯ — 
ЛИНГАШАРИРА — 
ЛАКШМИ — 

м 
МАНТРА — 

МАТРА — 
МАНАС — 
МУКТИ — 
МОХА — 
МОКША — 
МОВНА — 
МУЛА — 
МАХА — 
МАНУ — 
МАЙТРЕЙЯ — 

МУЛАПРАКРИТИ — 
МАЙЯ — 

МАХАБХАРАТА — 

МАХАТМА — 
МАНДАЛА — 

рассеянный, невнимательный 
военная правящая каста 
причина 
страдание 
оболочка души 

преданность, поглощение, растворе-
ние 
объект концентрации 
тонкое тело 
Богиня красоты, супруга Вишну 

священное слово, мысль, молитва 
для повторения со смыслом 
единица времени 
мыслительное начало 
освобождение, конечное блаженство 
правдивость 
освобождение 
обет молчания 
корень, основа, источник 
великий, могущественный 
отец человеческой расы 
буддийский месяц, то есть следующий 
Будда 
мировая материя 
созидательная сила Бога, посредством 
которой феноменальный мир воспря-
нул к существованию 
«Великая Индия», огромное собрание 
древней классики 
великая душа 
магический круг, символический ри-
сунок, сделанный на земле 

Н 
НАГИБАР — 
НАДА — 

величайший из йогинов 
таинственный звук 

___________________________________________________________Словарь 

393



НИРГУНА — 

НАМА — 
НИРОДХА — 
НИРВАНА — 

НИРГУНА — 

бесформенное, без характерных при-
знаков 
имя 
ограничение, подавление 
полное угасание индивидуального су-
ществования, прекращение новых ро-
ждений и вхождение в блаженство; 
она есть небытие только с точки зре-
ния нашего конечного сознания, она 
наступает, когда ограниченность и со-
вершенство отдельного личного бытия 
уничтожены, когда сознание слилось 
с Мировым Сознанием, в ней человек 
не теряет индивидуальности, а сознает 
себя во всем сущем и все сущее в себе; 
она не отсутствие всякой жизни, а по-
лностью сверхличная жизнь, сливаю-
щаяся с жизнью Вселенной 
без качеств, без атрибутов 

О 
ОДЖАС — 

ОРДХВАРЕТАС — 

духовная энергия, сконцентрирован-
ная сила 
йог, у которого половая энергия течет 
вверх 

П 
ПАРАМАТМА — 
ПУРУША — 
ПРАКРИТИ — 

ПАРАМ — 
ПАРАМАТМА — 
ПРАТЬЯКША — 
ПАРВАТИ — 
ПАНДИТ — 
ПУРАНЫ — 

универсальное сознание, высшее «Я» 
душа 
первоматерия, недифференцирован-
ная материя, природа 
верховный, высший 
высочайший дух, верховное «Я» 
истина 
богиня, супруга Шивы, дочь Гималаев 
ученый, просвещенный 
священные труды 

Р 
РАГА — преданность 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

394



РАДЖАС — 
РУПА — 
РАДЖА — 
РЕТАС — 
РИШИ — 

с 
СИДХИ — 

СУАМИ — 

САНИАЗИ — 

САТСАНГА — 
САДХАК — 
САРГУНА — 
САТВА — 
СТХУЛА — 
СУТРА — 
СУКШМА ШАРИРА — 
СТХУЛА ШИРИРА — 
САМСКАРА — 
САРАСВАТИ — 

САМСАРА — 
САГУНА — 
САМХИТА — 
СУКШМА ДЕХА — 
СУКШМА ШАРИРА — 
СВАРУПА — 

т 
ТАМАС — 

страсть 
форма 
царь 
сперма 
мудрец, аскет, тот, кто ведает истину 

психические силы, совершенство, ус-
пех 
религиозные наставники высших сту-
пеней духовного просветления 
люди, полностью отказавшиеся от ми-
ра и удовольствия для Бога 
братство, истина 
духовный, изучающий 
с внешней формой 
чистота 
физическое, грубое 
стих 

тонкое тело 
плотное тело 

мысленные впечатления прошлого 
приток Ганги. Богиня, жена Брамы, 
одна из главных надей 
обитель рождения и смерти 
одаренный атрибутами и качествами 
собрание гимнов, статей 
тонкое тело 

тонкая оболочка 
собственная форма 

оковы (в переносном смысле), инер-
ция, темнота 

ТАТТВА — стихия как первичное вещество 
ТРАТАК — пристальный взгляд на что-то 
ТРИКАЛА ДЖНАНА — человек, который знает прошлое, 

настоящее и будущее 

УИНМАНИ–АВАСТХА — отсутствие состояния Йоги 

___________________________________________________________Словарь 

395



УПАНИШАДЫ — 

УПАСАНА 

название философских сочинений, 
присоединяемых к ведам 
почтение, медитация и др. 

X 
ХАМСАХ — 

ХАРИ — 

«Я есть ОН», всесильный дух. Бессоз-
нательная мантра, повторяемая 
с каждым актом дыхания 
одно из семи имен Вишну 

Ч 
ЧАЙТАНЬЯ — 
ЧИТТА — 
ЧИТ — 
ЧАНДРА — 

сознание 
ум, умственное вещество 
чистое сознание 
луна 

ЧИТTА–ВИКШЕДА — отвлечение ума 
ЧАТУР — четыре 
ЧИТТА–ВРИТТИ — отвлечение ума 

ш 
ШАКТИ — 
ШАБДА — 

ШИВАНА — 
ШАРИРА — 
ШАСИРА — 
ШРУТИ — 

Э 
ЭКАГАРАТА — 

сила 
звук непроявленный, получаемый 
не от соударения предметов 
слушание духовных истин 
тело 
питание 
писания 

направленность на одно, отождествле-
ние с предметом сосредоточения, 
проникновение в его внутреннюю 
сущность 

ю 
ЮКТИ — добившийся общения с Высшими Ду-

хами 

Я 
ЯГА — эпоха, век 

 — 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

396



СОДЕРЖАНИЕ 

Вступительная статья............................................................................ 3 
От авторов 8 
Введение 11 
Предисловие 15 

ГЛАВА I 
Нужна ли Йога современному человеку? 17 

ГЛАВА II 
Йога и наша действительность 23 

ГЛАВА III 
Как возникло это учение 26 

ГЛАВА IV 
Что такое Йога 29 

ГЛАВА V 
Мировоззрение йогов 42 

ГЛАВА VI 
Асана 47 

Часть I 
Специфичность асан 47 
Часть II 
Терапевтическое действие асан .....55 
Часть III 
Указания, требования, советы ученикам Йоги 60 
Часть IV 
Техника асан 82 

ГЛАВА VII 
Мудры 135 

397



ГЛАВА VIII 
Чакры 156 

ГЛАВА IX 
Пранаяма 167 

ГЛАВА Х 
Анатомия системы Кундалини 
и некоторые вопросы ее пробуждения 225 

ГЛАВА ХI 
Очищение 255 

ГЛАВА ХII 
Диета йогина 280 

ГЛАВА ХIII 
Мантра. Ом (аум, аоум) 290 

ГЛАВА XIV 
Другие важные вопросы 301 

ГЛАВА XV 
Пратьяхара 311 

ГЛАВА XVI 
Дхарана (концентрация) 326 

ГЛАВА XVII 
Дхиана (медитация) 333 

ГЛАВА XVIII 
Самадхи (сверхсознательное состояние) 372 

ГЛАВА XIX 
Общие выводы. Заключение 382 

Словарь 390 

___________________________________________________________Путь в Йогу 

398



Популярное издание 

Триананда 

ПУТЬ В ЙОГУ 

Редактор Т.М. Мороз 
Художественный редактор Ю.Воевчик 

Технический редактор И.С. Воробей 
Оформление обложки А.Ю. Кальченко 

Подписано в печать 04.06.98. Формат 84х1081/32. 
Бумага газетная. Печать офсетная. Гарнитура "Text Book". 

Усл.-печ. л. 21,0. Тираж 10 000 экз. 
Заказ № 189. 

Издательско-книготорговая фирма "Сталкер" 
340048, Украина, г. Донецк, ул. Артема, 147а. 

Отпечатано с готовых диапозитивов 
в типографии издательства «Таврида» 

333700, г. Симферополь, ул. Ген. Васильева, 44. 


	000-200.pdf
	000-102
	000
	001-102

	103-200

	390-399.pdf
	390
	391
	392
	393
	394
	395
	396
	397
	398
	399




