### Рэйсбрукъ Удивительный

7 280

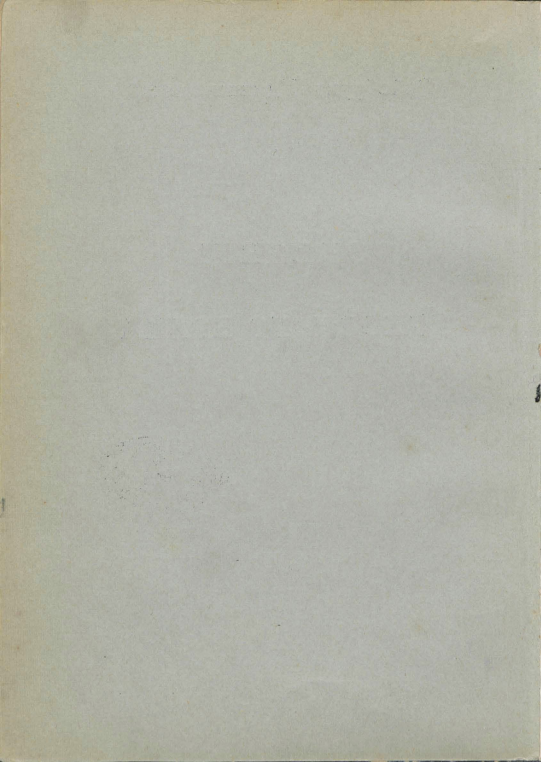
203 316. 3us.1-û.

## ОДЪЯНІЕ

## ДУХОВНАГО БРАКА

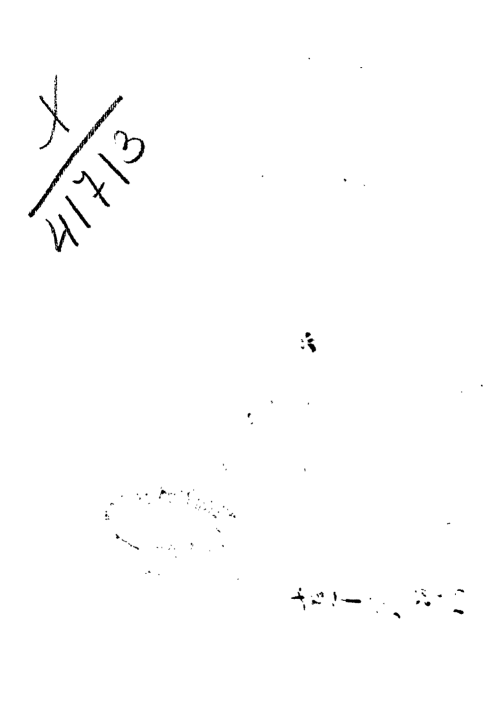
Nº39431.







MOCKAN WEHO



301-88 op 1-81 4449-6

Рэйсбрукъ Удивительный.

ОДЪЯНІЕ Э́из. 1-2. . ДУХОВНАГО БРАКА.

> Вступительная статья Мориса Мэтерлинка.

> > Переводъ

Михаила Сизова.

Nº39431.

MUCHOBENCH AND ELLO

Изданіе «Орфей». Книгоиздательство «Мусагетъ». Москва. 1910.

#### Эта книга переведена съ изданія:

L'ORNEMENT DES NOCES SPIRITUELLES, DE RUYSBROECK L'ADMIRABLE, TRADUIT DU FLAMAND ET ACCOM-PAGNÉ D'UNE INTRODUCTION PAR MAU-RICE MAETERLINCK. NOUVELLE ÉDITION. BRUXELLES. PAUL LACOMBLEZ,

EDITEUR.





# вступительная статья мориса мэтерлинка.





Многія произведенія бол'є правильно прекрасны, чемъ эта книга Рэйсорука Удивительнаго. Многіе мистики оказывають болье сильное дъйствіе и болье ко времени, въ ихъ числь Сведенборгъ и Новалисъ. Весьма возможно, что его писанія лишь рѣдко отвѣчають современнымъ нуждамъ. Съ другой стороны, я знаю мало авторовъ болѣе неискусныхъ, чѣмъ онъ; порой онъ соивается на странныя дътскости; и первыя двадцать главъ Одпянія духовнаго брака, хотя онъ и служатъ приготовленіемъ, быть можетъ, необходимымъ, заключаютъ почти только тепловатыя и благочестивыя общія міста. Съ внішней стороны у него нътъ никакого порядка, никакой схоластической погики. Онъ часто повторяется, и иногда кажется, что онъ самъ сеот противоръчитъ. Онъ соединяетъ невъдъніе ребенка съ знаніемъ кого-то, кто вернулся отъ смерти. Онъ обладаетъ какимъ-то судорожно сведеннымъ синтаксисомъ, отъ котораго меня не разъ бросало въ потъ. Онъ вводить образъ и забываеть его. Онъ употребляеть даже извъстное количество неосуществимыхъ образовъ; и это явленіе, неестественное въ произведеніи чистосердечномъ, можетъ быть объяснено только его неловкостью или необычайной поспъшностью. Онъ не знаетъ большей части пріемовъ

рфчи и можетъ говорить только о несказанномъ. Ему неизвъстны почти всъ привычки, возможности и средства философской мысли, и онъ принужденъ думать только о немыслимомъ. Когда онъ говоритъ намъ о своемъ маленькомъ иноческомъ садикъ, ему трудно разсказать удовлетворительно, что тамъ происходитъ; онъ пишетъ тогда, какъ ребенокъ. Онъ берется научить насъ тому, что происходить въ Богъ, и пишетъ страницы, которыхъ Платонъ не могъ бы написать. Повсюду чудовищная несоразмърность между знаніемъ и невъдъніемъ, между силой и желаніемъ. Не надо ждать произведенія литературнаго; вы не увидите ничего, кромѣ судорожнаго полета опьяненнаго орла, слъпого и окровавленнаго, надъ снѣжными вершинами. Прибавлю послѣднее слово въ видѣ братскаго предостереженія. Мнъ случалось читать произведенія, которыя считаются очень темными: Учениковъ въ Саист и Фрагменты Новали-са, напримъръ; Biographia litteraria и Друга Самуэля Тейлора Кольриджа; Тимея Платона; Эннеады Плотина; О божественных именахъ св. Діонисія Ареопагита; Аврору великаго нъмецкаго мистика Якова Беме, съ которымъ нашъ авторъ имъетъ много общаго. Я не осмъливаюсь утверждать, чтобы произведенія Рэйсбрука были темнъе этихъ произведеній, но менъе охотно прощаешь имъ ихъ темноту, потому что здёсь дёло идеть о неизвёстномъ, къ которому мы не имъемъ довърія съ перваго шага. Мнъ казалось необходимымъ честно предупредить праздныхъ прохожихъ на порогѣ этого храма безъ архитектуры, ибо этотъ переводъ былъ предпринятъ пишь съ целью удовлетворить немногихъ платониковъ. Я думаю, что всъ тъ, которые не провели жизнь въ интимной близости съ Платономъ и неоплатониками Александріи, не подвинутся далеко въ этомъ чтеніи. Имъ покажется, что они вступили въ пустоту; у нихъ получится ощущение однообразнаго паденія въ бездонную пропасть между черными и гладкими скалами. Въ этой книгъ нътъ ни обыкновеннаго воздуха, ни свъта; это духовный пріютъ, невыносимый для неподготовленныхъ. Не надо вступать туда изъ литературнаго любопытства; тамъ -нътъ бездълушекъ, и собиратели образовъ найдутъ ихъ тамъ не болье, чымь цвытовь на полярных льдахь. Я говорю имъ, что это безграничная пустыня, гдъ они умрутъ отъ жажды. Они найдутъ здёсь весьма мало фразъ, которыя можно было бы подобрать, чтобы любоваться ими по обыкновенію литераторовъ; здѣсь струи огня или глыбы льда. Не отправляйтесь отыскивать розы въ Исландію. Возможно, что какой-нибудь вънчикъ ждетъ васъ между двумя льдинами, бываютъ въ самомъ дълъ и у Рэйсорука странные взрывы, неизвъстныя выраженія, неслыханныя сравненія, но они не вознаградять за время, потраченное на то, чтобы такъ издалека придти за ними. Прежде чъмъ войти сюда, надо быть въ особомъ философскомъ состоянии, столь же отличномъ отъ обыкновеннаго, какъ состо-

яніе бодрствованія отличается отъ сна; и Порфирій въ своихъ Исходныхъ точкахъ къ умопостигаемому написаль какъ бы самое подхоэтому произведенію: дящее предисловіе къ «При посредствъ разума высказываютъ многое о началъ, которое выше разума. Но постиженіе этого начала гораздо легче при отсутствіи мысли, чемъ при ея посредстве. Съ этой идеей бываеть то же, что съ идеей о снъ, о которой до извъстной степени можно говорить въ состояніи бодрствованія, но получить познаніе и воспріятіе которой можно только посредствомъ сна. Въ самомъ дълъ, подобное познается только черезъ подобное, и условіемъ всякаго познанія служитъ то, чтобы субъектъ сталъ подобенъ объекту». Повторяю, весьма трудно понять это безъ приготовленія; и я думаю, что, несмотря на наши приготовительныя усилія, этотъ мистицизмъ покажется намъ въ значительной долъ чисто теоретическимъ, и большая часть этихъ опытовъ сверхъестественной психологіи будетъ намъ доступна лишь какъ зрителямъ. Философское воображение есть способность, крайне медленно развиваемая. Здёсь мы вдругъ оказываемся у предъловъ человъческой мысли и далеко по ту сторону полярнаго круга ума. Тутъ необыкновенно холодно; тутъ необыкновенно темно, а между тъмъ, вы не найдете здъсь ничего другого, кромъ языковъ пламени и свъта. Но для тѣхъ, которые приходятъ, не пріучивъ свою душу къ этимъ новымъ воспріятіямъ, этотъ свътъ и эти языки пламени такъ же темны и

такъ же холодны, какъ если бы они были нарисованы. Дело идеть здесь о самой точной изъ наукъ. Здёсь дёло въ томъ, чтобы пройти мысы, самые суровые и необитаемые, божественнаго «Познай самого себя», и полночное солнце зыбкимъ моремъ, царитъ напъ ďгт логія человѣка смѣшивается съ психологіей Бога. Важно вспоминать объ этомъ непрестанно; дёло идетъ здёсь объ очень глубокой наукъ, а не о снъ. Сны не бываютъ единогласны, сны не имфють корней, между тфмъ какъ раскаленный цв токъ божественной метафизики, распустившійся здёсь, имфеть свои таинственные корни въ Персіи и въ Индіи, въ Египтъ и въ Греціи. А между тъмъ, онъ кажется безсознательнымъ, какъ цвътокъ, и не знаетъ о своихъ корняхъ. Къ несчастью, намъ почти невозможно поставить себя въ положение души, которая безъ усилій постигла эту науку; мы не можемъ воспринять ее ab intra и воспроизвести въ насъ самихъ. У насъ недостаетъ того, что Эмерсонъ назвалъ бы «центральной самопроизвольностью». Мы уже не можемъ превратить эти идеи въ нашу собственную сущность; и самое большее, что мы можемъ, - признать извнъ эти чудесные опыты, доступные лишь очень небольшому числу душъ въ предълахъ существованія одной планетной системы. «Незаконно, говоритъ Плотинъ, -- справляться, откуда происходить это интуитивное знаніе, какъ если бы это было нъчто, зависящее отъ мъста и движенія, ибо это не приближается отсюда и не

исходить оттуда, чтобы направиться въ иныя мъста; но это или является, или не является вовсе. Такъ что не надо следовать за нимъ, въ намъреніи открыть его тайные источники, но слъдуетъ ждать въ безмолвіи, пока оно не засіяетъ внезапно надъ нами, приготовляясь къ священному зрълищу, какъ глазъ терпъливо ждетъ восхода солнца». Въ другомъ мъстъ онъ прибавляетъ: «Не при посредствъ воображенія или разсужденія, которое само вынуждено извнъ заимствовать свои начала, представляемъ мы себъ умопостигаемое (то-есть то, что находится тамъ вверху): это возможно только при посредствъ имъющейся у насъ способности созерцать его, --- способности, которая позволяетъ намъ говорить о немъ здёсь. Итакъ мы видимъ, пробуждая въ себъ здѣсь ту же силу, которую мы должны пробудить въ себъ, когда находимся въ міръ умопостигаемомъ. Мы подобны человъку, который, влъзши на вершину скалы, охватилъ бы взоромъ предметы невидимые для тахъ, которые не поднялись съ нимъ». Но, хотя всъ существа, отъ камня и растенія до челов'тка, не что иное, какъ созерцанія, это-созерцанія безсознательныя, и намъ весьма трудно найти въ сеоъ какое-нибудь воспоминаніе о предшествующей дъятельности этой умершей способности. Тутъ мы уподобляемся глазу въ неоплатоническомъ образъ: «онъ удаляется отъ свъта, чтобы видъть мракъ, и вслъдствіе этого не видить; ибо онъ не можетъ видъть мрака при свътъ и, однако, безъ

него онъ не видитъ; такимъ образомъ, не видя, онъ видитъ темноту, насколько по своей природъ онъ способенъ ее видъть».

Я знаю сужденіе, которое большая часть пюдей произнесуть объ этой книгъ. Они увидятъ въ ней произведение галлюцинирующаго монаха, угрюмаго отшельника и пустынника, опьяненнаго постомъ и снъдаемаго лихорадкой. Они увидятъ въ ней мечту безумную и мрачную, пронизанную яркими молніями, и ничего больше. Таково обыкновенное мнтніе, которое составляють себъ о мистикахъ; и слишкомъ часто забывають, что полнота достовърности только въ нихъ. Сверхъ того, если върно, какъ говорять, что всякій человькь въ своихъ снахъ-Шекспиръ, слъдовало бы спросить себя, не есть ли всякій человъкъ въ своей жизни безотчетный мистикъ, тысячу разъ болёе трансцендентальный, чемъ все те, которые ограничили себя словеснымъ выражениемъ. Есть ли такой человъческій поступокъ, котораго послъдняя движущая сила не была бы мистической? И взоръ любовника или матери, напримъръ, не въ тысячу ли разъ онъ темнъе, непроницаемъе и мистичнъе, чъмъ эта книга, бъдная и объяснимая, въ концъ концовъ, какъ всѣ книги, которыя всегда-только мертвыя тайны, горизонтъ которыхъ болве не раздвигается? Если мы не понимаемъ можетъ быть, потому, что не понимаемъ болѣе ничего. Но, чтобы вернуться къ нашему автору, —нфкоторые признають безъ труда, что

этотъ монахъ, далекій отъ безумія, порождаемаго голодомъ, одиночествомъ и лихорадкой, обладалъ, наоборотъ, одной изъ наиболѣе мулрыхъ, точныхъ и тонкихъ философскихъ оргакоторыя когда-либо существовали. низацій. Онъ жилъ, скажутъ намъ, въ своей Грунендальской хижинъ, посреди Суаньскаго лъса. Это было въ началъ одного изъ самыхъ дикихъ стольтій средневьковья: четырнадцатаго. Онъ не зналъ греческаго языка и, можетъбыть, латинскаго. Онъ быль одинокъ и бъденъ. А между тёмъ, въ глубинъ этого темнаго брабантскаго лѣса душа его, неученая и простая, получаетъ, сама того не въдая, ослъпительные отблески всёхъ одинокихъ и таинственныхъ вершинъ человъческой мысли. Онъ знаетъ, не подозръвая того, платонизмъ Греціи; онъ знаетъ суфизмъ Персіи, браманизмъ Индіи и буддизмъ Тибета; и его удивительное невѣдѣніе отыскиваетъ мудрость вѣковъ погребенныхъ и провидитъ знаніе въковъ, еще не родившихся. Я могъ бы привести цёлыя страницы изъ Платона, Плотина, Порфирія, изъ книгъ Зендскихъ, изъ гностиковъ и изъ Каббалы, почти божественная сущность которыхъ неприкосновенно повторяется въ писаніяхъ скромнаго фламандскаго священника \*). Встръчаются

<sup>\*)</sup> Я дамъ вдась только одинъ примъръ этого, элементарный въ двоякомъ вначеніи слова. Рэйсбрукъ различаетъ три рода жизни: жизнь даятельную, жизнь внутреннюю и жизнь сверхъестественную. Гностики различаютъ духъ, душу и жизнь матеріальную и раздаляютъ людей на три класса: пневматическихъ или духовныхъ, психическихъ или думевныхъ и гилическихъ

здѣсь странныя совпаденія и единогласія тревожащія. Болѣе того: временами кажется, что онъ въ точности имѣлъ въ виду большую часть своихъ невѣдомыхъ предшественниковъ; и подобно тому, какъ Плотинъ начинаетъ свое суровое странствіе съ того распутья, гдѣ устрашенный Платонъ остановился и опустился на колѣни, можно сказать, что Рэйсбрукъ разбудилъ, послѣ многовѣкового покоя, если не извѣстный родъ мысли, ибо этотъ родъ мысли никогда не дремлетъ, то извѣстнаго рода слово, уснувшее на горахъ, гдѣ ослѣпленный Плотинъ его покинулъ, закрывая руками глаза, какъ передъ безмѣрнымъ пожаромъ.

Но организація ихъ мысли странно различна. Платонъ и Плотинъ, прежде всего,—князья діалектики. Они приходятъ къ мистицизму черезъ науку разсужденія. Они пользуются своей душой разсуждающей и какъ бы не довъряютъ своей душъ интуитивной или созерцательной. Ихъ разсужденіе созерцаетъ себя въ зеркалъ разсужденія и старается оставаться равнодушнымъ къ вторженію всъхъ другихъ отраженій. Оно продолжаетъ свое теченіе, какъ потокъ пръсной воды среди моря, съ предчувствіемъ близкаго поглощенія. Здъсь же мы находимъ

или матеріальных т. Плотинъ выдъляеть равнымъ образомъ въ душь: субъекть познанія, душу разумную и животную природу. Зохаръ различаетъ духъ, дущу и жизнь чувствъ; и въ объихъ системахъ, какъ и у Рэйсбрука, отношеніе трехъ началъ объясняется исхожденіемь, уподобляемымъ излученію; потомъ теорія божественной встрьчи: Богъ, приходящій въ насъ изнутри ковнь, мы, идущіе къ Нему извиъ во-внутрь, и т. д. См. также 5-ю Эннеаду, и т. д.

наоборотъ, привычки азіатской мысли; интуитивная душа царитъ одна надъ діалектическимъ очищеніемъ идей при посредствъ словъ. Оковы мечты спали. Развъ это менъе върно? Никто не сумъль бы этого сказать. Зеркало человъческаго разумѣнія совершенно неизвѣстно въ этой книгь, но существуеть другое зеркало, болъе темное и глубокое, которое мы таимъ въ самой сокровенной глубинъ нашего существа; ни одна подробность не видна въ немъ явственно, и слова не могутъ держаться на его поверхности; мысль разбила бы его, если бы на мгновеніе отразила въ немъ свой грубый свъть; но нъчто другое показывается въ немъ по временамъ. Не душа ли это? не самъ ли Богъ? или Онъ и она вмѣстѣ? Этого никогда не узнають; и, однако, эти почти невидимыя явленія-елинственные дъйствительные властители жизни наиболе неверующаго и слепого среди насъ. Здъсь вы не увидите ничего иного, кромф неясныхъ отсефтовъ этого зеркала; и такъ какъ его сокровище неисчерпаемо, эти отсвъты не похожи ни на одинъ изъ испытанныхъ нами въ насъ самихъ; и несмотря на все, ихъ достовърность кажется необычайной. И вотъ почему я не знаю ничего болфе пугающаго, чемъ эта книга, написанная добраго сердца. Нътъ въ міръ ни одного психологическаго понятія, метафизическаго опыта, мистическаго постиженія, которыхъ, какъ бы они ни были темны, глубоки и неожиданны, могли бы, въ случат надобности, не заставить прожить въ насъ воспроизвести и

одно мгновеніе, чтобы уб'єдиться въ ихъ общечеловъческой тожественности; но здъсь мы уподобляемся ослёпшему отцу, который не въ силахъ болъе вспомнить лицъ своихъ дътей. Ни одна изъ этихъ мыслей не имъетъ сыновняго или братскаго облика мысли земной; кажется, что мы потеряли опыть о Богъ, и, однако, все твердитъ намъ, что мы не вступили въ обитель сновъ. Слъдуетъ пи восклицать вмёстё съ Новалисомъ, что прошло время, когда духъ Божій былъ постижимъ, и что смыслъ міра навсегда утерянъ? Что нѣкогда все было явленіемъ духа, но что теперь мы улавливаемъ только мертвыя отраженія, которыхъ не понимаемъ больше, и что мы живемъ исключительно плодами лучшихъ временъ?

Мнъ кажется, нужно смиренно сознаться, что ключъ отъ этой книги не находится на обычныхъ путяхъ человъческаго духа. Этотъ ключъ не предназначенъ для земныхъ дверей, и заслужить его нужно, удаляясь насколько возможно отъ земли. Единственный путеводитель встръчается еще на этихъ уединенныхъ распутьяхъ и можетъ намъ дать последнія указанія на пути къ этимъ таинственнымъ островамъ огня и этимъ Исландіямъ абстракцій и любви; это Плотинъ, старавшійся при посредствъ человъческаго разумънія анализировать царящую здѣсь божественную силу. Онъ испыталъ то, что мы называемъ ничего не выражающимъ словомъ, -- тъ самые экстазы, которые, въ сущности, не что иное, какъ начало полнаго раскрытія нашего существа; и среди ихъ смятеній и потемокъ онъ ни на минуту не закрывалъ вопрошающаго глаза психолога, который стремится дать себъ отчеть въ самыхъ необыкновенныхъ явленіяхъ своей души. Онъ представляетъ, такимъ образомъ, последній выступъ, откуда мы могли бы обозръть волны и горизонтъ этого темнаго моря. Онъ усиливается продолжить стези обыкновеннаго разумънія до самаго сердца этихъ опустошенностей, и вотъ почему къ нему надо возвращаться безпрестанно, ибо онъ единственный мистикъ аналитическій. Тімь, которыхь привлекали бы эти необычайныя попытки, я предлагаю здёсь одну изъ страницъ, гдв онъ старался объяснить организацію этой божественной способности внутренняго зрвнія.

«Въ состояніи разумной интуиціи, - говорить онъ, - умъ видитъ умопостигаемые предметы при посредствъ свъта, который на нихъ проливаетъ Первоединый, и, видя эти предметы, онъ реально видитъ умопостигаемый свътъ. Но, останавливая свое вниманіе на осв'ященныхъ предметахъ, онъ недостаточно ясно видитъ начало, озаряющее ихъ; если же, наоборотъ, онъ забываетъ о видимыхъ имъ предметахъ, созерцать только сіяніе, дълающее ихъ видимыми, онъ видить самый свёть и начало свёта. Но умъ созерцаетъ этотъ умопостигаемый свътъ не внъ себя. Онъ уподобляется поэтому глазу, который иной разъ и самъ не воспринимаетъ внъшняго и чуждаго свъта, но, независимо отъ него, внезапно поражается свойственнымъ ему самому сіяніемъ, или лучомъ, брыжжущимъ изъ него самого и являющимся ему среди мрака; точно такъ же бываетъ, когда глазъ. чтобы не вильть другіе предметы, смыкаетъ свои въки и извлекаетъ изъ себя самого свой свътъ или, подъ давленіемъ руки, зам'тчаетъ св'тъ, находящійся въ немъ. Тогда, не видя ничего внъшняго, онъ видитъ; онъ видитъ даже больше, чемъ во всякое другое мгновеніе; ибо онъ видитъ свътъ, а другіе предметы, которые онъ видълъ раньше, хотя и были свътящимися, не были самимъ свътомъ. Точно такъ же, когда умъ какъ бы закроется отъ всего остального и сосредоточится въ себъ самомъ, не видя ничего, онъ увидить не чуждый свёть, блистающій на чуждыхъ формахъ, но свой собственный свътъ, который вдругъ засіяетъ внутренно чистымъ свътомъ» \*).

«Нужно,—говорить онъ намъ еще,—чтобы душа, изучающая Бога, образовала себъ о немъ какую-либо идею, ища постигнуть Его; затъмъ нужно, чтобы, зная, какъ велико то, съ чъмъ она хочетъ соединиться, и убъжденная, что она найдетъ блаженство въ этомъ соединеніи, она погрузилась въ глубины божества, пока, вмъсто того чтобы созерцать себя и умопостигаемый міръ, она сама не сдълается объектомъ созерцанія и не заблеститъ сіяніемъ идей, источникъ которыхъ вверху».

Это почти все, что человъческая мудрость можетъ намъ здъсь сказать; это почти все, что князь трансцендентальныхъ метафизикъ могъ выразить; что же касается другихъ объясненій,

<sup>\*)</sup> Плотинъ. 5-я Эннеада. Книга V.

то необходимо, чтобы мы ихъ нашли въ насъ самихъ, въ глубинахъ, гдѣ всякое объясненіе уничтожается самымъ своимъ выраженіемъ. Ибо не только на небѣ и на землѣ, но, главнымъ образомъ, въ насъ самихъ заключается больше содержанія, чѣмъ могутъ вмѣстить всѣ философіи, и лишь только мы перестаемъ быть обязанными формулировать то, что есть въ насъ таинственнаго, какъ мы становимся болѣе глубокими, чѣмъ все, что было написано, и болѣе великими, чѣмъ все существующее.

Теперь, если я перевель это, то единственно потому что я върю, что писанія мистиковъ представляютъ самые чистые алмазы въ великой сокровищницъ человъчества; хотя, бытьможетъ, переводъ и безполезенъ, ибо опытъ, повидимому, показываетъ намъ, что довольно мало имъетъ значенія, совершается ли таинство воплощенія мысли въ свъть или въ темноть; достаточно, чтобы оно совершилось. Но, какъбы то ни было, истины мистическія имфють надъ истинами обыкновенными странное преимущество: онт не могутъ ни состариться, ни умереть. Нътъ такой истины, которая бы въ одно прекрасное утро не сошла въ нашъ міръ, восхитительная по силъ и юности и покрытая свъжей и чудесной росой, свойственной тому, что не было еще высказано; огляните сегодня больницы человъческой души, куда истины ежедневно приходятъ умирать, вы тамъ никогда не найдете ни одной мысли мистической. Онъ обладаютъ преимуществомъ ангеловъ Сведенборга, непрестанно приближающихся къ веснъ своей юности, такъ что ангелы самые старые кажутся самыми молодыми; и приходять ли онт изъ Индіи, изъ Греціи или съ сѣвера, онѣ не имѣютъ ни родины, ни дня рожденія, и всюду, гдѣ мы ихъ встръчаемъ, онъ кажутся неподвижными и дъйствительными, какъ самъ Богъ. Произведенія старятся лишь по мъръ своей антимистичности; и вотъ почему эта книга не носитъ отпечатка времени. Я знаю, что она сверхъестественно темна, но думаю, что искренній и чистосердечный писатель никогда не бываетъ теменъ въ въчномъ значеніи этого слова, ибо онъ всегда понимаетъ себя самъ и понимаетъ безконечно дальше того, что говоритъ. Только искусственныя идеи восходять въ дъйствительный мракъ и процвътаютъ пишь въ эпохи литературныя и при неискренности в ковъ слишкомъ сознательныхъ, когда мысль писателя остается по сю сторону того, что онъ выражаетъ. Тамъ-это была плодотворная тёнь лёса, а здёсь-мракъ склепа, гдё растуть только темные паразиты. Надо имъть также въ виду тотъ невъдомый міръ, который приходилось освъщать Рэйсоруку сквозь двойныя и скудныя роговыя окна словъ и мыслей. Слова, какъ кто-то замътилъ, были изобрътены р для повседневнаго житейскаго употребленія, и они бываютъ несчастны, безпокойны и изумлены, какъ бродяги у трона, когда время отъ времени чья-либо царственная душа ведетъ ихъ въ иныя области. И, съ другой стороны, бываетъ ли когда-нибудь мысль точнымъ образомъ того неневъдомаго, что ее породило, и не видимъ ли мы на ней всегда тънь борьбы, подобной борьбъ

Іакова съ ангеломъ и смутной, сообразно раз- г личію размъровъ души и ангела? «Горе намъ. говоритъ Карлейль, - если мы носимъ въ себъ лишь то, что можемъ выразить и показать!» Я знаю, что на этихъ страницахъ бываетъ тень, брошенная предметами, о которыхъ не помнимъ, чтобы когда-либо ихъ видъли, на объяснении смысла которыхъ монахъ не останавливается. и которые мы узнаемъ, лишь когда увидимъ самые предметы по ту сторону жизни; но, до техъ поръ, это насъ заставило вглядъться въ даль, и это уже много. Я знаю еще, что иныя изъ его фразъ плаваютъ, подобно прозрачнымъ льдинамъ, на безцевтномъ морв молчанія; но онв существують; онв отделены отъ водъ, и этого достаточно. Я знаю, наконецъ, что странныя растенія, которыя онъ взращиваль на вершинахъ духа, окружены особенными облаками. Но эти облака оскороляють только техъ, которые смотрять снизу, и если имъть мужество подняться, то ясно, что они представляютъ самую атмосферу этихъ растеній и единственную, въ которой тѣ могли расцвѣсть подъ защитой отъ небытія. Ибо это столь нѣжная растительность, что едва различается отъ того безмолвія, изъ котораго почерпнула свои соки, и въ которое она, повидимому, склонна раствориться обратно. Все это произведеніе, впрочемъ, похоже на увеличительное стекло, направленное на тьму и молчаніе; и иногда нельзя бываетъ различить непосредственно края идей, которыя тамъ еще плавають. То, что временами просвъчиваеть, есть невидимое, и нужно, очевидно, нткоторое

вниманіе, чтобы подстерегать его возвращенія. Эта книга не слишкомъ далека отъ насъ; можно думать, что она въ самомъ центръ нашей человъчности; но это мы слишкомъ далеки отъ этой книги; и если она намъ кажется угнетаюющей, какъ пустыня, и если безотрадность божественной любви кажется въ ней ужасающей и жажда вершинъ невыносимой, то не книга слишкомъ стара, а мы, быть можетъ, слишкомъ дряхлы и печальны и несмълы, какъ старики вокругъ ребенка; и правъ, пожалуй, въ противоположность намъ, другой мистикъ, Плотинъ, великій мистикъ языческій, когда онъ говоритъ жалующимся на то, что они ничего не видятъ на высотахъ самоуглуоленія. «Надо прежде всего сдълать органъ зрънія соотвътственнымъ и подобнымъ предмету, который онъ долженъ созерцать. Никогда глазъ не увидълъ бы солнца, если бы прежде не принялъ форму солнца; точно также душа не сможетъ увидъть красоту, если сначала она сама не сдълается прекрасной, и каждый человъкъ долженъ начать съ того, чтобы самому сдълаться прекраснымъ и божественнымъ, чтобы достичь созерцанія и божества».

#### II.

Жизнь Яна Ванъ Рэйсорука, какъ и большей части великихъ мыслителей этого міра, всецёло внутренняя; и онъ самъ сказалъ: «мнѣ нечего дёлать во внѣшнемъ». Почти всѣ его біографы, Суріусъ въ ихъ числѣ, писали почти два вѣка спустя послѣ его смерти, и написан-

ное ими кажется довольно легендарнымъ. Мы видимъ здъсь святого отшельника, молчаливаго, неученаго, необычайно смиреннаго, необычайно добраго и живущаго, самъ того не зная, въ привычкъ къ чудесамъ. Деревья, подъ которыми онъ обыкновенно молился Богу, окружались сіяніемъ; колокола одного голландскаго монастыря звонили сами собой въ день его смерти, и его тъло, вырытое черезъ пять лътъ послъ того, какъ оно было покинуто душою, было найдено нетронутымъ, среди удивительныхъ благоуханій, которыя исцеляли больныхъ, привезенныхъ изъ состднихъ деревень. Вотъ въ нъсколькихъ строчкахъ то, что исторически върно. Онъ родился въ 1274 году въ Рэйсорукъ, маленькой деревнъ между Галемъ и Брюсселемъ. Вначалъ онъ былъ викаріемъ въ церкви святой Гудулы; потомъ, по совътамъ отшельника Ламберта, онъ оставляетъ брабантскій городъ и удаляется въ Грунендаль (Зеленую Долину), въ Суаньскомъ лъсу, въ окрестностяхъ Брюсселя.

Скоро къ нему присоединяются святые товарищи, и онъ основываетъ съ ними Грунендальское аббатство, развалины котораго видны еще теперь. Въ это убъжище, привлеченные необычной славой его теософіи и его сверхчеловъческихъ видъній, приходятъ изъ Германіи и Голландіи посътить смиреннаго старца пилигримы, среди нихъ доминиканецъ Іоаннъ Таулеръ и Жерардъ Великій, и возвращаются оттуда полны восхищенія, о которомъ они намъ оставили память въ своихъ сочиненіяхъ.

Онъ умеръ, по Necrologium Monasterii viridis vallis, 2-го декабря 1381 года; и современники прозвали его Удивительнымъ. Это быль тогда въкъ мистиковъ и періодъ мрачныхъ войнъ въ Брабантъ и Фландріи, неистовыхъ ночей крови и молитвъ, подъ дикимъ управленіемъ трехъ Іоанновъ, и долгихъ битвъ, даже въ этомъ лѣсу, гдв преклоняли колвна святые. Святой Бонавентура и святой Оома Аквинскій толькочто умерли, Өома Кемпійскій готовился изучать Бога въ томъ зеркалъ безусловнаго, которое просвътленный фламанденъ оставилъ въ глубинъ Зеленой Долины, между тъмъ Іоаннъ изъ Брюгге, братья Ванъ Эйки, Рожеръ Ванъ деръ Вейденъ, Гуго Ванъ деръ Гусъ, Тіерри Боутсь и Гансь Мемлингъ должны были населить образами пустынное слово отшельника.

Вотъ перечень отдъльныхъ книгъ огромнаго труда Рэйсорука; это: Книга двинадиати бегинокъ, Зеркало вичнаго спасенія, Книга духовной скиніи, Сверкающій камень, Книга высшей истины, Книга семи ступеней духовной любви, Книга семи замковъ, Книга царства возлюбленныхъ, Книга четырехъ искушеній, Книга двинадцати добродителей, Книга христіанской виры и Одпяніе духовнаго брака, наконецъ, еще семь писемъ, два гимна и одна молитва, подъ такими заглавіями у Суріуса: Epistolae septem utiles, Cantiones duae admodum spirituales и Oratio perbrevis sed pia valde, оригинальные тексты которыхъ я не могъ отыскать ни въ одной изъ фламандскихъ рукописей.

Большая часть этихъ писаній была издана съ величайшей тщательностью нѣсколько пѣтъ тому назадъ обществомъ фламандскихъ библіофиловъ: De Maetschappij der Vlaemsche Bibliophilen; и по превосходному тексту этого изданія была сдѣлана большая часть этого перевода.

Я не буду предпринимать здёсь анализа этихъ разнообразныхъ произведеній; такой анализъ быль бы труденъ, однообразенъ и безполезенъ. Всё книги нашего автора говорятъ исключительно объ одной и той же наукѣ; теософія, свойственная Рэйсоруку, кропотливое изученіе обращенія во-внутрь и внутренняго созерцанія души, созерцаніе Бога выше образовъ и подобій, и драма божественной любви на необитаемыхъ вершинахъ духа. Я удовольствуюсь только тѣмъ, что дамъ нѣсколько характерныхъ извлеченій изъ каждаго изъ этихъ писаній.

Книга двинадцати бегинокъ, озаглавленная въ латинскомъ переводъ Суріуса: De vera contemplatione, opus praeclarum, variis divinis institutionibus, eo quo Spiritus sanctus suggessit ordine descriptis, exuberans. Это заглавіе болѣе точно приложимо къ произведенію, но не находится ни въ одной изъ первоначальныхъ рукописей. Правду сказать, слѣдуя обыкновенію своего времени, Рэйсорукъ почти не озаглавливалъ своихъ сочиненій; и заглавія, отличающія ихъ, вѣроятно, были вставлены переписчиками, какъ и названія главъ на поляхъ. Въ изданіи Мает-schappij der Vlaemsche Bibliophilen, были соединены, подъ заглавіемъ Dat boec van den twaelf beghinen, прежде всего этотъ трактатъ о созер-

цательной жизни, о которомъ говоритъ Суріусъ, затѣмъ родъ руководства по символической астрологіи и, наконецъ, нѣсколько размышленій о страданіяхъ и смерти Іисуса Христа. Эти три произведенія достаточно ясно раздѣлены, и Рэйсорукъ очевидно обозначаетъ мѣсто, гдѣ онъ отказывается отъ внутренней вселенной, чтобы спуститься къ видимому небу, когда онъ объявляетъ въ концѣ 31-ой главы: «И послѣ этого, я оставляю созерцательную жизнь, которая есть самъ Богъ, и которую Онъ даруетъ отказавшимся отъ себя и послѣдовавшимъ за Его духомъ туда, гдѣ Онъ наслаждается собой въ своихъ избранныхъ, въ вѣчной славѣ».

Восемь первыхъ главъ этой книги написаны необычными и очень красивыми стихами, въ которыхъ черезъ подобія, какъ черезъ окна охваченнаго пожаромъ монастыря, непрерывно проходятъ пылающіе языки духовнаго огня, а также оцѣпенѣлыя печали, немного напоминающія печали Вильона или Верлэна, на черномъ фонѣ сущностной любви.

Вотъ некоторые изъ этихъ стиховъ:

Созерцаніе есть знаніе безъ вида, Которое всегда остается выше разума. Оно не можеть нисходить въ разумъ, И разумъ не можеть подняться надъ нимъ. Отсутствіе озареннаго вида есть прекрасное зеркало, Гдѣ отражается вѣчное великольпіе Бога. Отсутствіе вида внѣ всякаго образа, И всѣ дѣла разума тамъ изнемогають. Отсутствіе вида не есть Богь, Но оно есть свѣть, позволяющій видѣть.

Тѣ, кто вращаются въ отсутствій вида, Вь божественномъ свѣтѣ, Видять въ себѣ обширность. Отсутствіе вида выше разума, Но не безъ разума. Оно видить всякую вещь безъ удивленія. Удивленіе ниже его, Созердательная жизнь внѣ удивленія. Отсутствіе вида видить, но не знаеть что. Оно выше всего, и оно—ни это, ни то.

Затемъ поэтъ, замечая, что эти стихи становятся слишкомъ темными при приближении къ вечному знанію, говоритъ намъ неожиданно и весьма просто:

Теперь я должень оставить стихосложение, Чтобы говорить ясно о созерцании.

Начиная отсюда, онъ употребляетъ странную прозу, черную, какъ различаемая имъ, пугаюшая пустота, подобную великимъ стужамъ, царящимъ выше образовъ, съ голубъющими изверженіями сквозь темные льды абстракціи. И когда онъ спускается на мгновеніе до подобій, онъ прикасается только къ самымъ отдаленнымъ, самымъ тонкимъ и самымъ неизвъданнымъ; онъ любитъ также зеркала, отраженія, кристаллъ, источники, зажигательныя стекла, водяныя растенія, драгоценные камни, рдеющее жельзо, голодъ, жажду, огонь, рыбъ, звъзды и все, что ему помогаетъ одарять свои идеи формами видимыми и распростертыми передъ любовью, на прозрачныхъ вершинахъ души, и закрѣплять неслыханное, спокойно открываемое имъ. Дальше говорить объ этомъ,

впрочемъ, безполезно, такъ какъ вамъ предстоить сейчасъ достигнуть порога этого духовнаго брака, и вы будете смотръть оттуда въ неподвижную бурю радости, даже до въчнаго сердца Бога. Въ сущности, онъ одинъ только прозрѣлъ приблизительно мысль послѣ смерти и показаль тънь ея будущихъ произрастаній среди непостижимаго изліянія Святой Троицы. Я думаю, что это-произведение, о которомъ мы будемъ помнить въ иномъ мъстъ, можетъ быть, и всегда. Вы увидите также, что самыя удивительныя откровенія святой Терезы не различаются уже съ высоты тахъ ледниковъ безъ воздуха и безъ свъта, куда мы поднимаемся съ нимъ, «по ту сторону удивленія и волненія, выше разума и добродѣтелей», въ черную симфонію созерцанія. Вотъ одно мѣсто изъ этой книги:

«Послѣ этого наступаетъ другой видъ созерцанія.

«Тѣ, которые возвысились въ простую чистоту своего духа любовью и почитаніемъ, приносимыми ими Богу, держатся въ Его присутствіи, въ обнаженномъ и раскрытомъ видѣніи. И отъ блеска Отца излучается простой свѣтъ, на явленіе мысли голой и безъ образовъ, поднявшейся выше чувствъ, выше образовъ, выше разума и безъ разума, въ возвышенную чистоту духа.

«Этотъ свътъ не есть Богъ, но посредство между видящей мыслью и Богомъ. Онъ называется блистаніемъ Бога или духомъ Отца. Въ немъ Богъ являетъ себя просто, не по раз-

пичію и виду своихъ пицъ, но въ обнаженности своей природы и своей сущности; и въ немъ также говоритъ духъ Отца въ возвышенной мысли, голой и безъ образовъ: «Созерцайте меня, какъ я созерцаю васъ». Въ это самое время раскрывается чистосердечіе простыхъ глазъ, подъ потокомъ простого сіянія Отца, и они видятъ блескъ Отца, то-есть сущность и природу Бога въ простомъ видъніи, выше разума и безъ различенія.

«Это сіяніе и это явленіе Бога даютъ созерцающему духу дъйствительное знаніе видънія Бога, какимъ только оно можетъ быть видимо въ этомъ смертномъ состояніи. Чтобы вы лучше меня поняли, я дамъ вамъ чувственный образъ этого. Когда вы находитесь въ ослѣпительномъ сіяніи солнца и когда вы отвращаете глаза отъ всякаго цвъта, отъ всего, что останавливаетъ вниманіе, отъ всякаго разпичія и отъ встхъ предметовъ, освъщенныхъ солнцемъ, если вы тогда спъдите взглядомъ. просто за сіяніемъ и за лучами, истекающими отъ солнца, вы будете приведены въ самое существо солнца; и, подобно этому, если вы слъдуете за ослъпительными лучами, истекающими отъ блеска Бога въ вашемъ простомъ видъніи, они приведуть вась въ источникъ вашего творенія и тамъ вы не найдете ничего, кромѣ одного только Бога».

Я перехожу теперь ко второму изъ перечисленныхъ выше произведеній. Зеркало впинаго спасенія (Die spieghel der ewigher salicheit), какъ всё писанія мистика, есть изслёдованіе ра-

достей обращенія внутрь или возвращенія чеповъка въ себя до соприкосновенія съ Богомъ; оно было послано удивительнымъ ученымъ и выдающимся созерцателемъ Зеленой Долины «дорогой сестръ Маргаритъ Ванъ Меероеке, изъ монастыря Клариссъ въ Брюсселъ, въ годъ отъ Рождества Христова 1356». Въ нъкоторыхъ рукописяхъ произведение озаглавлено: «Книга Таинствъ», и это, дъйствительно, — поэма евхаристической любви, выше чувственныхъ образовъ и среди ослъпляющихъ эманацій Бога, гдъ душа какъ бы стряхиваетъ цвъточную пыль своей сущности и въчное предвидъніе. Чтобы несколько реализовать, здесь, какъ и въ другихъ мъстахъ, эти ужасы любви, былъ нуженъ языкъ, который обладалъ бы всемогуществомъ, присущимъ языкамъ почти незапамятнымъ. Но фламандецъ имъ обладаетъ, и возможно, что многія изъ его выраженій содержатъ въ себъ еще образы ледниковыхъ эпохъ. Къ его услугамъ былъ одинъ изъ видовъ языка почти первобытнаго, гдв слова, двиствительно-свътильники позади идей, между тъмъ какъ у насъ идеи должны освъщать слова; я весьма склоненъ также полагать, что всякій языкъ всегда мыслить больше, чемъ человекъ, даже геніальный, который его употребляеть и который только -- его мгновенное сердце; и что только благодаря этому языку, такой таинственный невъжда, какъ Рэйсорукъ, собирая, послъ столькихъ въковъ, въ молитвахъ его разсеянныя силы, могъ написать произведенія, которыя едва соотвътствуютъ нашимъ теперешнимъ чувствамъ.

Я перевожу изъ этой книги слѣдующій отрывокъ:

«Смотрите, здёсь должны отступить нашъ разумъ и всъ отдъльныя дъйствія, ибо наши силы становятся простыми въ любви и умолкаютъ и склоняются въ явленіи Отца: ибо обнаруженіе Отца поднимаетъ душу выше разума, въ обнаженность безъ образовъ; тамъ душа проста, чиста и праздна отъ всего, и въ этой чистой пустотъ Отецъ являетъ свое божественное сіяніе. Въ это сіяніе не могутъ войти ни разумъ и чувства, ни наблюдение и различеніе, - все это должно остаться ниже него, ибо это безмърное сіяніе ослъпляетъ духовные глаза, такъ что они принуждены мигать передъ непостижимымъ свътомъ. Но простой глазъ, выше разума и въ глубинъ разумънія, всегда открыть, и разсматриваеть и созерцаеть въ голомъ видъніи этотъ свътъ при посредствъ самого этого свъта. Тамъ-глазъ противъ глаза, зеркало противъ зеркала, образъ противъ образа. Этими тремя вещами мы подобны Богу и соединены съ нимъ. Ибо это видъніе въ нашемъ простомъ глазу есть живое зеркало, которое Богъ сдълалъ по своему образу. Его образъ есть Его божественное сіяніе. Онъ преизобильно наполнилъ имъ зеркало нашей души, такъ что никакое другое сіяніе и никакой другой образъ не могутъ войти въ него. Но это сіяніе не есть посредство между Богомъ и нами, ибо оно есть то самое, что мы видимъ, а также свътъ, при помощи котораго мы видимъ, но не глазъ нашъ, который видитъ. Ибо.

хотя образъ Бога и пребываетъ безъ посредства въ зеркалѣ нашей души и соединенъ съ нимъ, этотъ образъ, однако, не есть зеркало, ибо Богъ не становится тварью. Но согласіе образа въ зеркалѣ такъ велико и благородно, что душа названа зеркаломъ Бога.

«Затьмъ, этотъ самый образъ Бога, который мы получили и который мы носимъ въ своей душъ, есть Сынъ Божій, и въчное зеркало премудрости Бога, въ которомъ мы всѣ живемъ и въчно отражены. Однако, сами мы не премудрость Бога, иначе мы бы сами себя создали, что невозможно и есть еретическое предположение. Ибо все, чъмъ мы являемся и что мы имъемъ, мы имъемъ отъ Бога, но не отъ себя самихъ. И хотя эта высота необъятна для нашей души, она, темъ не мене, сокрыта для гръшниковъ, а также и для многихъ праведниковъ. И все, что мы можемъ знать въ свътъ природы, неполно и безъ вкуса и безъ душевнаго волненія, ибо мы не можемъ ни созерцать Бога, ни обръсть Его царства въ нашей душъ, безъ Его помощи и Его благодати, и безъ нашихъ истинныхъ деланій въ Его любви».

Книга духовной Скиніи (Dat boec van den Gheesteleken Tabernacule). In Tabernaculum Mosis, et ad id pertinentia commentaria, ubi multa etiam Exodi, Levitici, Numerorum mysteria, divino spiritu explicantur, говоритъ Суріусъ, самый длинный трудъ отшельника, есть странное, наивное и произвольное толкованіе символовъ Ковчега Завъта и жертвоприношеній древняго закона. Я дамъ довольно обильныя извлеченія изъ этого

творенія, ибо оно являетъ занимательное и братское лицо его фламандской души; прилежаніе и тонкость артиста, которыя онъ прилагаетъ при расцвъчиваніи своихъ эмолемъ, какъ и забавное и простодушное удовольствіе, находимое имъ въ иныхъ эффектахъ красокъ и образовъ, приводятъ временами на память его удивительныхъ современниковъ, старинныхъ мечхудожниковъ кельнской школы: тательныхъ Мастера Вильгельма, Лохнера и удивительную группу безымянныхъ мечтателей, закръплявшихъ вдали отъ него почти сверхъестественные отсвъты духовныхъ блаженствъ этого и слъдовавшаго за нимъ въковъ, протекшихъ такъ близко къ Богу и такъ далеко отъ земли.

Вотъ что онъ говоритъ по поводу приношенія обдныхъ въ еврейскомъ законъ:

«И они (голуби) будутъ держаться близко отъ ручьевъ и надъ свътлыми водами, чтобы, если явится какая-нибудь птица сверху, которая могла бы ихъ схватить или сдёлать имъ зло, они могли бы узнать ее по ея изображенію въ водъ и беречься ея. Свътлая вода, это-Священное Писаніе, жизнь святыхъ и милосердіе Бога. Мы будемъ смотрѣться въ ихъ зеркало, когда будемъ искушаемы, и такъ никто не сможетъ намъ повредить. Эти голуби пылкой природы, и отъ нихъ часто рождаются моподые голуби, ибо каждый разъ какъ, въ честь Бога и для нашего блаженства, мы разсматриваемъ гръхъ съ ненавистью и презръніемъ, а добродътель съ любовью, мы производимъ на свътъ моподыхъ голубей, то-есть новыя добродътели».

Здѣсь онъ изображаетъ, при помощи этихъ же самыхъ голубей, жертвоприношение святого Павла:

«И нашъ Господь отвътилъ, что Его благодати должно было быть для него достаточно, ибо добродътель совершается въ бользни искушеній. Когда онъ постигь это, онъ принесъ двухъ этихъ голубей въ руки нашего Господа. Ибо онъ оставилъ думать о себъ самомъ и добровольно сдёлался бёднымъ и преклонилъ шею своихъ голубей (это были его желанія) въ руки Господа нашего Іисуса Христа и святой Перкви. И Христосъ преломилъ шею голубямъ и крылья, и онъ тогда сталъ безсиленъ желать или взлетать въ какомъ-либо другомъ выборь, чемь тоть, какого хотель Богь. И тогда Христосъ положилъ голову (то-есть волю, умершую въ безсиліи) подъ сломанныя крылья, и тогда голубь былъ готовъ для сожженія, и тогда святой апостоль сказаль: «Теперь я хочу хвалиться моими немощами, такъ какъ сила Христа обитаетъ во мнъ».

Послушайте также это необычайное объяснение духовныхъ цвътовъ, вышитыхъ на стънныхъ завъсахъ скиніи:

«На этихъ четырехъ завѣсахъ различныхъ цвѣтовъ Господь приказалъ Веселіилу и Аголіаву выткать и сверху вышить иглой много украшеній. Точно такъ же наша покорная воля и наше разумѣніе наложатъ на эти четыре цвѣта различныя украшенія изъ добродѣтелей. На бѣлый цвѣтъ непорочности мы положимъ красныя розы, всегда сопротивляясь всему, что есть

вло. Мы сохраняемъ такъ чистоту и распинаемъ свою природу; это красныя розы со сладкимъ благоуханіемъ, которыя очень красивы на этомъ бъломъ цвътъ. Мы вышьемъ еще на непорочности подсолнечники, подъ которыми мы разумъемъ повиновеніе, ибо, когда солнце поднимается на востокъ, подсолнечникъ распускается навстръчу его лучамъ и все время жадно обращается къ теплу солнца, до запада. И ночью онъ закрывается и прячетъ свои цвъта и ждетъ возвращенія солнца. Точно такъ же мы повиновеніемъ раскроемъ наше сердце къ просвъщенію благодатію Бога и смиренно и жадно мы будемъ следовать за благодатію Бога такъ долго, пока будемъ чувствовать теплоту любви. И когда просвъщение благодати задерживаетъ свои новыя возбужденія насъ, и когда мы чувствуемъ мало или больше совстмъ не чувствуемъ тепла любви, то это-ночь, когда мы закрываемъ наше сердце для всего, что можетъ его обольстить; и такъ мы спрячемъ въ себъ золотой цвътъ любви: и мы будемъ ждать новаго восхода солнца съ новыми сіяніями и новыми возбужденіями. И, такимъ образомъ, мы сможемъ сохранить непорочность всегда въ ея блескъ. На цвътъ гіацинта, подобномъ воздуху, мы вышьемъ птицъ въ разнообразныхъ опереніяхъ; это значитъ, что мы будемъ носить въ нашемъ разумъ, съ яснымъ соблюденіемъ, жизнь и дела святыхъ, которыя разнообразны. И это-ихъ различныя оперенія, изящныя и удивительныя, и это-перья, которыми они себя украсили и которыми они вылетёли въ вёчную жизнь. Это-птицы, на которыхъ мы обратимъ усердное вниманіе: если мы захотимъ уподобиться имъ въ ихъ опереніи, мы сможемъ слъповать за ними въ въчный покой. На цвътъ пурпурномъ, то-есть фіолетовомъ или кровавокрасномъ, который обозначаетъ великодушіе, мы помъстимъ водяныя диліи. Онъ изображаютъ свободное обладаніе всёми сокровищами Бога. Ибо мы замѣчаемъ четыре вещи въ водяной лиліи. Она всегда держится надъ водой, и у нея четыре зеленыхъ листа между воздухомъ и водой, и она постоянно въ землъ и надъ землей и бываетъ раскрыта на солнцъ; и она - лекарство для тъхъ, у кого угаръ. И точно такъ же, великодушіемъ и свободой духа, мы можемъ обладать потоками всего богатства Бога. И между этимъ свободнымъ обладаніемъ нашего духа и потоками расточительныхъ даровъ Бога у насъ будутъ зеленыя листья; то-есть прекрасное пониманіе, какимъ образомъ въчная щедрость Бога всегда льется съ новыми дарами; и какимъ образомъ дары изливаются всегда съ различіемъ, смотря по виду возлюбленныхъ, которые ихъ получаютъ; и какимъ образомъ главная причина всъхъ даровъ есть щедрое основаніе божественной любви, и самая близкая причина-мудрое и щедрое основание тварей, которое можетъ ихъ сдёлать подобными Богу. Ибо никто не можетъ знать изобилія даровъ Бога, исключая мудраго и великодушнаго человъка, который отъ сокровищъ Бога можетъ дать мудро и великодушно всемъ тварямъ. Мы украсимъ такъ великодушіе, и тогда мы укръ-

пимся на землё всёхъ даровъ, то-есть въ Духе Святомъ, какъ водяная лилія укрѣплена на днѣ подъ водой. И мы раскроемъ наше сердце, поверхъ всего, до самой истины и къ солнцу праведности. И такъ мы бываемъ лекарствомъ для цълаго міра, ибо великодушное сердце, обладающее сокровищами Бога, должно наполнять, утъшать, освъжать и прохлаждать всъхъ огорченныхъ. И вотъ чемъ пурпурный цветъ украшенъ въ цвътъ красномъ, то-есть въ восиламененной любви. Тамъ мы расположимъ ясныя звъзды, то-есть олагочестивую и преданную молитву о благъ нашего ближняго и о благоговъйныхъ и сокровенныхъ сношеніяхъ между Богомъ и нами. Это - звъзды, которыя освъщають своимъ сіяніемъ царство небесь и земли. и онъ пълаютъ насъ напоенными свътомъ и внутренно плодотворными, и водворяютъ на тверди въчной жизни».

Послѣ этого я перевожу цѣликомъ «главу о рыбахъ», съ удивительными уподобленіями:

«И вотъ почему подобіе предписывало евреямъ теть чистыхъ рыбъ, имтющихъ чешуи и плавники, и вст другія рыбы были для нихъ нечисты и запрещены закономъ. Изъ этого мы понимаемъ, что наша внутренняя жизнь должна имть одтяніе изъ добродтелей и наше внутреннее дтаніе должно быть прикрыто разумнымъ вниманіемъ, тти же образомъ, какъ рыба одта и украшена своими чешуями. И наша любящая сила должна двигаться четырьмя способами, то-есть: торжествуя надъ нашей собственной волей, любя Бога, желая

противостоять природъ и пріобрътать добродътели. Это-четыре плавника, между которыми должна плавать наша внутренняя жизнь, подобная рыбамъ, въ водъ божественной благодати. Рыба имъетъ еще посрединъ прямой плавникъ, который остается неподвижнымъ при всъхъ ея движеніяхъ. И вотъ почему наше внутреннее чувство, прямое въ серединъ, должно быть свободно отъ всего и безъ личнаго предпочтенія, то-есть мы должны предоставлять Богу дъйствовать въ насъ и во встхъ вещахъ неба и земли. Это пятый плавникъ, уравновъшивающій насъ въ милосердіи Бога и въ истинномъ божественномъ мірѣ. И такъ наше дъланіе имъетъ плавники и чешуи и дълается для насъ чистою пищей, которая угодна Богу. Но чешуи, одъвающія и украшающія наше дъланіе, должны быть четырехъ цвътовъ, ибо н которыя рыбы им тотъ стрыя чешуи, другія — красныя чешуи, другія — зеленыя чешуи, еще другія - облыя чешуи. Сфрыя чешуи научаютъ насъ, что слъдуетъ облекать наше дъланіе смиренными образами, то-есть что мы будемъ размышлять о своихъ гръхахъ, о своемъ недостаткъ въдобродътеляхъ, о смиреніи нашего Господа Іисуса Христа и Его Матери и о встхъ вещахъ, которыя могутъ насъ принизить и смирить, и мы будемъ любить бъдность и презръніе и то, чтобы быть неизвъстными всему міру и быть пренебрегаемыми имъ. Этосърый цвътъ, весьма красивый въ глазахъ Бога.

«Затъмъ мы одънемъ наше дъланіе красными чешуями, то-есть мы будемъ вспоминать,



что Сынъ Божій былъ мучимъ изъ-за любви къ намъ; и мы будемъ Его страданіе носить въ нашей памяти, подобно славному зеркалу, передъ нашими внутренними глазами, чтобы намъ вспоминать Его любовь и радоваться во всѣхъ скорбяхъ. И мы будемъ также размышлять о многообразныхъ мученіяхъ мучениковъ, которые своими страданіями послѣдовали за Христомъ даже въ вѣчную жизнь. Это—красныя чешуи, хорошо расположенныя, и онѣ пріятно одѣваютъ наше внутреннее возбужденіе.

«Мы должны еще украсить нашу внутреннюю глубину зелеными чешуями, то-есть мы будемъ прилежно обдумывать прекрасную жизнь исповъдниковъ и святыхъ, какъ они презирали міръ и какими удивительными дълами и какими различными способами они чтили Бога и служили Ему. Это—зеленый цвътъ, который привлекаетъ и радуетъ влюбленныя сердца и здоровые глаза. Поэтому приведемъ въ движеніе наши плавники и послъдуемъ за святыми посредствомъ всъхъ, какія возможны, добрыхъ дълъ.

«Послѣ этого мы одѣнемъ бѣлыми чешуями наше внутреннее дѣланіе, то-есть мы будемъ глядѣться въ зеркало чистоты дѣвственниковъ и будемъ наблюдать, какимъ образомъ они боролись и побѣдили плоть и кровь, тоесть склонность природы. И поэтому они посятъ золотой вѣнецъ и слѣдуютъ за Агнцемъ, то-есть за Христомъ, съ новыми пѣснями, которыхъ никто не будетъ пѣть, кромѣ тѣхъ, которые сохранили цѣломудріе въ душѣ и въ

тёлё. Но если мы потеряли чистоту, мы можемъ, однако, пріобръсти непорочность и одъть себя другими добродътелями и достичь дня суда болъе свътлыми, чъмъ солнце, и обладать славой Бога, въчно и безъ конца. И поэтому мы покроемъ нашу внутреннюю глубину четырьмя видами чешуй, и каждый видъ долженъ имъть живые плавники доброй воли; то-есть нужно, чтобы мы желали исполнить делами то, что мы постигаемъ разумомъ. Такимъ образомъ, внутренняя пища чиста, ибо всякое знаніе и всякая мудрость безъ добродѣтельной жизничешуи безъ плавниковъ, и всѣ добродѣтели, осуществляемыя безъ разсужденія, — плавники безъ чешуй; и поэтому мы должны знать, любить и осуществлять добродътели, чтобы наша жизнь была чистой; и тогда мы будемъ вскормлены чистыми рыбами, имфющими чешуи и плавники».

И слъдующее мъсто:

«Затемъ, каждый светильникъ имелъ золотой сосудъ, полный воды, где гасили огонь, снятый съ светиленъ. Изъ этого мы научаемся, что каждый даръ требуетъ отъ нашего духа такого простого намеренія въ каждой основной добродетели, чтобы мы могли чувствовать въ сеое любовныя выступленія къ соединенію съ Отцомъ. И это мы, равнымъ образомъ, наблюдаемъ въ Христе, который является нашимъ зеркаломъ во всемъ, ибо во всякой добродетели, которую Онъ осуществлялъ, Онъ такъ любовно выступалъ, что съ любовью искалъ соединенія съ Отцомъ. И мы возсоеди-

нимъ всѣ наши выступленія въ этомъ любовномъ выступленіи, которое Онъ направлялъ къ Своему Отцу въ каждой основной добродѣтели. Ибо эти выступленія — наши золотые сосуды, полные воды, то-есть истины и праведности, и мы погрузимъ въ нихъ наши зажженныя свѣтильни, то-есть дѣйствія всѣхъ добродѣтелей, которыя мы осуществляли; мы ихъ тамъ погасимъ и ихъ туда погрузимъ, поручая себя Его праведности и соединяясь съ Его досточтимыми заслугами, безъ чего свѣтильня всѣхъ нашихъ добродѣтелей чадила бы и скверно пахла передъ Богомъ и передъ всѣми Его святыми».

Въ другомъ мѣстѣ онъ разсматриваетъ двѣнадцать драгоцѣнныхъ нагрудныхъ камней первосвященника и наолюдаетъ въ нихъ отраженія вѣчныхъ символовъ такъ же, какъ и непредвидѣнныя, точныя и служащія откровеніемъ аналогіи. Судите сами:

«Въ лучахъ солнца топазъ превосходитъ блескомъ всѣ драгоцѣнные камни; и точно такъ же человѣчность н. Г. І. Х. превосходитъ великолѣпіями и высотами всѣхъ святыхъ и всѣхъ ангеловъ, вслѣдствіе Его соединенія съ вѣчнымъ Отцомъ, и въ этомъ соединеніи отраженіе божественнаго солнца такъ свѣтло и такъ славно, что въ простомъ видѣніи оно привлекаетъ и отражаетъ въ своемъ сіяніи всѣ взгляды святыхъ и ангеловъ и взгляды всѣхъ праведныхъ людей, которымъ это великолѣпіе открыто. И, такимъ образомъ, топазъ также привлекаетъ и отражаетъ въ сеоѣ всѣ взгляды

встрѣчаемые имъ, по причинѣ своей великой ясности. Но если вы захотите гранить топазъ, онъ померкнетъ, а если вы его оставите въ его естественномъ состояніи, онъ останется яснымъ. И точно такъ же, если вы хотите испытать и проникнуть блескъ вѣчнаго Слова, этотъ блескъ померкнетъ, и вы его утратите. Но оставьте его самого по себѣ и слѣдуйте за нимъ простымъ видѣніемъ, въ отреченіи отъ себя, и онъ васъ будетъ просвѣтлять».

Разсмотрите теперь странныя соотношенія, прозръваемыя сквозь другіе камни:

«Въ этомъ членъ мы сравниваемъ Христа съ благороднымъ сапфиромъ, который бываетъ двухъ видовъ. Первый-желтый съ пурпуровыми оттёнками, и кажется смёшаннымъ съ золотой пылью, другой-небесно-синій, и при отраженіи солнечныхъ лучей онъ испускаетъ воспламененный блескъ, и нельзя видъть сквозь него. И мы находимъ все это въ нашемъ Господъ, въ этомъ пятомъ членъ. Ибо, когда Его благородная душа поднялась на небо, Его тело лежало въ гробу желтое, по причинъ отдъленія души, пурпуровое, отъ своихъ кровавыхъ ранъ, и смѣшанное съ золотой пылью, такъ какъ оно было соединено съ божествомъ. И Его душа низошла въ адъ, небесно синяя, такъ что вст Его друзья возрадовались и стали блаженны въ ея блескъ. И въ Его воскресеній блескъ сдълался настолько мощнымъ и безмърнымъ, въ тълъ и душъ, по причинъ излученія солнца божественности, что испускаетъ молніи и пылающіе лучи и воспламеняеть въ

любви все, къ чему прикасается. И этотъ благородный сапфиръ, Христа, никто не можетъ разсмотрѣть насквозь, ибо Онъ бездоненъ, по своей божественности».

Я пропускаю аметистъ, «изъ котораго какъ бы текутъ красныя розы», и заключаю переводомъ послъднихъ символовъ: хризолита, изумруда и ясписа.

Во-первыхъ, хризолитъ:

«Это пріобщеніе святымъ и оставленіе гръховъ достигаются потоками ночи, то-есть двумя таинствами Святой Церкви, крещеніемъ и покаяніемъ. Это-потоки, смывающіе въ въръ ночь мрака: гръхъ. И Богъ далъ эту клятву со временъ Авраама, что отдастъ себя намъ и пріобщится намъ; и по причинъ своей всеобщей обильно изливающейся любви, Онъ пожелаль омыть насъ въ своей крови. И чтобы мы върили безъ всякаго сомнънія Его клятвъ, въ которой Онъ клялся самимъ собой, Онъ запечатлълъ ее собственной смертью, и заслуги своей смерти Онъ даровалъ въ общее обладаніе Святой Церкви для оставленія гръховъ, и святымъ, для украшенія ихъ славы. Вотъ это «пріобщеніе святымъ, оставленіе граховъ», символизируетъ намъ драгоцънный камень хризолить, ибо онъ похожъ на воды моря своей прозрачностью и своей зеленью, и, кромъ того, онъ имфетъ золотые отсвъты. И точно такъ же всъ святые и всъ праведники просвъчиваютъ по благодати или славъ, и они зелены по своей святой жизни, и имфютъ золотые отсвъты по божественной любви, которой они

насквозь просвътлены. И эти три украшенія общи встьмъ святымъ и встьмъ праведникамъ, ибо это—сокровище святыхъ церквей, здтьсь и въ втиной жизни. И вст удалившіе отъ себя покаяніемъ цеттъ Краснаго моря, то-есть гртховной жизни, подобны хризолиту.

«Вы узнаете, что это море красно по причинъ дна и страны, гдъ оно находится, это между Іерихономъ и Зоарой. Іерихонъ означаетъ луну, а Зоара – звъря, ослъпляющаго разумъ. Между луной непостоянства и склонностью разума къ звърю всегда пребываетъ Красное море, то-есть нечистая жизнь. Никакая тварь не можетъ находиться живой въ Красномъ моръ, и все, что въ немъ не живетъ, опускается на дно, и поэтому оно называется Мертвымъ моремъ, такъ какъ въ немъ нътъ движенія, и оно похоже на асфальтъ или смолу, ибо оно схватываетъ и умерщвляетъ все, что попадаетъ въ него, и, такимъ образомъ, оно весьма похоже на гръхъ, который схватываетъ и умерщвляетъ духовно человъка въ глазахъ Бога, и погружаетъ его въ адъ».

Вотъ, наконецъ, приложение изумруда и ясписа къ третьему и шестому члену апостольскаго символа:

«Въ этой статъв мы сравниваемъ съ Сыномъ Божіимъ красивый камень, который называется изумрудомъ, и который такъ зеленъ, что листва и трава, и все, что зелено, не можетъ сравниться съ его зеленью. И онъ наполняетъ и питаетъ своей зеленью глаза людей, смотрящихъ на него. А то, что въчное Слово Отца

сделалось человекомъ, это-цветъ самый зеленый, какой когда-либо видъли. Это соединеніе такъ зелено и такъ красиво и такъ радостно, что никакой другой цвътъ не можетъ съ нимъ равняться; и поэтому онъ наполнялъ и питалъ глаза людей, которые приготовлялись къ этому въ благочестивомъ виденіи. Если изумрудъ гранять и шлифують, нъть ничего болье пріятнаго и сладостнаго для глаза, и въ немъ можно узнать и наблюдать все, что передъ нимъ, какъ въ зеркалъ. И точно такъ же. если мы внимательно и подробно разберемъ существо того, кто усыновилъ нашу природу изъ любви къ намъ, то мы принуждены удивляться, и мы не можемъ утолить хвалами Его высоту. И когда мы разсматриваемъ, какъ Онъ сдълался человъкомъ, мы должны стыдиться себя, по причинъ Его смиренія, и не можемъ достаточно принизить себя. И когда мы изслъдуемъ побужденіе, по которому Онъ сдълался человъкомъ, мы не можемъ нарадоваться и не можемъ любить Его достаточно.

«Тремя этими способами мы будемъ жадно разсматривать и шлифовать и любовно изслѣдовать Христа, благородный изумрудъ. Дѣлая это, мы не найдемъ ничего, что было бы настолько же пріятно для глазъ нашего разума, ни что привлекало бы ихъ больше, ибо мы Его находимъ отраженнымъ въ насъ и находимъ себя повторенными въ Немъ по Его благодати и по нашей добродѣтельной жизни; и вотъ почему мы отвратимся отъ временныхъ вещей и будемъ всегда носить это зеркало передъ собой.

«И въ другомъ члент мы сравниваемъ Христа съ благороднымъ ясписомъ, который зеленаго цвъта и пріятенъ для глазъ, и онъ почти похожъ на изумрудъ по своей зелени. И поэтому мы уподобляемъ его вознесенію Господа, которое было зеленымъ и красивымъ въ глазахъ апостоловъ и настолько пріятнымъ, что они не могли его забыть въ продолжение всей своей жизни. И мы испытаемъ, по справедливости, то же самое въ себъ; мы замътимъ, что благородный изумрудъ, въчное Слово, снизошелъ въ нашу природу, изъ любви къ намъ, съ обильно изливающейся зеленью, и мы возрадуемся объ этомъ превыше всего, ибо это зрълише полно благодати. Мы замътимъ затъмъ, что славный ясписъ, то-есть Іисусъ Христосъ, вознесся на небо съ нашей природой и возсълъ одесную Отца, и намъ приготовилъ состояніе славы. Аминь».

Затемъ следуетъ книга Двинадиами добродимелей, которую Лаврентій Суріусъ озаглавливаетъ болѣе точно: Tractatus de praecipuis quibusdam virtutibus. Грунендальскій аскетъ сдвпалъ, повидимому, жестокое усиліе, чтобы раскрыть свои телесные глаза: и всё его мысли переплетаются, съ простодушіемъ божественныхъ дётей, въ зеленыхъ и синихъ лучахъ смиренія и милосердія, между тёмъ какъ его проза, обычно безъ дёйствующихъ лицъ, оживляется здёсь советами и различными происшествіями. Вотъ отрывокъ о смиреніи:

«Достичь низшаго мъста, это значитъ ничего не сохранить въ отношеніи зла; и такъ

какъ у насъ всегда есть отъ чего отказаться, пока мы смертны, то мы никогда не достигнемъ низшаго мъста, ибо погибать, это значитъ становиться, не по чувствамъ, но по несходству съ покинутымъ. И если кто-нибудь сказалъ бы, что погружение въ смирение есть низшее мъсто, я бы не сталъ съ нимъ спорить. Но мнъ кажется, что погрузиться въ смиреніе, это значить погрузиться въ Бога, ибо Богъ есть дно смиренія, и Онъ на одинаковой высотъ и на одинаковой глубинъ выше и ниже всякаго мъста. И между уничиженіемъ и вступленіемъ въ низшее мъсто, есть различіе, по моему. Ибо постичь низшаго мфста, это значитъ ничего не сохранить въ отношении зла; и испытать уничижение, это значитъ погрузиться въ смиреніе, и это есть уничтоженіе въ Богъ смерть въ Богв. Но у насъ всегда есть отъ чего отказаться, пока мы живемъ, а не имъть больше ничего, отъ чего бы отказаться, это значитъ постичь низшаго мъста. Поэтому мы не можемъ достичь низшаго мъста. Ибо какой настолько смирененъ, что человъкъ былъ не могъ бы быть еще более смиреннымъ. и кто любилъ такъ горячо, что не могъ бы любить еще боле горячо? Кроме Христа, конечно, никто. И вотъ почему не будемъ никогда удовлетворены, пока мы остаемся смертными, ибо мы всегда можемъ сдёлаться болъе смиренными, чъмъ въ данное время. И это блаженно, имъть Господа и Бога такого великаго, что мы никогда не сможемъ воздать Ему достаточныхъ почитаній и поклоненій.

Да, хотя бы даже каждый человъкъ могъ все то, что могутъ всъ люди и всъ ангелы въ каждое мгновеніе. Но если мы погружаемся въ смиреніе, этого намъ довольно, и мы удовлетворяемъ Бога имъ самимъ, ибо мы въ этомъ погруженіи—о дна жизнь съ Нимъ, не по природъ, но погруженіемъ, потому что смиреніемъ мы спустились ниже нашей сотворенности и мы влились въ Бога, который есть дно смиренія. И тамъ у насъ ни въ чемъ нътъ недостатка, ибо мы погрузились сквозь самихъ себя до Бога, и тамъ нътъ больше ни даровъ ни принятій и ничего, что можно было бы назвать тамъ, ибо это не есть ни тамъ ни здъсь, но я не знаю гдъ».

Я выписываю еще изъ той же книги слъдующее мъсто объ отръшении отъ всего:

«Но тотъ, кто нашелъ Бога царствующимъ въ немъ такъ, своей благодатью, и кто покоится въ Богъ надъ дъятельностью силъ, можетъ пребывать нечувствительнымъ къ радости, скорой и множественности тварей. Ибо Богъ осуществленъ въ немъ, и онъ боле склоненъ къ обращенію внутрь, чёмъ ко-внё; и эта сущность припоминается ему вездё, гдё онъ находится, и эта склонность и эта сущность не забываются, развѣ только человѣкъ рѣшительно отвратится отъ Бога, чего онъ не сдълаетъ охотно; ибо тотъ, кто такъ почувствовалъ Бога, не могъ бы легко отвратиться отъ Бога; но не потому, чтобы этого не могло быть, ибо никто не бываетъ увъренъ ни въ чемъ, пока смертенъ, развъ только черезъ какое-нибудь откровеніе.

«Человъка, котораго Богъ такимъ образомъ приняль въ свое существо, Богъ принимаетъ божественно и Богъ его просвъщаетъ во всъхъ вещахъ, ибо всъ вещи имъютъ для него божественный вкусъ. Ибо относящій вст вещи къ славъ Бога, имъетъ вкусъ Бога во всъхъ вещахъ, и Богъ являетъ ему свой образъ во всъхъ вещахъ. Ибо онъ все беретъ изъ руки Бога, благодаритъ Его и прославляетъ Его во всемъ, и Богъ свътитъ и блистаетъ ему во всякое время, ибо онъ следить за Богомъ съ большимъ вниманіемъ и никогда не обращается добровольно къ вещамъ безполезнымъ. И лишь только онъ замъчаетъ, что обращенъ къ безполезнымъ вещамъ, онъ немедленно отвращается отъ нихъ съ великой горечью за себя, и сътуетъ передъ Богомъ на свое непостоянство, и рашаетъ въ себъ никогда больше умышленно не обращаться къ безполезнымъ вещамъ. Ибо пусто и тщетно все, гаф нфтъ славы Бога или блага ближняго или нашего собственнаго спасенія».

«Кто следить такь за собой, бываеть все менее и менее безпокоень, ибо онь часто чувствуеть присутствие своего друга и это его радуеть выше всего. Онь подобень имеющему пламенную жажду. Въ своей жажде онь только и делаеть, что пьеть; онъ можеть думать о многихъ вещахъ, кроме жажды, которая его мучить, но что бы онъ ни делалъ, и каковъ бы онъ ни былъ, или о какомъ бы предмете онъ ни думалъ, представление питья не изглаживается въ немъ, пока онъ страдаетъ отъ жажды, и чемъ более жажда продолжительна, темъ

болъе страдание возрастаетъ въ человъкъ. И то же бываеть съ тъмъ, кто любитъ какую-ниоудь вещь такъ глубоко, что не вкушаетъ ничего другого, и ничто не входитъ ему въ сердце, кромъ того, что его занимаетъ и что онъ любитъ. Гдъ бы онъ ни былъ, или съ къмъ бы другимъ онъ ни былъ, что бы онъ ни начиналъ, и что бы онъ ни дълалъ, ничто не удаляетъ отъ него того, что онъ такъ пламенно любитъ. И во всъхъ вещахъ онъ находитъ образъ того, что онъ любитъ; и чъмъ любовь больше и могущественнъе, тъмъ постояннъе ея присутствіе, и онъ не ищеть съ этой целью покоя и бездействія, ибо никакое безпокойство не мѣшаетъ имѣть всегда присущимъ образъ того, что онъ любитъ».

Пріоткроемъ также маленькое сочиненіе О христіанской впрп, или De fide et judicio tractatulus insignis, по Суріусу. Оно представпяетъ на своихъ двадцати страницахъ нѣчто въ родѣ совершенно великолѣпнаго катехизиса, изъ котораго я извлекаю слѣдующій отрывокъ о счастіи избранныхъ:

«Мы будемъ созерцать нашими внутренними глазами зеркало премудрости Бога, гдѣ будутъ свѣтиться и просвѣтляться всѣ вещи, которыя когда-либо будутъ существовать и смогутъ насъ радовать. И мы услышимъ нашими внѣшними ушами мелодію и сладостныя пѣсни святыхъ и ангеловъ, которые вѣчно будутъ восхвалять Бога. И нашими внутренними ушами мы услышимъ врожденное Слово Отца; и

въ этомъ Словѣ получимъ всякое знаніе и всякую истину. И высокій запахъ Святого Духа будетъ проходить передъ нами, болѣе сладкій, чѣмъ всѣ бальзамы и всѣ драгоцѣнныя травы, какія когда - либо были, и это благоуханіе извлечетъ насъ изъ насъ самихъ, къ вѣчной любви Бога, и мы будемъ вкушать вѣчную благость Бога, болѣе сладкую, чѣмъ всѣ меды; и она насъ напитаетъ и проникнетъ нашу душу и тѣло; и мы всегда будемъ имѣть и голодъ и жажду ея, и, благодаря голоду и жаждѣ, услажденія и пища всегда пребудутъ и всегда будутъ возобновляться; и вотъ вѣчная жизнь.

«Мы будемъ постигать любовью и мы будемъ постигнуты любовью, и Богъ будетъ обладать нами и мы будемъ обладать Имъ въ единствъ. Мы будемъ наслаждаться Богомъ и будемъ покоиться, соединенные съ Нимъ, въ блаженствъ. И это наслажденіе безъ вида, въ этомъ сверхсущественномъ покоъ, есть высшее основаніе блаженства, ибо въ немъ бываютъ поглощены превыше голода, въ сытости, и голодъ не можетъ войти въ него, ибо тамъ нътъ ничего, кромъ единства; всъ любовные духи въ немъ уснутъ въ сверхсущественномъ мракъ; и, тъмъ не менъе, они всегда будутъ жить и бодрствовать въ свътъ славы».

Затёмъ слёдуетъ книга Сверкающій камень. De calculo, sive de perfectione filiorum Dei, libellus admirabilis, прибавляетъ Суріусъ. Здёсь идетъ рёчь о таинственномъ камнъ, о которомъ Духъ говоритъ въ Апокалипсисъ: Et dabo illi (vincenti) calculum candidum, et in calculo nomen novum

зстірічт, quod nemo scit nisi qui accipit (Apoc. II, 17,) Этотъ камень, по мнѣнію инока Суаньскаго лѣса, есть символъ Христа, данный только любящимъ и подобный пламени, которое есть образълюбви вѣчнаго Слова. И тогда разверзается упомянутый мракъ любви, откуда вырываются устрашающими цвѣтами, мимолетно видимыми сквозь постепенныя расширенія созерцанія, и выше странныхъ зеленей несравненной радости, непрерывныя рыданія свѣта. Обратите вниманіе на этотъ отрывокъ:

«И отсюда следуеть третье, то-есть деланіе выше разума и безъ видовъ, ибо единство въ Богъ, которымъ всякій любовный духъ обпадалъ въ любви, въчно привлекаетъ и требуетъ, во-внутрь Его существа, божественныя лица и всъхъ любовныхъ духовъ. И всъ любящіе испытывають это привлеченіе, болье или менъе, смотря по ихъ любви и ихъ дъланіямъ. И тотъ, кто слъдитъ за этимъ привлеченіемъ и самъ привязывается къ нему, не можетъ впасть въ смертный гръхъ. Но созерцатель, который отрекся отъ своего существа и отъ всякой вещи, не испытываетъ отталкивающей силы, потому что у него ничего больше не остается и онъ отъ всего свободенъ; и такъ онъ можетъ всегда входить, единый и безъ образовъ, въ самое внутреннее своего духа. Тамъ онъ видитъ проявление въчнаго свъта, и въ этомъ свъть онъ испытываетъ въчное требование единства Бога. И онъ самого себя чувствуетъ въчнымъ пожаромъ любви, который поверхъ всего желаетъ быть единымъ съ Богомъ. И чемъ

больше онъ наблюдаетъ это привлечение и это требованіе, темъ больше онъ это испытываетъ.  $ec{\mathbf{N}}$  чёмъ больше онъ это испытываетъ, тёмъ больше желаетъ быть единымъ съ Богомъ, ибо онъ хочетъ заплатить долгъ, уплаты котораго требуетъ отъ него Богъ. Это въчное требованіе единства Бога создаетъ въ духѣ вѣчную раскаленность любви; но такъ какъ духъ непрерывно платить свой долгь, это въ немъ производить въчное потребленіе; ибо въ трапезъ единства всъ духи прекращаютъ свою дъятельность и не испытываютъ ничего другого, кромф потребленія всего въ простомъ единствъ Бога. Этого простого единства Бога никто не можетъ ни испытать ни обладать имъ, если онъ не стоитъ передъ безмърнымъ сіяніемъ и передъ любовью, выше разума и безъ видовъ. Въ этомъ присутствіи духъ чувствуетъ въ себъ въчное воспламенение въ любви; и въ этой раскаленности любви онъ не находитъ ни начала ни конца. И онъ чувствуетъ самого себя единымъ съ этимъ пожаромъ любви. Духъ всегда пребываетъ воспламененнымъ въ самомъ себъ, ибо его любовь въчна. И онъ всегда чувствуетъ, что сгораетъ въ любви, ибо онъ привлеченъ на трапезу единства Бога, гдъ духъ горитъ въ любви. Если онъ наблюдаетъ самого себя, онъ находить отличіе и разницу между Богомъ и собой, но тамъ, гдѣ онъ горитъ, онъ простъ, и не имъетъ отличія, и поэтому онъ не испытываетъ ничего, кромъ единства, ибо непомърное пламя божественной любви поъдаетъ и поглощаетъ все, что оно облекло въ свою сущность.

«И вы можете замътить такимъ образомъ, что привлекающее единство Бога есть не что иное, какъ безграничная любовь, которая любовно привлекаетъ во -внутрь, въ въчное наслажденіе, Отца, Сына и все живущее въ немъ. И мы хотимъ горъть и сгорать въ этой любви, въчно, ибо въ ней заключено блаженство всъхъ духовъ. И вотъ почему всѣ мы должны утвердить свою жизнь надъ бездонной пропастью; мы сможемъ такъ въчно нисходить въ любовь и погружаться сквозь себя самихъ въ безпредъльную глубину. И этой же самой любовью мы превзойдемъ самихъ себя и вознесемся въ непостижимую высоту. И въ любви безъ видовъ, мы будемъ блуждать; и она затеряетъ насъ въ безграничной обширности любви Бога. И тамъ, внутри, мы будемъ течь и будемъ истекать изъ насъ самихъ въ невъдомое наслаждение божественныхъ благости и изобилія. И это будутъ въчныя плавленіе и переплавленіе, вовлеченіе и поглощеніе насъ въ славъ Бога. Смотизъ этихъ сравненій, я рите; въ каждомъ указываю созерцателю его сущность и его дъланія. Но никто другой не можетъ меня понять, ибо никакой человъкъ не можетъ научить другого созерцанію. Но, когда въчная истина открыта духу, онъ наученъ всему необходимому».

По справедливости, мнѣ бы слѣдовало перевести для васъ также многія удивительныя мѣста изъ главъ VI, VII и VIII, которыя говорятъ «о различіи между наемниками и вѣрными служителями Бога», «о различіи ме-

жду върными служителями и тайными друзьями Бога», и «о различіи между тайными друзьями и сокровенными дътьми Бога», гдъ отшельникъ Зеленой Долины, повидимому, дъйствительно обмакиваетъ свое перо мимо этого міра. Но могу ли я это послъ столькихъ излишествъ? Я прошу у васъ, наконецъ, извиненія еще за слъдующій и ръшительно послъдній отрывокъ. Онъ странно прекрасенъ.

«Теперь, поймите; движение впередъ таково: въ нашемъ шествіи къ Богу мы должны нести наше существо и всъ наши дъла передъ собой, какъ въчное приношеніе Богу; и въ присутствіи Бога мы отръшимся отъ самихъ себя и отъ всёхъ нашихъ дёлъ, и, умирая въ любви, мы превзойдемъ всякую тварь, даже до сверхсущественнаго царства Бога. Тамъ мы будемъ обладать Богомъ въ въчномъ умираніи для самихъ себя. И поэтому духъ Божій говоритъ въ книгъ Апокалипсиса: «Блаженны мертвые, умирающіе въ Господъ». И справедливо онъ называетъ ихъ блаженными мертвыми, ибо они въчно остаются мертвыми для самихъ себя и погруженными сквозь сайихъ себя въ радостное единство Бога. И они всегда снова умираютъ въ любви черезъ привлекающую трапезу этого самаго единства. Затъмъ духъ Божій говоритъ еще: «Они успокоятся отъ трудовъ своихъ, и дъла ихъ послъдуютъ за ними». Въ видъ, какъ мы рождаемся отъ Бога въ жизнь духовную и добродътельную, мы несемъ наши дъла передъ собой, какъ приношение Богу; но въ отсутстви видовъ, какъ мы снова умира-

емъ въ Богъ, въ жизни въчно блаженной, наши добрыя дёла слёдують за нами, ибо они составляють одну жизнь съ нами. Въ нашемъ шествій къ Богу путемъ добродътелей, Богъ обитаетъ въ насъ; но въ нашей смерти для самихъ себя и для всякой вещи, мы обитаемъ въ Богъ. Если мы имъемъ въру, надежду и любовь, мы приняли Бога; и Онъ обитаетъ въ насъ со своими милосердіями, и Онъ посылаетъ насъ наружу, какъ своихъ върныхъ служителей, чтобы соблюдать Его повельнія. И Онъ отзываетъ насъ во-внутрь, какъ своихъ таинственныхъ друзей, если мы слъдуемъ Его совътамъ. Но поверхъ всего, если мы хотимъ отвъдать Бога, или испытать въ себъ въчную жизнь, мы должны, выше разума, войти въ Бога нашей вёрою; и тамъ мы будемъ пребывать простыми, бездъятельными и безъ образовъ. вознесенными любовью въ открытую обнаженность нашей мысли. Ибо, умирая для всякой вещи въ любви, умирая для всякаго вниманія въ нев'єдіній и темноті, мы бываемъ возделаны и преобразованы вечнымъ Словомъ, которое есть нъкій образъ Отца. И въ бездъйствіи нашего духа, мы воспринимаемъ непостижимый блескъ, облекающій и проникающій насъ точно такъ же, какъ воздухъ проникнутъ свътомъ солнца. И этотъ блескъ есть не что иное, какъ безграничное видъніе и созерцаніе. То, что есть мы, мы это созерцаемъ, и то, что мы созерцаемъ, есть мы, ибо наша мысль, наша жизнь и наше существо просто соединены съ истиной, которая есть Богъ, и

вознесены съ ней. И поэтому, въ этомъ простодушномъ видъніи, мы-одна жизнь и одинъ духъ съ Богомъ, и это есть то, что я называю созердательной жизнью. Привязываясь къ Богу любовью, мы избираемъ лучшую часть; а смотря на Бога такимъ образомъ, въ сверхсущественности, мы обладаемъ Богомъ всецъло. Это созерцаніе соединено съ дъланіемъ безъ вида, то-есть съ уничтожающей жизнью, ибо въ то мгновеніе, какъ мы выходимъ изъ себя самихъ, въ безграничные мракъ и отсутствіе вида, всегда олистаетъ простой лучъ сіянія Бога; но мы водворены въ этомъ лучъ, и онъ влечетъ насъ изъ насъ самихъ, въ сверхсушественность и въ потопленіе любви. И это потопленіе любви всегда сопутствуется и сопровождается безвиднымъ дъланіемъ любви. Ибо любовь не можетъ быть бездъятельной; она хочетъ проникнуть знаніемъ и вкусомъ безмѣрное изобиліе, живущее на днѣ ея самой, и это-ненасытимый голодъ. Всегда получать въ этомъ безсиліи, это-плыть противъ теченія. Нельзя ни оставить, ни собрать, ни обойтись безъ этого, ни получить это, ни молчать, ни говорить, ибо это выше разума и разумънія и это превосходить всёхь тварей. И поэтому нельзя ни достичь этого, ни следовать за нимъ; но мы посмотримъ въ нашей внутренней глубинь: тамъ мы чувствуемъ, что духъ Божій ведетъ насъ и толкаетъ насъ въ это нетерпъніе любви; и мы посмотримъ надъ нами; тамъ мы чувствуемъ, что духъ Божій влечетъ насъ изъ насъ самихъ, и уничтожаетъ насъ въ себъ

самомъ, то-есть въ сверхсущественной любви, съ которой мы одно и которой мы обладаемъ глубже и обширнъе, чъмъ всякой вещью.

«Это обладаніе есть простое и бездонное услажденіе всёми благами и вёчной жизнью. И мы бываемъ поглощены въ это услажденіе выше разума и безъ разума, въ глубокой тишинё божества, которая никогда больше не будетъ возмущена. Только опытомъ можно знать, что это правда. Ибо какъ это бываетъ, или кто, или въ какомъ мёстё, или что, —ни разумъ ни дёланіе не могутъ этому научить, и поэтому наше послёдующее дёланіе пребываетъ безъ вида, то-есть безъ образа.

«Ибо бездонное благо, которое мы вкушаемъ и которымъ обладаемъ, мы не можемъ ни понять ни постичь, и нашими деланіями мы никогда не можемъ выйти изъ насъ самихъ, чтобы войти въ него. И поэтому мы обдны въ самихъ себъ и богаты въ Богъ, полны голода и жажды въ самихъ себъ и сыты и пьяны въ Богъ, работящи въ себъ и безусловно праздны въ Богъ. И мы пребудемъ такъ въчно. Ибо безъ пъланій любви мы никогда можемъ обладать Богомъ. И тотъ, кто чувствуетъ или въритъ иначе, обольщенъ. Итакъ, мы всецьло живемъ въ Богь, обладая своимъ блаженствомъ, и мы живемъ всецъло въ себъ самихъ, упражняясь въ любви къ Богу. И хотя мы живемъ всецъло въ Богъ и всецъло въ себѣ самихъ, это, между тѣмъ, одна жизнь, но она имфетъ двойныя и противоположныя чувствованія. Ибо богатство и б'тдность, голодъ

и насыщеніе, работа и бездъйствіе, эти вещи безусловно между собой противоположны. Тъмъ не менъе именно въ этомъ состоитъ наше высшее благородство, теперь и въчно, ибо мы не можемъ ни всецъло стать Богомъ ни потерять нашу сотворенную сущность, - это невозможно. Но если бы мы оставались всецьло въ себъ самихъ, отдъленными отъ Бога, мы были бы несчастны и не спасены, и поэтому будемъ чувствовать себя всентло въ Богъ и всентло въ себъ самихъ; и между двухъ этихъ чувствованій мы не найдемъ ничего другого, кромъ благодати Бога и дъланій нашей любви. Ибо съ высоты нашего высшаго чувствованія, намъ свътитъ блескъ Бога, который научаетъ насъ истинъ и побуждаетъ насъ ко всъмъ добродътелямъ, въ въчную любовь Бога. Мы слъдуемъ за этимъ блескомъ безъ перерыва, до источника, откуда онъ изливается; и тамъ мы не испытываемъ ничего другого, кромъ обнаженія духа и погруженія въ простую и безконечную любовь безъ возврата. Если бы мы всегда оставались тамъ нашимъ простымъ видъніемъ, мы всегда бы это испытывали; ибо наше погружение въ божественную трапезу пребываетъ вѣчно непрерывнымъ, если мы вышли изъ самихъ себя и если мы обладаемъ Богомъ въ потопленіяхъ любви. Ибо, если мы обладаемъ Богомъ въ потопленіяхъ любви, то - есть въ утратъ самихъ себя, Богъ присущъ намъ и мы присущи Ему, и мы погружаемся сквозь себя самихъ въ наше обладаніе, которое есть Богъ, въчно и безъ возврата. Это погружение

становится существеннымъ, благодаря привычной любви, и поэтому оно бываеть во время сна и во время бодрствованія, знають ли о томъ или не знаютъ. И, такимъ образомъ, это погружение не заслуживаетъ другихъ похвалъ, но оно насъ поддерживаетъ въ обладании Богомъ и всеми благами, которыя мы отъ Него получили. И это погружение подобно ракамъ, которыя, непрерывно и безвозвратно, всегда изливаются въ море, ибо это-мѣсто, которое имъ свойственно. Й точно такъ же, если мы обладаемъ только Богомъ, наше существенное, по привычной любви, погружение всегда изливается безъ возврата въ бездонное чувствованіе, которымъ мы обладаемъ и которое намъ присуще. Если бы мы всегда были просты и если бы мы всегда смотръли такъ безусловно, мы всегда имъли бы подобное чувствованіе. Теперь, это погруженіе-выше встхъ добродттелей, и выше встхъ дълъ любви. Ибо оно есть не что иное. какъ въчный выходъ, яснымъ предвидъніемъ, изъ насъ самихъ, въ нъкое измъненіе, къ которому мы склоняемся изъ насъ самихъ ко-внъ, какъ къ блаженству. Ибо мы испытываемъ въчную склонность ко-вит изъ насъ самихъ, къ иному, чъмъ мы. И это-самое внутренно-глубокое и самое сокровенное различіе, какое мы можемъ испытать между Богомъ и нами; и выше его нътъ больше никакого различія. Однако, нашъ разумъ пребываетъ съ открытыми глазами во мракъ, то-есть въ безконечномъ невъдъніи, и въ этой темнотъ остается сокровеннымъ и утаеннымъ отъ насъ безграничный

блескъ, ибо наступленіе его безмѣрности ослѣпляетъ нашъ разумъ. Но онъ насъ облекаетъ въ простоту и преображаетъ насъ своей сущностью, и, такимъ образомъ, мы оказываемся воздѣланными внѣ нашей личности и преображенными до погруженій въ любовь, гдѣ мы обладаемъ блаженствомъ и составляемъ одно съ Богомъ».

Вотъ теперь Книга семи ступеней листници любви (у Суріуса: De septem gradibus amoris, libellus optimus), гдѣ Грунендальскій настоятель разбираетъ семь добродѣтелей, ведущихъ отъ обращенія внутрь до окраинъ поглощенія. Я думаю, что это одно изъ самыхъ прекрасныхъ твореній святого, всѣ творенія котораго странны и прекрасны. Слѣдовало бы перевести здѣсь изъ него нѣсколько довольно необычныхъ отрывковъ; въ ихъ числѣ тотъ, гдѣ онъ говоритъ о четырехъ небесныхъ мелодіяхъ; но для нихъ недостанетъ мѣста въ этомъ уже слишкомъ длинномъ введеніи. Я удовольствуюсь тѣмъ, что выпишу слѣдующую страницу.

«Духъ Святой восклицаеть въ насъ громкимъ голосомъ и безъ словъ: «Любите любовь, которая васъ любить вѣчно». Его восклицаніе есть внутреннее прикосновеніе въ нашемъ духѣ. Этотъ голосъ болѣе ужасающъ, чѣмъ буря. Молніи, испускаемыя имъ, открываютъ намъ небо и показываютъ свѣтъ и вѣчную истину. Жаръ Его прикосновенія и Его любви таковъ, что готовъ всецѣло пожрать насъ. Его прикосновеніе въ нашемъ духѣ кричитъ непрерывно: «Заплатите вашъ долгъ, любите любовь,

которая васъ возлюбила въчно». Отсюда рождаются великое внутреннее нетерпъніе и покорность безъ видовъ. Ибо, чемъ больше мы любимъ, тъмъ больше мы желаемъ любить, и чемъ больше мы платимъ то, чего любовь требуеть отъ насъ, темъ больше мы пребываемъ должниками любви. Любовь не умолкаетъ и въчно кричитъ: «Любите любовь». Это-битва. невъдомая для чуждыхъ ей чувствъ. Любить и наслаждаться, это — работать и претерпъвать. Богъ живетъ въ насъ своими благодатями. Онъ намъ преподаетъ, Онъ намъ совътуетъ, Онъ намъ предписываетъ любовь. Мы живемъ въ Немъ выше благодати и выше нашихъ дълъ, претерпъвая и наслаждаясь. Въ насъ живутъ любовь, познаніе, созерцаніе и обладаніе, и выше нихъ — наслаждение. Наше дъло — любить Бога: наше наслаждение-претерпъвать сплетеніе любви.

«Между любовью и наслажденіемъ есть разпичіе, какъ между Богомъ и Его олагодатью. Гдв мы привязаны любовью, мы—духи, а гдв 
она обнажаетъ насъ отъ нашего духа и гдв 
она насъ преобразуетъ своимъ духомъ, тамъ 
мы—наслажденіе. Духъ Божій насъ выдыхаетъ 
къ любви и добрымъ двламъ; и онъ насъ вдыхаетъ въ покой и наслажденіе, и вотъ ввчная 
жизнь; подобно тому, какъ мы выдыхаемъ воздухъ, который въ насъ, и вдыхаемъ новый 
воздухъ, и въ этомъ-то и состоитъ наша смертная жизнь въ природв. И, хотя оы нашъ духъ 
былъ восхищенъ и двятельность его изнемогла 
въ наслажденіи и олаженствв, онъ всегда оываетъ обновленъ въ благодати, благости и добродътеляхъ. И поэтому вступить въ бездъятельное наслажденіе, выйти въ добрыхъ дълахъ и всегда пребывать соединеннымъ съ Духомъ Божіимъ, вотъ то, что я люблю. Какъ мы открываемъ наши тълесные глаза, какъ мы видимъ и какъ мы ихъ вновь закрываемъ столь быстро, что мы этого не замъчаемъ; точно такъ же мы умираемъ въ Богъ, живемъ внъ Бога и всегда пребываемъ едино съ Нимъ».

Мы имфемъ затъмъ Книгу семи замковъ, названную Лаврентіемъ Суріусомъ: Deseptem custodiis opusculum longe piissimum. Она не безъ сходства съ Замкомъ души святой Терезы Авильской, равнымъ образомъ о семи обителяхъ, дверью къ которымъ служитъ молитва. Пустынникъ Суаньскаго лъса посылаетъ это твореніе вмъстъ съ Зеркаломъ вычнаго спасенія «святой сестръ ордена клариссъ, Маргаритъ Ванъ Меербеке, изъ брюссельскаго монастыря», и поэтому совъты, которые онъ перебираетъ въ предисловіи, становятся болфе нфжны. Такъ онъ ее учитъ, какъ ей подойти къ окну пріемной, набожно, погашая въ своихъ глазахъ лицо человъка; учитъ радости скорби, и попеченію о больныхъ, съ бледными больничными советами. Затемъ возвышаются семь духовныхъ замковъ святой Клары, двери которыхъ замыкаетъ божественная благодать, и ихъ не следуетъ больше отворять, чтобы смотреть на улицы ея сердна. Послушайте слъдующее, все о любви:

«И любящая душа не можетъ всецъло отдаться Богу, ни всецъло получить Бога, ибо

все, что она получаетъ, въ сравненіи съ тъмъ, чего у нея непостаетъ, есть бездълица и считается за ни что, въ ея возбужденіи. И поэтому она взволнована и впадаетъ въ нетерпъніе и неистовство любви, ибо она не можетъ ни обойтись безъ Бога, ни получить Его, ни достичь Его дна ни Его вершины, ни следовать за Нимъ, ни оставить Его. И вотъ тъ духовные буря и бичъ, о которыхъ я вамъ говорилъ; -пов жите и сворт жинегоооразных грозъ и этихъ волненій, рождающихся по объ стороны любви, никакой языкъ не можетъ выразить. Ибо любовь делаетъ человека то пылкимъ, то холоднымъ, то смёлымъ, то боязливымъ, то радостнымъ то печальнымъ: она приноситъ ему боязнь, надежду, отчаяніе, слезы, жалобы, пъсни, хвалы и безчисленныя подобныя вещи. Вотъ, что претерпъваютъ живущіе въ изступленіи любви, и, однако, это-жизнь самая внутренняя и самая полезная, какою только человъкъ можетъ жить по своему виду.

Но тамъ, гдѣ видъ человѣка изнемогаетъ и не можетъ идти выше, начинается видъ Вога: это тотъ, гдѣ человѣкъ своими муками, любовью и своими неутоленными желаніями обвиваетъ Бога и не можетъ съ Нимъ соединиться; тогда приходитъ дужъ нашего Господа, подобный бурному огню, который все въ сеоѣ сжигаетъ, поѣдаетъ и поглощаетъ, такъ что человѣкъ забываетъ всѣ свои дѣланія и забываетъ самого сеоя и чувствуетъ сеоя уже не иначе, какъ если бы онъ былъ духомъ и единой любовью съ Богомъ. Здѣсь умолкаютъ чувства и всѣ силы,

и онѣ бываютъ насыщены и успокоены; ибо родникъ божественныхъ доброты и изобилія все затопилъ, и каждый получилъ больше, чѣмъ онъ могъ желать.

«Затъмъ идетъ третій видъ, который мы приписываемъ нашему небесному Отцу; это тотъ, гдъ Онъ освобождаетъ память отъ формъ и образовъ и поднимаетъ голую мысль до ея источника, который есть Онъ самъ. Тамъ человъкъ утвержденъ въ своемъ началъ, которое есть Богъ, и съ нимъ соединенъ. И ему даны сила и свобода работать внутренно и внъшне, посредствомъ встхъ добродтелей. И онъ получаетъ знаніе и разумѣніе во всѣхъ дѣланіяхъ по разуму. И онъ узнаетъ, какъ претерпъвать внутреннее дъйствіе Бога, и преображеніе божественныхъ видовъ выше разума, какъ уже было сказано. И выше всъхъ божественныхъ видовъ онъ постигнетъ, тѣмъ же самымъ созерцаніемъ безъ видовъ, существо Бога безъ видовъ, которое есть отсутствіе видовъ. Ибо этого нельзя выразить ни словами, ни дълами, ни видами, ни знаками, ни уподобленіями, но это открывается самопроизвольно простодушному созерцанію мысли безъ образовъ.

«Но можно поставить по дорогѣ знаки и подобія, приготовляющіе человѣка увидѣть царство Бога. И вы вообразите это существо, подобное пламенѣнію безграничнаго огня, гдѣ все сожжено въ спокойномъ рдѣющемъ и недвижномъ пожарѣ. Вотъ какова утоленная существенная любовь, которая есть наслажденіе Бога и всѣхъ святыхъ, выше всѣхъ ви-

довъ и выше встхъ дтлъ и встхъ добродтелей. Эта любовь есть потокъ, безпредъльный и успокоенный, богатствъ и радостей, гдт вст святые поглошены съ Богомъ въ наслажденіи безъ видовъ. И это наслаждение дико и пустынно, какъ блужданіе; ибо тамъ нътъ ни вида, ни дороги, ни тропинки, ни покоя, ни мфры, ни конца, ни начала, -- ничего, что можно бы выразить словами и показать. И это есть наше общее простое блаженство, эта божественная сущность, -- и наша сверхсущность выше разума и безъ разума. Если мы хотимъ его испытать, нужно, чтобы нашъ духъ выступилъ въ него выше нашей сотворенной сущности, къ этому вѣчному центру, гдѣ кончаются и начинаются вст наши линіи. И въ этомъ центрт эти линіи теряють свое имя и всякое различіе и являются соединенными съ этимъ центромъ, и становятся тёмъ самымъ единствомъ, которое есть самъ центръ, и, тъмъ не менъе, всегда пребываютъ сами по себъ сходящимися линіями.

«Смотрите; такъ мы всегда будемъ пребывать тъмъ, что мы есть въ нашей сотворенной сущности, и, однако, восхожденіемъ духа, мы непрестанно будемъ переходить въ нашу сверхсущность. Въ ней мы будемъ выше насъ самихъ, ниже насъ самихъ, по ту сторону нашей ширины, по ту сторону нашей ширины, по ту сторону нашей ширины, въ въчномъ блужденіи безъ возврата».

Я почти умолчу о небольшомъ сочинени О четырехъ искушеніяхъ, гдт ртчь идетъ объочень тонкихъ опасностяхъ, которыя угрожаютъ

созерцателю и изъ которыхъ самая страшная—квіэтизмъ; но помимо нѣкоторыхъ открытій въ неизвѣстной психологіи молитвы, произведеніе, очень короткое, какъ я сказалъ, не предлагаетъ нашей душѣ ни одной вершины исключительной мошности.

Другое небольшое сочиненіе, почти такого же объема, то-есть десятка въ два страницъ, озаглавлено: Книга высшей истины, или Samuel у Суріуса, который прибавляетъ: qui alias de alta contemplatione dicitur, verius autem apologice quorumdam sancti hujus viri dictorum sublimium inscribi possit. Но эта книга такъ удивительна, что ее слъдовало бы перевести цъликомъ; и я изъ нея теперь ничего не буду приводить, потому что она такъ же недълима, какъ та сущность, неустанное изліяніе которой она какъ бы отражаетъ въ своемъ единственномъ и ужасающемъ зеркалъ.

Итакъ, я приступаю къ Книгъ царства любящихъ, — самому странному и отвлеченному произведенію просвътленнаго отшельника Зеленой Долины. Въ серединъ этой книги душа расширяется и пугается въ духовной и, безъ сомнънія, нормальной пустотъ, вызывая для духа, который не слъдуетъ за ней туда, какъ бы образъ колокола изъ абсолютно чернаго стекла, гдъ нътъ больше ни воздуха ни образовъ и ничего, что можно было бы точно воспринимать, кромъ развъ звъздъ, непрестанно вспыхивающихъ вокругъ исключенія всего, что не въчно.

Книга отправляется отъ следующаго стиха Премудрости: Justum deduxit per vias rectas et ostendit illi regnum Dei, и обнимаетъ три богословскихъ добродътели и семь даровъ Святого Духа. Перевожу немедленню и болъе пространно, чъмъ когда-либо.

Прежде всего, слъдующій отрывокъ—о пустыняхъ сущности:

«Такъ какъ душа человъка создана изъничего, которое Богъ не взялъ ниоткуда, человъкъ последовалъ за ничемъ, котораго нигде нътъ, и онъ излился изъ своего я въ блужданія, погруженіемъ въ простую сущность Бога, какъ въ свой сооственный источникъ, и онъ умеръ въ Богъ. Умереть въ Богъ, это значитъ быть блаженнымъ; и каждый по его заслугамъ, это эначитъ быть весьма различными въ благодати и славъ. А это блаженство, оно значитъ воспринять Бога и быть воспринятымъ Богомъ, въ наслаждающемся единствъ божественныхъ лицъ, и перелиться этимъ единствомъ въ сверхсущественность Бога. Но поскольку это единство является наслаждающимся, въ обращении внутрь, и оплодотворяющимъ, въ обращени ковнъ, родникъ единства течетъ: то есть Отепъ рождаетъ Сына, въчную истину, которая есть образъ Отца, гдъ Онъ узнаетъ самого себя со всякой вещью. Этотъ образъ есть жизнь и причина встав тварей, ибо въ этомъ образт находится всякая вещь по божественному виду; по этому образу всякая вещь сдълана совершенно, и всякая вещь мудро устроена по этому образцу, и по смыслу образа всякая вещь приспособлена къ своей цъли, поскольку принадлежитъ Богу ее приспособить, ибо каждая тварь получила средства пріобрѣсть блаженство. Но разумная тварь не есть образъ Отца, по истеченію своего сотвореннаго вида, ибо она истекаетъ какъ тварь, и вотъ почему она знаетъ и любить съ мерою въ свете благодати или славы. Ибо никто не обладаетъ дъятельно божественной природой по божественному виду, кромъ божественныхъ лицъ, такъ какъ никакая тварь не можетъ работать по какому-нибудь виду безъ мѣры, ибо, если она работаетъ такъ, она будетъ Вогомъ, а не тварью. Своимъ образомъ Богъ сдёлалъ твари подобными себё по природъ, а тъхъ, которыя обратились къ Нему, Онъ сдълалъ еще болъе подобными, выше природы, въ свътъ благодати или славы, каждую изъ нихъ, по мере ея способности къ этому, по состоянію ея души или по ея заслугамъ. Теперь вст, которые испытывають внутреннее прикосновеніе, и которые имфютъ просвътленный разумъ и нетерпъніе любви, и которымъ явилось отсутствіе вида, им'вють наслаждающееся обращение внутрь, въ сверхсущественность Бога. Ибо Богъ привязанъ къ своей сущности въ наслажденіи и созерцаетъ ту самую сущность, которою Онъ наслаждается. По виду наслажденія, божественный свъть непрерывно изнемогаетъ въ сущности безъ вида; но въ созерцаніи и сосредоточенности взглядовъ, видъніе не можетъ потерпъть неудачу, ибо всегда будуть созерцать то, чемь наслаждаются. Непрерывно изнемогающие въ свъть это-ть, которые покоятся въ наслажденіяхъ среди пустынныхъ уединеній, гдт Богъ обладаетъ собой въ

наслажденіи; тамъ изнемогаетъ свѣтъ въ покоѣ и отсутствіи вида въ высочайшей сущности. Тамъ Богъ есть престолъ самаго себя и всѣ, обладающіе Богомъ въ благодати и славѣ на этой степени, суть престолы и скиніи Бога, и они умерли въ Богѣ въ вѣчномъ покоѣ.

«Отъ этой смерти, рождается сверхсущественная жизнь, то-есть жизнь созерцательная; и здъсь начинается даръ разумънія. Ибо Богъ, непрерывно созерцая ту самую сущность, которой Онъ наслаждается, и даруя нетерпъніе тамъ, гдъ Онъ дълаетъ подобнымъ, даетъ точно такъ же покой и наслаждение тамъ, гдъ Онъ соединяетъ. Но гдъ становятся едино въ сущности и въ погруженіи, тамъ нѣтъ больше ни даровъ ни принятій. И, даруя просвѣтленный разумъ тамъ, гдъ дълаетъ подобнымъ, Онъ точно также даетъ безпредъльный блескъ тамъ, гдъ соединяетъ. Этотъ безпредъльный блескъ есть образъ Отца. Мы сотворены по этому образу, и мы можемъ съ нимъ соединиться на высоту большую, чёмъ престолы, лишь бы только мы созерцали, выше изнемо-женія, славное лицо Отца, то-есть высокую природу божества. Но этотъ бездонный блескъ быль данъ сообща всемъ духамъ, наслаждающимся въ благодати и славъ. Такимъ образомъ онъ льется для всёхъ, какъ олескъ солнца, и однако тъ, которые его получаютъ, не всъ одинаково просвъщены. Солнце болъе проникаетъ своимъ свътомъ стекло, чъмъ камень, и кристаллъ болъе, чъмъ стекло, и каждый драгоцънный камень сверкаетъ и являетъ свое олагородство и свое могущество и свой цвѣтъ въ свѣтѣ солнца. Точно такъ же, каждый бываетъ просвѣщенъ одновременно въ олагодати и въ славѣ сообразно своей способности къ выс шему; но самый просвѣщенный въ олагодати просвѣщенъ меньше, чѣмъ наименѣе просвѣщенный въ славѣ. Однако свѣтъ славы не есть посредникъ между душой и этимъ безпредѣльнымъ олескомъ; но насъ безпокоятъ наше состояніе, и время, и непостоянство, и поэтому мы пріобрѣтаемъ заслуги, а тѣ, которые находятся въ славѣ, не пріобрѣтаютъ ихъ вовсе.

«Этотъ высочайшій олескъ есть простодушное созерцаніе Отца и всѣхъ, которые созерцаютъ, наслаждаясь, и пристально смотрять въ единый непостижимый свъть и при его посредствъ, каждый сообразно степени просвъщенности. Ибо бездонный свътъ свътить непрерывно во встхъ мысляхъ, но человткъ, который живетъ здёсь, во времени, часто задавленъ образами, такъ что не всегда созерцаетъ дъятельно и пристально сверхсущественность посредствомъ этого свъта. Но онъ владълъ имъ въ возможности, принимая этотъ даръ, и онъ можетъ созерцать, когда этого захочетъ. Такъ какъ свътъ, посредствомъ котораго созерцаютъ, безпредъленъ, а то, что со зерцаютъ, бездонно, то одно никогда не можетъ достичь другого; но сосредоточенное внимание и созерцание въчно пребываютъ въ отсутствии вида, въ наслаждающемся лицезръніи верховнаго Величества, гдѣ Отецъ вѣчною мудростью созерцаетъ пристально бездну своей сущности въ ея видъ».

Значительная часть книги Парства бящих в написана необычными стихами. Ритмъ тройной и душно монотонный, приблизительно напоминающій ритмъ Stabat Mater: только третій стихъ каждый строфы повторяетъ одну и ту же риому на протяженіи всего произведенія и всегда опирается на абстракцію, изъ которой возникаютъ два предыдущихъ стиха, какъ парные цвъты безпокойства и сумрака. Можно вообразить себф эту музыку въ пустотф, вокругъ внутренняго видънія дѣвъ Мемлинга, въ время какъ ихъ тайныя чувства, ихъ лицо и ихъ маленькія руки сливаются въ экстазѣ; но, къ несчастью, переводъ не можетъ возстановить здісь этотъ вкусъ мрака и хлъба, обмокнутаго въ ночь. ни удержать образа этого впечатленія тьмы, освъщенной слезами, льда, произеннаго раскаленнымъ желѣзомъ, и гнета безъ горизонта; поэтому я перевожу только одну изъ этихъ мрачныхъ поэмъ. Речь идетъ о даре разуменія:

Чтобы этоть дарь просвытиль его,
Онъ долженъ переступить себя,
Вь сверхсущественность.
Сіяніе безъ міры,
Его онъ восприметь тамъ
Въ глубокой простоть.
Свыть истины
Будетъ литься сквозь него,
И онъ весь исчезнетъ въ немъ.
Этотъ всеобщій свыть
Сіяеть на тіхъ, кто чисты,
И просвыпаеть ихъ по ихъ заслугамъ.
Тогда они могуть видіть
И соверцать, не щадя себя,
Обравъ наслажденія.

Всегда созерцають То, чъмъ наслаждаются, съ довъріемъ, Вдали въ утрать.

Возлюбленный ушель очень далеко. Что всегда заставляеть простирать взоры Къ верховному блаженству.

Однако, онъ достигнуть; И возлюбленный обладаеть возлюбленной, Въ пустыняхъ единства.

Мы будемъ пребывать такъ, Порываясь въ теченіе всей нашей жизни Къ высокой безднъ.

Слѣдовало бы перевести еще не мало мѣстъ изъ этой исключительной книги, но пора ее, наконецъ, закрыть, и я ограничиваюсь слѣдующей главой, озаглавленной: О дарѣ вкусной мудрости.

«Седьмой божественный даръ есть даръ вкусной мудрости. Онъ даруется на вершинъ обращенія внутрь и проникаетъ разумѣніе и волю. сообразно ихъ обращению внутрь, въ безусловное. Этотъ вкусъ бездоненъ и безмѣренъ и течетъ внутренно, направляясь ко-внѣ, и напояетъ тъло и душу (соразмърно ихъ способности принимать), вплоть до чувства самаго внутренняго, то-есть до телеснаго чувствованія. Пругія чувства, какъ зрѣніе и слухъ, получаютъ свою радость во-вив, въ чудесахъ, сотворенныхъ Богомъ во славу себъ и для нуждъ человъка. Этотъ непостижимый вкусъ, выше духа, и въ обширности души, безмъренъ, и это-Духъ Святой, непостижимая любовь Отца. Ниже духа, чувствованію дана мёра. Но такъ какъ силы постоянны, онт все наводняютъ.

Ибо Отецъ въчности одълъ обращенный внутрь духъ, наслажденіемъ въ единствъ, и постиженіемъ активнымъ и пассивнымъ въ утратъ себя, и этотъ духъ дълается, такимъ образомъ, престоломъ и покоемъ Бога; и Сынъ, въчная истина, одълъ своимъ собственнымъ свътомъ обращенное внутрь разумѣніе, чтобы созерцать образъ наслажденія. Й теперь Духъ Святой хочетъ одъть обращенную внутрь волю и пребывающее единство силою, чтобы душа вкушала, знала и чувствовала, настолько Богъ великъ. Этотъ вкусъ такъ безмъренъ, что душа воображаетъ, что небо, земля и все находящееся въ нихъ должны раствориться и уничтожиться въ этомъ безмърномъ вкусъ. Эти услажденія сверху и снизу, внутри и во-внъ, и они облекли и насытили совершенно царство души. Тогда разумъние взираетъ на простоту, откуда истекаютъ всъ эти услажденія. Отсюда рождается вниманіе просвътленнаго разума. Онъ хорошо знаетъ, однако, что безсиленъ познать эти непостижимыя услажденія, ибо онъ наблюдаетъ посредствомъ свъта сотвореннаго, между тъмъ какъ эта радость безмърна. Поэтому разумъ изнемогаетъ въ своемъ вниманіи; но разумѣніе, преображенное этимъ безпредъльнымъ блескомъ, непрерывно созерцаетъ непостижимую радость блаженства».

Намъ остается сказать два слова о различныхъ переводахъ твореній Рэйсорука. Двадцать лътъ назадъ, Эрнестъ Гелло издалъ небольшой томъ, въ которомъ соединилъ подъ болъе или менъе произвольными заглавіями раз-

личныя мъста изъ нашего автора, переведенныя съ латинскаго перевода, сдъланнаго въ XVI-мъ столътіи картезіанцемъ изъ Кельна, Лаврентіемъ Суріусомъ.

Этотъ переводъ Суріуса, красивой и утонченной латынью, добросовъстно и превосходно вскрываетъ смыслъ подлинника; но неувъренный, растянутый и ослабленный, онъ начинаетъ походить на отдаленный образъ, видимый чечезъ нечистыя оконныя стекла, когда разсматриваешь причудливыя цв та фламандскаго примитива. Тамъ, гдв авторъ употребляетъ одно слово, онъ обычно ставитъ два или три и затъмъ, не успокоившись, очень часто еще перефразируетъ то, что онъ уже пространно перевелъ. У отшельника есть вопли любви, столь непомфрные, что они иногда походять на богохульства; Суріусъ ихъ боится и говоритъ другое. Порою престарълый пустынникъ бросаетъ еще взглядъ на вифшній міръ и ищеть образовъ, чтобы говорить о Богъ, въ саду, въ кухнъ или въ звъздахъ. Суріусъ не всегда осмъливается слъдовать за нимъ и старается ослабить или доставляетъ себъ удовольствіе облагородить ихъ.

«—Онъ ускольваетъ отъ меня, какъ бродяга, говоритъ объ Іисуст одна изъ фламандскихъ бегинокъ, и другія прибавляютъ:

> У пирую вмъстъ съ Іисусомъ. Онъ мой и я Его. Онъ меня расходуетъ нечью и днемъ, Онъ укралъ мое сердие; Я поглощена Его ртомъ. Мнъ нечего дълать во-внъ!

Въ другомъ мѣстѣ Богъ говоритъ человѣку:

Я хочу быть твоей пищей, Твоимъ хозяиномъ и твоимъ поваромъ, Моя плоть хорошо поджарена На крестъ изъ жалости къ тебъ, Мы будемъ ъсть и пить вмъсть.

Переводчикъ испуганъ и превращаетъ эти необычайные порывы въ бледныя изъясненія. **Дикій** и наивный обликъ и безмѣрная и безыскусственная любовь подлинника чаще всего исчезають въ мудрой, корректной, обильной и однообразной монастырской фразеологіи, хотя внутренняя точность всегда остается безукоризненной. Отрывки изъ этого-то перевода перевелъ, въ свою очередъ, Эрнестъ Гелло, или, скоръе, онъ соединилъ въ произвольныя главы отдёльныя фразы, взятыя изъ различныхъ мъстъ произведеній и искаженныя двойнымъ переводомъ, и составилъ изъ нихъ нъчто въ родъ набора отрывковъ, превосходнаго, почти непрерывнаго, но въ которомъ, несмотря на свои розыски, я нашелъ не больше трехъ или четырехъ мъстъ, воспроизведенныхъ почти въ неприкосновенности.

Что касается настоящаго перевода, то онъ не имъетъ другихъ достоинствъ, кромъ самой буквальной точности. Можетъ быть, было бы возможно сдълать его, если не болъе изящнымъ, то, по крайней мъръ, болъе отчетливымъ, и немного исправить произведеніе съ точки зрънія теологической и метафизической терминологій. Но мнъ казалось менъе опаснымъ и болъе достойнымъ и честнымъ почти

слъпо держаться точности, слово въ слово. Я воздержался также отъ неизоъжныхъ искушеній поддаться соблазну невърныхъ великольній, ибо безпрестанно духъ престарълаго монаха касается странныхъ красотъ, которыхъ его благоразуміе не пробуждаетъ къ жизни, и всъ его пути населены удивительными спящими грезами, сонъ которыхъ его смиреніе не осмълилось смутить.

## РЭЙСБРУКЪ УДИВИТЕЛЬНЫЙ.



| · |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   | , |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | ` |   |  |
|   |   |   |  |

## ЗДѢСЬ НАЧИНАЕТСЯ ОДѢЯНІЕ ДУХОВНАГО БРАКА.

## КНИГА ПЕРВАЯ.

Ecce sponsus venit, exite obviam ei.

«Вотъ женихъ идетъ, выходите навстръчу предислоего». Святой евангелистъ Матоей написалъ эти слова и Христосъ сказалъ ихъ своимъ ученикамъ и всемъ людямъ въ притче о девахъ. Этотъ женихъ есть Христосъ, а человъческая природа — невъста, которую Богъ сотворилъ по своему образу и подобію. Онъ помъстилъ ее сначала въ мъстъ самомъ возвышенномъ, самомъ красивомъ, самомъ богатомъ и самомъ плодоносномъ на всей землъ; это былъ рай. И Онъ подчинилъ ей встат тварей и украсилъ ее дарами благодати и далъ ей запрещеніе, чтобы послушаніемъ она могла удостоиться быть утвержденной въ въчномъ союзъ со своимъ женихомъ и никогда больше не впадать въ какуюлибо скорбь или грѣхъ.

Тогда пришелъ обманщикъ, врагъ адскій и завистливый, подъ видомъ лукаваго змѣя; и

онъ обмануль жену, а вдвоемъ они обманули мужа, который обладалъ сущностью природы. И врагъ ограбилъ природу, невъсту Бога, посредствомъ своихъ лживыхъ совътовъ, и она была выгнана въ землю чужую; оъдная и жалкая, плъненная и подавленная, преслъдуемая своими врагами, какъ-будто она никогда уже не должна была вернуться въ свое отечество, къ прощенію.

Но когда Богъ ръшилъ, что времена настали, и страданія Его возлюбленной тронули Его, Онъ послалъ единственнаго Своего Сына на землю, въ великолепный чертогъ и славный храмъ, то-есть въ тело Девы Маріи. Тамъ Онъ вступилъ въ бракъ со своею невъстой, нашей природой, и соединилъ ее съ Собою посредствомъ чистъйшей крови благородной Дъвы. Священникъ, соединившій жениха и невъсту, быль Духъ Святой; ангель Гавріилъ возвъстилъ о бракъ, и славная Дъва дала свое согласіе. Такъ Христосъ, нашъ върный женихъ, соединилъ нашу природу со Своей и посътилъ насъ на чужой землъ и научилъ насъ небеснымъ нравамъ и совершенной върности. И Онъ дъятельно трудился, и воевалъ какъ подвижникъ противъ нашего врага, и разрушилъ темницу, и одержалъ побъду, и Его смерть умертвила нашу смерть, и Его кровь избавила насъ. и Онъ освободилъ насъ крещеніемъ въ своихъ животворныхъ водахъ, и Онъ обогатилъ насъ своими таинствами и своими дарами, чтобъ мы вышли (какъ Онъ сказалъ), украшенные всеми добродетелями, и встретили Его

въ чертогъ славы, чтобы наслаждаться Имъ самимъ въ теченіе въчности.

Теперь учитель истины, Христосъ, говоритъ:

«Смотрите, женихъ идетъ, выходите навстръчу его». Въ этихъ словахъ Іисусъ, нашъ возлюбленный, учитъ насъ четыремъ вещамъ. Въ первомъ словъ Онъ даетъ приказаніе, ибо Онъ говоритъ: Смотрите. Тъ, которые остаются слъпыми, и тъ, которые пренебрегаютъ этимъ приказаніемъ, осуждены безъ исключенія. Далье, Онъ указываетъ намъ, что именно мы увидимъ, то-есть приходъ жениха, въ словахъ: Женихъ идетъ. Въ-третьихъ Онъ учитъ насъ и приказываетъ, что надо дълать, ибо Онъ говоритъ: Выходите. Въ-четвертыхъ, говоря: Навстръчу его, Онъ указываетъ награду за всъ наши дъла и за всю нашу жизнь, любовную встръчу Жениха.

Эти слова мы будемъ толковать и изслѣдовать тремя способами. Во-первыхъ, по обыкновенному способу жизни начинательной, то-есть дѣятельной, необходимой для всѣхъ людей, которые хотятъ быть спасены. Во-вторыхъ, мы будемъ изслѣдовать эти слова, примѣняя ихъ къ жизни внутренней, возвышенной и полной желанія, которой многіе люди достигаютъ посредствомъ добродѣтелей и благодати Бога. Вътретьихъ, мы будемъ изъяснять эти слова, примѣняя ихъ къ жизни сверхъестественной и созерцательной, которой немногіе люди достигаютъ и могутъ вкушать, по причинѣ крайней высоты этой жизни.

Глава І. жизнь дѣ-

Христосъ, премудрость Отца, отъ временъ Здъсь на- Адама, сказалъ и говоритъ еще (внутренно по своей божественности) всёмъ людямъ: Смоятельная. трите, и это видъніе необходимо. Теперь замѣтимъ внимательно, что тому, кто желаетъ видъть тълесно или духовно, необходимы три веши.

> Во-первыхъ, чтобы человъкъ могъ видъть во-внъ, онъ долженъ имъть внъшній свътъ неба, или другой матеріальный свёть, чтобы среда, то-есть воздухъ, черезъ который онъ видить, быль освъщень. Во-вторыхь, ему необходима воля, чтобы позволить вещамъ, которыя онъ увидитъ, отражаться въ его глазахъ. Въ-третьихъ, орудія, глаза, должны быть здоровы и безъ изъяна, чтобы матеріальные и грубые предметы могли въ нихъ отражаться нъжно. Если человъку недостаетъ одного изъ этихъ трехъ условій, его тѣлесное зрѣніе прекращается. Мы больше не будемъ говорить объ этомъ зръніи, но о другомъ духовномъ и сверхъестественномъ, въ которомъ все наше блажен-CTBO.

> Три вещи необходимы для зрѣнія духовнаго и сверхъестественнаго. Прежде всегосвътъ божественной благодати, затъмъ-свободное обращение воли къ Богу, наконецъсовъсть, чистая отъ всякаго смертнаго гръха.

Теперь замътьте же: Богъ, поскольку Онъ всеобщее благо, и поскольку всеобща его безграничная любовь, даруетъ двойную благодать: благодать предваряющую и благодать, чрезъ которую удостоиваются въчной жизни. Всъ

люди, язычники и іудеи, хорошіе и дурные, участвують въ обладаніи предваряющей благодатью. По причинъ всеобщей любви Бога ко всъмъ людямъ, Онъ далъ проповъдать и возвъстить свое имя и избавление человъческой природы, до предвловъ земли. Кто хочетъ обратиться, можетъ. Всъ таинства, крещеніе и всъ другія, предназначены для всехъ людей, желающихъ получить ихъ по своимъ нуждамъ. Ибо Богъ хочетъ всъхъ спасти и никого не хочетъ погубить. Ибо въ день суда никто не сможетъ пожаловаться, что для него недостаточно было сдълано, если онъ и хотълъ обратиться. Итакъ, Богъ есть всеобщіе свъть и сіяніе, которые освѣщаютъ небо и и людей по ихъ заслугамъ и нуждамъ.

Но, хотя Богъ и всеобщъ, и хотя солнце свътитъ на всъ деревья, однако много деревьеть остается безъ плода, а иныя приносятъ плоды дикіе, безполезные для людей. Поэтому подръзаютъ эти деревья и прививаютъ имъ плодоносныя вътви, чтобы они приносили хорошіе плоды, вкусные и полезные для людей.

Плодоносная вѣтвь, происходящая изъ живого рая вѣчнаго царства, это—свѣтъ божественной благодати. Никакое дѣло не можетъ быть вкуснымъ, ни полезнымъ для человѣка, если оно не происходитъ отъ этой вѣтви. Эта вѣтвь божественной благодати, которая дѣлаетъ человѣка угоднымъ, и чрезъ которую удостоиваются вѣчной жизни, предоставлена всѣмъ. Но она не привита всѣмъ людямъ, такъ какъ они не хотятъ подрѣзать дикія вѣтви своихъ де-

ревьевъ, то-есть невъріе или превратную и не повинующуюся заповъдямъ Бога волю.

Но, чтобы эта вѣтвь божественной благодати была посажена въ нашей душѣ, необходимо требуются три вещи: предваряющая благодать Бога, обращеніе свободной воли и очищеніе совѣсти. Предваряющая благодать касается всѣхъ людей, ибо Богъ даетъ ее всѣмъ; но свободное обращеніе и очищеніе совѣсти совершаются не всѣми людьми, и вотъ почему имъ недостаетъ благодати Бога, которою они могли бы заслужить вѣчную живнь.

Предваряющая благодать Бога касается людей внутренно или внёшне. Внёшне—посредствомъ болёзней или утраты внёшнихъ благъ, родителей, друзей, или посредствомъ общественнаго позора, или когда человёкъ бываетъ растроганъ проповёдью, примёрами святыхъ или праведниковъ, ихъ словами или ихъ дёлами, такъ что приходитъ къ познанію себя. Это—прикосновеніе Бога извнё.

Иногда также человѣкъ испытываетъ прикосновеніе изнутри, вспоминая о мученіяхъ и скорбяхъ нашего Господа и о добрѣ, которое Богъ сдѣлалъ ему и всѣмъ людямъ; или размышляя о свойхъ грѣхахъ, о краткости жизни, размышляя о смерти и объ адѣ, о вѣчныхъ мукахъ ада и о вѣчной радости неба; или потому что Богъ пощадилъ его въ его грѣхахъ и дождался его обращенія; или онъ достаточно ясно видитъ удивительныя дѣла Бога на небесахъ, на землѣ и во всѣхъ тваряхъ. Это суть дѣла божественной благодати

предваряющей, которыя касаются человъка внутренно и внъшне и различными способами. И человъкъ имъетъ еще естественную наклонность къ Богу, происходящую отъ искры его души и отъ высшаго разума, который всегда желаетъ добра и ненавидитъ зло. Но, тремя этими способами. Богъ касается всякаго человъка, сообразно его потребностямъ, и каждаго, какъ это нужно, такъ что человъкъ бываетъ пораженъ, предупрежденъ, устрашенъ, и ръшаеть про себя размыслить о себъ самомъ. Все это еще благодать предваряющая, а не заслуженная, и она приготовляетъ къ принятію другой, чрезъ которую удостоиваются въчной жизни, когда душа, такимъ образомъ, свободна отъ дурныхъ желаній и дурныхъ дълъ, предостережена, поражена, въ страже о томъ, что ей нужно дълать, и размышляеть о Богъ и размышляеть о себъ самой со своими дурными дълами. Отсюда происходятъ естественная скороь о своихъ гръхахъ и естественная добрая воля. Это и есть высшее дъйствіе предваряющей благодати.

Когда человъкъ дълаетъ то, что онъ можетъ, и когда дальше онъ не можетъ идти вслъдствіе своей слабости, то уже безконечная доброта Бога должна довершить это дъло. Тогда является болъе высокое сіяніе благодати Бога, подобное лучу солнца, и оно проливается въ душу сообразно заслугамъ, хотя бы этотъ свътъ не былъ ни заслуженъ, ни возжажданъ. Въ этомъ свътъ Богъ даруетъ самого себя, по свободной добротъ и щедрости, и никто не мо-

жетъ заслужить его, прежде чѣмъ получитъ. И это, въ душѣ, есть внутреннее и таинственное дѣйствіе Бога, выше времени, и оно приводитъ въ движеніе душу и всѣ наши силы. Тутъ кончается благодать предваряющая и начинается другая, то-есть сверхъестественный свѣтъ.

Этотъ свътъ есть первое требуемое условіе, и отсюда рождается второе духовное условіе, то-есть свободное обращеніе воли въ одно изъ міновеній этого времени, и тогда рождается пюбовь въ союзъ Бога и души. Оба эти условія находятся во взаимной связи, такъ что одно не можетъ быть выполнено безъ другого. Тамъ, гдъ Богъ и душа соединяются въ единствъ пюбви, Богъ даруетъ свой свътъ выше времени, а душа даетъ свое свободное обращеніе силою благодати, въ краткое міновеніе времени, и благость рождается тогда въ душъ, отъ Бога и отъ души, ибо благость есть союзъ любви между Богомъ и влюбленной душой.

Отъ этихъ двухъ, то-есть отъ благодати Бога и отъ свободнаго обращенія воли, просвѣщенной благодатью, рождается благость, тоесть божественная любовь. И отъ божественной любви происходитъ третье условіе, очищеніе совѣсти. И эти три находятся во взаимной связи, такъ что одно не можетъ существовать долго безъ другого, ибо какъ только кто-нибудь имѣетъ божественную любовь, онъ имѣетъ и совершенное сокрушеніе о своихъ грѣхахъ.

Здѣсь можно, однако, уразумѣть расположеніе. Бога и тварей, какъ оно показано въ этомъ

мѣстѣ. Ибо Богъ даетъ свой свѣтъ, и при посредствѣ этого свѣта человѣкъ даетъ свое добровольное и совершенное обращеніе. Отъ нихъ двухъ рождается совершенная любовь къ Богу, а отъ любви рождается совершенное сокрушеніе и очищеніе совѣсти. И это совершается въ размышленіи о грѣхахъ и порокахъ души; и такъ какъ человѣкъ любитъ Бога, въ него входитъ презрѣніе къ себѣ и ко всѣмъ своимъ лѣламъ.

Вотъ порядокъ обращенія. Отсюда рождаются истинное раскаяніе и совершенная скорбь о сдѣланномъ злѣ, и горячее желаніе никогда больше не грѣшить и служить Богу впредь въ смиренномъ повиновеніи; отсюда рождается чистосердечное исповѣданіе, безъ утайки, безъ двоедушія и безъ притворства, и желаніе угодить Богу, согласно просвѣщенному совѣту священника, и взяться за исполненіе всѣхъ добродѣтелей и всѣхъ добрыхъ дѣлъ. Эти три вещи, какъ вы только что слышали, необходимы для божественнаго видѣнія. Если вы ими обладаете, Христосъ говоритъ въ васъ: Смотрите, и вы становитесь дѣйствительно видящими.

Вотъ это первое изъ четырехъ указаній, въ которомъ Христосъ, нашъ Господь, говоритъ: Смотрите.

Затёмъ Онъ указываетъ намъ, что именно мы глава II. увидимъ, когда говоритъ: Женихъ идетъ. Какъ мы бу-Христосъ, нашъ женихъ, говоритъ это по-латы-демъ наблюни: Venit. Это слово заключаетъ указаніе на два шествіе Хри- времени, прошедшее и настоящее, а между тъмъ, способами. Оно обозначаетъ здъсь будущее.

Поэтому мы будемъ считать три пришествія нашего жениха Іисуса Христа. Въ своемъ первомъ пришествіи Онъ сдѣлался человѣкомъ изъ любви къ человѣку. Другое пришествіе повседневно и часто во всѣхъ любящихъ сердцахъ, съ новыми милостями и новыми дарами, сообразно тому, что человѣкъ способенъ принять. Въ третьемъ мы наблюдаемъ прибытіе на судъ или въ часъ смерти. Во всѣхъ этихъ пришествіяхъ нужно замѣтитъ тривещи: причинуи основаніе, внутренній образъ и внѣшнее дѣйствіе.

Причина сотворенія ангеловъ и людей есть безконечныя доброта и величіе Бога. Онъ пожелаль, чтобъ изобиліе и блаженство, которыя суть Онъ, были открыты разумнымъ тварямъ, чтобы онъ могли наслаждаться ими во времени, и надъ временемъ въ въчности.

Основаніе, по которому Богъ сдѣлался человѣкомъ, есть Его непостижимая любовь и бѣдственное положеніе всѣхъ людей, погибшихъ послѣ паденія въ первородный грѣхъ, и не могущихъ больше подняться.

Но основаніе, почему Христосъ, по своей божественности и своей человѣчности, совершилъ свои дѣла на землѣ, четверное. А именно: Его божественная любовь, которая безмѣрна. Любовь сотворенная, которая называется благостью, и которую Онъ имѣлъ въ своей душѣ черезъ соединеніе вѣчнаго Слова и совершенныхъ даровъ Его Отца. Наконецъ, великое бѣдствіе человѣческой природы и слава Его

Отца. Таковы основанія прихода Христа, нашего жениха, и всёхъ Его дёлъ внёшнихъ и

внутреннихъ.

Теперь намъ нужно разсмотрѣть въ Іисусѣ Христѣ, нашемъ женихѣ, если мы хотимъ, по мѣрѣ силъ, слѣдовать Ему въ добродѣтеляхъ, образъ, который Онъ имѣлъ внутри, и дѣла, которыя онъ совершилъ во-внѣ, иоо это суть добродѣтели и дѣла добродѣтелей.

Видъ, который Онъ имълъ по своей божественности, для насъ недостижимъ и непостижимъ, ибо это тотъ видъ, по которому Онъ безъ перерыва рожденъ отъ Отца, и по которому Отецъ въ Немъ, и черезъ Него, знаетъ и творитъ все, и располагаетъ и управляетъ всякой вещью на небъ и на землъ; ибо Онъ-премудрость Отца, и Они изливаютъ духовно Духъ, то-есть любовь, которая есть ихъ связь, а также связь святыхъ и всёхъ праведниковъ, на небъ и на землъ. Мы больше не будемъ говорить объ этомъ видъ, но о томъ созданномъ, который Онъ имълъ по этимъ божественнымъ дарамъ и по своей человъчности. Эти виды необычайно многообразны, ибо сколько Христосъ имълъ внутреннихъ добродътелей, столько Онъ имълъ и видовъ; ибо каждая добродътель соотвътствуетъ опредъленному виду. Эти добродътели и эти виды были въ душт Христа выше разуменія и выше постиженія всехъ тварей. Но мы беремъ ихъ три, а именно: смиреніе, благость и страданіе, внутреннее и внёшнее, въ терпѣніи. Это-три главныхъ корня и три начала встхъ добродтелей и всякаго совершенства.

Глава III. Теперь поймите: мы находимъ два рода сми-О двухъ ро- ренія у Іисуса Христа, по Его божественнія у Іисуса ности.

Во-первыхъ, Онъ пожелалъ стать человъкомъ; и эту природу, которая была изгнана и проклята до глубины ада, Онъ принялъ по своей личности и пожелалъ соединиться съ ней. Такъ что каждый человъкъ, хорошій или дурной, можетъ сказать: Іисусъ Христосъ, сынъ Божій, —мой братъ.

Во-вторыхъ, Онъ избралъ въ матери бъдную дъву, а не дочь короля, такъ что эта бъдная дъва стала матерью Бога, который есть единый Господь неба и земли и всъхъ тварей. Затъмъ обо всъхъ дълахъ смиренія, когда либо совершенныхъ Христомъ, можно сказать, что ихъ совершилъ Богъ.

Теперь обратимъ вниманіе на смиреніе, которое было у Іисуса Христа по Его человѣчности и въ силу благодати и божественныхъ даровъ; согласно этому смиренію Его душа преклонялась, отъ всего своего могущества, въ почитаніи и благоговѣніи, передъ высокимъ могуществомъ Отца. Ибо сердце преклоненное есть сердце смиренное. Поэтому Онъ всѣ свои дѣла совершалъ во славу и хвалу своего Отца, и не искалъ ни въ чемъ славы себѣ по своей человѣчности.

Онъ былъ смирененъ и покоренъ древнему закону и заповъдямъ, и неръдко обычаямъ, когда это было полезно. И поэтому Онъ былъ обръзанъ, и отнесенъ во храмъ, и, по обычаю, выкупленъ, и платилъ подать Цезарю, какъ

другіе евреи. И Онъ былъ смиренно послушенъ своей матери и Іосифу, и поэтому служилъ имъ съ чистосердечнымъ почтеніемъ, сообразно ихъ нуждамъ. Онъ выбралъ въ друзья бъдныхъ и презираемыхъ, чтобы обратить вселенную. Это были апостолы. И Онъ былъ смирененъ и покоренъ среди нихъ и всьхъ людей. И поэтому Онъ былъ къ услугамъ всъхъ людей, въ какомъ бы бъдствіи они ни были, внутреннемъ или внешнемъ, какъ служитель вселенной. Вотъ что мы прежде всего находимъ въ Іисусъ Христъ, нашемъ женихъ.

Далъе слъдовала благость, начало и источ- глава IV. никъ всехъ добродетелей. Эта благость под- о второмъ держивала высшія силы Его души въ спокой-видь, благоствіи и въ наслажденіи тъмъ самымъ блажен- шеніемъ ствомъ, какимъ Онъ наслаждается и теперь, всъми добро-Эта же самая благость держала Его постоянно вознесеннымъ къ Его Отцу, съ благоговъніемъ, любовью, хвалами, уваженіемъ, съ внутренними молитвами о нуждахъ всъхъ людей, и съ приношеніемъ всёхъ своихъ дёлъ къ прославленію своего Отпа.

И эта же самая благость заставляла еще Христа изливаться съ любовью, довърчивостью, добротою, ко всёмъ человёческимъ нуждамъ, телеснымъ и духовнымъ. И поэтому своей жизнью Онъ далъ встмъ людямъ образецъ, по которому они будутъ жить. Онъ питалъ духовно встхъ людей, къ тому расположенныхъ, посредствомъ истинныхъ и глубокихъ наставленій, и посредствомъ чудесъ, внѣшнихъ для

чувствъ, и посредствомъ знаменій. И иногда Онъ питалъ ихъ также пищей телесной, когда они слъдовали за нимъ въ пустыни и нуждались. Онъ дълалъ такъ, что глухіе слышали, хромые ходили, слёные видёли, нёмые говорили, и Онъ изгонялъ врага изъ человъческаго тела. Онъ воскрешалъ мертвыхъ; это надо понимать и въ тълесномъ, и въ духовномъ смыслъ. Іисусъ Христосъ, нашъ возлюбленный, передълалъ насъ внутренно и внъшне въ истинной върности. Мы не можемъ постичь Его благости до дна, ибо она изливалась изъ неизслъдимыхъ источниковъ Духа Святого, превыше всъхъ тварей, получавшихъ когда-либо благость, ибо Онъ былъ Богъ и человъкъ въ одномъ лицъ. Вотъ вторая черта, благость.

Глава V. видъ добродо смерти.

Третья черта, это-страданіе въ терптніи. О третьемъ Мы разсмотримъ ее внимательно, иоо она есть дътели съ то, что украшаетъ Христа, нашего жениха, терпѣніемъ въ продолженіе всей Его жизни. Ибо Онъ началъ страдать уже рано, когда родился; это была бъдность и холодъ. Онъ былъ обръзанъ и пролилъ свою кровь. Онъ долженъ былъ бѣжать въ чужія страны. Онъ служиль господину Іосифу и своей матери, Онъ терпълъ голодъ и жажду, безчестіе и презрѣніе, и ругательства и безчинства евреевъ. Онъ постился, не спалъ ночей и былъ искушаемъ врагомъ. Онъ былъ покоренъ всемъ людямъ, ходилъ изъ страны въ страну, изъ города въ городъ, въ тяжкомъ трудъ и исполненный рвенія, пропов'ядывать евангеліе.

Наконецъ, Онъ былъ взятъ евреями, которые были Его врагами и которыхъ Онъ любилъ. Онъ былъ преданъ, осмѣянъ, обруганъ, терпълъ бичеваніе, удары и былъ осужденъ по ложнымъ свидътельствамъ. Онъ несъ свой крестъ съ великой болью въ верховномъ городъ. Онъ былъ раздътъ до-нага, какъ при своемъ рожденіи (и никогда не видъли тъла такого прекраснаго, ни матери такой несчастной). Онъ теривлъ безчестія, боль, холодъ передъ встми (ибо онъ былъ нагъ, и было холодно, и Его волосы, развъваясь, били по ранамъ). Онъ былъ прибитъ къ дереву креста посредствомъ толстыхъ гвоздей, и вытянутъ до того, что разрывались жилы. Его приподнимали и встряхивали на крестъ, чтобы заставить Его раны точить кровь; Его голова была увънчана терніями, и его уши слышали яростные крики евреевъ: распни его! распни его! и много другихъ недостойныхъ словъ. Его глаза видъли упорство и злобу евреевъ и скорбь Его матери, и зрѣніе покидало ихъ подъ горечью боли и смерти, Его ноздри обоняли мерзости. выплевываемыя ртами евреевъ на Его лицо, и Его ротъ и небо были напоены уксусомъ и желчью, и всв чувствительныя мъста Его тъла были изранены розгами.

И вотъ Христосъ, нашъ женихъ, израненый на смерть, оставленный Богомъ и тварями, умирающій на крестѣ, повѣшенный, какъ никому не нужная палка, безъ Маріи, своей бѣдной матери, которая не могла придти къ Нему на помощь.

И Христосъ страдалъ еще духовно, въ своей душь, объ ожесточенности евреевъ и о тыхъ, кто предавали его смерти, ибо, какія бы знаменія и чудеса они ни видѣли, они пребывали въ своей злоот; и Онъ страдалъ по причинъ испорченности ихъ и мести за Его смерть. ибо Богу надлежало отомстить за Него въ тълъ и въ душъ. Онъ страдалъ еще о скорби и о бъдствіи своей матери и своихъ учениковъ, которые были въ глубокой печали. И онъ страдалъ, потому что Его смерти надлежало остаться напрасной для значительной части людей, и Онъ страдалъ о неблагодарности многихъ, о нечестивыхъ клятвахъ тъхъ, которые готовы были въ будущемъ проклинать и оскорблять того, кто умираль изъ любви къ намъ. И Его природа и Его низшій разумъ страдали, потому что Богъ лишилъ ихъ притока своихъ даровъ и утфшеній, и оставлялъ ихъ на самихъ себя въ такомъ бъдствіи! И Христосъ жаловался на это, говоря: Богъ мой! Богъ мой! почему Ты меня оставиль? Нашъ возлюбленный заставилъ умолкнуть всё эти жалобы и сказалъ своему Отцу: Отецъ, прости имъ, ибо они не знаютъ, что дълаютъ. Христосъ былъ услышанъ своимъ Отцомъ, ради своей смиренной почтительности, ибо тъ, которые поступали тогда по невъдънію, немного позже обратились.

Вотъ внутреннія добродѣтели Христа: смиреніе, благость и страданіе въ терпѣніи. Три эти добродѣтели Іисусъ, нашъ женихъ, проявлялъ во всю свою жизнь, и Онъ умеръ въ

нихъ, и Онъ заплатилъ нашъ долгъ, удовлетворяя справедливости, и открылъ свой бокъ въ щедротахъ. И оттуда текутъ ръки сладостей и таинства блаженства. И Онъ вознесся въ своемъ могуществъ и возсълъ одесную своего Отца и царствуетъ въчно. Это — первое пришествіе нашего жениха, и оно окончательно совершилось.

Второе пришествіе Христа, нашего жениха, Глава VI. совершается повседневно въ людяхъ праведныхъ, О второмъ и часто съ новыми благодатями и дарами во всѣхъ тѣхъ, кто предается Ему сообразно своимъ силамъ. Мы не будемъ говорить здёсь ни о первомъ обращении человъка, ни о первой благодати, которая была дана ему, когда Онъ обратился отъ гръха къ добродътелямъ. Но мы будемъ говорить объ ежедневномъ приращеніи новыхъ даровъ и новыхъ добродѣтелей, и о болъе дъйственномъ пришествіи Христа, нашего жениха, въ нашей душъ.

Теперь намъ следуетъ разсмотреть причину, образъ и дъйствіе этого пришествія. Причину его составляютъ следующія четыре: милосердіе Бога, наша слабость, божественная щедрость и наше желаніе. Эти четыре причины заставляютъ возрастать добродътели и возвышенность

души.

Теперь поймите: когда солнце посылаетъ свои лучи и свое сіяніе въ глубокую долину, между двумя высокими горами, то въ то время, какъ оно находится въ зенитъ, такъ что можетъ освъщать дно долины, происходитъ трой-

ное явленіе; ибо долина осв'єщается отраженіемъ отъ горъ, и она дѣлается болѣе теплой и плодородной, чъмъ равнина. Точно такъ же, когда человъкъ праведный находится въ своемъ приниженномъ положеніи, въ самой обдной части себя, и сознаетъ, что онъ ничего не имфетъ, что онъ ничто, что онъ ничего самъ по себъ не можетъ, ни остановиться, ни подвигаться впередъ, и когда онъ замъчаетъ также, что онъ часто оказывается несостоятельнымъ въ добродътеляхъ и добрыхъ дълахъ, онъ признается, такимъ образомъ, въ своей нуждъ и оъдственномъ положении и образуетъ долину смиренія. И потому что онъ смирененъ и нуждается, и потому что онъ сознаетъ свои нужды, онъ указываетъ и жалуется на нихъ добротъ и милосердію Бога. Онъ видитъ высоту Бога и свою низость. И онъ дълается такъ глубокой долиной. И Христосъ естьсолнце справедливости и милосердія, которое сіяеть съ полдневной тверди, то-есть одесную своего Отца, и посылаетъ свой свътъ до глубины смиренныхъ сердецъ, ибо Христосъ всегда бываетъ тронутъ нуждой, если человъкъ смиренно жалуется и указываетъ на нее. Тогда поднимаются тамъ двѣ горы, то-есть двойное желаніе: одно-служить Богу и любить Его своими заслугами, другое-достигнуть выдающихся добродътелей. Два эти желанія болъе высоки, чъмъ небо, ибо они непосредственно достигаютъ Бога и жаждутъ Его безмърной щедрости. Тогда щедрость не можетъ уже задерживаться, она должна излиться, ибо душа въ

это мгновеніе способна воспринять болѣе многочисленные дары.

Вотъ причины новаго пришествія Христа, съ новыми добродътелями. Тогда долина, то-есть смиренное сердце, получаетъ три вещи. Она бываетъ болѣе освѣщена и просвѣтлена благодатью, и согръта благостью, и становится болъе плодородной въ совершенныхъ добродътеляхъ и въ добрыхъ делахъ. Итакъ, вы имеете причину, образъ и дъйствіе этого пришествія.

Есть еще одно пришествіе Христа, нашего Глава VII. жениха, происходящее повседневно въ возра-Какимъ обстаніи благодати и въ новыхъ дарахъ, имен- вседневно когда человъкъ принимаетъ какое-либо возрастаютъ таинство, сердцемъ смиреннымъ и уготован-теляхъ, бланымъ. Онъ получаетъ тогда новые дары и бо- годаря Свялъе обильныя благодати, ради своего смиренія частію. и внутреннимъ сокровеннымъ дъйствіемъ Христа въ таинствъ. А противное таинству, этоотсутствіе въры въ крещеніе, отсутствіе раскаянія въ покаяніи, приступаніе къ Святому Причастію въ состояніи смертнаго гръха, или злой воли; подобно и для другихъ таинствъ. Тъ, которые поступаютъ такъ, не получаютъ новыхъ благодатей, но грвшатъ еще болве тяжко.

Вотъ другое пришествіе Христа, нашего жениха, происходящее повседневно. Мы будемъ созерцать его съ сердцемъ, полнымъ желанія, для того чтобы оно совершилось въ насъ, ибо оно необходимо, если мы хотимъ пребывать и подвигаться впередъ въ въчной жизни.

Глава VIII. Третье пришествіе, еще грядущее, совершит-О третьемъ ся при послѣднемъ судѣ или въ часъ смерти. пришествіи Основаніе этого пришествія есть благопріятность времени, достаточность причины и справедливость судьи.

Время, благопріятное для этого пришествія, есть часъ смерти и послѣдній судъ надъ всѣми людьми. Когда Богъ создалъ душу изъ ничего и соединилъ ее съ тѣломъ, Онъ назначилъ опредѣленный день и часъ, извѣстные Ему одному, когда она должна покинуть время и явиться предъ Его лицо.

Достаточность причины, ибо душа должна дать отчетъ вѣчной истинѣ о словахъ и всѣхъ совершенныхъ дѣлахъ. Справедливость судьи, ибо Христу принадлежитъ судъ и рѣшеніе, ибо Онъ сынъ человѣческій и премудрость Отца, премудрость, которой принадлежитъ всякій судъ, ибо всѣ сердца на небѣ, на землѣ и въ аду ясны и открыты передъ ней. И вотъ почему эти три основанія составляютъ причину всеобщаго пришествія въ послѣдній день, и пришествія особаго для каждаго человѣка, въ часъ его смерти.

Глава IX. Христосъ, нашъ женихъ и нашъ судья на Оповедени этомъ судъ, наградитъ и накажетъ по спрахриста на послъднемъ ведливости, ибо Онъ воздастъ каждому по его заслугамъ. Онъ дастъ каждому праведному человъку, за всякое доброе дъло въ духъ Господа, безмърную плату, которая естъ Онъ самъ, и которой никакая тваръ не можетъ заслужитъ. Но такъ какъ Онъ, съ своей стороны, дъй-

ствуетъ въ твари, тварь удостоивается черезъ свою добродътель имъть Его своей платой. И по необходимой справедливости Сиъ осужденнымъ въчное страданіе и въчную муку, ибо они презръли и отвергли въчное благо для блага преходящаго. И они своевольно отвратились отъ Бога, вопреки Его славъ и Его волъ, и обратились къ тварямъ. И они прокляты справедливо.

Свидътели на судъ-ангелы и совъсть людей. И обвинитель, это-адскій врагь, и судья-Христосъ, котораго никто не можетъ обмануть.

Пять родовъ лицъ должны предстать передъ этимъ супьей.

Первый и худшій составляють христіане, которыя умирающіе въ состояніи смертнаго грѣха, безъ раскаянія и сожальнія, ибо они презрыли смерть предстать на судь. и таинства Христа, или же приняли ихъ безполезно и недостойно, и они не совершили дъть милосердія къ своимъ ближнимъ, въ благости, по заповъдямъ Бога. И поэтому они осуждены въ самую глубину ада.

Другіе суть невърующіе, язычники и евреи; они должны явиться предъ Христомъ, хотя были осуждены при своей жизни, ибо они не имъли въ свое время ни благодати, ни божественной любви, и поэтому пребывали въ въчной смерти осужденія, но они будутъ менте мучимы, чтмъ дурные христіане, ибо они получили отъ Бога менте даровъ и менте обязаны Ему втрностью.

Третій разрядъ составляють тѣ изъ добрыхъ христіанъ, которые впадали въ грѣхъ по вре-

Глава Х. О пяти родахъ лицъ, менамъ и поднимались сердечнымъ сокрушеніемъ и раскаяніемъ, но которые не выплатили справедливости всего своего долга; они принадлежатъ чистилищу.

Четвертый разрядъ обнимаетъ людей, которые хранили заповъди Бога или, если они ихъ нарушали, возвращались къ Богу сокрушеніемъ сердца, раскаяніемъ, дълами любви и милосердія и были върны своему раскаянію, такъ что ихъ душа, по выходъ изъ ихъ устъ, поднимается на небо, не проходя черезъ чистилище.

Пятый разрядъ обнимаетъ всёхъ тёхъ, которые, будучи выше внъшнихъ дълъ благости, имъютъ свое пребывание на небъ и соединены съ Богомъ и погружены въ Бога, и въ которыхъ Богъ погруженъ, такъ что между Богомъ и ними нътъ другой преграды, кромъ времени и ихъ смертнаго состоянія. Когда они освободились отъ тъла, въ это самое мгновеніе они вступили въ наслаждение своимъ въчнымъ блаженствомъ, и они не судимы, но будутъ сами судить другихъ людей, съ Христомъ, въ последній день. И тогда всякая смертная жизнь и всякая временная скороь на землъ, а также и въ чистилищъ, прекратятся. И всъ осужденные погрузятся и низвергнутся въ бездну, до дна ада, въ въчное разложение и ужасъ, вмъстъ съ врагомъ и его приспѣшниками. И благословенные будутъ въ одно мгновеніе въ вѣчной славт, витестт съ Христомъ, ихъ женихомъ. И они будутъ созерцать и вкушать, наслаждаясь, безграничное изобиліе божественной сущности, въчно и навсегда.

И вотъ третье пришествіе, котораго всѣ мы ожидаемъ, и которое еще въ будущемъ. Первому пришествію, когда Богъ сділался человікомъ, и жилъ въ смиреніи, и умеръ изъ любви къ намъ, мы будетъ подражать съ внъшней стороны совершеннымъ усвоеніемъ добродътелей, а съ внутренней — благостью и истиннымъ смиреніемъ. Другого пришествія, которое въ настоящемъ, когда Онъ приходитъ съ благодатью во всякое любовное сердце, мы будемъ жаждать и просить во всё дни, чтобы всегда пребывать и возрастать въ новыхъ добродътеляхъ. Третьято пришествія, на судъ и въ часъ нашей смерти, мы будемъ ждать и желать съ покорностью и почтеніемъ, чтобы избавиться отъ этого обдственнаго состоянія и вступить въ чертогъ славы. Это пришествіе, въ трехъ образахъ, есть второе изъ четырехъ указаній, въ которомъ Інсусъ Христосъ говоритъ: Sponsus venit, Женихъ идетъ.

Теперь поймите и замѣчайте. Въ началѣ рѣ- Глава XI. чи Христосъ говоритъ: Смотрите; то-есть Одуховномъ смотрите посредствомъ благости и чистоты со-всѣмъ добвѣсти, какъ вы объ этомъ узнали вначалѣ. И родѣтелямъ. Онъ уже указалъ намъ, что именно мы увидимъ:—три этихъ пришествія.

Онъ намъ приказываетъ, что надо дълать затъмъ, и говоритъ: Выходите, если вы исполнили первое необходимое условіе, то-есть если вы видите въ благодати и благости, и если вы достаточно хорошо наблюли свой образецъ, Христа, въ Его выходъ; отъ вашей любви и отъ пюбовнаго наблюденія вашего жениха въ васъ прорывается горячность праведности, то-есть желаніе слѣдовать Ему въ добродѣтеляхъ. Тогда Христосъ говоритъ въ васъ: Выходите. Этотъ выходъ долженъ имѣть три вида. Мы должны выйти къ Богу, къ самимъ себѣ, къ нашему ближнему, благостью и праведностью; ибо благость всегда порывается въ высоту, то-есть въ царство Бога, которое есть самъ Богъ; ибо Онъ есть источникъ, изъ котораго она непосредственно истекла, и который пребываетъ всегда постояннымъ. Праведность, рождающаяся изъ благости, стремится сдѣлать совершенными нравы и добродѣтели, соотвѣтствующія царству Бога, то-есть царству душъ.

Эти двѣ, благость и праведность, утверждаютъ прочное основание въ царствѣ души, въ которомъ будетъ обитатъ Богъ, и это основание есть смирение.

Эти три добродѣтели поддерживаютъ всю тяжесть и все зданіе всѣхъ добродѣтелей и всего возвышеннаго; ибо благость поддерживаетъ человѣка передъ лицомъ неизслѣдимыхъ благъ Бога, откуда она истекаетъ, такъ чтобы онъ твердо пребывалъ въ Богѣ и возрасталъ во всѣхъ добродѣтеляхъ и въ истинномъ смиреніи; и праведность поддерживаетъ человѣка въ присутствіи вѣчной истины Бога, чтобы истина была ему открыта, и чтобы онъ былъ просвѣтленнымъ и исполнялъ всѣ добродѣтели безъ заблужденія. Но смиреніе поддерживаетъ всегда человѣка передъ верховнымъ могуществомъ Бога, чтобы онъ всегда пребывалъ

уничиженнымъ и малымъ, и предался Богу, и не полагался больше на себя. Вотъ какимъ образомъ человѣкъ будетъ держаться передъ Богомъ, чтобы всегда возрастать въ новыхъ добродътеляхъ.

Теперь поймите, ибо, сдълавъ изъ смиренія Глава XII. основаніе всего, мы будемъ говорить прежде Какимъ обвсего о немъ.

реніе есть

Смиреніе есть желаніе уничиженія или глу-основаніе бины, то-есть склонность или внутреннее же- дътелей. ланіе уничиженія сердца и совъсти передъ верховнымъ величіемъ Бога. Праведность Бога требуетъ такой покорности, и, благодаря благости, любящее сердце не можетъ ея покинуть. Когда человъкъ любящій и смиренный размышляетъ о томъ, что Богъ служилъ ему такъ смиренно, такъ любовно и такъ върно, и затъмъ, что Богъ такъ высокъ, могущественъ, благороденъ, а человъкъ такъ бъденъ, малъ и низокъ, отъ всего этого происходитъ въ смиренномъ сердит безмтрное уважение и благоговъніе передъ Богомъ; ибо благоговъть передъ Богомъ во встхъ дтлахъ, внутренно и внтшне, есть первое и самое сладостное дело смиренія, и самое вкусное-благости, и самое угодноеправедности. Ибо сердце смиренное и любящее не можетъ ни воздать Богу и Его высокой человъчности такихъ почестей, ни погрузиться въ такія бездны уничиженія, которыя удовлетворили бы его желаніе. И поэтому человъку смиренному кажется, что онъ всегда дълаетъ слишкомъ мало во славу Бога и въ своемъ

смиренномъ служеніи. И онъ смирененъ, и почитаетъ Святую Церковь и таинства, и онъ воздержанъ въ своей пищъ и въ питьъ, въ своихъ словахъ, въ своихъ ответахъ всемъ и въ своихъ отношеніяхъ. Онъ довольствуется своимъ оффинимъ одъяніемъ, должностями самыми низкими, и лицо его смиренно, безъ дъланности и притворства. И онъ смирененъ въ своихъ поступкахъ, внъшне и внутренно, передъ Богомъ и передъ людьми, такъ чтобы никто не могъ соблазниться изъ-за него. И такимъто образомъ онъ укрощаетъ и удаляетъ гордость, которая есть причина и начало всёхъ гръховъ. Смиреніе сокрушаетъ западни врага, гръха и міра. И человъкъ бываетъ благоустроенъ въ самомъ себъ и утвержденъ въ самомъ мъстъ добродътели. Небо ему открыто, и Богъ расположенъ слышать его молитву, и онъ преисполненъ благодатями. И Христосъ, кръпкій камень, -- его опора, и кто созидаеть добродътели въ смиреніи, не можетъ заблудиться.

Глава XIII. Отъ этого смиренія рождается послушаніе, О послуша-ибо никто иной, кромѣ человѣка смиреннаго, не можетъ быть внутренно послушнымъ.

Послушаніе есть покорное и гибкое распопоженіе и добрая воля, готовая на все, что добро. Послушаніе подчиняеть человѣка повелѣніямъ, запрещеніямъ и волѣ Бога, и оно подчиняетъ душу и чувственную силу сверхчувственному разуму, такъ чтобы человѣкъ жилъ пристойно и разумно. И она дѣлаетъ человѣка покорнымъ и послушнымъ Святой Церкви и таинствамъ, священнослужителямъ, ихъ наставленіямъ, повельніямъ, совытамъ и всемъ добрымъ деланіямъ святого христіанства. Оно приготовляетъ также человъка, и дълаетъ его гибкимъ для служенія всёмъ, советами, дълами, заботами тълесными и духовными, сообразно нуждамъ каждаго и благоразумію.

И оно удаляетъ непослушаніе, которое есть порождение гордости, и котораго следуетъ изовгать больше яда или отравы. Послушание въ волъ и въ дълахъ украшаетъ, расширяетъ и дълаетъ явнымъ смиреніе человъка. Оно даетъ миръ монастырямъ, и, если оно есть у священнослужителя, какъ и слъдуетъ ему быть у него, оно привлекаетъ тъхъ, кто ему подчинены. Оно поддерживаетъ миръ и равенство между равными. И соблюдающій его любимъ тъми, которые выше него, и дары Бога, которые въчны, возвышають и обогащають его.

Отъ этого послушанія рождается отреченіе Глава XIV. отъ воли и личнаго удовольствія, ибо никто Объ отрене можетъ во всемъ отказываться отъ своей собственной воли, въ пользу воли другого, какъ только человъкъ послушный, ибо можно повиноваться внашне, сохраняя свою сооственную волю. Отречение отъ воли заставляетъ человъка жить безъ разборчиваго отношенія къ тому или другому, безъ предпочтенія въ томъ, что онъ дълаетъ, или чего онъ не дълаетъ, когда рѣчь идетъ о вещахъ постороннихъ или удаляющихся отъ жизни и наставленій святыхъ. Но всегда онъ дъйствуетъ во славу

Бога, сообразно Его заповъдямъ и волъ своихъ начальниковъ, и имъя въ виду покой всъхъ, съ которыми онъ живетъ, сообразно истинному благоразумію.

Отреченіемъ отъ воли въ томъ, что дѣлаютъ, и чего не дѣлаютъ, и чѣмъ страдаютъ, оываютъ отвернуты сущность гордости и поводъ къ ней, и осуществляется высшее смиреніе. И Богъ управляетъ человѣкомъ, какъ Онъ хочетъ; и воля человѣка такъ полно соединяется съ волей Бога, что не можетъ оольше ни хотѣть, ни желать иначе. Онъ совлекъ человѣка ветхаго и облекся человѣкомъ новымъ, обновленнымъ и совершеннымъ, сообразно божественной волѣ. Это о немъ Христосъ сказалъ: «Блаженны нищіе духомъ», то-есть отказавшіеся отъ своей воли, «ибо имъ принадлежитъ царство небесное».

Глава XV. Отъ оставленія воли рождается терпѣніе, ибо о терпѣніи никто не можетъ быть въ совершенствѣ терпѣливымъ во всякой вещи, кромѣ того, кто подчинилъ свою волю волѣ Бога и всѣхъ людей во всемъ, что полезно и пристойно.

Терпъніе есть спокойное перенесеніе всего, что можеть постичь человъка со стороны Бога или людей. Ничто не можеть смутить человъка терпъливаго,—ни потеря земныхъ благъ, ни потеря друзей или родителей, ни болъзни, ни безчестіе, ни жизнь, ни смерть, ни чистилище, ни діаволъ, ни адъ. Ибо онъ предался волъ Бога въ истинной любви. И если только смертный гръхъ не постигнеть его, все, что Богъ ему повелъваетъ во времени или въ въчности, кажется

ему легкимъ. Это терптніе укращаетъ человтка и даетъ ему оружіе противъ гнѣва и внезапной ярости и противъ нетерпъливости въ страданіи, которая часто обольщаеть человіка внутренно и внёшне и подвергаетъ его многообразнымъ искушеніямъ.

Отъ этого терпънія рождается кротость и Глава XVI. тихость нрава, ибо никто не можетъ быть <sup>О кротости</sup>. кроткимъ въ превратностяхъ, какъ только человъкъ терпъливый.

Кротость создаеть въ человъкъ миръ и покой отъ всего, ибо кроткій человъкъ сноситъ грубыя слова и движенія, непріязненныя лица и злые поступки, и всв несправедливости по отношенію къ нему и къ его друзьямъ, и онъ всъмъ довольствуется, ибо тихость нрава есть страданіе въ поков. Благодаря кротости, сила гнъва пребываетъ неподвижной въ его спокойствіи, сила желанія направляется къ добродътелямъ, и сила разума, которая это знаетъ, радуется, и совъсть, которая это внушаетъ, пребываеть въ миръ, ибо другіе смертные грѣхи, гнѣвъ и ярость, удалены отъ нея. Ибо духъ Бога покоится въ человъкъ кроткомъ и смиренномъ, и Христосъ говоритъ: «Блаженны кроткіе, ибо они будуть обладать землей», тоесть своей сооственной природой и вещами земными въ кротости, а послъ этой земли-вещами иминита.

Изъ того же источника, какъ и кротость, Глава XVII. рождается тихость нрава, ибо никто не можетъ О тихости обладать тихостью нрава, какъ только человъкъ кроткій. Эта тихость нрава дълаетъ то, что человъкъ противопоставляетъ любовное лицо, дружескія слова и всякія дъла милосердія людямъ раздраженнымъ, если онъ надъется, что они придутъ въ себя и исправятся.

Благодаря милосердію и тихости нрава, благость пребываетъ въ человѣкѣ живой и плодоносной; ибо сердце, исполненное тихости, подобно лампѣ, наполненной драгоцѣннымъ масломъ, ибо масло тихости свѣтитъ своими добрыми примѣрами сбившемуся съ пути грѣшнику, и оно умащаетъ и излѣчиваетъ словами и дѣлами утѣшенія тѣхъ, чье сердце ранено, опечалено или раздражено. И тихость нрава воспламеняетъ и просвѣтляетъ находящихся въ благости, и никакая ревность и никакая зависть не могутъ ея достичь.

Глава XVIII. Отъ тихости нрава рождается состраданіе, О сострада- которое есть часть страданія всёхъ, ибо ніи. никто не можетъ страдать со всёми людьми, какъ только тотъ, у кого есть тихость нрава.

Состраданіе есть внутреннее движеніе сердца, достигаемое жалостью къ тѣлесной и духовной мукѣ всѣхъ людей. Это состраданіе производитъ то, что человѣкъ страдаетъ съ Христомъ въ Его страданіяхъ, когда размышляетъ о причинѣ Его мученій, объ образѣ Христа, о Его покорности, Его любви, Его ранахъ, Его чувствительности, Его мученіяхъ, Его позорѣ, Его благородствѣ, Его нищетѣ, о принятыхъ поношеніяхъ, перенесенномъ презрѣніи, вѣнцѣ, гвоздяхъ, о Его милосердіи, Его гибели и

смерти въ терпѣніи. Эти неслыханныя и многообразныя муки Христа, нашего избавителя и нашего жениха, пробуждаютъ всѣ жалости человѣка жалостливаго.

Состраданіе дѣлаетъ то, что человѣкъ наблюпаетъ за собой и замъчаетъ свои ошибки и свое безсиліе въ добродътеляхъ и во всемъ, что касается славы Бога; свою нерадивость и медлительность, многочисленность своихъ недостатковъ, потерю своего времени, и свое настоящее несовершенство въ добродътеляхъ и добрыхъ нравахъ. Все это вызываетъ у человъка жалость къ себъ въ истинномъ состраданіи. Затъмъ, сострадание дълаетъ то, что человъкъ размышляетъ о своихъ ошибкахъ и заблужденіяхъ, какъ мало у него заботы о Богв и о своемъ въчномъ спасеніи, о своей неблагодарности за все добро, которое Богъ сдълалъ ему, и за все то, что Онъ претерпълъ за человъка. И онъ размышляетъ также о томъ, что онъ чуждъ добродътелямъ и не знаетъ ихъ и не осуществляетъ, что онъ искусенъ и хитеръ во всемъ, что дурно и несправедливо; онъ видитъ вниманіе, которое удъляєть пріобрътенію и утратъ земныхъ даровъ, и свое невниманіе и безпечность по отношенію къ Богу, къ вещамъ въчнымъ и къ своему спасенію. Такое размышленіе заставляетъ человъка праведнаго испытывать великое сочувствіе къ спасенію всехъ пюдей.

Человъкъ будетъ также съ жалостью смотръть на тълесныя нужды своего ближняго и на многообразныя природныя страданія, когда будетъ замъчать голодъ, который терпятъ лю-

ди, жажду, холодъ, наготу, болѣзнь, презрѣніе, всяческое притѣсненіе бѣдныхъ, печаль объ утратѣ родителей, друзей, благъ, чести, покоя и безчисленныя огорченія, падающія на человѣка. Все это побуждаетъ праведнаго человѣка къ состраданію, и онъ страдаетъ со всѣми людьми; но его самое великое страданіе, это—нетерпѣливость другихъ, и видѣть, что они теряютъ свою награду и часто заслуживаютъ ада. Вотъ дѣйствіе состраданія и милосердія.

Это дъйствіе состраданія и великодушной любви побъждаеть и удаляєть третій смертный гръхъ, именно: ненависть и зависть, ибо состраданіе есть сердечная рана, которая заставляєть любить всъхъ людей и не можеть быть излъчена, пока какое-нибудь страданіе живеть въ людяхъ, ибо Богъ предписалъ сердцу всъ скорби и печали прежде всъхъ другихъ добродътелей. И поэтому Христосъ говоритъ: «Блаженны огорченные, ибо они будуть утъшены»; именно, когда они пожнутъ въ радости то, что теперь съютъ, состраданіемъ, въ печали.

Глава XIX. Отъ этого состраданія рождается великоО великоду- душіе, ибо никто не можеть быть сверхъестешіи. ственно великодушенъ съ довъріемъ ко всъмъ
людямъ и съ любовью, какъ только человъкъ
милосердный, ибо можно великодушно давать
кому-либо въ отдъльномъ случат, безъ благости и сверхъестественнаго великодушія.

Великодушіе есть широкое изліяніе сердца, движимаго благостью и милосердіемъ. Когда человъкъ съ состраданіемъ размышляетъ о

страданіяхъ и мукахъ Христа, отъ этого размышленія рождается великодушіе, которое побуждаетъ насъ восхвалять и благодарить Христа за Его скорои и за Его любовь, и въ то же время вызываетъ уваженіе, благоговъніе и радостную и смиренную покорность сердца и души во времени и въ въчности. Когда человъкъ наблюдаетъ за самимъ собой съ состраданіемъ къ сеоъ, и когда онъ размышляеть о добрѣ, которое Богъ ему сдѣлалъ, и о своемъ безсиліи, онъ не можетъ удержаться, чтобы не излиться въ щедрость Бога, и не укрыться въ Его милосердіе и въ Его върность, и не положиться на Него, со свободнымъ и совершеннымъ намъреніемъ служить Ему навсегда. Великодушный человъкъ, который наблюдаетъ ошибки, заблужденія и несправедливость людей, желаетъ и молитъ, съ сердечнымъ довъріемъ, объ изліяніи божественныхъ даровъ и о воздъйствіи ихъ щедрости на всъхъ людей, чтобы они пришли въ себя и обратились къ истинъ. Великодушный человъкъ смотрить также съ состраданіемъ на тълесныя нужды всъхъ людей, онъ служитъ, даетъ, ссужаетъ, утфшаетъ тфхъ, кого нужно утъшить, сообразно своимъ средствамъ и согласно благоразумію.

Посредствомъ этого великодушія совершають люди семь дѣлъ милосердія, богатые—своими услугами и имуществомъ, бѣдные—доброю волею и божественнымъ желаніемъ сдѣлать добро, если бы они имѣли къ тому возможность; и такимъ образомъ добродѣтель великодушія бываетъ совершенной.

На почвъ великодушія, всъ остальныя добродътели бываютъ умножены и всъ силы души украшены. Ибо человъкъ великодушный всегда имфетъ радость въ духф, онъ не знаетъ въ сердить безпокойства, и преизбыточествуетъ въ желаніяхъ, и весь преданъ всёмъ въ дёлахъ добродътели; ибо тотъ, кто великодушенъ и не любитъ вещей земли, какъ бы онъ ни былъ беденъ, подобенъ Богу, ибо все, что онъ въ себъ имъетъ, и всъ его чувствованія дарятъ и изливаются. И, такимъ образомъ, онъ удалилъ четвертый смертный гръхъ, скупость и жадность. Іисусъ Христосъ говоритъ объ этихъ людяхъ: «Блаженны милосердные, ибо они найдутъ милосердіе» въ тотъ день, когда они услышать этоть голось, говорящій имъ: «Придите вы, благословенные Отца Моего, владъйте царствомъ, которое было приготовлено вамъ отъ начала міра».

Глава ХХ.

Отъ этого великодушія рождаются сверхъ-О ревности естественная ревность и прилежание во встхъ добродътеляхъ и во всемъ, что пристойно. Никто не можетъ чувствовать этой ревности, какъ только человъкъ великодущный и прилежный. Это-внутреннее и нетерпъливое побуждение ко всемъ добродетелямъ и къ уподобленію Христу и Его святымъ. Въ этой ревности, человъкъ желаетъ присоединить къ славъ и растратить въ честь Бога свое сердце и свои чувства, свою душу и свое тёло, все, что онъ есть, и все, что онъ можетъ вмѣстить.

Эта ревность заставляетъ человъка быть бди-

тельнымъ въ разумѣніи и въ различеніяхъ, и осуществлять добродътели душой и тъломъ, въ праведности. Благодаря этой сверхъестественной ревности, всъ силы души открыты Богу и приготовлены для всехъ добродетелей. Совъсть обрадована и божественная благодать умножена, добродътель съ радостью ствлена и внъшнія дъла украшены. Отъ того, кто получилъ отъ Бога эту живую ревность, удаленъ пятый смертный гръхъ, который есть нерадивость и уныніе въ добродътеляхъ, необходимыхъ для спасенія. И иногда эта живая ревность уничтожаетъ тяжесть и медлительность телесной природы. Это о ней Іисусъ Христосъ говоритъ: «Блаженны алчущіе и жаждущіе правды, ибо они насытятся». Это будетъ, когда слава Бога станетъ явной и наполнить каждаго изъ нихъ по мъръ его любви и праведности.

Отъ ревности рождаются умфренность и трез- глава XXI. вость во внутреннемъ и внашнемъ; ибо никто Объ умъренне можетъ въ трезвости соблюдать истинную умфренность, какъ только тотъ, кто особенно прилеженъ и ревностенъ къ сохраненію души и тъла въ праведности. Трезвость раздъляетъ высшую силу отъ силы животной и охраняетъ человъка отъ неумъренностей и излишествъ. Трезвость не желаетъ ни вкушать ни знать вещей, которыя не дозволены.

Непостижимая и высочайшая природа Бога превосходить всъхъ тварей на неоъ и на земль, ибо все, что тварь постигаеть, есть тварь.

Но Богъ выше всякой твари, и Онъ внутри и внъ всякой твари, и всякое сотворенное постижение слишкомъ ограничено, чтобы постичь Его. Но, чтобы тварь постигала и понимала Бога, Она должна быть привлечена, выше самой себя, въ Бога, и нужно, чтобы она постигала Бога черезъ Бога. Тъ, которые захотъли бы тогда знать, что есть Богь, и изследовать Его, пусть знаютъ, что это запрещено. Они бы помѣшались. Всякій сотворенный свѣтъ долженъ здёсь изсякнуть. Это «что есть Богъ» превосходить всякую тварь. Но писаніе, природа и вст твари указываютъ намъ, гдт Онъ. Будемъ върить въ догматы въры и не будемъ пытаться проникнуть ихъ, ибо это невозможно, пока мы здъсь: вотъ-трезвость. Не будемъ излагать и объяснять иначе, какъ по жизни Христа и Его святыхъ, сокровенныя и тонкія наставленія Писанія, которое внушиль Духъ Святой. Человъкъ будетъ изслъдовать природу и Писаніе, и всякая тварь отъ этого получитъ свою выгоду и ничего больше. Вотъ трезвость духа.

Человѣкъ будетъ охранять трезвость чувствъ, и онъ укротитъ, посредствомъ разума, животную силу, чтобы животное удовольствіе не слишкомъ услаждалось вкусомъ ѣды и питья, но чтобы человѣкъ ѣлъ и пилъ, какъ больной принимаетъ лѣкарство, потому что это нужно, чтобы сохранить свои силы и быть въ состояніи служить Богу. И въ этомъ трезвость тѣла. Человѣкъ будетъ хранить образъ. и мѣру въ словахъ и дѣлахъ́, въ молчаніи и рѣчи, въ питьѣ и въ ѣдѣ, въ томъ, что онъ дѣлаетъ, и

въ томъ, чего не дълаетъ, по образу Святой Церкви и по примъру святыхъ.

Умфренностью и трезвостью духа во внутреннемъ человъкъ сохраняетъ твердость и постоянство въ въръ, и чистоту разумънія и успокоенность разума, необходимыя, чтобы постичь истину, и гибкость по волъ Бога ко всъмъ добродътелямъ, миръ сердца и ясную чистоту совъсти. И, благодаря этому, онъ обладаетъ миромъ, утвержденнымъ въ Богъ и въ немъ самомъ.

И умфренностью и трезвостью тфлесныхъ чувствъ во-внѣ, человѣкъ часто сохраняетъ здоровье и довольство тѣлесной природы, свою честь во внъшнихъ сношеніяхъ и свое доброе имя. И, такимъ образомъ, онъ имфетъ миръ въ себъ и миръ со своимъ ближнимъ. Ибо онъ привлекаетъ и радуетъ всъхъ людей доброй воли, своей умфренностью и своей трезвостью. И онъ удаляетъ шестой смертный грахъ, который есть неумфренность, обжорство и лакомство. Объ этомъ Христосъ сказалъ: «Блаженны миротворцы, ибо они назовутся сынами Бога». Ибо они подобны Сыну, принесшему миръ всѣмъ тварямъ, которыя того желали и которыя творять миръ, въ свою очередь, умфренностью и трезвостью, и Сынъ раздѣлитъ между ними наслѣдство своего Отца, и они будутъ владъть этимъ наслъдствомъ вмаста съ Нимъ въ вачности.

Отъ этой трезвости рождается чистота души Глава XXII. и тъла, ибо никто не можетъ быть безусловно О чистотъ.

чистъ тѣломъ и душой, кромѣ того, кто трезвъ тѣломъ и душой.

Чистота духа состоитъ въ томъ, что человъкъ ни къ какой твари не прилъпляется какимъ-либо сердечнымъ желаніемъ, но привязывается къ одному Богу, ибо отъ всъхъ тварей будемъ принимать служение и наслаждаться будемъ однимъ только Богомъ. Чистота духа производитъ то, что человѣкъ привязывается къ Богу выше разумънія, и выше чувствъ, и выше всъхъ даровъ, какіе Богъ можетъ излить въ душу; ибо надъ всъмъ, что тварь получаетъ въ своемъ разумѣніи или въ своихъ чувствахъ, чистота стремится подняться и успокоиться въ Богъ. И не приступимъ къ таинству причащенія ради услажденій, желанія или удовольствія, ради мира, успокоенія и сладостей, которыя въ немъ обрътаютъ, ни по иной какой бы то ни было причинъ, но единственно только во славу Бога, и чтобы возрастать во встхъ добродттеляхъ. Вотъ чистота духа.

Чистота сердца означаетъ, что человѣкъ во всякомъ тѣлесномъ искушеніи или во всякомъ движеніи естества обращается къ Богу безъ колебанія, въ свободѣ своей воли, полагаясь на Него съ новымъ довѣріемъ и твердымъ рѣшеніемъ пребывать всегда съ Богомъ. Ибо соглашаться на грѣхъ или на желаніе, котораго тѣлесная природа желаетъ, какъ звѣрь, есть отлученіе отъ союза съ Богомъ.

Чистота тѣла хочетъ, чтобы человѣкъ воздерживался и оберегался отъ нечистыхъ дѣлъ, какого бы рода они ни были, когда его совъсть увъритъ его, что они нечисты и противны заповъдямъ, славъ и волъ Бога.

Благодаря этимъ тремъ видамъ чистоты, седьмой смертный грѣхъ, похоть, побѣжденъ и отвергнутъ. Похоть есть наслаждающаяся склонность духа, отклоняющагося отъ Бога къ вещи сотворенной; это есть нечистое дѣло плоти внѣ дозволенія Святой Церкви, и тѣлесное пребываніе сердца въ какомъ - либо услажденіи тварью, какова бы она ни была, или въ желаніи ея. Я не имѣю въ виду здѣсь внезапныхъ движеній любви или желанія, которыхъ никто не можетъ избѣжать.

Вы знаете теперь, что чистота духа сохраняетъ человъка въ подобіи Бога, свободнымъ отъ попеченій о тваряхъ, наклоннымъ къ Богу и соединеннымъ съ Нимъ. Непорочность тъла сравниваютъ съ бълизной лилій и чистотой антеловъ. По ея сопротивленію ее сравниваютъ съ краснотою розъ и благородствомъ мучениковъ. Если сохраняютъ ее изъ любви къ Богу и въ честь Его, она дълается тогда совершенной и ее уподобляютъ подсолнечнику, ибо это одно изъ высшихъ украшеній природы.

Отъ чистоты сердца обновляется и возрастаетъ благодать Бога. Въ чистотъ сердца внушаются, осуществляются и сохраняются всъ добродътели. Она бережетъ и сохраняетъ чувства во-внъ, она укрощаетъ и связываетъ животное желаніе внутри, и она есть украшеніе всякой внутренней близости. Она есть выступленіе сердца изъ земныхъ вещей и всякой лжи и его расцвътъ для вещей небесныхъ и всякой

истины. И вотъ почему Христосъ сказалъ: «Блаженны имѣющіе чистое сердце, ибо они увидятъ Бога». Видѣніе, въ которомъ заключается наша вѣчная радость и вся наша награда и наступленіе нашего блаженства. Поэтому человѣкъ будетъ трезвымъ и умѣреннымъ во всякой вещи и будетъ оберегаться отъ посѣщеній и отъ всякихъ случайностей, могущихъ омрачить чистоту души и тѣла.

Глава XXIII. Если мы хотимъ обладать этой добродѣтелью О трехъ вра- и отразить этихъ враговъ, мы должны имѣтъ гахъ, побѣж- праведность и должны ее осуществлять и совелностью. хранять до нашей смерти въ чистотѣ сердца, ибо у насъ есть три могущественныхъ врага, которые насъ искушаютъ и съ нами борются во всякое время, во всякомъ состояніи и многими способами. Если мы заключаемъ миръ съ однимъ изъ нихъ и если мы слѣдуемъ ему, мы побѣждены, ибо они сходятся во всѣхъ распутствахъ.

Эти три врага суть: діаволь, мірь и наша собственная плоть, которая намь наиболье близка и часто бываеть для нась злышимь и губительныйшимь изъ враговь. Ибо наши животныя желанія суть оружія, которыми наши враги сражаются съ нами. Бездыйствіе и безпечность къ добродытели и къ славы Бога служать причиной и удобнымь случаемь для нападенія, а природная немощь, нерадыніе и незнаніе истины—мечомь, посредствомь котораго наши враги нась ранять и порою побыждають.

И поэтому нужно, чтобы мы образовали

отряды въ себъ самихъ и были раздълены. И низшую часть насъ, которая животна и противна добродътелямъ, мы должны презирать, и преследовать, и заставлять страдать посредствомъ раскаянія и суровой жизни, чтобы она всегда была подавлена и покорна разуму, и чтобы праведность съ чистотой сердца брали всегда верхъ во всёхъ добродётельныхъ дёлахъ. И всъ оъды, всъ скорои и преслъдованія, которыя Богъ заставляеть насъ терпъть со стороны тахъ, кто враги добродатели, мы претерпимъ съ радостью, въ честь Бога и во славу добродътели, и въ намърении достигнуть праведности и обладать ею въ чистотъ сердца; ибо Христосъ говоритъ: «Блаженны терпящіе гоненіе за правду, ибо имъ принадлежитъ Царство Небесное». Ибо праведность, сохраненная въ добродътели и добродътельныхъ дълахъ, есть динарій, въсящій столько же, какъ и Царство Божіе, и благодаря ему получаемъ мы въчную жизнь. Этими добродътелями человъкъ выходить, чтобы итти къ Богу и къ себъ, и къ своему ближниму, въ добрыхъ нравахъ, добродътеляхъ и праведности.

Кто хочеть получить эту добродѣтель и со-глава XXIV. хранять ее, будетъ украшать свою душу, вла- О царствъ дѣть и управлять ею, какъ царствомъ. Свободная воля есть царь души. Она свободна по природѣ и еще болѣе свободна по милосердію. Она будетъ увѣнчана вѣнцомъ, называемымъ Благостью. Этотъ вѣнецъ и это царство будутъ получены отъ Повелителя, который есть Го-

сподь, властитель и царь царей, и владъть и управлять этимъ царствомъ и сохранять его будутъ во имя Его. Этотъ царь, свободная воля, будеть обитать въ самомъ высокомъ городъ царства, то-есть въ вожделъющей силъ души. И онъ будетъ украшенъ и одътъ двусторонней одеждой; правая сторона одежды будетъ добродътель, называемая силой, чтобы онъ былъ силенъ и могущественъ для одолѣнія всякаго препятствія, и чтобы онъ могъ пребывать на небъ, въ чертогъ высочайшаго Повелителя, и склонять, съ любовью и въ полномъ отречении отъ желанія, свою увънчанную голову передъ высочайшимъ Царемъ. Это-прямое дъйствіе благости. Ею получаютъ вънецъ, ею украшаютъ вънецъ, и ею сохраняютъ царство и влапъютъ имъ въ въчности. Лъвая сторона одежды будеть основная добродътель, называемая нравственной силой. Благодаря ей, свободная воля, царь, покоритъ всякую безнравственность, и исполнитъ всякую добродътель, и будетъ имъть могущество сохранить свое царство до своей смерти.

Этотъ царь выберетъ совътниковъ въ своихъ земляхъ, самыхъ мудрыхъ въ его странъ. Это будутъ двъ божественныхъ добродътели, знаніе и разсужденіе, просвъщенныя божественной благодатью. Онъ будутъ жить подлъ царя, во дворцъ, называемомъ разумной силой души. И онъ будутъ одъты и украшены нравственной добродътелью, которая называется сдержанностью, чтобы царь дъйствовалъ и воздерживался всегда по ихъ совътамъ. Посредствомъ знанія будуть очищать совъсть отъ всѣхъ недостатковъ и украшать ее всѣми добродѣтелями, а благодаря разсужденію, будутъ давать и брать, будутъ дѣлать и не дѣлать, будутъ молчать и говорить, будутъ поститься и ѣсть, будутъ слушать и отвѣчать, и будутъ во всемъ поступать сообразно знанію и разсужденію, облеченнымъ ихъ нравственной добродѣтелью, которая называется сдержанностью или умѣренностью.

Этотъ царь, свободная воля, поставить также въ своемъ царствъ судью, которымъ будетъ справедливость, являющаяся божественной добродътелью, когда она рождается отъ любви. И это -- одна изъ высшихъ нравственныхъ добродътелей. Этотъ судья будеть жить въ совъсти, посрединъ царства, въ гнъвной силъ. И онъ будеть украшень нравственной добродьтелью, которая называется благоразуміемъ. Ибо справедливость не можеть быть совершенной. Этотъ судья, справедливость, будеть обходить царство съ силою и могуществомъ царя, сопровождаемый мудростью совъта и своимъ собственнымъ благоразуміемъ. И онъ будетъ производить повышенія и давать отставки, будеть судить и . присуждать, будетъ предавать смерти и оставлять жизнь, будетъ калечить, ослеплять и возвращать эртніе, возвышать и унижать и устанавливать порядокъ, наказывать и карать все по справедливости и уничтожитъ всъ пороки.

Населеніе царства, это—всѣ силы души; онѣ будутъ опираться на смиреніе и божественный страхъ, покорныя Богу во всѣхъ добродѣтеляхъ, каждая изъ нихъ такъ, какъ ей свой-

ственно. Кто занялъ, сохранилъ и упорядочилъ такимъ образомъ царство своей души, тотъ, любовью и добродътелями, вышелъ навстръчу Богу, самому себъ и своему ближнему. Это—третье изъ четырехъ главныхъ указаній.

Глава XXV. Когда человѣкъ сталъ видящимъ по благодати О духовной Бога, и когда у него чиста совѣсть, и если встрѣчѣ мето чиста совъсть, и если онъ изслѣдовалъ три пришествія Христа, нашего жениха, и если, наконецъ, онъ вышелъ добродѣтелями, тогда происходитъ встрѣча нашего жениха, и это—четвертое указаніе и послѣднее. Въ этой встрѣчѣ—все наше блаженство и начало и конецъ всѣхъ добродѣтелей, и безъ этой встрѣчи никакая добродѣтель не была бы осуществлена.

Такъ что, кто хочетъ встрътить Христа, какъ своего любимаго жениха, и хочетъ обладать въ Немъ и съ Нимъ въчной жизнью, долженъ встрътить Христа теперь, во времени, въ трехъ отношеніяхъ или по тремъ образамъ. Во-первыхъ, онъ долженъ любить Бога во всемъ, гдъ мы заслужимъ въчную жизнь. Во-вторыхъ, нужчо, чтобы онъ не привязывался ни къ чему, что онъ могъ бы любить столько же, какъ Бога, или больше. Въ-третьихъ, нужно, чтобы онъ покоился въ Богъ отъ всей своей ревности, выше всъхъ тварей и выше всъхъ даровъ Бога и всъхъ дълъ добродътелей, и выше всъхъ ощутимыхъ благодатей, какія Богъ можетъ проливать въ тъло и душу.

Теперь поймите: кто имфетъ Бога цфлью, тотъ долженъ имфть Его присущимъ сеоф въ

нѣкоемъ божественномъ разумѣ, то-есть онъ долженъ имѣть въ виду того, кто Господь неба и земли и всей твари, кто за него умеръ 
и кто можетъ и хочетъ дать ему вѣчное спасеніе. Въ какомъ бы образѣ или подъ какимъ 
бы именемъ ни представлялъ онъ себѣ Бога, 
какъ Господа всей твари, это всегда благо. Возьметъ ли онъ какое-нибудь божественное лицо 
и въ немъ сущность и могущество божественной природы, это—благо; будетъ ли смотрѣть 
на Бога, какъ на спасителя, избавителя, творца, властителя, блаженство, могущество, мудрость, истину, доброту, и на все это—въ томъ 
же самомъ и безконечномъ разумѣ божественной природы, это—благо.

Хотя имена, какія мы присвоиваемъ Богу, многочисленны, высокая природа Бога проста и не имфетъ имени для тварей. Но мы даемъ Ему всѣ эти имена ради Его непостижимыхъ благородства и высоты и потому, что мы не можемъ ни назвать Его ни выразить вполнъ. Вотъ подъ какимъ видомъ и послъ какого знанія Богъ будетъ намъ присущъ въ нашемъ намъреніи. Ибо имъть Бога цълію, это значить видъть Его духовно. Къ этому исканію принадлежать также сердечная привязанность и любовь, ибо познавать Бога и быть безълюбви, это ни въ чемъ не помогаетъ и не подвигаетъ впередъ, и это не имфетъ никакого смысла. Поэтому человъкъ будетъ всегда, во всѣхъ своихъ дѣлахъ, любовно склоняться къ Богу, котораго онъ отыскиваетъ и любитъ поверхъ всякой вещи. Вотъ встръча Бога посредствомъ намъренія и любви.

Грѣшникъ, чтобы обратиться отъ своихъ грѣховъ къ достойному покаянію, долженъ встрѣтить Бога сокрушеніемъ сердца, свободнымъ обращеніемъ и искреннимъ намѣреніемъ всегда служить Богу и никогда больше не совершать грѣха. Тогда онъ получаетъ въ этой встрѣчѣ отъ милосердія Божія вѣрную надежду на вѣчное спасеніе и прощеніе своихъ грѣховъ, и онъ получаетъ основаніе всѣхъ добродѣтелей, Вѣру, Надежду и Благость и добрую волю осуществлять всѣ добродѣтели.

Если этотъ человъкъ подвигается впередъ въ свътъ въры и если онъ имъетъ въ виду всѣ дѣла Христа, и все Его страданіе и все, что Онъ намъ объщалъ, и все, что Онъ сдълалъ для насъ, и все, что Онъ сдълаетъ до дня суда и въ въчности, если этотъ человъкъ изследуетъ все это съ полезной для своего спасенія цълью, неизовжно онъ встрътить Христа, и Христосъ станетъ присущъ его душъ, исполненной признательности, хвалы и достойныхъ дъяній любви, за всъ Его дары и за все, что Онъ сделалъ, и за все, что Онъ сделаетъ въ въчности. Тогда въра его укръплена и онъ испытываетъ болъе глубокое и могущественное побуждение ко всъмъ добродътелямъ. Если онъ тогда подвигается впередъ въ дълахъ доородътелей, онъ долженъ еще встрътить Христа уничтожениемъ себя. Пусть онъ не ищетъ себя самого и не задается чуждыми цълями, но пусть будетъ разсудителенъ въ своихъ делахъ, пусть во всемъ имфетъ въ виду Бога и Его хвалу и Его славу, и пусть твердо продолжаетъ такъ

до своей смерти, тогда его разумъ будетъ просвътленъ и благость умножена, и онъ станетъ болѣе благочестивъ и болѣе способенъ ко всѣмъ добродѣтелямъ.

Бога надо имѣть въ виду во всѣхъ добрыхъ дѣлахъ; впрочемъ, невозможно имѣть Его въ виду въ дѣлахъ злыхъ. Не надо имѣть двухъ стремленій, то-есть искать Бога и, въ то же время, что-нибудь другое, но нужно, чтобы всякое иное намѣреніе было подчинено Богу и не было Ему противно, но было бы того же порядка и обращалось бы въ помощь и побужденіе, которыя легче приводятъ насъ къ Богу. Такимъ образомъ человѣкъ находится на истинномъ пути.

Надо также покоиться на томъ и въ томъ, о комъ помышляютъ и кого любятъ, скорѣе, чѣмъ на вѣстникахъ, которыхъ Онъ посылаетъ, то-есть Его дарахъ. Душа, равнымъ образомъ, пусть покоится въ Богѣ, превыше всѣхъ одѣяній и всѣхъ даровъ, какіе могутъ послать Его вѣстники.

Въстники души суть: намъреніе, любовь и желаніе. Они приносять Богу всъ добрыя дъла и всъ добродътели. Превыше всего этого душа будеть покоиться въ своемъ возлюбленномъ, превыше всякой множественности. Вотъ образъ и видъ, по которымъ мы будемъ встръчать Христа во всей нашей жизни, во всъхъ нашихъ дълахъ и во всъхъ нашихъ добродътеляхъ, правымъ намъреніемъ, чтобы мы могли встрътить Его въ часъ нашей смерти въ свътъ славы.

Этотъ видъ или этотъ образъ, какъ вы его узнали, называется дъятельною жизнью; онъ

необходимъ всёмъ людямъ, или, по крайней мёрѣ, не слёдуетъ, чтобы они жили противно какой-либо добродётели, котя бы они и не обладали всёми добродётелями на той ступени совершенства, какую я указалъ. Ибо жить противно добродётелямъ—значитъ жить въ грѣ-хѣ, ибо Христосъ говоритъ: «Кто не со Мной, тотъ противъ Меня», кто не смирененъ—гордъ, кто гордъ—не смирененъ и не принадлежитъ Богу. И это такъ со всёми грѣхами и добродётелями. Необходимо всегда или обладать добродётелью и быть въ состояніи благодати, или же обладать противоположнымъ ей и быть въ грѣхѣ. Пусть всякій человѣкъ испытаетъ себя и живетъ, какъ здѣсь указано.

Глава XXVI. Человъкъ, который такъ живетъ, въ этомъ Какъ жела-совершенствъ, какъ оно здъсь указано, и коютъ узнать торый всю свою жизнь и всё свои дёла отно-Егоприродь ситъ къ чести и славъ Бога, и который ищетъ и любитъ Бога поверхъ всякой вещи, часто въ своемъ желаніи побуждается видѣть, узнать и познать Христа, этого жениха, который сдълался человъкомъ изъ любви къ нему, трудился въ любви до смерти, отогналъ отъ него гръхъ и врага, далъ ему свою благодать и далъ самого себя, оставилъ ему свои таинства, объщалъ свое царство и объщалъ самого себя въ въчную награду, и объщалъ ему, наконецъ, необходимое для его тъла, внутреннія утъшенія и сладости, и безчисленные дары, сообразно встмъ родамъ потребностей. Когда человъкъ размышляетъ обо всемъ этомъ, онъ

чрезвычайно бываетъ побужденъ къ тому, чтобы видъть Христа, своего жениха, и познать, что Онъ есть въ себъ самомъ. Хотя бы Онъ и зналъ Его въ Его пълахъ, это кажется ему недостаточнымъ. Тогда онъ сделаетъ, какъ сдепалъ мытарь Закхей, пожелавшій видъть, кто былъ Іисусъ Христосъ. Онъ зайдетъ впередъ всей толпы, то-есть множества тварей, ибо онъ пълаютъ насъ настолько ничтожными и малыми по росту, что мы не можемъ видъть Бога. И онъ поднимется на дерево въры, которое растетъ сверху внизъ, ибо его корни въ божествъ. Это дерево имъетъ двънадцать вътвей, это суть двънадцать членовъ символа. Нижнія вътви говорятъ о человъчности Бога и о чертахъ, касающихся спасенія нашего тъла и нашей души. Верхняя часть дерева говорить о божественности, о троичности божественныхъ лицъ и объ единствъ божественной природы. Человъкъ будетъ держаться на единствъ у вершины дерева, ибо тамъ долженъ пройти Іисусъ со всёми своими дарами.

Сюда приходить Іисусь, и Онъ видить человъка и говорить ему въ свътъ въры, что Онъ безмъренъ и непостижимъ, неприступенъ и бездоненъ по своей божественности, и что Онъ превосходитъ всякій сотворенный свътъ и всякое ограниченное постиженіе. Это высшее знаніе, пріобрътаемое въ дъятельной жизни, узнать такъ, въ свътъ въры, что Богъ непостижимъ и непознаваемъ. Въ этомъ свътъ Христосъ говоритъ желанію человъка: «Сойди скоръй, ибо подлежитъ Мнъ сегодня быть въ

твоемъ домѣ». Это быстрое нисхожденіе, куда призываетъ Богъ, есть не что иное, какъ нисхожденіе желаніемъ и любовью въ бездну божественности, которой никакое разумъніе не можетъ достигнуть въ сотворенномъ свътъ. Но гдъ разумѣніе остается во-внѣ, тамъ выступаютъ любовь и желаніе. Душа, преклоняясь такимъ образомъ передъ Богомъ, намфреніемъ любви, превыше всего, что она понимаетъ, покоится и пребываеть въ Богъ и Богъ пребываеть въ ней. Затъмъ, поднимаясь желаніемъ надъ множественностью тварей, надъ дъйствіемъ чувствъ, надъ свътомъ природы, Она встръчаетъ Христа въ свътъ въры, и она просвътлена, и она узнаетъ, что Богъ непознаваемъ и непостижимъ. Наконецъ, склоняясь своими желаніями къ этому непостижимому Богу, она встречаетъ Христа и переполняется Его дарами; и, любя и покоясь превыше встхъ даровъ, превыше самой себя и превыше встхъ тварей, она обитаетъ въ Богъ и Богъ въ ней.

Вотъ какимъ образомъ вы встрѣтите Христа на вершинѣ дѣятельной жизни, если основаніемъ вы имѣете праведность, благость и смиреніе; и если вы построили на нихъ домъ, то-есть добродѣтели, которыя указаны здѣсь, и если вы встрѣтили Христа вѣрою и намѣреніемъ любви, то вы обитаете въ Ботѣ и Богъ обитаетъ въ васъ, и вы обладаете дѣятельной жизнью.

И это первый родъ жизни, о которомъ мы котъли говорить.

## ЗПЪСЬ НАЧИНАЕТСЯ ВТОРАЯ КНИГА ОДЪЯНІЯ ДУХОВНАГО БРАКА.

Мудрая дъва, то-есть чистая душа, отка- Предислозавшаяся отъ земныхъ вещей и живущая жизнью Бога въ добродътеляхъ, почерпнула изъ сосуда своего сердца масло благодати и божественныхъ дълъ посредствомъ свътильника незапятнанной совъсти. Но когда Христосъ, ея женихъ, задерживаетъ свои утъшенія и новое изліяніе своихъ даровъ, душа дълается сонливой и спящей и медлительной.

Среди ночи, то-есть когда этого меньше всего ожидають, духовный крикъ раздается въ душъ: «Смотрите, женихъ идетъ, выходите навстрѣчу Его». Мы будемъ говорить объ этомъ видъніи и о внутреннемъ пришествіи Христа и о духовномъ выходъ человъка навстръчу Іисуса, и будемъ разъяснять и изследовать эти четыре условія внутренней жизни, возвышенной и полной желанія, до которой не вст доходять, но которой, однако, многіе достигають, благодаря добродътелямъ и внутреннему мужеству.

Въ этихъ. словахъ Христосъ учитъ насъ четыремъ вещамъ. Въ первыхъ Онъ желаетъ, чтобы наше разумъніе было просвътлено сверхъестественнымъ свътомъ, что мы усматриваемъ въ этомъ словъ, которое Онъ произноситъ: Смотрите. Въ другихъ словахъ Онъ указываетъ намъ, что именно намъ нужно видъть, то-есть внутреннее пришествіе нашего жениха въчной истины, и это мы видимъ, когда Онъ

говорить: Женихъ идетъ. Въ третьемъ мѣстѣ Онъ приказываетъ выйти внутреннимъ дъланіемъ сообразно праведности, и вотъ почему Онъ говорить: Выходите. Въ четвертомъ мѣстѣ Онъ намъ указываетъ цѣль и побудительную причину всехъ дёлъ, встрвча нашего жениха, Іисуса Христа, наслажнающемся единствъ божественности.

Глава І. Какимъ образомъ внутреннихъ дъланіяхъ.

Теперь будемъ говорить о первомъ словъ. Христосъ говорить: Смотрите. Необходимы дълаются три вещи для желающаго сверхъестественно висверхъесте дъть во внутреннихъ дъланіяхъ. Первая, этоственно ви по свътъ божественной благодати, испытываемой болте возвышенно, чтмъ это можетъ быть въ жизни внъшней и дъятельной, безъ внутренней дъятельности. Вторая, это - лишенность чуждыхъ образовъ и обнаженность сердца, такъ чтобы человъкъ былъ свободенъ отъ образовъ, привязанностей и отъ всякой твари. Третья, этосвободное обращение воли, посредствомъ сосредоточенія всёхъ тёлесныхъ и духовныхъ силъ, и освобожденное отъ всякой безпорядочной любви. Такимъ образомъ, эта воля сливается въ единствъ Бога и въ единствъ мыслей, чтобы разумная тварь могла сверхъестественно достичь высочайшаго единства Бога. и обладать имъ. Ради этого и создалъ Богъ небо и землю и всякую вещь. Ради этого Онъ сдълался человъкомъ, жилъ для насъ и научилъ насъ и показалъ намъ путь къ этому единству. И Онъ умеръ въ узахъ любви и вознесся на небеса и открылъ намъ то самое единство, въ которомъ мы можемъ обладать въчнымъ блаженствомъ.

Теперь размыслите внимательно: существуютъ глава II. три рода естественныхъ единствъ во всёхъ лю- О трехъ родяжъ и, повержъ того, свержъественныхъ у пра- дахъ единведниковъ.

СУЩИХЪ

Первое и верховное единство человъка-въ Богѣ, ибо всѣ твари постоянно пребываютъ въ этомъ единствъ, что касается сущности. жизни и сохраненія, и если бы онъ отдълились отъ Бога въ этомъ мірѣ, онѣ впали бы въ небытіе и стали ничьмъ. Это единство существенно въ насъ по природъ, хороши ли мы или худы. И, безъ нашего содъйствія, оно насъ не дълаетъ ни святыми ни блаженными. Этимъ единствомъ мы обладаемъ въ самихъ себъ и, тъмъ не менъе, надъ собою, какъ началомъ и опорою нашей сущности и нашей жизни.

Другое соединение или единство естественно существуеть въ насъ. Это — единство высшихъ силъ, поскольку онъ дъятельно берутъ свое естественное начало въ единствъ духа или мыслей. Это то же единство, какъ и то, которое непрестанно пребываетъ въ Богъ, но здісь оно взято въ діятельности, а тамъ въ сущности. Тъмъ не менъе, духъ всецъло пребываетъ въ каждомъ единствъ, сообразно цълостности своей сущности. Мы обладаемъ этимъ единствомъ въ сеоъ, выше чувствительности, и отсюда рождаются память, разумфніе и воля, и все могущество духовныхъ дълъ. Въ этомъ единствъ душа называется духомъ.

Третье единство, естественно существующее въ насъ, есть основа телесныхъ силъ въ единствъ сердца, источникъ и начало тълесной жизни. Пуша владъетъ этимъ единствомъ въ средоточіи сердца, и отъ него жизненномъ истекають всё тёлесныя дёла и пять чувствъ, и душа отсюда получаетъ имя души; ибо она есть источникъ жизни и оживляетъ тъло, то-есть дълаетъ и сохраняетъ его живымъ. Эти три единства существують въ человъкъ естественно, какъ жизнь и управленіе. Въ низшемъ единствъ даются чувствительность и животность, въ посредствующемъ - разумность и духовность, и въ высшемъ единствъ сохраняется сущность. И это существуеть во всёхь людяхь естественно.

Теперь эти три единства сверхъестественно бываютъ украшены и воздѣланы добродѣтелями, въ благости и дѣятельной жизни, какъ царство и вѣчное жилище. И еще лучше они бываютъ украшены и славнѣе воздѣланы внутренними дѣланіями жизни духовной, но еще болѣе славно и блаженно—сверхъестественной созерцательной жизнью.

Низшее единство, тѣлесное, бываетъ сверхъестественно украшено и воздѣлано внѣшней дѣятельностью, въ совершенствѣ нравовъ, по примѣру Христа и Святыхъ, несеніемъ креста со Христомъ, подчиненіемъ природы повелѣніямъ Святой Церкви и наставленіямъ святыхъ, сообразно силамъ природы и благоразумію.

Другое единство, которое заключается въ дужъ и вполнъ духовно, бываетъ украшено и

воздѣлано сверхъестественно тремя божественными дарами: Вѣрой, Надеждой и Любовью, и притокомъ божественной благодати и даровъ, и доброю волею, направленной ко всѣмъ добродѣтелямъ, и желаніемъ слѣдовать примѣру Христа и святого христіанства.

Третье единство, и верховное, —выше нашего разумѣнія, и, однако, по существу пребываетъ въ насъ; мы воздѣлываемъ его сверхъестественно, когда во всѣхъ нашихъ добрыхъ дѣлахъ имѣемъ въ виду только славу Бога, безъ иного желанія, какъ только покоиться въ Немъ, превыше мысли, превыше насъ самихъ и превыше всего. Это и естъ то единство, изъ котораго мы истекли, какъ твари, и въ которомъ мы пребываемъ по существу, и къ которому мы стремимся вернуться любовью. Вотъ добродѣтели, украшающія это тройное единство въ жизни тѣятельной.

Теперь мы будемъ говорить, какъ это тройное единство бываетъ украшено болѣе возвышенно и воздѣлано болѣе благородно внутреннимъ дѣланіемъ, соединеннымъ съ дѣятельной жизнью. Когда человѣкъ, благодаря любви и правому намѣренію, возвышается во всѣхъ своихъ дѣлахъ и во всей своей жизни къ чести и славѣ Бога и ищетъ выше всего успокоенія въ Богѣ, онъ будетъ ждать въ смиреніи и въ терпѣніи, и въ отреченіи отъ себя, и въ надеждѣ новыхъ богатствъ и новыхъ даровъ, и будетъ всегда безъ заботы относительно того, угодно ли Богу сообщить ему свои дары или отказать ему въ нихъ. Такъ приготовляютъ

себя къ принятію внутренней жизни желаній, и когда человъкъ готовъ, въ эту готовность будетъ влита благородная жидкость. Нѣтъ сосуда болѣе благороднаго, чѣмъ любящая душа, ни напитка болѣе необходимаго, чѣмъ благодать Бога. Человѣкъ принесетъ, такимъ образомъ, Богу всѣ свои дѣла и всю свою жизнь, въ простомъ и прямомъ намѣреніи, и въ покоѣ превыше своего намѣренія, превыше самого себя и превыше всего, въ высокое единство, гдѣ Богъ и любящій духъ соединены безъ посредства.

Глава III. Изъ этого единства, въ которомъ духъ безъ О притокъ посредства соединенъ съ Богомъ, истекаютъ божествен- благодать и всѣ дары. Объ этомъ самомъ единной благо- ствѣ, въ которомъ духъ покоится превыше сенашъ духъ оя, въ Богѣ, Христосъ, вѣчная истина, говоритъ: Смотрите, женихъ идетъ, выходите навстрѣчу Его. Іисусъ Христосъ, который есть свѣтъ вѣчной истины, говоритъ: Смотрите. Ибо Имъ мы дѣлаемся видящими, ибо Онъ есть свѣтъ Отца, и безъ Него нѣтъ свѣта ни на небъ ни на землѣ.

Это слово Христа въ насъ есть не что иное, какъ притокъ Его свъта и Его благодати. Эта благодать ниспадаетъ въ насъ, въ единство нашихъ высшихъ силъ и нашего духа, откуда верховныя силы дъятельно изливаются во всъ добродътели силою благодати, и возвращаются въ него въ узахъ любви.

Въ этомъ единствъ заключаются сила и начало и конецъ всъхъ дълъ тварей, естествен-

но и сверхъестественно, въ той мфрф, какъ оно выработано тварно, благодатію, божественными дарами и сооственной силой тварей; и поэтому Богъ даетъ свою благодать въ единствъ высшихъ силъ, чтобы человъкъ постоянно осуществлялъ добродътель, силою, богатствомъ и потокомъ благодатей. Ибо Онъ даетъ свою благодать для дёль и отдаеть самого себя превыше всъхъ благодатей, для наслажденія и покоя. Единство нашего духа есть наша обитель въ божественномъ миръ и въ изобиліи благости; и все множество добродѣтелей объединяется тамъ и живетъ въ простотъ духа. Теперь божественная благодать, истекающая отъ Бога, становится внутреннимъ токомъ или истеченіемъ Духа Святого, который заставляетъ нашъ духъ внутренно отдълиться и устремляетъ его во всѣ добродѣтели. Эта благодать течетъ внутри, а не во-внъ, ибо Богъ для насъ болъе внутрененъ, чъмъ мы сами для себя, и Его внутреннее теченіе и Его работа въ насъ, естественно или сверхъестественно, намъ болѣе близки и внутренни, чѣмъ наша собственная работа. И поэтому Богъ дъйствуетъ въ насъ изнутри наружу, а всъ твари дъйствуютъ на насъ извиъ внутрь. И поэтому благодать, божественные дары и внушеніе Бога приходять изнутри, въ единствъ нашего духа, а не извив, въ призрачныхъ видъніяхъ чувственныхъ образовъ.

Теперь Христосъ говоритъ духовно въ че- глава IV. ловъкъ въ обращении внутрь: Смотрите; три Какимъ образомъ мы

утвердимъ вещи, какъ я говорилъ прежде, дълаютъ чело-

единство въ въка видящимъ во внутреннемъ дъланіи. Перобразовъ вая есть просвъщение божественной благодатью. Благодать Бога въ душъ подобна свъчъ въ фонарѣ или въ стеклянномъ сосудѣ, ибо она проясняеть и просвётляеть насквозь сосудь, то-есть праведнаго человъка. И она становится явной человъку, который имъетъ ее въ сеоъ, лишь бы только онъ внимательно наблюдалъ за самимъ собой. А черезъ него она становится также явной и другимъ, посредствомъ добродътелей и добрыхъ примъровъ. Это излученіе божественной благодати вскорт внутренно волнуетъ и возбуждаетъ человъка. Й это быстрое возбуждение есть первое, что дълаетъ насъ видящими. Отъ этого быстраго возбужденія Богомъ рождается, со стороны человъка, второе условіе, а именно объединеніе всъхъ силъ внутренно и внъшне въ единствъ духа и узахъ любви. Третье условіе есть свобода, такъ чтобы человъкъ могъ возвращаться въ себя, безъ образовъ и препятствій, такъ часто, какъ онъ этого пожепаетъ; и чтобы онъ помнилъ о своемъ Богъ, то-есть, что человъкъ долженъ быть безразличенъ къ радости или скорои, къ пріобрътенію или потер'в, къ возвышенію или униженію, къ чуждымъ заботамъ, къ счастью или страху, и свободнымъ отъ всякой твари. Эти три вещи дълаютъ человъка видящимъ во внутреннемъ дъланіи. Если вы обладаете ими, вы имъете основаніе и начало деланія и внутренней жизни.

Даже когда глаза ясны и эртніе изощрено, глава V. если предложенный имъ предметъ ни любезенъ, О троякомъ ни милъ, ясное зръніе мало радуетъ и поль- пришествіи нашего зуетъ. И поэтому Христосъ указываетъ про- Господа во свътленнымъ духовнымъ глазамъ, что они уви- внутреннемъ человъкъ. дять, а именно внутреннее пришествіе Іисуса Христа, ихъ жениха.

Существують три рода особыхъ пришествій Бога въ людяхъ, благочестиво упражняющихся во внутренней жизни. И каждое изъ этихъ пришествій поднимаеть человѣка къ сущности болье высокой и къ болье внутреннему дъпанію.

Первое пришествіе Христа во внутреннемъ дъланіи ощутительно устремляетъ человъка вовнутрь, и бурно увлекаетъ его къ небу, и требуетъ, чтобы онъ былъ едино съ Богомъ. Это устремленіе и это привлеченіе испытываются въ сердив и въ единствв всвхъ твлесныхъ силъ, и особенно въ силъ вожделъющей, ибо это пришествіе волнуеть и дъйствуеть въ низшей части человтка, ибо последняя должна быть совершенно очищена, и облечена, и сожжена, и привлечена къ внутренней. Это побуждение Бога внутри, оно даритъ, оно беретъ, оно дълаетъ человека обднымъ и богатымъ, изобильнымъ и несчастнымъ, оно заставляетъ надѣяться и отчаиваться, оно охлаждаеть и разогръваетъ. Эти противоположные дары и дъйствія невыразимы ни на какомъ языкъ.

Это пришествіе съ его действіями разделяется на четыре вида, одни более возвышенные, чемъ другіе, какъ мы это покажемъ дальше. И этимъ-то низшая часть человъка бываетъ украшена во внутренней жизни.

Второй видъ внутренняго пришествія Хри-Глава VI. О второмъ ста, болъе высокато и болъе подобнаго Ему пришествіи самому, и сопровождаемаго болве многочисленнашего Господа во ными свътами и дарами, есть притокъ въ вервнутреннемъ челоховныя силы души съ изобиліемъ божественныхъ даровъ, укръпляющихъ, просвъщающихъ въкъ. и обогащающихъ духъ многообразно. Этотъ потокъ Бога въ насъ требуетъ изліянія и обратнаго потока, сопровождаемыхъ встми дарами, къ самому источнику, изъ котораго потокъ вышелъ. Богъ даетъ много въ этомъ потокъ, Онъ являетъ въ немъ великія чудеса, но Онъ требуетъ обратно отъ души всъ свои дары, умноженные превыше всего того, что могуть совершить твари. Это дъйствіе и этотъ видъ болѣе благородны и болѣе подобны Богу, чёмъ первый, и этимъ-то бываютъ украшены три высшія силы души.

Глава VII. пришествіи нашего Господа.

Нашъ Господь приходитъ еще третьимъ обра-О третьемъ зомъ, и это есть душевное возбуждение или внутреннее прикосновение въ единствъ духа, гдв находятся высшія силы души, и откуда онв истекаютъ, и куда онъ возвращаются, пребывая всегда соединенными естественнымъ единствомъ духа и узами любви. Это пришествіе порождаетъ верховную и наиболѣе глубокую сущность во внутренней жизни, и черезъ него елинство духа бываетъ украшено многообразно.

Теперь, Христосъ въ каждомъ пришествіи требуетъ особаго выхожденія насъ самихъ, такъ чтобы жить жизнью, соотвътствующей Его пришествію. И поэтому въ каждомъ пришествіи Онъ говорить духовно въ нашемъ сердить: «выходите, вашей жизнью и вашими дълами, и идите, куда моя благодать и мои дары устремять васъ». Ибо, чтобы стать совершенными, намъ нужно выйти и дъйствовать во внутреннихъ пъланіяхъ, по мъръ того какъ Богъ устремляетъ насъ, уноситъ насъ, вліяетъ на насъ и прикасается къ намъ. Но если мы противимся духу Бога несоотвътствіемъ нашей жизни, мы теряемъ этотъ внутренній потокъ и тогда добродетели отсутствують у насъ.

Вотъ три пришествія Христа во внутреннихъ дъланіяхъ. Теперь мы будемъ разбирать и изъяснять каждое пришествіе особо. Окажите же намъ дъятельное вниманіе, ибо тотъ, кто этого не испыталъ, не пойметъ этого хорошо.

Первое пришествіе Христа, въ движеніяхъ глава VIII. желанія, есть, какъ сказано выше, внутрен- Первое изъ няя и ощутимая струя Духа Святого, которая трехъ принасъ устремляетъ и увлекаетъ ко всъмъ добро- имъетъ три дътелямъ. Мы сравнимъ это пришествіе съ вида, и оснопучезарностью и могуществомъ солнца, кото- единство. рое, со своимъ восходомъ, проясняетъ, освъщаетъ и согръваетъ цълый міръ въ мгновеніе ока. Такъ же сверкаетъ и сіяетъ Христосъ, въчное солнце, пребывающее на послъдней вершинъ духа, и освъщаетъ и воспламеняетъ человъка, а именно его финизшую часть зическое сердце и его силу чувствованія, и это совершается въ срокъ боле короткій, чемъ

мгновеніе ока, ибо дъйствіе Бога быстро, а человъкъ, въ которомъ оно происходитъ, долженъ быть внутренно видящимъ посредствомъ духовныхъ очей.

Солнце сверкаетъ на Востокъ, посреди міра, на горахъ; оно тамъ ускоряетъ лѣто и создаетъ хорошіе плоды и могучія вина, наполняя радостью землю. То же самое солнце свѣтитъ на Западъ, на краю земли; страна тамъ болѣе холодная и сила жара тамъ меньше, тѣмъ не менѣе, оно тамъ производитъ много прекрасныхъ плодовъ, но тамъ мало найдется винъ.

Люди, живущіе на Западѣ самихъ себя, пребываютъ во внѣшнихъ чувствахъ, и своими добрыми намѣреніями, своими добродѣтелями и своими внѣшними дѣлами, въ благодати Бога, они приносятъ обильныя жатвы добродѣтелей многообразно, но они рѣдко вкушаютъ вино внутренней радости и духовнаго утѣшенія.

Человъкъ, желающій испытать излученіе въчнаго солнца, которое есть самъ Христосъ, будетъ видящимъ, и будетъ обитать на горахъ Востока, сосредоточивая всъ свои силы и возвышая свое сердце къ Богу, свободный и безпечный относительно радости и горя и всъхъ тварей. Тамъ блистаетъ Христосъ, солнце праведности, надъ сердцемъ свободнымъ и восторженнымъ, и это тъ горы, которыя я имъю въ виду. Христосъ, славное солнце и божественный свътъ, освъщаетъ и просвътляетъ насквозь и зажигаетъ своимъ внутреннимъ пришествіемъ и силою своего духа, свободное сердце и всъ

способности души. И это-первое дъйствіе внутренняго пришествія въ движеніяхъ желанія. Какъ сила и природа огня зажигаютъ предметы, предложенные пламени, такъ и Христосъ зажигаетъ предложенное ему сердце, свободное и восторженное, въ воспламенени своего внутренняго пришествія, и Онъ говорить въ этомъ пришествіи: «Выходите дъланіями, соотвътствующими этому приществію».

Отъ этого жара рождается единство сердца, ибо мы не можемъ получить истиннаго единства, если духъ Бога не зажжетъ своего пламени въ нашемъ сердцъ. Ибо это пламя дълаетъ единымъ и подобнымъ себъ самому все, что оно можетъ одолѣть и преобразить.

Глава IX. Объ единствъ сердиа.

Единство дълаетъ то, что человъкъ чувствуетъ себя сосредоточеннымъ внутренно, со всъми своими силами, въ единствъ своего сердца. Единство даетъ внутренній миръ и покой сердца. Единство сердца есть связь, которая собираетъ и сплетаетъ тъло и душу и всъ внъшнія и внутреннія силы, въ единствъ любви.

Отъ этого единства рождается сердечность, Глава Х. ибо никто не можетъ имъть сердечности, если онъ не единъ и не возсоединенъ въ сеоъ са добродътели момъ; горячность или сердечность есть обра-происходять щеніе человъка внутрь, въ свое собственное сердце, чтобы постичь и испытать внутреннее дъйствіе или привътствіе Бога. Сердечность есть ощутимое пламя любви, которое духъ Бога зажигаетъ и разводитъ въ человъкъ, и по-

слъдній не знаетъ, ни откуда оно приходитъ, ни что съ нимъ случилось.

Глава XI. Объ ощутимой любви. Изъ сердечности рождается ощутимая любовь, которая проникаетъ сердце человъка и вожделъющую силу души. Этой вожделъющей любви и ощутимаго услажденія сердца никто не можетъ испытать, если онъ не имъетъ сердечности.

Эта ощутимая любовь есть необычайные вкусъ и потребность Бога, какъ вѣчнаго блага, гдѣ все содержится. Ощутимая любовь отказывается отъ всѣхъ тварей, поскольку они суть предметы не нужды, а наслажденія; внутренняя любовь чувствуетъ внутри прикосновеніе вѣчной любви, которую она должна вѣчно осуществлять. Внутренняя любовь легко отвергаетъ и презираетъ всякую вещь, чтобы получить любимое.

Глава XII. О благоговъніи.

Изъ этой ощутимой любви рождается благоговъніе къ Богу и Его славъ. Ибо никто не
можетъ имъть алчнаго благоговънія въ своемъ
сердцъ, какъ только человъкъ, обладающій ощутимой любовью къ Богу. Благоговъніе существуетъ, когда огонь любви поднимаетъ къ небу свое пламя желаній. Благоговъніе потрясаетъ и разжигаетъ человъка внутренно и внъшне, чтобы побудить его къ служенію Богу.
Благоговъніе заставляетъ цвъсти тъло и душу
въ славъ и достоинствахъ въ глазахъ Бога и
всъхъ людей. Богъ требуетъ благоговънія во
всемъ, что мы дълаемъ. Благоговъніе очищаетъ

тёло и душу отъ всего, что могло бы насъ задержать или остановить. Благогов вніе указываетъ и даруетъ истинный путь къ блаженству.

Отъ ревностнаго благоговънія рождается бла- Глава XIII. годарность, ибо никто не можетъ совершен- О благодарно ни благодарить ни восхвалять Бога, какъ только человъкъ ревностный и благочестивый. Но намъ слъдуетъ прославлять и благодарить Бога, ибо Онъ насъ создалъ и одарилъ разумомъ, Онъ создалъ небо и землю и приставилъ ангеловъ, чтобы служить намъ, и Онъ сдълался человъкомъ изъ-за нашихъ гръховъ. и Онъ насъ научилъ, Онъ наставилъ насъ и указалъ намъ путь, и Онъ претерпълъ за насъ позорную смерть, и Онъ объщалъ самого себя и объщалъ намъ свое въчное царство, не только какъ награду, но еще какъ нашу плату. И Онъ пощадилъ насъ въ нашихъ гръхахъ, и затъмъ желаетъ ихъ намъ простить или уже простилъ. И Онъ излилъ свою благодать и свою любовь въ нашу душу, Онъ хочетъ въчно пребывать въ насъ и съ нами. И въ продолженіе всъхъ дней нашей жизни Онъ хочетъ насъ посъщать и посъщаль насъ, сообразно нашимъ нуждамъ, посредствомъ своихъ высокихъ таинствъ. И Онъ отдалъ намъ свое тъло и свою кровь въ пищу и питіе, сообразно желанію и потребности каждаго. И Онъ далъ намъ въ образецъ, и предложилъ какъ зеркала, природу, Писаніе и всёхъ тварей, чтобы мы могли наблюдать и узнавать, какъ намъ преобразить вст наши дтла въ добродтели. И Онъ

послалъ намъ могущество и силу, а иногда посылалъ болѣзни для нашего блага, и внѣшнюю нищету, водворяя въ насъ внутренніе миръ и покой. И Онъ позволилъ намъ носитъ христіанскія имена и родиться отъ христіанскихъ родителей. Мы будемъ благодарить Бога за все это здѣсь, внизу, чтобъ благодарить Его вѣчно тамъ, наверху. Мы будемъ также восхвалять Бога всѣмъ, что мы сможемъ Ему предложить.

Восхвалять Бога, это-выказывать всемогуществу, въ продолжение всей нашей жизни, почитаніе и благоговъніе. Восхвалять Бога, этосущественное дело ангеловъ и святыхъ на неот, и людей любящихъ, на землт. Надо восхвалять Бога своими желаніями, своими воздвигнутыми силами, словомъ, дълами, тъломъ, душей, богатствами и смиреннымъ рабствомъ, внутренно и внешне. Те, которые не восхваляютъ Бога здёсь, будутъ вёчно нёмы. Восхвалять Бога есть самое радостное и самое сладостное дъло для любящихъ сердецъ. Сердие, полное хваленій, желаеть, чтобы всѣ твари пъли хвалы Богу. Нътъ предъла хваламъ Богу, ибо это-наше спасеніе, и мы будемъ восхвалять Его въчно.

С двухъ пе- кваленія рождаются двойная печаль сердца и наляхъ, рождаются двойная печаль сердца и дающихся мука въ желаніи. Первая печаль есть безсиліе отъ внутрен- въ признательности и въ томъ, что надо дъней благодарности. Лать для восхваленія и почитанія Бога и служенія Ему. Другая печаль происходитъ от-

того, что нельзя возрастать, какъ бы того хотелось, въ благости, въ добродетеляхъ, въ упованіи и въ совершенныхъ нравахъ, чтобы стать достойнымъ восхвалять Бога, благодарить Его и служить Ему, какъ подобаетъ. Вотъ другая печаль. Эти двъ печали суть въ то время корень и плодъ, начало и конецъ всъхъ внутреннихъ добродътелей.

Внутреннія страданія и печаль отъ безсилія въ добродътеляхъ и въ хвалахъ Богу, суть высшее дъйствіе въ этомъ родъ внутренняго дъланія и, благодаря имъ, это д'вланіе становится совершеннымъ.

Теперь выслушайте одно сравненіе, чтобы Глава XV. понять это дъланіе. Когда естественный огонь Подобіе по своимъ жаромъ и своею силою привелъ въ этого первакипъніе воду или другую какую-нибудь жид- го рода дькость, то это-его высшее дъйствіе. Тогда вода крутится и падаетъ обратно на то же дно, потомъ она снова бываетъ поднята силою огня, чтобы опять упасть обратно, такъ что вода все время находится въ киптніи и огонь все время приводить ее въ движеніе.

И такимъ же самымъ образомъ дъйствуетъ внутренній огонь Святого Духа. Онъ увлекаетъ, разогрѣваетъ и возбуждаетъ сердце и всѣ силы души до кипънія, то-есть до благодаренія и восхваленія Бога по тому образу, о которомъ я говорилъ. И падаютъ обратно на то же дно, гдв горить Духъ Святой, такъ что огонь любви горитъ всегда, и сердце человъка всегда благодарить и восхваляеть словами и

дълами и всегда пребываетъ въ смиреніи, такъ что считаютъ великимъ то, что будутъ дълать и что хотъли бы сдълать, и бездълицей то, что дълаютъ.

Глава XVI.

Еще одно подобіе по предмету того же дъланія.

Когда приближается лѣто и солнце поднимается выше, оно притягиваетъ влажность изъ земли по корнямъ и стволамъ деревьевъ, и даже до вѣтвей, и отъ этого появляются зелень, ивѣты и плолы.

Точно такъже, когда Христосъ, въчное солнце, восходитъ въ нашемъ сердцъ, такъ что царствуетъ лъто надъ одъяніемъ добродътелей, Онъ посылаетъ свой свътъ и свой жаръ въ наши желанія, и извлекаетъ сердце изъ всей множественности земныхъ вещей, и создаетъ единство и сердечность, и заставляетъ сердце расти и зеленъть отъ внутренней любви, и заставляетъ его цвъсти любовнымъ благоговъніемъ, и заставляетъ приносить плоды благодарности и любви, и въчно сохраняетъ эти плоды въ смиренной печали безсилія.

Здѣсь кончается первый изъ четырехъ главныхъ родовъ внутреннихъ дѣланій, которыя украшаютъ низшую часть человѣка.

Глава XVII. Но сравнивая такъ съ блескомъ и могуО другомъ ществомъ солнца четыре вида пришествій Іисуса 
способъ увеличенія сер. Христа, мы открываемъ еще въ солнцѣ такую 
дечности силу или такое вліяніе, которыя дѣлаютъ плосмиреніемь ды болѣе ранними и многочисленными.

Когда солнце поднимается непомерно и входить въ знакъ Близнецовъ, то-есть въ нечто

двойное и одной природы, въ серединъ мъсяца мая, солнце имъетъ удвоенную власть надъцвътами, травами и всъмъ, что растетъ на земъв. Если тогда планеты, управляющія природой, хорошо расположены по времени года, то солнце сіяетъ на землю, и поднимаетъ влагу въ воздушныя области. Отсюда рождаются роса и дождь, и плоды почвы растутъ и умножаются.

Точно такъже, когда Христосъ, ясное солнце, взошель въ нашемъ сердцъ превыше всего, и когда требованія телесной природы, противныя духу, достаточно обузданы и управлены согласно разуму, когда обладають добродътелями по образу, о которомъ я сказалъ въ первомъ видъ, когда, наконецъ, жаромъ благости, мы приносимъ и возвращаемъ Богу, съ признательностью и любовью, услаждение и миръ, находимыя нами въ добродътеляхъ, -- то отъ всего этого рождаются порою сладостный дождь новыхъ внутреннихъ утъшеній и небесная роса божественной кротости. Эта роса и этотъ дождь заставляють расти и ежедневно умножають всѣ добродѣтели, если мы тому не ставимъ препятствій. Это-новое и особенное дъйствіе, и новое пришествіе Христа въ любящемъ сердцв. И, благодаря этому, человъкъ бываетъ поднять выше, въ видь бол в высокій. И Христосъ говоритъ на этой вершинъ: «Выходите сообразно виду этого пришествія».

Отъ этой кротости рождается сладострастіе глава XVIII. сердца и всѣхъ тѣлесныхъ силъ, такъ что че- О чистомъ удовлетвореловѣкъ воображаетъ, что онъ внутренно оку-ніи сердца и

объ ощути танъ въ божественные перегибы любви. Это сладострастіе и это утъшеніе болъе велики и болве сладостны для тела и души, чемъ всв сладострастія земли, даже если бы человъкъ могъ ими всенъло наслаждаться. Въ этомъ сладострастіи Богъ погружается въ сердце посредствомъ своихъ даровъ съ такимъ изобиліемъ услажденій, утъшеній и радостей, что сердце внутренно выходить изъ береговъ. И это даетъ человъку замътить, какъ несчастны живущіе внѣ любви. Это сладострастіе расплавляетъ сердце до того, что человъкъ не можетъ сдертакъ велика полнота внутренней живаться, радости.

Глава XIX. Отъ этихъ сладострастій рождается духовное О духовномъопьянъніе. Духовное опьянъніе происходитъ, когда человъкъ испытываетъ больше услажденій и увеселеній, чёмъ его сердце или его желаніе могли бы пожелать или вм'єстить. Духовное опьянъніе даетъ рожденіе въ человъкъ страннымъ привычкамъ. Оно заставляетъ однихъ пъть хвалы Богу вслъдствіе преизбытка радости, а другихъ плакать великими слезами отъ полноты сердца. Оно пврождаетъ въ одномъ нетерпъніе во всъхъ его членахъ, такъ что онъ бъгаетъ, прыгаетъ, топаетъ; другого возбуждаетъ до того, что онъ начинаетъ производить тълодвиженія и рукоплескать. Одинъ кричитъ громкимъ голосомъ и тъмъ выражаетъ полноту, которую онъ испытываетъ внутри; другой принужденъ молчать и таять отъ наслажденія во встхъ своихъ чувствахъ. Временами ему кажется, что весь міръ испытываетъ то же, что онъ; въ другихъ случаяхъ онъ воображаетъ, что никто не вкушаетъ того, что выпало ему. Часто ему кажется, что никогда больше онъ не будеть въ состояніи потерять и не потеряеть эту полноту, а иногда онъ изумляется, что всв люди не дълаются духовными и божественными; порою онъ воображаетъ, что Богъ принадлежитъ весь ему одному, и никому другому въ той мъръ, какъ ему; въ другихъ случаяхъ онъ спрашиваетъ себя съ удивленіемъ, что такое эти наслажденія, откуда они исходять, и что съ нимъ сталось. Это-жизнь наиболее сладострастная (съ точки зрънія тълесныхъ чувствъ), какой человъкъ можетъ достичь на землъ. Въ извъстныя мгновенія это сладострастіе становится такимъ огромнымъ, что человъкъ воображаетъ, что его сердце сейчасъ разорвется. Человъкъ будетъ смиренно благодарить, восхвалять, чтить и прославлять Бога за эти многообразные дары и эти чудесныя дъла, и онъ съ горячимъ благоговъніемъ будетъ благодарить Господа, который все это можетъ, за то, что Ему угодно это совершить. И человъкъ всегда будетъ бодрствовать въ своемъ сердцѣ, и говорить чистосердечно: «Господи, я этого не достоенъ, но я нуждаюсь въ твоей безграничной добротъ и въ твоей помощи». Въ такомъ смиреніи онъ можетъ возрастать и подниматься къ болѣе высокимъ добродътелямъ.

Это пришествіе, или этотъ родъ пришествія глава XX. даруется начинающимъ, когда они отвращаются О препят-

ствіяхъ, ко- отъ міра, когда ихъ обращеніе полно и когда торыя при этомъвстрь. Они отказываются отъ всъхъ земныхъ утъшеній, чтобы быть всецьло въ Богь и жить только для Него: однако, они еще слабы и нуждаются въ молокъ и другихъ сладостяхъ, а не въ слишкомъ крѣпкой пищъ, каковы большія искушенія или оставленіе Богомъ. Иней и туманъ часто вредятъ имъ въ это время года. то-есть въ этомъ состояніи души, ибо они находятся въ серединъ мъсяца мая внутренней жизни. Иней, это-желаніе быть чёмънибудь, или воображение, что нъчто представляешь собою, или нѣкоторая привязанность къ себъ самому, или же въра, что заслужилъ утъшеній и что достоинъ ихъ, это-иней, который могь бы уничтожить цвёть и плодъ всѣхъ добродѣтелей. Туманъ, это-желаніе успокоиться во внутреннихъ утфшеніяхъ и внутреннихъ сладостяхъ. Онъ помрачаетъ область разума, и силы, которыя были готовы распуститься и прести и приносить плоды, снова закрываются; и вотъ почему теряется сознаніе истины и, темъ не мене, сохраняются иногда нъкоторыя ложныя сладости, дарованныя врагомъ и, съ теченіемъ времени, сбивающія съ пути человъка.

Я хочу дать вамъ здъсь небольшое сравне-Глава ХХІ. Примъръ, ніе, чтобы вы не сбивались съ пути и могли щій, какъ мудро вести себя въ этомъ случав. Наблюдайте надо вести мудрую пчелу и поступайте, какъ она. Она этомъ слу. пребываетъ въ единствъ среди собранія себъ подобныхъ, и выходитъ не во время бури, а чав.

когда время спокойно и ясно, въ лучахъ солнца; и она летитъ ко всѣмъ цвѣтамъ, гдѣ можетъ найти сладость. Она не отдыхаетъ ни на одномъ цвѣткѣ, ни на его красотѣ, ни на его пріятности, но добываетъ изъ чашечекъ медъ и воскъ, то-есть сладость и вещество свѣта, и она ихъ приноситъ въ единство, образованное собраніемъ всѣхъ пчелъ, чтобы медъ и воскъ могли быть хорошо использованы.

Раскрывшееся сердце, на которое свътить Христосъ, въчное солнце, растетъ и цвътетъ подъ Его лучами и изливается со всъми внутренними силами въ радости и въ сладостяхъ.

И человъкъ мудрый будетъ поступать, какъ пчела, и онъ вылетитъ, чтобы спуститься со вниманіемъ, съ разумѣніемъ и съ благоразуміемъ на всё дары и на всю сладость, имъ испытанную, и на все добро, которое Богъ ему сдѣлалъ; и, благодаря лучу любви и внутренняго наблюденія, онъ испытаетъ множество утѣшеній и благъ. И онъ не успокоится ни на одномъ цвѣткѣ даровъ, но, обремененный признательностью и хвалами, направитъ свой полетъ обратно къ единству, гдѣ онъ желаетъ пребывать и покоиться съ Богомъ вѣчно.

Вотъ другой родъ внутренняго дъланія, который многообразно украшаетъ низшую часть человъка.

Когда небесное солнце достигаетъ своего глава XXII. высшаго положенія, именно въ знакъ Рака (это отретьемъ вначитъ, что оно не можетъ подниматься наго пришевыше, но начинаетъ опускаться), тогда насту-ствія Христа.

паютъ наиболъе сильныя жары въ году. И солнце притягиваетъ влагу, и земля высыхаетъ, и плоды спъютъ.

Точно также, когда Христосъ, божественное солнце, восходить на высочайшія вершины нашего сердца, то-есть превыше всъхъ даровъ, всъхъ утъшеній и всъхъ сладостей, какія Онъ можетъ намъ даровать, такъ чтобы мы не могли успокоиться ни на одной изъ сладостей, которыя Онъ можетъ разлить въ нашей душъ, какъ бы онъ ни были велики, --если мы тогда владъемъ собою, и если, какъ я сказалъ объ этомъ выше, мы всегда возвращаемся со смиренными хвалами и внутренними дълами благодатей къ источнику, изъ котораго истекаютъ всѣ дары, смотря по нуждамъ и заслугамъ тварей, то Христосъ останавливается и пребываетъ вознесеннымъ на высочайшей вершинъ нашего сердца, и жочетъ привлечь въ себя все, то-есть всъ наши силы. Ибо, когда услаждение и утъшеніе не могутъ ни побідить ни удержать любящее сердце, но когда, напротивъ, оно хочетъ переступить черезъ вст дары и вст утъшенія, чтобы достичь того, кого любить, отъ всего этого рождается третій родъ внутренняго дѣланія, посредствомъ котораго человѣкъ поднимается выше, и бываетъ украшенъ сообразно своей любви и въ низшей части своего существа.

Первое дъйствіе Христа и начало этого вида заключаются въ слъдующемъ: Богъ привлекаетъ къ небу сердце, желаніе и всъ силы души, и требуетъ, чтобы они соединились съ

Нимъ, и говоритъ духовно въ сердцѣ: «Выходите изъ себя самихъ, чтобы придти ко Мнъ, по тому образу, какъ Я васъ привлекаю и какъ требую васъ». Я не могу ясно показать это привлечение и это требование, грубымъ и безчувственнымъ людямъ, но это есть внутреннее приглашение и требование Бога, соединиться въ сердит съ Его высшимъ единствомъ. Это внутреннее приглашение для сердца любящаго болъе сладостно, чъмъ все, что оно когда-либо испытало, ибо отъ него рождаются новый видъ и дъланіе болъе возвышенное. Тутъ сердце раскрывается въ радости и въ желаніи, и всѣ жилы зіяютъ, и всѣ силы души готовы и желають совершить требусмое Богомъ и Его единствомъ. Это приглашеніе есть излучение Христа, въчнаго солнца, и причиняетъ такія великія радость и сладострастіе сердцъ, и заставляетъ его такъ широко раскрываться, что снова его закрыть можно только съ мучительнымъ усиліемъ. Человъкъ внутренно раненъ въ свое сердце и чувствуетъ язву любви. Быть раненымъ любовью-чувствованіе самое сладостное и мука самая тяжкая, какія только можно испытать. Быть раненымъ любовью, это-върный признакъ, что наступитъ исцеление. Эта духовная рана причиняетъ одновременно и добро и зло.

Христосъ, истинное солнце, свътитъ и отражается въ раскрытомъ и раненомъ сердцъ, и требуетъ новаго единства. И это возобновляетъ рану и всъ язвы.

Глава XXIII. Отъ этого внутренняго требованія, и отъ О томлені- этого приглашенія, и отъ безсилія твари, кояхъ и нетерлюбви. всъмъ, что она можетъ сдълать, и, однако, не въ состояніи ни достичь этого единства, ни получить его, рождается духовное томленіе. Когда самая внутренняя часть сердца и источникъ жизни ранены любовью, и когда невозможно получить то, чего желаютъ превыше всего, и когда приходится въчно пребывать тамъ, гдъ не хотятъ быть, это-опять томленіе, рождающееся отъ этихъ страданій. Христосъ взошелъ здѣсь на высочайшія вершины сознанія и мечетъ свои божественные лучи въ алчныя желанія и въ порывы сердца, и это блистаніе воспламеняетъ, высушиваетъ и снѣдаетъ всякую влажность, то-есть всё силы и всё могущества природы. Но сердце, зіяющее желаніями, и

безпрерывное томленіе.

Если тогда не могутъ получить Вога, и если не хотятъ и не могутъ отъ Него отказаться, то прорываются внутри и во-внѣ ужасные пылъ и нетерпѣніе въ такихъ людяхъ. Пока длится это нетерпѣніе, ни одна тварь на неоѣ и на землѣ не можетъ ихъ ни утѣшить, ни дать имъ покой. Въ этомъ изступленіи любви, иногда даруются внутренно высокія и полезныя слова и мудрость и необычныя наученія. Въ этомъ внутреннемъ нетерпѣніи бываютъ готовы претерпѣть все, что можно претерпѣть, чтобы быть въ состояніи получить любимое. Изступленіе любви есть внутреннее нетерпѣ-

излучение божественныхъ лучей порождаютъ

ніе, которое не хочеть больше слѣдовать требованіямъ разума, безъ того чтобы было получено любимое. Внутреннее изступленіе по- вдаеть сердце человѣка и пьетъ его кровь. Ощутимый пылъ любви тутъ болѣе жарокъ, чѣмъ во всякое другое время человѣческой жизни. И тѣлесная природа человѣка бываетъ тайно ранена, и сгораетъ безъ внѣшней работы, и плоды добродѣтелей спѣютъ такъ быстро, какъ ни въ одномъ изъ другихъ видовъ, разсмотрѣнныхъ выше.

Въ это самое время года телесное солнце вступаетъ въ знакъ Льва, который буйной природы, ибо онъ царь всёхъ звёрей. И подобнымъ образомъ, когда человъкъ вступаетъ въ это состояніе своего существа, Христосъ, ясное солнце, находится въ знакъ Льва, ибо излученіе Его жара такъ сильно, что кровь сердца человъка нетерпъливаго приходитъ въ киптніе. И этотъ пылающій видъ, когда царствуетъ, то подчиняетъ и порабощаетъ всъ виды; ибо этотъ видъ хотълъ бы быть безъ вида, то-есть безъ образа. Тогда человъкъ впадаетъ порою въ томительную надежду и въ безпокойное желаніе быть освобожденнымъ изъ темницы своего тёла, чтобы соединиться съ тёмъ, кого онъ любитъ. Онъ поднимаетъ свои внутренніе глаза и созерцаеть чертоги неба, полные славы и радости, и въ нихъ своего увънчаннаго возлюбленнаго, изливающагося въ своихъ святыхъ въ изобильныхъ сладострастіяхъ, между темъ какъ онъ лишенъ всего этого. И отсюда часто рождаются у этихъ людей вившнія

слезы и великія желанія. Онъ осматривается здъсь на землъ и видитъ мъсто изгнанія, гдъ онъ заключенъ въ темницу и откуда онъ не можетъ убъжать, и слезы печали и бъдствія текуть тогда. Эти естественныя слезы успокаиваютъ и освѣжаютъ его духъ, и онѣ необходимы для тълесной природы, чтобы сохранить силу и мощь, и чтобы пройти этотъ пылающій видь; вст разнообразныя размышленія и внешнія деланія полезны человеку нетерпеливому отъ любви, чтобы сохранить свою силу и долго жить въ добродътеляхъ.

Глава ХХІУ.

Нфкоторыя лица иногда бываютъ вознесены О востор- въ духъ превыше чувствъ этимъ нетерпъніемъ гахъ и боже. ственныхъ и пыпаніемъ, и имъ бываютъ высказаны въ проявлені- словахъ, или показаны въ образахъ и подобіяхъ, нъкоторыя истины, которыя необходимы для нихъ или для другихъ людей, или же открывають будущее. Это называется откровеніями или видъніями. Если это тълесные образы, ихъ получаютъ въ воображеніи. Ангелъ заставляетъ ихъ рождаться въ человъкъ могуществомъ Бога. Если это духовная истина или умственное подобіе, въ которомъ Богъ является безконечнымъ образомъ, то получается въ умъ и можетъ быть выражено словами, въ предълахъ силы выразительности словъ. Мгновеніями человъкъ можетъ также быть привлеченъ выше себя и выше духа (но однако не всецъло внъ себя), въ непостижимое благо, котораго онъ уже не можеть ни выразить, ни показать, какъ онъ его видълъ и слышалъ, ибо видъть

и слышать, это-одно и то же въ этомъ простомъ пъйствіи и видъніи. И никто не можетъ дъйствовать въ человъкъ безъ посредства или безъ солъйствія какой-либо твари, какъ только одинъ Богь. Это называется восхищениемъ, чемъ выражается, что человъкъ бываетъ похищенъ или унесенъ. Богъ даетъ мгновеніями этимъ пюдямъ краткія молніи въ духѣ, подобныя молніямъ въ небъ. Такъ рождается молнія странной ясности и она блистаетъ внъ простой наготы. И такъ духъ бываетъ вознесенъ въ одно мгновеніе выше самого себя, и тотчась эта ясность прошла, и человъкъ снова приходитъ въ себя. Богъ производитъ это самъ, и это-высокое дъйствіе, ибо часто тъ, въ которыхъ оно совершается, становятся просвътленными.

Иногда живущіе въ буйствъ любви чувствують Бога инымъ образомъ, ибо порою светить въ нихъ некоторый светь, возбуждаемый Богомъ черезъ посредство. Въ этомъ свътъ сердце и сила желанія возносятся къ этому свъту, и во встръчъ съ нимъ радость и сладострастіе таковы, что сердце не можетъ ихъ вынести, но разръшается въ крикахъ счастья, и это называется ликовать или ликованіемъ, и это-радость, которую нельзя объяснить словами. И невозможно удержаться, если захочешь съ сердцемъ вознесеннымъ и широко открытымъ, пойти навстръчу этому свъту; необходимо, чтобы голосъ сопутствовалъ, пока продолжаются это движение и этотъ свътъ. Иные внутренніе люди наставляются тогда своими ангелами или другими ангелами, въ

сновидъніяхъ, различнымъ вещамъ, въ которыхъ они нуждаются. Есть также люди, у которыхъ бываетъ много внезапныхъ призывовъ, или вдохновеній, или мыслей, или чудесныхъ сновъ и которые, однако, пребываютъ во внѣшнихъ чувствахъ, но такіе не знаютъ изступленія любви, ибо они множественны во-внѣ и не имѣютъ раны любви. Эти явленія могутъ быть естественными или происходить либо отъ врага, либо отъ добраго ангела. И вотъ почему имъ можно давать вѣру, пока они безразличны по отношенію къ Писанію и къ истинѣ, но если давать имъ вѣру въ случаѣ противоположномъ, легко можно оказаться вовлеченнымъ въ обманъ.

Глава ХХУ. Теперь я хочу вамъ указать препятствія и О двухъ обды, встръчаемыя тъми, кто находится въ примърахъ, буйствъ любви. Въ это время года, какъ вамъ щихъ, какія было сказано, солнце вступаетъ въ знакъ Льва, препятствія и это самое нездоровое время въ году, хотя могутъ встрътиться оно плодоносно, ибо тогда начинается вліяніе при этомъ Большого Иса, который приноситъ много бъдъ. Тогда жара дълается такой неестественной и горячей, что въ некоторыхъ странахъ травы и деревья засыхають и въ нъкоторыхъ водахъ рыбы задыхаются и умирають, между тъмъ какъ на землъ люди тоже изнемогаютъ и умираютъ. И это зависитъ не отъ одного солнца, ибо, въ противномъ случать, это было бы одинаково во встхъ странахъ и во встхъ водахъ и со всеми людьми. Но это происходитъ порою отъ нечистоты и невоздержности тъхъ

веществъ, на которыя солнце оказываетъ свое дъйствіе. Точно также, когда человъкъ вступаеть въ это нетерптніе, онъ дъйствительно вступаетъ въ созвъздіе Большого Пса; и блистаніе божественных лучей жжеть такъ пламенно съ высотъ, и раненое любовью серпце такъ буйно пылаетъ внутри, когда пылъ порыва и нетеривніе желаній такъ разгораются, что человъкъ въ нетерпъніи и неутоленностисовершенно какъ женщина въ потугахъ родовъ и которая не можетъ исцълиться. Если онъ хочетъ тогда непрерывно созерцать свое раненое сердце и того, кого онъ любитъ, боль непрестанно возрастаетъ. И страданіе развивается такъ долго, что человъкъ изсыхаетъ въ своей тълесной природъ, какъ деревья въ жаркихъ странахъ, и умираетъ въ любовномъ изступленіи, и поднимается на небо, минуя чистилище. Хотя умирающій отъ любви умираетъ хорошо, однако не губятъ и не срубаютъ дерева, пока оно можетъ приносить хорошіе плоды. Порою Богъ изливается съ великими сладостями въ сердце, кипящее отъ любви, и тогда сердце плаваетъ въ сладострастіяхъ, какъ рыба въ водѣ; и глубочайшее основание сердца пылаетъ отъ изступленія и жара, сладострастно плавая въ дарахъ Бога, и загорается сладострастнымъ нетерпъніемъ любви. И долго оставаться тамъ-губитъ тълесную природу. Всъ, распаленные любовью, принуждены томиться въ этомъ стояніи, но они не всѣ умираютъ, если ведутъ себя мудро.

Глава XXVI. Я кочу васъ предостеречь отъ одной вещи, О другомъ которая могла бы причинить большой ущербъ. Пногда въ эти пылающіе дни выпадаетъ медовая роса нъкоторой ложной сладости, кото-

Иногла въ эти пылающіе дни выпадаетъ меповая роса нѣкоторой ложной сладости, которая оскверняетъ плоды или совершенно ихъ портить; и она выпадаеть по преимуществу среди дня, при ясномъ солнцъ, большими каплями, и ее трудно отличить отъ дождя. Точно люди могутъ быть оторваны также, иные отъ своихъ внёшнихъ чувствъ нёкоторой ясностью, вызываемой врагомъ. И эта ясность облекаетъ и окутываетъ ихъ, и въ этотъ мигъ имъ бываютъ явлены образы, ложныя видѣнія, многообразныя истины, и съ ними всячески говорятъ, и все это видится и принимается съ большой радостью. И тутъ выпадають по временамъ капли меда ложной сладости, въ которыхъ человъкъ находитъ удовольствіе. Придающіе этому меду большую ценность получають его много: и такъ человъкъ бываетъ часто оскверненъ, ибо, если онъ хочетъ принимать за истину вещи, непохожія на истину, потому что онъ были ему показаны или онъ былъ имъ наученъ, то онъ впадаетъ въ заблужденіе, и плодъ добродътелей бываетъ утраченъ. Но тъ, которые достигли указанныхъ мною выше путей, хотя и могутъ еще быть искушены этимъ духомъ и этой ясностью, однако узнаютъ ихъ, и это не сможетъ имъ повредить.

глава XXVII. Я хочу дать краткое уподобленіе тёмъ, ко-Сравненіе торые живутъ въ киптніяхъ любви, чтобы они съ муравьями. благородно и пристойно переносили этотъ видъ, и достигли болѣе высокой добродѣтели. Есть маленькое насѣкомое, которое называется муравьемъ; оно весьма мудро и жизнь у него очень суровая, и оно живетъ съ себѣ подобными въ земляхъ жаркихъ и сухихъ. Муравей работаетъ въ продолженіе лѣта и собираетъ съѣстные запасы и хлѣбныя зерна на зиму, и онъ раскалываетъ хлѣбныя зерна, чтобы они не гнили и не портились, и чтобъ ими можно было пользоваться, когда ничего больше нельзя найти. И онъ не пролагаетъ постороннихъ путей. Но всѣ слѣдуютъ одному пути, и, въ ожиданіи благопріятнаго времени, онъ дѣлается способнымъ летать.

Эти люди будутъ поступать такъ же: они будуть тверды въ ожиданіи пришествія Христа, и мудры относительно облика и внушеній врага. Они не изберутъ смерти, но предпочтутъ одну только славу Бога и пріобрътеніе новыхъ добродътелей. Они будутъ обитать въ собраніи своего сердца и своихъ силъ, и будутъ слъдовать призыву и требованію божественнаго единства. Они будутъ жить въ земляхъ жаркихъ и богатыхъ, то-есть въ буйномъ пыланіи любви и въ великомъ нетерпъніи. И они будуть трудиться въ продолжение лѣта этой жизни и собирать для въчности плоды добродътелей, и раскалывать ихъ на-двое. Одна изъ частей означаетъ, что они всегда будутъ желать высокой радостной въчности; другая-что разумомъ они всегда будутъ себя обуздывать, насколько это въ ихъ силахъ, и будутъ ждать времени, которое Богъ имъ назначилъ, и такъ

плодъ добродѣтелей будетъ сохраненъ въ вѣчности. И они не будутъ создавать ни постороннихъ путей, ни необычныхъ видовъ, но будутъ слѣдовать черезъ всѣ бури по пути любви, къ мѣсту, куда любовь ихъ приведетъ. И, въ ожиданіи благопріятнаго времени, пребывая твердо во всѣхъ добродѣтеляхъ, они будутъ въ состояніи созерцать Вога и вылетать въ Его тайну.

Глава XXVIII. Теперь я хочу говорить о четвертомъ родъ О четверпришествія нашего Господа Іисуса Христа, копришествія торое возвышаєть и усовершаєть человъка 
нашего Говъ его внутреннихъ дъланіяхъ, что касаєтся 
криста. Но сравнивъ всъ 
внутреннія пришествія съ блистаніємъ солнца и 
съ его силой, сообразно движенію года, мы будемъ говорить и далъе, слъдуя теченію временъ 
года, о другихъ воздъйствіяхъ и дълахъ солнца.

Когда солице начинаетъ спускаться съ неба, оно вступаетъ въ знакъ Дѣвы, названный такъ, потому что это время года становится безплоднымъ, какъ дѣва. Славная дѣва Марія, мать Христа, полная радости и богатая всѣми добродѣтелями, вознеслась на небо въ это время года. Жаръ начинаетъ тогда спадать, и съ полей убираютъ для пользованія въ продолженіе всего года спѣлые плоды, которые можно употреблять долго, какъ пшеницу, виноградъ и другіе плоды, окончательно созрѣвшіе. И тогда сѣютъ эту самую пшеницу, чтобы она умножилась на пользу пюдямъ. Въ это время оканчивается вся солнечная работа года. Точ-

но также, когда Христосъ, славное солнце, поднялся до высшей точки въ сердив человъка. какъ я это указалъ въ третьемъ видъ, и когда затъмъ Онъ начинаетъ спускаться, скрывать излучение своихъ божественныхъ лучей и покидать человъка, жаръ и нетерпъніе любви спадаютъ. Но это скрытіе Христа и отнятіе Имъ излученія своего свъта и жара суть первое дъйствіе и новое пришествіе этого вида. Теперь Христосъ говоритъ духовно въ человъкъ: Выходите по тому образу, который Я вамъ теперь являю, и человъкъ выходитъ, и находитъ себя бъднымъ. несчастнымъ и оставленнымъ. Вся буря, все изступленіе и все нетерпъніе любви здъсь остываютъ, и пылающее лъто становится осенью, и все обиліе превращается въ великую бълность. И человъкъ начинаетъ сътовать, такъ велико его несчастіе: куда ушли жаръ любви, близость, признательность, действіе сладостныхъ благодатей, внутреннее утъщеніе, сердечная радость, ощутимая пріятность? Какъ онъ лишился всего этого? И кипучее буйство любви и всв полученные дары, какъ все это умерло въ немъ? И онъ похожъ на ученаго, который потеряль свое знаніе и свое твореніе, и естество бываетъ часто смущено подобной утратой.

Иногда эти несчастные бывають лишены земныхъ благъ, своихъ друзей, своихъ родныхъ, и покинуты всъми тварями, и люди не признаютъ и презираютъ ихъ святость, и толкуютъ во зло всъ ихъ дъла и всю ихъ жизнь,

и они бываютъ отвергнуты и пренебрегаемы всёми окружающими; а иногда поражены язвами и различными болёзнями, и иные изъ нихъ впадаютъ въ тёлесныя искушенія, или даже духовныя, самыя тяжкія изъ всёхъ.

Отъ этого несчастія рождаются боязнь паденія и состояніе полусомнѣнія, и это крайній предѣлъ, на которомъ можно остановиться безъ отчаянія. Такіе люди отыскиваютъ добрыхъ, жалуются имъ, и указываютъ на свое оѣдствіе, и просятъ помощи, и умоляютъ Святую Церковь и всѣхъ праведниковъ.

Глава XXIX. Человъкъ смиренно замътитъ тутъ, что у что будетъ него нътъ ничего, кромъ его скорои, и онъ скавълать покинутый че- жетъ, въ покорности и отречении отъ сеоя, это 
ловъкъ. слово, сказанное святымъ человъкомъ Іовомъ:

слово, сказанное святымъ человъкомъ Іовомъ: Богъ далъ, Богъ взялъ, случилось только то, что Ему было угодно; имя Бога да будетъ благословенно. И онъ во всемъ отречется отъ себя и будетъ говорить и думать въ своемъ сердцъ: «Господи, съ такою же охотою я обденъ во всемъ, чего Ты меня лишилъ, съ какою былъ бы богатъ, Господи, если бы Ты этого пожелаль и если бы это совершилось для твоей чести. Не моя воля природная должна совершиться, но твоя воля и моя воля духовная, Господи, ибо я съ Тобой, и я столь же быль бы счастливь быть твоимъ въ аду, какъ на неоъ, если оы это могло служить къ твоей славъ; и поэтому, Господи, исполни надо мной превосходство твоей воли». Всъ страданія и всъ смиренныя покор-

ности человъкъ обратитъ себъ во внутреннюю радость, и предасть себя въ руки Бога и будетъ радоваться возможности претерпъть въ честь Бога. И если онъ будетъ въ этомъ постояненъ, онъ вкуситъ неизвъданныхъ дотолъ, по глубинъ, сладострастій; ибо ничто такъ не радуетъ того, кто любитъ Бога, какъ чувствовать, что онъ со своимъ возлюбленнымъ. И если онъ въ самомъ дълъ возвысился до этого вида, на пути добродътелей, то нътъ необходимости, чтобы онъ прошелъ черезъ различныя состоянія, указанныя нами выше, ибо онъ чувствуетъ въ сеоъ, въ трудъ, въ смиренномъ повиновеніи и въ терпъніи и покорности, источникъ всёхъ добродётелей. И вотъ чёмъ этотъ видъ въчно надеженъ.

Въ это время года небесное солнце вступаетъ въ знакъ Въсовъ, ибо день и ночь равны и солнце уравновъшиваетъ свътъ и мракъ. Точно также, Іисусъ Христосъ находится въ знакъ Въсовъ для человъка покорнаго; и посылаетъ ли Онъ сладость или горечь, мракъ или свътъ, или даруетъ что бы то ни было, человъкъ возстановляетъ равновъсіе, всъ вещи для него равны, исключая гръха, изгнаннаго разъ навсегда. Когда всякое утъшение отнято, такимъ образомъ, у этихъ покорныхъ людей и они думаютъ, что утратили всъ свои добродътели и покинуты Богомъ и всъми тварями, если они умѣютъ пожинать тогда различные плоды, то хлъоъ и виноградъ готовы и спълы. Это означаетъ, что все, что тълесныя добродетели могуть претерпеть въ какомъ бы то

ни было видъ, будетъ принесено Богу съ радостью, безъ противленія Его верховной волъ. Всъ внъшнія и внутреннія добродътели, которыя недавно осуществлялись съ радостью въ пыланіяхъ любви, теперь, когда онъ познаны и могутъ быть исполнены однъми собственными силами, будутъ осуществляться отъ добраго сердца и трудолюбиво, и будутъ принесены Богу, и никогда бы онъ не имъли такого достоинства въ нашихъ глазахъ. Никогда бы онъ не были болъе благородны, ни болъе прекрасны. Съ радостью будетъ переноситься лишение всъхъ утъшений, которыя Богъ когда-то дароваль, такъ какъ это во славу Бога. Этожатва пшеницы и временныхъ и различныхъ плодовъ, которыми мы будемъ жить въчно; и она сделаетъ насъ вечно богатыми въ глазахъ Бога. И вотъ какъ добродътели становятся совершенными и печаль превращается въ въчное вино. Эти люди, и ихъ жизнь, и ихъ терпъніе, исправляють и наставляють всёхь, кто ихъ знаетъ и окружаетъ, и такъ пшеница ихъ добродътелей бываетъ посъяна и умножена на благо всемъ праведнымъ. Вотъ четвертый родъ пришествія, который украшаєть и усовершаеть человъка во внутреннихъ дъланіяхъ, сообразно его тълеснымъ силамъ и низшей части его существа. Если же онъ здёсь не пойдетъ этимъ путемъ, то онъ не можетъ непрерывно возвышаться и становиться более совершеннымъ. Но такъ какъ Богъ, и ихъ собственное сердце, и вст твари, постщаютъ ихъ суровостью, испытывають, искушають и борятся съ ними,

то покорность становится у нихъ рѣдкаго совершенства. Впрочемъ, покорность или уничтожение всякой сооственной воли въ волъ оожественной безусловно необходимы для всъхъ. желающихъ быть спасенными.

Послѣ этого срока равноденствія солнце глава ХХХ. спускается и жара остываетъ. Есть небла-Сравненіе горазумные люди, которые собирають тогда одного презловредныя влаги и онъ наполняютъ желудокъ, пятствія, ко-разрушаютъ здоровье и вызываютъ различныя встрътить бользни, и заставляють терять вкусь къ хо- въ этомъ рошей пищъ и радость о ней, и ведутъ этихъ вилъ. людей къ смерти. Эти гибельныя влаги поражають некоторыхъ людей водянкой, отъ которой они изнемогають и иногда умирають. Отъ чрезмфрнаго обилія влать происходять слабости и лихорадки, отъ которыхъ многіе люди страдають и некоторые умирають. Точно также, всв люди доброй воли, которые вкусили Бога и которые затъмъ падаютъ и удаляются отъ Бога и отъ истины, -- изнемогаютъ на пути совершенствованія, или умираютъ для добродътели въчною смертью, отъ одной изъ этихъ бользней и иногда отъ всьхъ трехъ. И особенно въ этой покинутости необходима человъку большая сила, и нужно, чтобы онъ упражнялся такъ, какъ я это вамъ указалъ; тогда онъ не будетъ обольщенъ. Но человъкъ неблагоразумный, который дурно себя ведетъ, подверженъ болъзнямъ, ибо жаръ въ немъ понизился. И вотъ почему естество начинаетъ медлить въ добродътеляхъ и добрыхъ дълахъ.

и желаетъ удовольствій и сладостей для тъла. часто безъ разсудительности и болѣе, чѣмъ слъпуетъ. Иные люди желали бы божественныхъ утъшеній, если бы только они могли быть съ Богомъ безъ усилія и труда. Иные ищуть утешенія въ тваряхъ, отъ которыхъ часто приходитъ большое зло. Иные воображаютъ, что они больны и нѣжны, и что ихъ силы истощены, и что все, что они могутъ достать, имъ необходимо, и что они могутъ отдаться попеченію о своемъ тѣлѣ со спокойствіемъ и разслабленіемъ. Эти склонности къ вещамъ и удовольствіямъ тѣлеснымъ суть зловредныя влаги, которыя наполняють желудокъ, то-есть сердце человъка, и отнимаютъ у него вкусъ къ хорошей пищъ и радость о ней, тоесть о добродътели.

Глава ХХХІ. препятствіи.

Когда человъкъ впадаетъ, такимъ образомъ, О другомъ въ болъзни и холодности, онъ жаждетъ воды, то-есть имфетъ склонность въ внешнему обладанію земными вещами. Чёмъ больше онъ тогда получаеть, тъмъ больше жаждеть, ибо онъ дълается больнымъ водянкою; тёло, то-есть потребность и желаніе становятся огромными, и жажда ничуть не уменьшается. Но обликъ совъсти и благоразумія стягивается и худъетъ, ибо человъкъ тогда препятствуетъ притоку благодатей Бога. Если онъ собираетъ воду земныхъ обладаній вокругъ сердца, то-есть если онъ на это соизволяетъ со сладострастной пюбовью, онъ не можетъ пребывать въ делахъ благости, ибо онъ боленъ, у него недостаетъ

внутренняго духа и дыханія, то-есть благодати Бога и внутренней благости. И поэтому онъ не можетъ изгнать воду земныхъ благъ, но сердце бываетъ окружено ею, и часто случается, что такіе люди умираютъ смертью. Но тъ которые собираютъ воды земныхъ вещей гораздо ниже сердца, такъ чтобы господствовать налъ своими благами и мочь ихъ оставить, когда это будетъ нужно, --- хотя бы и долго еще изнемогали въ неправильныхъ склонностяхъ, однако могутъ выздоро-**₽**፟ቸፕኤ.

Эти люди, полные зловредныхъ влагъ, то-есть ГлаваХХХІІ. безчинныхъ пристрастій къ удовольствіямъ тъ- О четырехъ ла и постороннимъ утъхамъ тварей, могутъ рядокъ, кото. впасть въ четыре рода лихорадокъ.

Первая лихорадка называется ежедневной; терзать человыма. это — множественность сердца, ибо эти люди хотять все узнать, обо всемъ говорить, все исправлять и судить, и забывають часто о самихъ себъ. Они нагружены сторонними безпокойствами, часто бываютъ принуждены слышать то, что имъ не нравится, и малъйшее обстоятельство ихъ смущаетъ. Ихъ лихорадка перемѣнчива, то - это, то - то, то здѣсь и то тамъ, она подобна вътру. Это-лихорадка ежедневная, ибо все ихъ поглощаетъ, безпокоитъ, лишаетъ единства, съ утра до вечера, и иногда ночью, во сит или въ бодрствовании. Хотя бы и могло такъ быть въ состояніи благодати и безъ смертнаго гръха, это мъшаетъ, однако, сердечной глубинъ и внутреннимъ дъланіямъ,

и уничтожаетъ вкусъ къ Богу и ко всёмъ добродетелямъ. А это вечный ущероъ.

Другая лихорадка наступаетъ черезъ день: она называется непостоянствомъ. Когда она продолжается, она часто становится опасною. Эта лихорадка имфетъ двф различныхъ природы; одна рождается отъ безчиннаго жара, другая—отъ холода. Та, которая рождается отъ безчиннаго жара, поражаетъ иногда праведниковъ, ибо, когда они испытали прикосновеніе Бога и потомъ были оставлены, то впадаютъ иногда въ непостоянство. Сегодня они принимаютъ одинъ родъ жизни, а завтра другой, и если они въ это мгновеніе желаютъ безмолвія, то въ другія-хотятъ говорить. Сейчасъ они хотять вступить въ такой-то орденъ, затъмъ въ другой. Сегодня они хотятъ раздать свои богатства во имя Бога, а завтра предпочитаютъ ихъ сохранить. То они хотять объткать чужія земли, а то запереться въ кельъ. То желаютъ часто приступать къ Святому Причастію, а немного спустя, ихъ благоговъніе падаетъ. Въ иныя мгновенія они хотятъ произносить обильныя молитвы, а немного позже предпочитаютъ долгое безмолвіе. Это есть вмѣств и любопытство и непостоянство, задерживающія человѣка и мѣшающія ему постичь внутреннюю истину, и они разрушаютъ источникъ и пъланія сердечной глубины.

Но узнайте, откуда происходить это непостоянство у праведниковъ. Когда эти люди прилагаютъ свое размышление и свою внутреннюю дъятельную склонность къ добродътелямъ и къ внѣшнимъ образамъ болѣе, чѣмъ къ Богу и къ единству съ Богомъ, то хотя они и пребываютъ въ божественной благодати (ибо они имѣютъ Бога цѣлью въ добродѣтеляхъ), тѣмъ не менѣе, ихъ жизнь бываетъ непостоянна, ибо они не чувствуютъ себя успокоенными въ Богѣ надъ всѣми добродѣтелями. Вотъ почему они обладаютъ тѣмъ, кого не знаютъ, ибо тотъ, кого они ищутъ въ добродѣтеляхъ и многочисленныхъ образахъ, они имѣютъ Его въ самихъ себѣ, выше мысли, выше добродѣтелей и выше всякихъ образовъ; и вотъ почему тотъ, кто хочетъ побѣдить это непостоянство, долженъ научиться успокаиваться въ Богѣ и въ высокомъ единствѣ Бога.

Другую лихорадку непостоянства, которая рождается отъ холода, испытываютъ всё люди, которые любятъ Бога, но, тъмъ не менъе, ищутъ и неумфренно любять въ то же время и другое. Эта лихорадка происходить отъ холода, ибо въ нихъ скуденъ жаръ благости, такъ какъ стороннія вещи побуждають и будять вмѣстѣ съ Богомъ дъла добродътелей. Эти люди непостоянны сердцемъ, ибо во всемъ, что они дълаютъ, природа тайно ищетъ того, что ей свойственно, и часто безъ ихъ въдома, ибо они не сознають самихъ себя. Они выбирають или отвергаютъ поперемѣнно то тотъ, то другой родъ жизни. Сегодня они выбираютъ такого-то священника въ духовники и совътники, а завтра другого. Они просять совъта во всякомъ дѣлѣ и рѣдко слѣдуютъ совѣту. Все, за что ихъ порицаютъ и обвиняютъ, они хотъли

бы продолжать дѣлать, и чтобы это имъ прощали. Они говорятъ красивыя слова, но въ нихъ мало содержанія. Они хотѣли бы получить славу за свои добродѣтели безъ большого труда. Они желаютъ, чтобы ихъ добродѣтели были обнародованы, и вотъ почему они пусты и не имѣютъ больше вкуса Бога ни самихъ себя. Они хотятъ наставлять другихъ, но не принимаютъ ни указаній ни упрековъ. Естественное пристрастіе къ самимъ себъ и скрытая гордость дѣлаютъ ихъ непостоянными. Эти люди на краю ада; если они дѣлаютъ еще одинъ шагъ, они падаютъ туда.

Отъ этой пихорадки непостоянства рождается иногда у этого рода людей четверодневная пихорадка, то-есть человъкъ становится чуждымъ Богу, сеоъ, истинъ и всъмъ добродътелямъ, и впадаетъ въ заблужденіе, въ которомъ онъ больше не знаетъ, ни къ чему приложить голову, ни что нужно дълать. Это зло болье опасно, чъмъ всякое другое.

Отъ этого заблужденія человѣкъ часто впадаетъ въ пихорадку, которая называется вдвойнѣ четверодневною, и это—невниманіе. Тогда четвертый день удваивается и зло почти неисцѣлимо, ибо человѣкъ дѣлается безпечнымъ по отношенію ко всему, что необходимо для вѣчной жизни. И онъ можетъ впасть въ грѣхъ, подобно человѣку, который никогда не слыхалъ о Богѣ. Если это случается съ тѣми, которые ведутъ себя дурно въ этомъ видѣ покорности, они должны весьма сильно презирать себя, они, не знавшіе никогда ни Бога, ни

внутренней жизни, и ни одного изъ услажденій, получаемыхъ праведниками въ ихъ дъланіяхъ.

Намъ следуетъ идти въ свете, чтобы не глава ХХХІІІ соиваться съ дороги, и чтооъ наолюдать Іисуса какимъ об-Христа, который показалъ намъ эти четыре разомь вти вида и намъ въ нихъ предшествовалъ.

четыре вида находятся въ Інсусъ Христъ.

Христосъ, ясное солнце, вознесся на небо высочайшей Троицы и въ зарю Его славной Матери, дѣвы Маріи, которая была, и есть еще теперь, заря дня всёхъ благодатей, въ который мы будемъ въчно радоваться.

Теперь, замътъте: Іисусъ Христосъ имълъ и теперь еще имфетъ первый видъ, ибо Онъ былъ единственнымъ и соединеннымъ. Въ Немъ были и теперь продолжають быть собранными и объединенными вст добродтели, какія только когда-либо были и будуть осуществлены, и, сверхъ того, всв твари, которыя будуть воздълывать эти добродътели. Онъ былъ, такимъ образомъ, единственнымъ сыномъ Отца, и соединеннымъ съ человъческой природой. И Онъ быль, равнымь образомь, внутреннимь, ибо Онъ принесъ на землю огонь, пожегшій всёхъ святыхъ и всъхъ добрыхъ людей. И Онъ имълъ ощутимую и върную любовь къ своему Отцу и ко всемъ, которые вечно будутъ Имъ наслаждаться, и Его жалость и Его восторженное отъ любви сердце воздыхали и пламен вли передъ Его Отцомъ о нуждахъ всъхъ людей. Вся Его жизнь и всѣ Его дѣла, внутреннія и внъшнія, и всъ Его слова были хвалами Его Отцу. Вотъ первый видъ.

Христосъ, любовное солнце, сіялъ и блисталъ еще яснъе и пламеннъе, ибо въ Немъ пребывала и пребываетъ полнота всъхъ даровъ. И вотъ почему сердце Христа, и Его нравы, и Его привычки, и Его служеніе, изливались въ милосердіяхъ, кротостяхъ, смиреніяхъ и великодушіяхъ. И Онъ былъ такъ прекрасенъ и любящъ, что Его внъшность и Его личность привлекали всѣхъ, у кого природа была добрая. И Онъ былъ непорочной лиліей среди полевыхъ цвътовъ, къ которой добрые шли черпать медъ въчныхъ сладостей и въчныхъ утъшеній. По своей челов'тчности Онъ благодарилъ своего въчнаго Отца за всъ дары, которые когда-либо были даны человъчеству, и Онъ восхваляль Его, ибо Его Отецъ есть Отецъ всѣхъ даровъ, и Онъ покоился, по высшимъ силамъ своей души, превыше всѣхъ даровъ, въ высочайщемъ единствъ Бога, откуда истекають всё дары; и такъ Онъ имёль второй видъ.

The State of the S

Христосъ, славное солнце, сіяль и блисталь еще болѣе высоко, и еще болѣе свѣтло и горячо, ибо, въ продолженіе всѣхъ Его смертныхъ дней, силы Его тѣла и Его чувствительность, Его сердце и Его чувства, призывались и требовались Его Отцомъ для высокой славы и для сладострастій, которыя Онъ испытываетъ теперь въ своихъ чувствахъ и по своему тѣлу. И Онъ былъ склоненъ къ этому самъ, по своимъ желаніямъ, естественно и сверхъестественно, и, тѣмъ не менѣе, пожелалъ въ этомъ изгнаніи дождаться времени, которое

Отецъ предувидълъ и опредълилъ отъ всей въчности. И такъ Онъ имълъ третій видъ.

Когда пришло благопріятное время, въ которое Христосъ долженъ былъ пожать и унести въ въчное царство плоды всъхъ добродътелей, какія только когла-либо были и будуть осуществлены, въчное солнце начало опускаться, ибо Христосъ смирился и предалъ жизнь своего тела въ руки своихъ враговъ. И Его друзья отказались отъ Него и оставили Его въ такомъ бъдствіи; и всякое утъшеніе, внутреннее и внъшнее, было отнято у природы, и она была подавлена скороями и страданіями, презръніемъ, отяжелѣніемъ, и заплатила все, что слѣдовало по справедливости за грѣхи. И Онъ перенесъ все это въ смиренномъ теривніи, и Онъ совершилъ самыя великія дела любви въ этой покорности, и, благодаря этому, Онъ получилъ и выкупилъ наше въчное наслъдство. И такъ была украшена низшая часть Его благородной человъчности, ибо въ ней Онъ претерпълъ это страданіе за наши гръхи. И потому Онъ называется Спасителемъ міра, и именитъ, и прославленъ, вознесся и сълъ одесную своего Отца, и царствуетъ въ своемъ могуществъ. И всякая тварь земная, небесная и адская, въчно преклоняетъ колъна передъ Его высокимъ именемъ.

Человъкъ, живущій, по истинному повино-Глава ХХХІУ. венію запов'єдямъ Бога, въ нравственныхъ Канъ долдобродътеляхъ и, сверхъ того, упражняющійся человъкъ. въ добродътеляхъ внутреннихъ, согласно ука- если онъ козанію и побужденію Святого Духа, поступая просветлен-

и говоря по справедливости, и не ищущій самого себя ни во времени, ни въ въчности, и переносящій одинаково, въ истинномъ терпъніи, неизвъстность и скороь и всъ роды несчастій, и благодарящій Бога за все это, и предающій себя въ смиренной покорности, принялъ первое пришествіе Христа по виду внутреннихъ дъланій. И онъ вышелъ изъ себя по внутренней жизни, и онъ украсилъ въ сеоъ богатыми добродътелями и дарами свое живучее сердце и свое чувственное и телесное единство. Когда такой человъкъ очищенъ и умиренъ, и вернулся въ себя по своей низшей природъ, онъ можетъ быть внутренно просвътленъ, если онъ этого проситъ и если Богъ находитъ время благопріятнымъ. Можетъ случиться также, что онъ будетъ просвътленъ съ самаго начала своего обращенія, чтобы онъ всецьло предался волъ Вога и отказался отъ всякаго обладанія собой, что есть верховная цёль. Но если бы онъ долженъ былъ затъмъ достигнуть этого вида и этого пути, которые я вамъ показалъ, одновременно въ жизни внашней и внутренней, то это было бы ему гораздо легче, нежели тому, кто поднимается изъ низинъ, ибо онъ имълъ бы больше познаній, чемъ другіе люди.

Глава XXXV. Теперь мы будемъ говорить о другомъ видъ о вругомъ пришествія Христа, во внутреннихъ дѣланіяхъ, христа. которыя украшаютъ, просвѣтляютъ и обогащаютъ человѣка, по тремъ высшимъ силамъ его души. Мы сравнимъ это пришествіе съ нѣкіимъ животворнымъ родникомъ о трехъ потокахъ.

Этотъ родникъ, отъ котораго текутъ три потока, есть полнота божественной благодати въ единствъ нашего духа. Тутъ пребываетъ благодать, сущностно и постоянно, подобно полному роднику, и она дъйственно изливается своими потоками въ каждую изъ силъ пуши, по ихъ нуждамъ. Эти потоки суть особыя наитія или дъйствія Бога въ высшихъ силахъ. которыхъ Богъ дъйствуетъ различнымъ образомъ черезъ посредство благодати.

Первый потокъ благодати, которому Богъглавахххи. даеть течь въ этомъ пришествіи, есть чистая Какимъ обпростота, сіяющая въ дужё безъ различія. Этотъ вый потокъ потокъ беретъ свое начало въ родникъ, въ этого родединствъ духа, и течетъ прямо книзу, и про- шаетъ паникаетъ всъ силы души, высшія и низшія, и поднимаетъ ихъ выше всякой множественности и всякой неуспокоенности, и создаетъ въ человъкъ простоту, и даруетъ и являетъ ему внутреннюю связь въ единствъ его духа. Такъ человъкъ бываетъ поднятъ по своей памяти, и освобожденъ отъ чуждыхъ вторженій и отъ непостоянства.

Теперь, Христосъ въ этомъ свътъ требуетъ выхода, сообразно виду этого свъта и этого пришествія. Тогда человъкъ выходитъ и замъчаетъ себя, и находитъ себя самого (благодаря простому свёту, разлитому въ немъ) возсоединеннымъ, водвореннымъ, проникнутымъ и утвержденнымъ, въ единствъ своего духа или своихъ мыслей. Здёсь человёкъ бываетъ вознесенъ и водворенъ въ новую сущность, и

онъ обращается внутрь себя и утверждаетъ свою память на обнаженности, выше всякаго вторженія чувственныхъ образовъ множественности. Злёсь человёкъ обладаетъ сущностно и сверхъестественно единствомъ своего духа, какъ своимъ сооственнымъ жилищемъ и сооственнымъ и въчнымъ наслъдіемъ. У него всегда есть естественная и сверхъестественная склонность къ этому самому единству, и это самое единство, дарами Бога и простодушнымъ стремленіемъ, будетъ имъть въчную и любовную склонность къ тому боле высокому единству, где Отецъ и Сынъ возсоединены со всеми святыми въ узахъ Святого Духа.

И такъ бываетъ удовлетворенъ первый потокъ, требующій единства.

Глава ХХХУИ.

Благодаря внутренней любви, любовной склон-Какимъ обра- ности и божественному довърію, рождается изъ зомъ другой полноты благодатей, въ единствъ духа, другой щаетъ разумъ потокъ, и это есть духовная ясность, которая течеть и освъщаеть въ разумъніи, съ различіемъ въ различныхъ видахъ. Ибо этотъ свътъ являетъ и даруетъ духу, въ истинъ, различеніе встхъ добродттелей. Но этотъ свтть не находится всецто въ нашей власти, ибо, хотя мы и имфемъ его всегда въ нашей душф, Богъ заставляетъ его говорить и умолкать, и Онъ можетъ его проявить и скрыть, даровать и отнять, въ такое время и въ такомъ состояніи, въ какихъ Онъ хочетъ, ибо этотъ свътъ-Его. И вотъ почему Онъ возделываетъ, въ этомъ

свётё, и когда Онъ хочетъ, и гдё Онъ хочетъ, и кого Онъ хочетъ, и что Онъ хочетъ. Эти люди не имёютъ необходимой нужды ни въ откровеніяхъ, ни въ томъ, чтобы быть привлеченными выше чувствъ, ибо ихъ жизнь, и ихъ жилище, и ихъ привычки, и ихъ сущность,—въ духё, выше чувствъ и выше чувствительности. И Богъ имъ являетъ тамъ, что Онъ хочетъ и что имъ необходимо, для нихъ или для другихъ людей. Со всёмъ тёмъ, если бы Богъ того захотёлъ, Онъ могъ бы у нихъ отнять ихъ внёшнія чувства, и явить имъ внутренно, различными способами, будущее и невёдомыя подобія.

Теперь, Христосъ хочеть, чтобы этоть человъкъ вышелъ, и шелъ въ свътъ, сообразно виду свъта. Итакъ, этотъ просвътленный чеповъкъ выйдетъ и будетъ наблюдать свое состояніе и свою жизнь, внутри и во-внъ, чтобы узнать, подобенъ ли онъ совершенно Христу по Его человъчности и также по Его божественности. Ибо мы сотворены по образу и подобію Бога. И этотъ человъкъ подниметъ свои глаза, просвътленные просвътленнымъ разумомъ, къ разумъваемой истинъ, и онъ будетъ наблюдать и разсматривать, сообразно виду тварей, высокую природу Бога, и безграничныя свойства, которыя въ Богъ; иоо ихъ бездонной и безграничной природъ принадлежатъ бездонныя добродътели и дъла.

Итакъ, слѣдуетъ разсматривать и изслѣдовать высокую природу Бога; какимъ образомъ она—простота и искренность, недоступная высота и бездонная глубина, непостижимая широта и въчная долгота; темное молчаніе и дикая пустыня: покой всёхъ святыхъ въ единстве и общее радование собою и встми святыми въ въчности. Можно бы различить еще много удивительнаго въ безграничномъ морт божества, и хотя мы употребляемъ чувственныя сравненія, чтобы представить его внёшне, по причинъ грубости нашихъ чувствъ, въ дъйствительности, однако, мы наблюдаемъ и изследуемъ во внутреннемъ безконечное и безвидное благо. Но когда мы представляемъ его во внѣшнемъ, мы одъваемъ его подобіями и различными видами, сообразно большей или меньшей просвътленности разума того, кто его представляетъ и выражаетъ.

Этотъ просвътленный человъкъ будетъ разсматривать и изследовать также свойства Отца въ божествъ, какимъ образомъ Онъ-всемогущая сила и могущество, творецъ, двигатель, хранитель, начало и конецъ, причина и бытіе всъхъ тварей; вотъ что являетъ, въ блистаніяхъ, потокъ благодати, просвътленному разуму. Онъ являетъ также свойства въчнаго Слова, бездонныя мудрость и истину, образецъ всякой твари и всякой жизни, непоколебимый въчный порядокъ, созерцаніе и проникновеніе всъхъ вещей безъ покрова, свътъ и просвътление всъхъ святыхъ, сообразно ихъ заслугамъ, на неоъ и на земль. Но этотъ потокъ свъта, дарующій въ различеніи многіе виды, являеть также просвътленному разуму свойства Святого Духа; непонятныя благость и щедрость, жалость и милосердіе, безконечныя благоволеніе и в'трность, изливающееся и непостижимо безмърное обиліе, безграничное благо, текущее въ услажденіяхъ чрезъ всѣхъ небесныхъ духовъ, пылающее пламя, снъдающее все въ единствъ, льющійся родникъ, царство всъхъ вкусовъ, по желаніямъ каждаго, приготовление всъхъ святыхъ къ ихъ въчному блаженству, и введение ихъ въ него: проникающее объятіе Отца, Сына и всёхъ святыхъ въ наслаждающемся единствъ. Все это бываетъ наблюдено и изследовано, нераздельно и цъльно, въ единой природъ божества. И однако, эти свойства состоять, согласно нашему изследованію, въ многообразномъ различіи, по виду лицъ. Ибо, согласно нашему видънію, слъдуетъ дълать различіе между могуществомъ и благостью, щедростью и истиной, и, тъмъ не менъе, все это состоитъ въ единствъ и нераздъльно въ высокой природъ божества. Но отношенія, образующія свойства лицъ, пребываютъ въ въчномъ различіи. Ибо Отецъ порождаетъ различіе. Отецъ рождаетъ своего Сына безъ перерыва, а самъ не рождается. А Сынъ рождается и не можетъ рождать; и, такимъ образомъ, Отецъ всегда имфетъ въ вфчности Сына, а Сынъ Отца. И это суть отношенія Отца къ Сыну и Сына къ Отцу. И Отецъ и Сынъ выдыхають Духа, то-есть Ихъ волю или любовь Ихъ обоихъ. И этотъ Цухъ не рождаетъ и не рождается: но Онъ долженъ быть въчно выдыхаемъ Ими двумя. И эти три лица суть единый Богъ и единый Духъ. И всъ свойства, изливающимися дълами, общи

всёмъ лицамъ, ибо они действуютъ въ силе своей простой природы.

Глава XXXVIII. Изобиліе и непостижимая высота, и общліянія Бога.

Какимъ обра- ность щедрости, изливаясь изъ божественной въ удивленіе природы, повергають челов ка въ удивленіе, отъ общаго из- и прежде всего онъ изумляется общности Бога и Его изліянію выше всякой вещи, ибо онъ видитъ непостижимую сущность, которая есть общее наслаждение Бога и святыхъ. И онъ видитъ, что божественныя лица являются обшимъ изліяніемъ въ дъйствіяхъ, въ благодатяхъ и въ славъ, въ природъ и выше природы, во встхъ состояніяхъ и во вст времена, въ святыхъ и въ людяхъ, на неов и на земль. во всёхъ тваряхъ разумныхъ, или неразумныхъ, или матеріальныхъ, по заслугамъ, нуждамъ и воспріимчивости каждаго. И онъ видитъ созданныя, небо и землю, солнце и луну, и четыре стихіи со всеми тварями, и общій для встхъ ходъ неба. Богъ-общъ для встхъ. со встми дарами, ангелы-общи, душа-обща во всёхъ своихъ силахъ, и во всей жизни, и во встхъ членахъ, и она-всецтло вся въ кажпомъ членъ, ибо ее нельзя раздълить, развъ только разумомъ. Ибо сила высшая и сила низшая, духъ и душа, различны, согласно разуму, и, однако, они одно въ природъ. Такъ Богъ принадлежитъ всецъло и особо каждому и, тъмъ не менъе, Онъ общъ для всёхъ тварей, ибо Имъ существуютъ вст вещи, и въ Немъ и Имъ держатся небо, земля и вся природа. Когда человъкъ замъчаетъ, такимъ образомъ, изумительныя обиліе и высоту божественной природы, и вст многообразные дары, которые Богъ посылаеть и предлагаеть своимь твореніямь, въ немъ внутренно поднимается изумленіе при видъ столь многообразныхъ обилія и высоты, при видъ безмърной върности Бога ко всъмъ Его тварямъ. Отсюда рождаются особая внутренняя радость духа, и обширное довъріе къ Богу, и эта внутренняя радость окружаеть и проникаетъ всѣ силы души въ глубинѣ духа.

Отъ этой радости, и отъ полноты благода- Глава ХХХІХ. тей, и отъ божественной върности рождается и Какимъ обраизливается третій потокъ въ этомъ же самомъ токъ утверединствъ духа. Этотъ потокъ, подобно пламе- ждаетъ волю ни, зажигаетъ волю и поглощаетъ и вбираетъ во всякомъ совст вещи въ единство. И онъ заставляетъ выходить изъ береговъ, и насыщаетъ богатыми дарами и особымъ благородствомъ вст силы души, и онъ создаетъ въ волѣ любовь безъ труда, духовную и тонкую.

Теперь, Христосъ говоритъ внутренно въ духѣ чрезъ посредство этого воспламененнаго потока: Выходите дъланіями, сообразно виду этихъ даровъ и этого пришествія. Благодаря первому потоку, то-есть простому свъту, память бываетъ вознесена вычувственныхъ вторженій, и водворена и утверждена въ единствъ духа. Благодаря другому потоку, то-есть разлитой внутри ясности, умъ и разумъ бываютъ просвътлены, чтобы узнавать различные виды добродътелей и дъланій, и отчетливо-тайны писаній. Благодаря треть-

ему потоку, то-есть вдохновленному горѣнію, высшая воля воспламеняется въ болѣе спокойной любви, и украшается еще большими богатствами. Такимъ образомъ этотъ человѣкъ сталъ духовно просвѣтленнымъ, ибо благодать Бога пребываетъ, какъ родникъ, въ единствѣ духа; и эти потоки создаютъ въ силахъ души изліяніе всѣхъ добродѣтелей. И родникъ благодати всегда требуетъ обратнаго тока къ тому же источнику, изъ котораго вышло это теченіе.

Глава XL. Теперь, человѣкъ, утвержденный въ узахъ Какъ чело- пюбви, пребудетъ въ единствъ своего духа, и въкъ утвер- выйдетъ просвътленнымъ разумомъ и преизо- выйдетъ бильными дълами милости на небъ и на землъ, четырьмя образами. и будетъ наблюдать все съ яснымъ различеніемъ и давать все изъ источника истинной шелрости и божественнаго изобилія.

Этотъ человъкъ долженъ выйти четырьмя образами, къ чему онъ, впрочемъ, также и склоненъ. Первый выходъ направляется къ Богу и ко всъмъ святымъ. Второй—къ гръшникамъ и пюдямъ развратнымъ. Третій—къ чистилищу, и четвертый—къ самому себъ и ко всъмъ благимъ.

Глава XII. Теперь, поймите: человѣкъ выйдетъ и увиПервый вы-дитъ Бога въ Его славѣ со всѣми святыми. И
кодъ направ онъ будетъ наблюдать богатое и щедрое истебогу и ко ченіе Бога, полное славы, самого Бога и неповсѣмъ святыхъ, по желанію всѣхъ духовъ. И какимъ

образомъ они текутъ обратно, нагруженные самими собой и всѣмъ, что они получили, и всѣмъ, что они могутъ совершить, къ тому же самому и богатому единству, откуда истекаютъ всѣ сладострастія.

Этотъ токъ Бога вызываетъ всегда возвратный токъ: ибо Богъ есть океанъ, текущій и возвращающійся, который изливается непрерывно во всёхъ своихъ возлюбленныхъ, сообразно нуждамъ и заслугамъ каждаго, и онъ забираетъ встхъ годныхъ, на небт и на землъ, со всёмъ, что они имеютъ, и всёмъ, что они могутъ. И бываетъ такъ, что Онъ требуетъ больше, чемъ они могутъ предложить собой, ибо Онъ являетъ себя слишкомъ богатымъ. слишкомъ щедрымъ и слишкомъ безмѣрно добрымъ, и въ своихъ явленіяхъ требуетъ любви и славы, достойныхъ Его. Ибо Богъ хочетъ быть любимымъ нами соразмърно Его величію, и это есть то, въ чемъ оказываются несостоятельными вст духи, и такъ любовь становится безвидной и безобразной; ибо они не знають, ни какъ ее совершить, ни какъ къ ней придти. Ибо любовь всёхъ духовъ ограничена мерой, и вотъ почему любовь всегда возобновляется въ нихъ для того, чтобы Богъ былъ любимъ сообразно Его требованію и ихъ желанію. И вотъ почему всѣ духи непрерывно собираются и образують пылающее въ любви пламя, чтобы мочь любить Бога совершенно, сообразно Его величію. Разумъ ясно показываетъ, что это невозможно для твари, но любовь всегда хочетъ совершить любовь, или растаять, или

изойти и уничтожиться въ своемъ безсиліи. Однако Богъ никогда не былъ любимъ, какъ Онъ того заслуживаетъ, ни одною тварью. И для просвътленнаго разума это великая радость и великое удовлетвореніе, имъть Бога и возлюбленнаго такого высокаго и такого богатаго, что Онъ превосходитъ всѣ сотворенныя силы и не можетъ быть любимъ, какъ Онъ того заслуживаетъ, никъмъ, кто бы то ни былъ, кромъ Его самого.

Этотъ богатый и просвътленный человъкъ раздаетъ дары изъ сокровищницы своего Бога. и изъ щедротъ своего собственнаго запаса, просвътленнаго и переполненнаго черезъ край великими чудесами, всёмъ ликамъ ангеловъ всёмъ духамъ, и каждому въ отдёльности по его заслугамъ. Онъ бродитъ посреди ликовъ, хваленій и всъхъ сущностей, и наблюдаетъ вселеніе въ нихъ Бога, соразмърное съ благородствомъ каждаго. Этотъ просвътленный человъкъ блуждаетъ духовно и быстро вокругъ и посреди всъхъ небесныхъ фалангъ, богатый и изливающійся черезъ край благостью, обогашающій и наводняющій небесныя воинства новыми славами и сокровищами, почерпнутыми въ изливающейся черезъ край троицъ и единствъ божественной природы. Вотъ первый выходъ, направляющійся къ Богу и Его святымъ.

Глава XLII. Этотъ человъкъ будетъ иногда спускаться Другой выкодъ напракъ гръшникамъ, съ великимъ состраданіемъ и вится ко щедрымъ милосердіемъ, и будетъ приводить ихъ всъмъ гръшникамъ. Къ Богу, съ глубокимъ благоговъніемъ и вели-

кими мольбами. И онъ будетъ напоминать Богу о добротъ, которая-Онъ самъ, и объ Его могуществъ, и о томъ, что Онъ сдълалъ для насъ и что Онъ намъ объщалъ: какъ если бы Онъ объ этомъ забылъ, ибо Богъ хочетъ, чтобы Его просили. Благость будетъ имъть все, чего она желаетъ, но ей не слъдуетъ быть ни угрюмой, ни упорной, она покоится на всёхъ сокровищахъ и на всъхъ щедротахъ Бога, ибо Богъ пюбить безъ мѣры, и это-то, въ чемъ пюбовь лучше всего сохраняетъ покой. Этотъ человъкъ, обладая всеобъемлющей любовью, проситъ Бога излить Его любовь и Его милосердіе на язычниковъ и евреевъ и на всъхъ невърующихъ, чтобы Онъ быль любимъ, познаваемъ и восхваляемъ на небъ, и чтобы наши слова, наша радость и нашъ миръ распространялись до краевъ земли. Вотъ второй выходъ къ грешникамъ.

Человъкъ будетъ иногда смотръть на своихъ Глава XLIII. друзей въ чистилищъ и размышлять объ ихъ Третій выизгнаніи, ихъ желаніяхъ и ихъ тяжкихъ стра- вится къ его даніяхъ. Тогда онъ будеть умолять и взывать друзьямь въ къ жалости, милосердію и великодущію Бога, чистилищь. и будеть выставлять ихъ добрую волю, и ихъ великое несчастіе, и ихъ воздыханія къ божественнымъ богатствамъ, и будетъ напоминать, что они умерли въ любви, и что крестныя страданія и жалость Спасителя—ихъ единственное прибъжище.

Теперь, поймите: если случается, что этотъ просвътленный человъкъ возбуждается духомъ Божіимъ молить особенно объ опредъленной

вещи, о такомъ-то грфшникф, о такой-то душф, или о достижении нъкотораго духовнаго благодъянія, такъ что онъ очень хорошо замъчаетъ и чувствуетъ, что это-дъйствіе Духа Святого. то не следуетъ ему упорствовать въ следованіи своей сооственной воль. Случается иногда, что человъкъ становится столь внутреннимъ и такъ сильно воспламеняется въ своей молитвъ, что онъ бываетъ духовно увъдомленъ объ услышаніи его молитвы. И въ этомъ уведомленіи утихаютъ пооуждение духа и молитва.

Глава XLIV. Теперь, человъкъ придетъ къ самому себъ и ко Человыкь всемъ благимъ доброй воли; и онъ вкусить и направить испытаетъ сообщество и единеніе, которыя они выходъ къ имѣютъ въ любви, и будетъ пламенно умолять самому себѣ Бога позволить излиться Его обычнымъ даблагимъ. рамъ, чтобы они утвердились въ Его любви и Его въчномъ почетъ. Этотъ просвътленный человъкъ будетъ поучать, наставлять, укорять всъхъ людей и служить имъ въ върности и разсудительно, ибо онъ имфетъ всеобъемлющую любовь. И вотъ почему онъ-посредникъ между Богомъ и всеми тварями. Затемъ онъ вернется въ себя съ цельностью, со всеми святыми и всеми благими, и будеть обладать въ миръ единствомъ своего духа и, въ то же время, высокимъ единствомъ Бога, гдф покоятся всь духи. Это-истинная духовчая жизнь, ибо вст виды и вст внутреннія и внтшнія добродътели и высшія силы души украшены этимъ сверхестественно, въ истинномъ благовременьи.

Встрѣчаются нѣкоторые люди, которые весь- Глава XLV. ма тонки въ словахъ, и способны къ истол- По какимъ кованію высокихъ вещей, и однако, не испы-признакамъ тывають ни просвътленнаго вида, ни всеобъ- тъхъ, кто емлющей любви въ великодушіяхъ. Чтобы эти встрьчають препятствія люди научились узнавать самихъ себя и были въ истинной также узнаны другими, я обозначу ихъ тремя признаками. По первому признаку смогутъ узнать себя они сами, по двумъ другимъ узнаетъ ихъ всякій разумный человѣкъ.

Первый признакъ: тамъ, гдъ просвътленный человъкъ простъ, и стоекъ, и свободенъ отъ наблюденія, благодаря божественному свъту, тъ, напротивъ, бываютъ сложны, непостоянны и полны изученій и наолюденій, и не вкушають никакого внутренняго единства и никакого успокоенія безъ образовъ, и по этому признаку смогутъ узнать себя они сами.

Другой признакъ заключается въ томъ, что тамъ, гдъ просвътленный человъкъ имъетъ въ себъ разлитую Богомъ мудрость, которою онъ ясно, безъ труда, узнаетъ истину, тъ имъютъ тонкія частныя случайности, надъ которыми работаетъ ихъ воображение, и которыя они искусно украшають и наблюдають; но ихъ почва безплодна, и они не могутъ произвести великодушныхъ поученій, и ихъ поученія сложны, мудрены, и относятся къ вещамъ постороннимъ, и стѣсняютъ, задерживаютъ и загромождаютъ, затрудняютъ внутреннихъ людей; и не являють единства и не ведуть къ нему; но сообщають тонкія наблюденія и сложности. Эти люди упрямо хранятъ свое ученіе и свое митніе, хотя бы другое митніе было такъ же хорошо, какъ ихъ. И они не осуществляютъ никакой добродтели и не имтютъ объ этомъ никакой заботы. Они духовно горды во всемъ ихъ существъ. Вотъ второй признакъ.

Третій признакъ проявляется въ томъ, что тамъ, гдф человфкъ любовный и просвфтленный изливается всеобъемлюще въ благости, на небъ и на землъ, какъ вы это слышали, тотъ, напротивъ, бываетъ исключителенъ во всякой вещи. Ему кажется, что онъ самый мудрый и лучшій. Онъ хочеть, чтобы его ценили, какъ и его ученіе. Всв тв, которыхъ онъ не обучаетъ и не наставляетъ совътами, и которые не следують его образу жизни и не признають его учителемь, кажутся ему заблуждающимися. Онъ щедро удовлетворяетъ потребности своего тъла, и мало безпокоится о легкихъ проступкахъ. Этотъ человъкъ не бываетъ ни справедливымъ, ни смиреннымъ, ни великодушнымъ, ни служителемъ бѣдныхъ, ни внутреннимъ, ни дъятельнымъ, ни чувствительнымъ къ божественной любви, и онъ не знаетъ Бога и не знаетъ самого себя въ истинной добродътели. Вотъ третій признакъ. Наблюдайте его, изучайте и избътайте его въ васъ самихъ, и во всъхъ людяхъ, гдъ вы его встрътите. Но не предполагайте его ни въ комъ безъ того, чтобы не испытать его сначала на дълахъ; ибо это осквернило бы ваше сердне и препятствовало бы познать божественную истину.

Чтобы обладать, поверхъ всёхъ другихъ ви-Глава XLVI. довъ, о которыхъ мы говорили, этимъ всеобъ- Какъ Хрисемлющимъ видомъ, ибо это высшій видъ, и посъбыль, желать его, мы возьмемъ за образецъ Іисуса и будетъ Христа, который быль весьма всеобъемлющъ побленнымъ и еще остается такимъ, и останется въ въчности: ибо Онъ былъ посланъ на землю пля людей, желавшихъ обратиться. блага всѣхъ Тъмъ не менъе, Онъ самъ говоритъ, что Онъ посланъ только къ погибшимъ овцамъ дома Израиля. Это—не только евреи, но вст, которые будутъ въчно созерцать Бога; и они принадлежать къ дому Израиля, а не тъ, ибо евреи презирали Евангеліе, и язычники вошли и приняли его, и черезъ нихъ обращенъ весь Израиль, то-есть всё избранные въ вёчности.

Теперь, замътьте, какъ Христосъ отдался всъмъ въ истинной върности. Его внутренняя и высокая молитва изливалась къ Его Отцу, и была общимъ достояніемъ всъхъ, желающихъ быть спасенными. Іисусъ Христосъ былъ весь для всъхъ въ своей любви, въ своихъ поученіяхъ, въ своихъ упрекахъ, въ своихъ утвшеніяхъ въ кротости, въ своихъ щедрыхъ дарахъ, въ своихъ милосердныхъ прощеніяхъ. Его душа и Его тъло, Его жизнь и Его смерть и Его служеніе были и суть общее достояніе всъхъ. Христосъ не принималъ ни пищи, ни питья, ничего, что было необходимо для Его тела, не помышляя объ общемъ благе всехъ пюдей, которые будуть спасены до последняго дня. Христосъ не имълъ ничего въ собственность; но все было общимъ, тъло и душа, мать

и ученики, хитонъ и плащъ. Онъ тълъ и пилъ для насъ, Онъ жилъ и умеръ для насъ. Его мученія, и Его страданія, и Его обдствія были Его собственными и личными, но преимущества и блага, происходившія отъ нихъ, были общими. И слава Его заслугъ пребудетъ общей, въчно.

Глава XLVII. Упреки всъмъ, котоблагами и

Теперь Христосъ оставилъ свое сокровище и свои доходы на землъ. Это-семь таинствъ рые живуть и внъшнія блага Святой Церкви, которыя Онъ духовными завоевалъ своею смертью и которыя должны развратны, быть общими. И его служители, которые ими живутъ, должны быть общими. Всъ, живущіе мірскимъ даяніемъ и находящіеся въ церковномъ званіи, должны быть общими, по крайней мъръ въ ихъ молитвъ; именно все духовенство и всъ находящеся въ монастыряхъ и одинокихъ кельяхъ. Въ началъ Святой Церкви и нашей въры, папы, епископы и священники были общими, ибо они обратили народъ и основали Святую Церковь и нашу въру, запечатлъли ее своею кровью и своею смертью. Они были просты и безхитростны. и они обладали непрерывнымъ миромъ въ единствъ духовъ. И они были просвътлены божественной мудростью, богаты и изобильны вфрностью и благостью къ Богу и ко всемъ людямъ. Но въ настоящее время-совсемъ наоборотъ: ибо тъ, кто владъютъ теперь этимъ наследствомъ и этими доходами, которые были даны другимъ изъ любви и по причинѣ ихъ святости, непостоянны въ душт своей, и не-

утолены и сложны; ибо они всецъло обращены къ міру, и не изследують до дна те вещи и причины, которыя у нихъ въ рукахъ. Вотъ почему они молятся устами; но сердце не вкушаетъ, что это значитъ, и они не испытываютъ таинственнаго чуда, сокрытаго въ Писаніи, въ таинствахъ и въ ихъ священнослуженіи. И вотъ почему они тупы и грубы, и непросвъщены въ божественной истинъ, и они часто неумфренно ищуть яствъ и напитковъ, и удовольствій тъла, и дай Богъ, чтобы они были чисты теломъ! Пока они живутъ такъ, они никогда не будутъ просвътлены, и насколько первые были великодушны и изливались въ благости, и ничего не удерживали себъ, настолько въ настоящее время эти скупы и жадны, и ни отъ чего не воздерживаются. Все это противоположно святымъ и тому всеобъемлющему виду, о которомъ мы говорили. Я говорю такъ съ общей точки зрвнія. Пусть каждый испытываеть себя, наставляеть и обличаетъ самъ себя, если это нужно; а если не нужно, пусть имфетъ радость, миръ и покой въ своей доброй совъсти, и пусть служитъ и воздаетъ квалу Господу, и будетъ полезнымъ себъ и всъмъ людямъ, въ честь Бога.

Желая особенно оцѣнить и восхвалить этотъ Глава XLVIII. всеобъемлющій видъ, я нахожу еще одно осо- Какимъ обрабое благодѣяніе, которое Христосъ, въ своей зомъ Христосъ Святой Церкви, оставилъ всѣмъ благимъ на всѣмъ людямъ этой вечерѣ великаго праздника Пасхи, когда въ таинствъ Причастія. Ему предстояло уйти изъ этого бѣдственнаго

состоянія, къ Его Отцу, послѣ вкушенія пасхальнаго агнца со своими учениками и по исполненіи ветхаго закона. Къ концу трапезы и праздника, Онъ пожелалъ дать имъ особенное блюдо, что Онъ хотѣлъ сдѣлать издавна. И это есть то, чѣмъ Онъ пожелалъ кончить ветхій законъ и освятить законъ новый, и Онъ взялъ хлѣба въ свои преподобныя руки, и принесъ въ жертву свое священное тѣло, и затѣмъ свою священную кровь, и далъ ихъ всѣмъ своимъ ученикамъ, и оставилъ ихъ въ общее достояніе всѣмъ праведнымъ, для ихъ вѣчнаго блага.

Этотъ особый даръ и это особое блюдо дълаютъ радостными и украшаютъ всѣ большіе праздники и всѣ пиршества на небѣ и на землѣ. Въ этомъ дарѣ Христосъ намъ даетъ самого себя тремя образами: Онъ даетъ намъ свою плоть и свою кровь и свою тѣлесную жизнь, прославленную и полную радостей и страданій. И Онъ даетъ намъ своего духа съ высшими силами и полнаго славы, даровъ, истинъ и оправданій. И Онъ даетъ намъ свою личность съ божественнымъ свѣтомъ, поднимающимъ Его духъ и всѣхъ просвѣтленныхъ духовъ, до высокаго наслаждающагося единства.

Теперь, Христосъ хочетъ, чтобы мы вспоминали о Немъ всякій разъ, какъ мы будемъ освящать, предлагать и принимать Его тѣло. Теперь, замѣтьте, какъ мы будемъ вспоминать о Немъ. Мы будемъ наблюдать и изслѣдовать, какимъ образомъ Христосъ склоняется къ намъ, любовными склоненіями, великими желаніями,

пюбвеобильной радостью и сердечнымъ изліяніемъ въ нашу тёлесную природу. Ибо Онъ намъ даетъ то, что Онъ получилъ отъ нашей человѣчности, а именно, плоть и кровь и свою тёлесную природу. Мы будемъ, равнымъ образомъ, наблюдать и изслѣдовать это драгоцѣнное тѣло, измученное, истерзанное и израненное отъ любви, по причинѣ его вѣрности намъ. Этимъ мы бываемъ украшены и вскормлены въ низшей части нашей человѣческой природы. Онъ даетъ намъ также въ этомъ высокомъ дарѣ таинства свой духъ, полный славы, и болѣе богатые дары добродѣтелей, и неизреченныя чудеса благости и благородства.

И этимъ мы вскормлены, и украшены и просвътлены въ единствъ нашего духа и въ высшихъ силахъ, благодаря обитанію въ насъ Христа со всеми Его богатствами. Онъ даруетъ намъ еще въ таинствъ Причастія свою высокую личность въ непостижимомъ свътъ. И, благодаря этому, мы присоединены и перенесены къ Отцу, и Отецъ принимаетъ своихъ избранныхъ сыновъ, одновременно со своимъ Сыномъ по природъ, и такъ мы прибываемъ въ свое наследіе божественности, въ вечное блаженство. Если человъкъ достойно объ этомъ размыслилъ, онъ встрътитъ Христа тъмъ же самымъ образомъ, какимъ Христосъ приходитъ къ нему. Онъ поднимется такъ, чтобы принять Христа, сердцемъ, желаніями, ощутимой любовью, и всъми своими силами, и съ ненасытимой радостью. И такъ принялъ Христосъ самъ себя. И невозможно, чтобы эта радость была слиш-

комъ велика; ибо наша природа принимаетъ Его природу, а именно человъчность Христа прославленнаго, полнаго веселій и заслугъ. И вотъ почему я хочу, чтобы человѣкъ, въ этомъ принятіи, растворялся и изливался отъ избытка желаній, радостей и сладострастій, ибо онъ принимаетъ того, кто самый прекрасный, самый ласковый и самый любвеобильный изъ сыновъ человъческихъ, и онъ соединенъ съ Нимъ. Въ этомъ соединеніи и въ этой радости часто великія счастья приходять къ челов ку; и многія таинственныя и сокровенныя чудеса божественныхъ сокровищъ бываютъ явлены и раскрыты. Когда человъкъ размышляетъ, въ этомъ принятіи, о мученичествъ и страданіяхъ этого драгоценнаго тела Христа, которое онъ принимаетъ, онъ приходитъ порою въ такое любовное благоговъніе и въ такое великое ощутимое состраданіе, что онъ хочеть быть пригвожденнымъ со Христомъ къ дереву креста, и пролить кровь своего сердца въ честь Христа. И онъ тъснится въ раны и въ раскрытое сердце Христа, своего спасителя. Въ этихъ дъланіяхъ часто откровенія и великія благод'янія случались съ люньми.

Эта ощутимая любовь, рожденная изъ состраданія, и воображеніе, возбужденное внутреннимъ наблюденіемъ въ ранахъ Христа, могутъ развиться до такой степени, что этимъ людямъ кажется, что они испытываютъ въ своемъ сердцѣ и во всѣхъ своихъ членахъ язвы и раны Христа. И если бы какой-нибудь человѣкъ дѣйствительно получилъ какимъ-либо образомъ

знаки язвъ Господа, то это былъ бы одинъ изъ такихъ людей. И такъ мы удовлетворяемъ Христа, по низшей части Его человъчности.

Мы будемъ пребывать такъ въ единствѣ нашего духа, и изливаться къ безмѣрной благости въ небѣ и на землѣ, съ яснымъ различеніемъ. И такъ мы несемъ подобіе Христа, по духу, и удовлетворяемъ Его.

Благодаря личности Христа, и простымъ намъреніемъ, и наслаждающейся любовью, мы переступимъ самихъ себя, и мы переступимъ также сотворенное существо Христа, и успокоимся въ нашемъ наследіи, которое есть вечная и божественная сущность. Это есть то, что Христосъ всегда хочетъ духовно даровать намъ, всякій разъ какъ мы упражняемся въ такомъ дъланіи и приготовляемся принять Его въ насъ. И Онъ хочетъ, чтобы мы Его приняли тайнодъйственно и духовно, въ подходящее и разумное время. И хотя бы человъкъ не всегда имълъ такія чувствованія и такія желанія, лишь бы только у него не было другого намъренія, кромъ славы Бога и своего сооственнаго успъха на пути спасенія, онъ можетъ свободно идти къ столу Господа, если совъсть его чиста отъ всякаго смертнаго гртха.

Высокое и сверхсущностное единство божест-Глава XLIX. венной природы, въ которомъ Отецъ и Сынъ Объ единобладаютъ своей природой въ единствъ Святого ды Бога въ Духа, выше пониманія и постиженія всей натронць шей силы въ голой сущности нашего духа, превосходитъ, въ этой высокой тишинъ, всъхъ

тварей сотвореннаго свъта. Это высокое единство божественной природы животворно и плодотворно, ибо отъ этого самаго единства въчное Слово рождается непрерывно отъ Отца. И этимъ рожденіемъ Отецъ познаетъ Сына, и всъ вещи въ Сынъ. И Сынъ знаетъ Отпа. и всъ вещи въ Отцъ, ибо Ихъ природа проста и едина. Отъ этого взаимнаго видънія Отца и Сына въ въчной ясности, истекаетъ въчное благоволеніе и бездонная любовь, —Святой Духъ. И черезъ Святого Духа и въчную премудрость Богъ склоняется къ каждой твари, отлично, и осыпаетъ дарами и воспламеняетъ любовью каждую изъ нихъ, сообразно ея благородству и сообразно состоянію, въ которомъ она утверждена и избрана, благодаря своимъ добродътелямъ и въчному предвидънію Бога. И вотъ чъмъ соединены въ добродътеляхъ и въ праведности, всъ праведные духи, на небъ и на землѣ.

Глава L. Теперь, будьте внимательны: я дамъ вамъ Сравненіе сравненіе по этому вопросу. Богъ создалъ верхномъ обораненіе нее небо, какъ чистую и единую ясность, окрумомъ Богъ мающую и облекающую всв небеса, и все, подвигаетъ что Богъ создалъ матеріальнаго и тълеснаго; подвигаетъ ею естественно и Его святыхъ, полныхъ въчной славы и раестественно и Его святыхъ, полныхъ въчной славы и раестественно. Свътъ, то здъсь нътъ ни времени, ни состоянія, ни искушенія, и никогда больше никакого потрясенія, ибо оно непоколебимо утверждено выше всъхъ вещей. Самая близкая сфера раска-

леннаго неба называется первымъ двигателемъ. Всякое движеніе, силою Бога, проистекаетъ отъ верхняго неба. Это есть то движеніе, которое влечетъ развитіе небесной тверди и всъхъ планетъ. И этимъ самымъ начальнымъ движеніемъ живуть и растуть всё твари, каждая въ своемъ порядкъ. Теперь поймите: сущность души равнымъ образомъ подобна духовному царству Бога, полному божественныхъ свътовъ. превосходящему всв наши силы, развъ только эти силы будутъ преобразованы простымъ способомъ, о которомъ я не хочу говорить теперь. Смотрите: въ этой сущности души, гдъ царствуетъ Богъ, единство нашего духа подобно первому двигателю; ибо въ этомъ единствъ, духъ движимъ свыше, въ силъ Бога, естественно и сверхъестественно; ибо, сами по себъ, мы ничего не имъемъ въ природъ, ни выше природы. И это побуждение Бога, когда оно сверхъестественно, есть первая и главная причина всякой добродътели. И въ этомъ побуждени Бога даруются нёкоторымъ просвётленнымъ людямъ, семь даровъ Святого Духа, подобные семи планетамъ, освъщающимъ и оплодотворяющимъ всю жизнь человека. Вотъ образъ, по которому Богъ обладаетъ сущностнымъ единствомъ нашего духа, какъ своимъ царствомъ; и такъ Онъ дъйствуетъ и изливается со своими дарами въ нашемъ скрытомъ единствъ и во всъхъ нашихъ силахъ.

Теперь, наблюдайте внимательно, какимъ Глава II. способомъ мы можемъ пріобръсть самое вну- Какъ чело-

пъланіе.

жень быть треннее дъланіе нашего духа и обладать имъ украшенъ, въ сотворенномъ свътъ. Человъкъ, хорошо чить самое украшенный нравственными добродътелями во внъшней жизни, и поднявшійся въ божественный миръ и въ возвышенность, внутренними дъланіями, обладаетъ единствомъ своего духа. просвътленнымъ сверхъестественной мудростью, изливающейся щедрою благостью на небъ и на землъ, и воздвигающейся, и текущей обратно съ благоговъніями и заслугами, къ тому же источнику и въ высокое единство Бога, откуда изливаются всъ потоки; ибо всякая тварь, сообразно тому, получаеть ли она больше или меньше божественныхъ даровъ, имфетъ больше или меньше восходящей любви и тъснаго единенія со своимъ началомъ; ибо Богъ и всв Его дары требують насъ въ Него, и добродътелями, благостью и подобіемъ, мы хотимъ, въ свою очередь, войти въ Него.

Отъ этого любовнаго склоненія Бога, и Его внутренней работы въ единствъ нашего духа, въ то же время, какъ и отъ нашей воспламененной любви и отъ полнаго напора всѣхъ нашихъ силъ, въ этомъ самомъ единствъ, гдъ пребываеть Богь, возникаеть третье пришествіе Христа во внутреннемъ дъланіи. Й это есть побуждение или внутреннее прикосновение Христа, въ Его божественномъ свътъ, къ самой внутренней глубинъ нашего духа. Мы сравнили предыдущее пришествіе съ родникомъ о трехъ потокахъ. А это пришествіе мы сравнимъ съ самой быющей струею родника. Йбо никакой потокъ не бываетъ безъ родника, и

никакой родникъ-безъ живой струи; и точно такъ же течетъ потоками, въ высшія силы, божественная благодать, и она побуждаетъ и воспламеняетъ человъка на всъ добродътели. И она подобна роднику въ единствъ нашего духа, и она падаетъ обратно въ то же единство, откуда она брызнула, какъ живая и кипящая струя, исшедшая изъ живого источника божественнаго изобилія, гдѣ никогда не могутъ истощиться ни върность, ни жалость. Вотъ то прикосновеніе, которое я им'єю въ виду. И тварь выдерживаетъ это прикосновеніе, ибо здѣсь происходитъ соединеніе высшихъ силъ въ единствъ духа, выше множественности всёхъ добродётелей. И здёсь никто другой не трудится, кромъ одного Бога, по чистой добротъ, и это источникъ всъхъ нашихъ добродътелей и всего нашего блаженства. Въ единствъ духа, гдъ кипитъ эта струя, мы находимся выше труда и разума, но не безъ разума. Ибо просвътленный разумъ и, въ особенности, сила любви, испытывають это прикосновеніе; и разумъ не можетъ постичь ни вида, ни рода этого прикосновенія, ни что оно такое въ себъ; ибо это-божественное дъйствіе, источникъ и водоемъ всѣхъ олагодатей и всѣхъ даровъ, и послъднее посредство между Богомъ и тварью. И выше этого прикосновенія, въ спокойной сущности духа, плещетъ непостижимая ясность. И это-высокое тріединство. откуда исходитъ прикосновеніе. Тамъ веть и царить Богь въ духф, и духъ въ Bort.

Теперь Христосъ говоритъ внутренно въ О третьемъ духъ, этимъ прикосновеніемъ: Выхопите пришествін д'єпаніями, сообразно виду прикосторое насъ новенія. Йоо это глубокое прикосновеніе совершен-ствуетъ во привлекаетъ и призываетъ нашъ духъ къ дъвнутреннихь ланію самому внутреннему, какое только тварь дъланіяхъ, и можетъ выдержать, сообразно виду тварей въ внутреннемъсотворенномъ свътъ. Здъсь духъ воздвигается, выходь духа, благодаря любящей силь, выше дъяній, благодаря божествен- единство, гдв кипитъ этотъ живой источникъ ному прико- прикосновенія. И это прикосновеніе требуетъ, чтобы разумѣніе узнало Бога въ Его ясности, и привлекаетъ и приглашаетъ любовную силу наслаждаться Богомъ безъ посредства: и это-то, чего желаетъ, естественно и сверхъестественно, поверхъ всякой вещи, любящій духъ. Просвътленнымъ разумомъ духъ возвышается во внутреннемъ наблюденіи, и созерцаетъ и наблюдаетъ, въ самой внутренней глубинъ духа, мъсто, гдъ живетъ это прикосно-Benie.

Здѣсь изнемогаютъ въ своемъ движеніи впередъ разумъ и весь сотворенный свѣтъ, ибо превосходящая все божественная ясность, совершающая это прикосновеніе, ослѣпляетъ при своей встрѣчѣ всякое сотворенное зрѣніе, ибо она бездонна. И всякое разумѣніе въ сотворенномъ свѣтѣ подобно здѣсь играмъ летучей мыши въ блескѣ солнца. Однако духъ всегда снова призывается и побуждается Богомъ и самимъ собою, изслѣдовать это внутреннее прикосновеніе и узнавать, что есть Богъ и это прикосновеніе. И разумъ постоянно вновь спра-

шиваетъ себя, откуда это приходитъ, и всегда развъдываетъ заново, чтобы спъдовать за этими медовыми сотами до ихъ источника. Но онъ объ этомъ знаетъ столько же въ первый день, какъ и въ послъдній. И вотъ почему разумъ и всякое наблюденіе говорятъ: Я не знаю, что это такое. Ибо превосходящая все божественная ясность отражаетъ и ослъпляетъ всякое разумъніе при своей встръчъ.

Такъ Богъ держится въ своей ясности выше всъхъ духовъ неба и земли. И тъ, которые прорыли глубину свою посредствомъ добродътелей и внутреннихъ дъланій, до своего начала, то-есть до дверей въчной жизни, могутъ испытать это прикосновеніе. Тамъ такъ безмърно сіяетъ блистаніе Бога, что разумъ и всякое познаніе изнемогають въ своемь движеніи впередъ, и должны отступить передъ непостижимой ясностью Бога. Но въ духъ, испытывающемъ это въ своей глубинъ, хотя бы разумъ и всякое познаніе изнемогли передъ божественнымъ блескомъ и остались во-внъ, передъ дверьми, любовная сила хочетъ, тъмъ не менъе, подвигаться впередъ, ибо она также призвана и потребована, подобно познанію; и она слъпа и хочетъ наслаждаться, а наслаждение заключается болѣе во вкусѣ и въ возбужденіи, чѣмъ въ постижении. И вотъ почему любовь хочетъ подвигаться впередъ, тогда какъ познаніе пребываетъ во-виъ.

Здѣсь начинается вѣчное алканіе, которое Глава LIII. уже никогда не будетъ утолено. Это—внутрен-алканіи Бога, которое нія жадность и устремленіе любовной силы и испытываеть сотвореннаго духа къ несотворенному благу. И нашь духь. такъ какъ лухъ желаетъ наслажденія и пля

такъ какъ духъ желаетъ наслажденія и для этого призванъ и потребованъ Богомъ, онъ всегда хочетъ его осуществлять. Смотрите, здѣсь начинаются вѣчное устремленіе и вѣчныя усилія въ вѣчномъ безсиліи. Это люди самые жалкіе, какіе только есть, ибо они алчны и лакомы и у нихъ необычайный голодъ. Что бы они ни пили и ни ѣли, они никогда не бываютъ сыты въ этомъ мірѣ, ибо этотъ голодъ вѣченъ. Ибо сосудъ сотворенный не можетъ вмѣстить блага несотвореннаго, и вотъ почему тамъ вѣчные алчные порывы, и Богъ потопляетъ все въ безсиліи.

Здѣсь великія пиршества яствъ и напитковъ, которыхъ никто не знаетъ, кромѣ тѣхъ, кто въ нихъ участвовалъ; но полное насыщеніе въ наслажденіи есть та пища, которой здѣсь недостаетъ; и вотъ почему голодъ всегда возобновляется. Между тѣмъ, въ прикосновеніи текутъ медовыя рѣки, полныя всѣхъ сладострастій, ибо духъ вкушаетъ эти сладострастія всѣми способами, которые онъ можетъ вообразить, но все это—по виду тварному и ниже Бога, и вотъ почему здѣсь вѣчные голодъ и нетерпѣніе.

Если бы Богъ сообщилъ такому человѣку всѣ дары, которыми обладаютъ всѣ святые, и все, что Онъ можетъ предложить, но не давая себя самого, зіяющая алчность духа пребывала бы голодной и неутоленной. Внутреннія возбужденіе и прикосновеніе Бога изнуряютъ насъ

голодомъ и заставляютъ дёлать усилія, ибо духъ Бога гонится за нашимъ духомъ, и чёмъ больше прикосновеній, тъмъ больше голода и усилій. И вотъ жизнь любви, въ ея высшихъ дъйствіяхъ, выше разума и постиженія; ибо здъсь разумъ не можетъ ничего ни похитить у любви ни доставить ей, ибо къ нашей любви прикоснулась божественная любовь. И, по-моему, здёсь никогла больше не бываетъ разлученія съ Богомъ. Прикосновение Бога въ насъ, насколько мы его чувствуемъ, и наши любовныя усилія. оба сотворены и изъ рода тварей, и вотъ почему они могутъ расти и увеличиваться столь полго, какъ плится наша жизнь.

Въ этой бурѣ любви борятся два духа: духъ Глава LIV. Бога и нашъ духъ. Богъ Духомъ Святымъ О любовной склоняется въ насъ, и отъ этого мы получаемъ ду духомъ прикосновение въ любви. И нашъ духъ, дъй- Бога и наствіемъ Бога и любовной силой, поспъщаетъ и склоняется въ Бога, и отъ этого Богъ получаетъ прикосновеніе. Отъ этихъ двухъ соприкосновеній возникаеть борьба любви, во встрічть самой глубокой; и въ этомъ посъщеніи, самомъ внутреннемъ и остромъ, какое только есть, духъ наиболъе глубоко бываетъ раненъ любовью. Эти два духа, то-есть духъ Бога и нашъ духъ, освъщають и просвътляють другь друга, и каждый изъ нихъ показываетъ свое лицо другому. Это заставляетъ влюбленныхъ единодушно порываться отъ любви другъ въ друга; каждый изъ нихъ требуетъ отъ другого всего, что онъ есть, и предлагаетъ другому все, что онъ есть, и

приглашаетъ ко всему, что онъ есть, и это заставляетъ влюбленныхъ растворяться. Прикосновеніе Бога и Его дары, наши любовныя усилія и то, что мы отдаемъ, поддерживаютъ любовь. Этотъ потокъ и это обратное теченіе заставляютъ выступать изъ краевъ родникъ любви. Такъ прикосновеніе Бога и наши любовныя усилія становятся единой простой любовью. Здёсь человёкъ во власти любви до такой степени, что онъ забываетъ себя самого, что онъ забываетъ Бога, и ничего больше не можетъ, кромъ какъ любить. Такъ духъ бываетъ сожженъ въ огнъ любви, и проникаетъ такъ далеко въ прикосновение Бога, что бываетъ побъжденъ во всъхъ своихъ усиліяхъ, и уничтожается во всёхъ своихъ дёлахъ, и истощается, и самъ становится любовью выше всякаго сочетанія, и обладаетъ самой внутренней глубиной своей сотворенности, выше всъхъ добродътелей; тамъ, гдъ начинаются и кончаются всё дёла тварей. Вотъ любовь сама въ себъ, основание всъхъ добродътелей.

Глава LV. Теперь, нашъ духъ и эта любовь бываютъ о плодотвор-живы и плодотворны въ добродѣтеляхъ; и вотъ ныхъ дълахъ духа, кото- почему силы не могутъ больше удерживаться рыя въчны. въ единствъ духа. Ибо непостижимая ясность Бога и Его бездонная любовь держатся выше духа и прикасаются къ любовной силъ; и духъ падаетъ обратно въ свои дѣла и въ желаніе болѣе высокое и болѣе внутренно глубокое, чъмъ когда-либо. И чъмъ онъ болѣе внутрененъ и благороденъ, тѣмъ болѣе быстро онъ

истощается и уничтожается въ любви; и онъ падаетъ обратно въ новыя дъла, и вотъ небесная жизнь. Зіяющій духъ всегда ищетъ вкушать и поглощать Бога; но онъ самъ пребываетъ поглощеннымъ въ прикосновении Бога, и изнемогаетъ во всъхъ своихъ дълахъ: ибо въ единствъ духа - соединение высшихъ силъ. И здѣсь, благодать и любовь сущностны, выше усилія; ибо это-источникъ благости и всъхъ добродътелей. Здъсь-въчное истечение въ благости и добродътеляхъ, и въчное возвращение во внутреннемъ алканіи, для наслажденія Богомъ, и въчное пребывание въ любви болъе простой. И все это происходить по виду тварей и ниже Бога: и это самое внутреннее дъланіе, какое можно совершить въ сотворенномъ свътъ, на неот и на землъ. И выше этого нътъ ничего, кромъ созерцательной жизни въ божественномъ свътъ, и по виду Бога. Въ этомъ дъланіи нельзя ни заблуждаться ни быть обольщеннымъ, и оно начинается здёсь въ благодати, и вёчно будеть длиться въ славъ.

Теперь, я вамъ показалъ, какъ человъкъ, Глава LVI. свободно вознесенный божественной благодатью, Какъ мы встрытимъ дълается видящимъ во внутреннемъ дъланіи. И Бога, духов. дълается видящим в во внутренности и но, съ по-мы замъчаемъ, что это первое условіе, кото- но, съ по-средствомъ раго Христосъ желаетъ и требуетъ отъ насъ, и безъ попотому что Онъ говоритъ: Смотрите. Для средства. второго и третьяго условій, гдв Онъ говорить: Женихъ идетъ, выходите, – я вамъ указалъ три вида внутреннихъ пришествій Христа: и что первое пришествіе им'ветъ четыре вида,

и какъ мы выйдемъ дѣланіями, сообразно всѣмъ образамъ, которыми Христосъ, внутренно въ своемъ пришествіи, насъ воспламеняетъ, наставляетъ и побуждаетъ. Теперь намъ нужно изслѣдовать четвертое условіе и послѣднее. Это—встрѣча Христа, нашего жениха. Ибо все наше внутреннее духовное зрѣніе, въ благодати или въ славѣ, и весь нашъ добродѣтельный выходъ, въ какомъ бы ни было дѣланіи, все это существуетъ только для встрѣчи Христа, нашего жениха, и для нашего соединенія въ Немъ. Ибо Онъ наше вѣчное успокоеніе, и послѣдняя цѣль и награда всѣхъ нашихъ трудовъ.

Вы знаете, что всякая встрѣча есть возсоединеніе двухъ лицъ, приходящихъ изъ разныхъ мѣстъ, противоположныхъ и раздѣленныхъ. Теперь, Христосъ приходитъ свыше, какъ господинъ и щедрый всемогущій даритель. И мы приходимъ снизу, какъ бѣдные слуги, ничего не могущіе сами по себѣ, но во всемъ нуждающіеся. Христосъ приходитъ въ насъ изнутри ко-внѣ; и мы идемъ къ Нему извнѣ во-внутръ; и вотъ почему здѣсь должна произойти духовная встрѣча. И это пришествіе и эта встрѣча Христа и насъ, происходятъ двояко, а именно, съ посредствомъ и безъ посредства.

Глава LVII.

О встръчъ Теперь, поймите и замътьте внимательно. Бога, сущ- Единство нашего духа имъетъ два вида, одинъ ностной и безъ посред- сущностный и другой дъятельный. Вы узнаете, ства, въ го- что духъ, по своему сущностному бытію, прилой природъ.

нимаетъ пришествіе Христа въ голой природъ, безъ посредства и безъ перерыва. Ибо эта сущность и эта жизнь, которую мы составляемъ въ Богъ, въ нашемъ въчномъ образъ, и которую мы имфемъ въ себф самихъ, по сущностному бытію, онъ безъ посредства и неразлучены. И вотъ почему духъ получаетъ безъ перерыва, въ своей высшей и самой внутренней части въ голой природъ, напечатлъніе своего въчнаго образа, и божественный свътъ, и бываетъ въчнымъ жилищемъ Бога, которое Богъ занимаетъ постояннымъ обитаніемъ, и которое Онъ всегда посъщаетъ новымъ пришествіемъ и новымъ излучениемъ новаго блеска своего въчнаго рожденія. Ибо гдѣ Онъ приходить, тамъ Онъ есть, и гдѣ Онъ есть, тамъ Онъ приходитъ. И гдъ Онъ никогда не былъ, Онъ никогда не придетъ, ибо въ Немъ нътъ ни случайности, ни измъненія, и все, гдъ Онъ есть, въ Немъ, ибо Онъ не выходитъ изъ себя. И вотъ почему духъ обладаетъ Богомъ сущностно въ голой природъ, и Богъ духомъ, ибо духъ живеть въ Богъ и Богъ въ духъ. И онъ способенъ въ своей высшей части къ воспринятію, безъ посредства, свъта Бога, и всего, что Богъ можетъ даровать. И свътомъ въчнаго образа, который свътить въ немъ сущностно и лично, духъ погружается, по высшей части своей жизненности, въ божественную сущность, и обладаетъ тамъ, у себя дома, своимъ блаженствомъ; и изливается снова со всфми тварями, въ въчномъ рожденіи Сына, и бываетъ водворенъ въ своей сотворенной сущности сво-

бодною волей святой Троицы. И здёсь онъ подобенъ образу высокой Троицы и Единства, для котораго онъ созданъ. Й въ своей сотворенной природѣ онъ претерпѣваетъ напечатлъніе своего въчнаго образа, безъ перерыва, какъ незапятнанное зеркало, гдв пребываетъ всякое изображеніе, и которое безъ перерыва возобновляетъ въ себъ сходство, новымъ обликомъ въ новыхъ освъщеніяхъ. Это сущностное единство нашего духа въ Богъ, не существуетъ въ сеоъ самомъ, но пребываетъ въ Богъ, и истекаетъ отъ Бога, и продолжается въ Богъ и возвращается въ Бога, какъ въ свою въчную причину. Оно не разлучается съ Богомъ и никогда больше не удаляется отъ Него по этому виду, ибо это единство существуетъ въ насъ отъ голой природы, и если бы природа отдълилась отъ Бога, она впала бы въ небытіе. И это единство-выше времени и состоянія, и всегда въ непрерывной работь, по виду Бога. Это есть благородство, которое мы имъемъ естественно въ сущностномъ единствъ нашего пуха, тамъ, гдф онъ естественно соединенъ съ Богомъ.

Это не дѣлаетъ насъ ни святыми ни олаженными, ио всѣ люди имѣютъ его въ сеоѣ, хорошіе, какъ и дурные, но это—первая причина всякой святости и всякаго олаженства; и вотъ встрѣча и соединеніе Бога въ нашемъ духѣ, въ голой природѣ.

Глава LVIII. Теперь, изслёдуйте эту мысль со стараніемъ, Какъ бываютъ подобны ибо, если вы хорошо поймете то, что я вамъ

хочу сказать, и что я вамъ сказалъ, вы пой- Богу черезъ мете всю божественную истину, которую тварь отличны чеможетъ теперь узнать, и много больше. Въ резъ смертдругомъ видъ нашъ духъ бываетъ дъятельно въ этомъ самомъ единствъ, и существуетъ самъ собой, какъ въ своей личной сотворенной сущности. Это-наслъдіе высшихъ силъ, и здъсь начало и конецъ всёхъ дёлъ сотворенной природы, совершенныхъ по виду тварей, въ природъ и, въ то же время выше природы.

Однако, единство не дъйствуетъ поскольку оно единство; но всв силы души, какимъ бы образомъ онт ни дъйствовали, обладаютъ всей своей дъйственностью и всъмъ своимъ могуществомъ въ своемъ основаніи, т.-е. въ единствъ духа, тамъ, гдъ онъ пребываетъ въ своей личной сущности. Въ этомъ единствъ духъ всегда долженъ быть подобенъ Богу, черезъ благодать и добродътель, или отличенъ, черезъ смертный грѣхъ; иоо человѣкъ сдѣланъ по подобію Бога, что следуеть разуметь въ смыслъ благодати; ибо благодать есть богообразный свътъ, просвътляющій насъ насквозь и дълающій подобными Богу, и безъ этого свъта, дълающаго насъ подобными, мы не можемъ быть сверхъестественно соединены съ Богомъ, хотя бы мы и не могли потерять ни образъ Бога, ни наше естественное единство въ Немъ. Если мы теряемъ это подобіе, то есть благодать, мы осуждены.

И вотъ почему, лишь только Богъ находитъ въ насъ что-нибудь, способное воспринять Его благодать, Онъ хочетъ насъ оживить своей добротой, и сдълать насъ подобными Ему своими дарами. И это происходитъ каждый разъ, какъ мы обращаемся къ Нему съ полной волей; ибо въ это самое мгновеніе Христосъ приходитъ къ намъ и въ насъ, черезъ посредство и безъ посредства, т.-е. черезъ добродѣтели и выше всѣхъ добродѣтелей. И Онъ напечатлѣваетъ свой образъ и свое подобіе въ насъ, то есть себя самого и всѣ свои дары, и Онъ облегчаетъ насъ отъ грѣха и дѣлаетъ насъ свободными и подобными себѣ самому.

И въ томъ же самомъ дѣйствіи, въ которомъ Богъ насъ облегчаетъ отъ грѣха, и дѣлаетъ насъ подобными и свободными въ благости, духъ погружается въ наслаждающуюся любовь. И здѣсь происходятъ встрѣча и соединеніе, которыя сверхъестественны и бываютъ безъ посредства, и въ которыхъ наше высшее блаженство. Хотя все, что Онъ даетъ любовью и чистою добротой, естественно для Бога, для насъ оно случайно и сверхъестественно, по нашему виду, потому что передъ тѣмъ мы были чуждыми и отличными, и мы сдѣлались подобными и достигли соединенія съ Богомъ лишь впослѣдствіи.

Глава LIX. Эта встрѣча въ этомъ единствѣ, котораго Какимъ обра-любящій духъ достигаетъ въ Богѣ, и которымъ вомъ обладаетъ безъ посредства, должно произойти въ единствѣ въ сущностномъ постиженіи, глубоко скрытомъ и покоѣ, выше всякаго для нашего познанія, кромѣ познанія дѣятельподобія бла- наго, по виду простоты. Въ этомъ наслаждаютодати.

щемся единствѣ мы всегда будемъ успокаивать-

ся выше насъ самихъ и выше всъхъ вещей. Изъ этого единства истекаютъ всѣ дары, естественно и сверхъестественно, и тъмъ не менъе любящій духъ покоится въ этомъ единствъ, выше вст даровъ, и здтсь нттъ ничего, кромт Бога, и духъ соединенъ съ Богомъ, безъ посредства. Въ этомъ единствъ мы приняты Святымъ Духомъ и мы принимаемъ Святого Духа и Отца и Сына, и полную божественную природу, ибо невозможно разлучить Бога. И наслаждающееся склоненіе духа, который ищеть покоя въ Богъ, выше всякаго подобія, достигаетъ и сверхъестественно обладаетъ, въ своемъ сущностномъ бытіи, всемъ, что духъ тамъ когда либо естественно получаль. Это то, чемь обпадаютъ всѣ благіе; но образъ, по которому это бываетъ, остается сокрытымъ отъ нихъ во всю жизнь, если они не внутренни и не праздны отъ всякой твари. Въ то самое мгновеніе, какъ человъкъ отвращается отъ гръха, онъ принятъ Богомъ въ сущностномъ единствъ своего существа, въ высшей части своего духа, чтобы покоиться въ Богъ, теперь и всегда. И онъ получаетъ благодать и подобіе Бога въ свойствъ своей силы, чтобы постоянно расти и преуспъвать въ новыхъ добродътеляхъ. И пока это подобіє пребываеть въ благости и добродътеляхъ, единство пребываетъ въ поков, и оно не можеть быть утрачено, кромъ какъ черезъ смертный грфхъ.

Теперь, всякая святость и всякое блаженство Какъ необзависять отъ введенія духа, черезъ подобіе и ходима бла-

годать Бога, черезъ посредство благодати или славы, въ подълающая насъ подоб. кой въ сущностномъ единствѣ; ибо благодать ными Богу и Бога есть путь, которымъ намъ всегда надо приводящая насъ къ Богу пройти, чтобы вступить въ голую сущность, безъ посред- гдѣ Богъ даруетъ себя безъ посредства во всемъ ства. своемъ богатствѣ. И вотъ почему грѣшники и

своемъ богатствъ. И вотъ почему гръшники и осужденные духи находятся во мракъ, такъ какъ у нихъ нътъ божественной благодати, которая ихъ просвътляла бы и вела къ наслаждающемуся единству. Однако, сущностное бытіе духа такъ благородно, что осужденные не могутъ желать быть уничтоженными. Но гръхъ образуетъ посредство и мракъ, и столь большое несходство между силою и ностью, гдв живеть Богь, что духъ не можеть соединиться со своей собственной сущностью, которая принадлежала бы ему и была его вѣчнымъ покоемъ, если оы гръхъ не создавалъ къ тому препятствія; ибо кто живеть безъ грѣха, живетъ въ подобіи и благодати, и Богъ-его обладаніе, и такимъ образомъ необходима благодать, удаляющая грѣхъ, и приготовляющая путь, и дѣлающая плодотворной всю нашу жизнь. И вотъ почему Христосъ всегда приходитъ въ насъ черезъ такія посредства, какъ Его благодать и Его многообразные дары, и мы равнымъ образомъ идемъ къ Нему черезъ такія посредства, какъ добродътели и различныя дъланія. И чъмъ Онъ болъе сообщаетъ намъ внутреннихъ даровъ и тонко волнуетъ насъ, тъмъ болъе нашъ духъ имъетъ внутреннихъ и усладительныхъ дъланій, какъ вы это узнали во всъхъ видахъ, указанныхъ выше. И это совершается всегда

въ возобновленіи, ибо Богъ всегда даетъ новые дары и нашъ духъ всегда возвращается, сообразно виду, по которому онъ былъ потребованъ и одаренъ Богомъ, и въ этой встръчъ онъ получаетъ всегда болъе высокое обновленіе; и такъ постоянно преуспѣваютъ жизнь более высокую. И эта деятельная встреча происходить вся черезъ посредство, ибо дары Бога, наши добродътели и дъятельность нашего духа образують эти посредства, и эти посредства необходимы всёмъ людямъ и всёмъ духамъ, ибо безъ посредства божественной благодати и любовнаго и свободнаго обращенія никакая тварь не можетъ быть спасена,

Теперь, Богъ глядитъ на жилище и на по-глава LXI. кой, которые онъ создалъ въ насъ, черезъ О посъщении насъ самихъ, и это — единство и подобіе. И шего духа Онъ хочетъ посъщать безъ перерыва это един-въ единствъ ство, новымъ пришествіемъ своего высокаго рожденія, и изобильными потоками своей безграничной любви, ибо Онъ хочетъ обитать среди услажденій въ любящемъ духв. И Онъ хочеть посъщать, съ богатыми дарами, подобіе нашего духа, чтобы мы делались более подобными и болже просвътленными въ добродътеляхъ. Теперь, Христосъ хочетъ, чтобы мы обитали и пребывали въ сущностномъ единствъ нашего духа, богатые, выше всякаго тварнаго дъла и всъхъ добродътелей, и чтобы мы дъятельно пребывали въ этомъ самомъ единствъ, богатые и переполненные добродътелями и небесными дарами. И Онъ хочетъ, чтобы мы

посъщали безъ перерыва это единство и это подобіе, посредствомъ какого-нибудь пѣла, которое бы мы совершали, ибо въ каждомъ новомъ теперь. Богъ рождается въ насъ, и отъ этого высокаго рожденія изливается Духъ Святой со всеми Его дарами; и вотъ почему пойдемте навстръчу дарамъ Бога, полобіемъ и высокимъ рожденіемъ въ единствъ.

Глава LXII. Какъ мы пойлемъ нанашихъ дъ-

Теперь, поймите, какимъ образомъ, въ каждомъ изъ нашихъ дѣлъ, мы будемъ встрѣчать встрачу во. Бога и возрастать въ подобіи, и болже высоко га во всехъ будемъ обладать наслаждающимся единствомъ. Всякое доброе дело, какъ бы маловажно оно ни было, которое любовь и простое прямодушное намъреніе относять къ Богу, дълаеть то, что мы заслуживаемъ болъе совершеннаго подобія и вѣчной жизни въ Богь. Простое намъреніе собираетъ въ единствъ духа разсъянныя силы души и соединяетъ духъ съ Богомъ. Простое намъреніе есть начало и конецъ и украшеніе всякой доброд'втели. Простое нам'вреніе приносить Богу хваленія, дела почитанія и вст добродътели, и оно проходитъ насквозь и пробътаетъ самого себя, и проходитъ на-сквозь и пробътаетъ все небо и всякую вещь, и оно находить Бога въ простой глубинъ самого себя. Просто то намереніе, которое имееть въ виду одного Бога и для котораго всякая вещь подчинена Богу. Простое намърение устраняетъ лицемфріе и двойственность, и человткъ будетъ его сохранять и осуществлять, поверхъ всякихъ вещей, во всехъ своихъ делахъ, ибо

оно поддерживаетъ человъка въ присутствіи Бога, съ яснымъ разумѣніемъ, и сохраняетъ его, непорочно сильнымъ и свободнымъ отъ чуждыхъ страховъ, въ то же время здёсь и въ день суда. Простое намъреніе есть простое око, о которомъ говоритъ Христосъ, око, просвътляющее и сохраняющее чистымъ отъ гръха все тѣло, то-есть всѣ дѣла человѣка и всю его жизнь. Простое намъреніе есть внутреннее любовное и просвътленное склонение духа, онооснованіе всякой духовности, оно заключаетъ въру, надежду и любовь, ибо оно имъетъ упованіе на Бога и оно върно. Оно топчетъ подъ ноги природу, оно создаетъ миръ, устраняетъ роптанія духа и сохраняетъ живучими вст добродътели. И оно даруетъ миръ и надежду, какъ и дерзновеніе къ Богу, въ то же время здёсь и на судё Божіемъ.

Мы будемъ пребывать такъ въ единствъ духа, въ благодати и подобіи; и мы всегда пойдемъ навстръчу Богу черезъ посредство добродътелей, и будемъ приносить Ему всю нашу жизнь и всъ наши дъла, въ простомъ намъреніи, и такимъ образомъ мы будемъ дълаться съ каждымъ часомъ и въ каждомъ изъ нашихъ дълъ все болье подобными. И благодаря основъ простого намъренія, мы переступаемъ самихъ себя, и встръчаемъ Бога безъ посредства, и покоимся съ Нимъ въ глубинъ простоты; тамъ мы обладаемъ наслъдіемъ, приготовленнымъ намъ отъ всей въчности. Жизнъ всъхъ духовъ и всъ дъла добродътелей заключаются въ подобіи и въ простомъ намъреніи;

и весь ихъ верховный покой заключается въ простотахъ, выше всякаго подобія. Однако, каждый духъ превосходитъ другихъ въ добродѣтеляхъ и въ подобіи, и обладаетъ своей собственной сущностью въ себѣ самомъ, сообразно своему благородству. И Богъ удовлетворяетъ особо каждаго изъ нихъ, и каждый изъ нихъ отыскиваетъ Бога въ глубинѣ своего духа, въ мѣру своей любви, здѣсь на землѣ, какъ и въ вѣчности.

Глава LXIII. Теперь, наблюдайте порядокъ и степень Расположе- всёхъ добродетелей и всякой святости, сообное всёхъ разно которымъ мы будемъ встрёчать Бога лей по семи въ подобіи, и сможемъ покоиться съ Нимъ въ дарамъ Святого Духа единстве.

Когда человъкъ живетъ въ стражъ Бога, въ нравственныхъ добродътеляхъ и во внъшнихъ дъланіяхъ, и когда онъ повинуется и покоряется Святой Церкви и заповъдямъ Бога, и когда его воля готова къ совершенію добра, въ простомъ намъреніи,— онъ подобенъ Богу черезъ свое упованіе и соединеніе своей воли съ волей Бога, въ томъ, что онъ дълаетъ, и въ томъ, что онъ воздерживается дълать. И онъ покоится въ Богъ выше подобія, ибо, посредствомъ упованія и простого намъренія, человъкъ исполняетъ волю Бога, болье или менъе, сообразно виду своего подобія; и посредствомъ любви, онъ покоится въ своемъ возлюбленномъ, выше подобія.

И если онъ хорошо упражняется въ томъ, что онъ получилъ отъ Бога, Богъ сообщаетъ

ему духъ милосердія и великодушія. И такъ онъ становится великодушенъ сердцемъ, кротокъ и милосерденъ. Отъ этого онъ болѣе живъ и болѣе подобенъ, и чувствуетъ, что онъ лучше покоится въ Господѣ, и болѣе широко и глубоко въ добродѣтеляхъ, чѣмъ прежде. И это подобіе и этотъ покой, онъ ихъ вкушаетъ тѣмъ лучше, чѣмъ онъ болѣе подобенъ.

И если онъ хорошо упражняется въ этомъ, съ большой ревностью и въ простомъ стремленіи, и борясь противъ того, что противно добродътелямъ, онъ получаетъ третій даръ, а именно, знаніе и благоразуміе. Такимъ образомъ, онъ становится разумнымъ, и знаетъ, что онъ будетъ дълать и что возпержится дълать, и гдв онъ будетъ давать, и гдв будетъ брать. И благодаря простому намфренію и божественной любви, этотъ человъкъ покоится въ Богъ, выше себя, въ единствъ; и онъ обладаетъ самимъ собой въ подобіи, и обладаетъ всёми своими дёлами въ болёе великомъ услажденіи, ибо онъ послушенъ и покоренъ Отцу, и разуменъ и благоразуменъ черезъ Сына, и великодушенъ и милосерденъ черезъ Духа Святого, и такъ онъ несетъ подобіе Святой Троицы, и покоится въ Богъ любовью и простотою своихъ намъреній. И въ этомъ вся дъятельная жизнь. Вотъ какъ человъкъ будетъ упражняться съ большою ревностью, и будетъ слъдовать своему простому намеренію съ благоразуміемъ. И онъ долженъ беречься отъ всего, что противно добродътелямъ; и всегда опускаться въ уничиженіяхъ къ ногамъ Христа; и такимъ

образомъ онъ постоянно растетъ въ добродътели и подобіи, и если онъ такъ бережется, онъ не можетъ заблудиться. Тёмъ не менѣе, онъ всегда пребываетъ, сообразно этому виду, въ дѣятельной жизни. И если человѣкъ привязывается и относится съ участіемъ къ занятіямъ сердца и къ многообразнымъ дѣламъ, болѣе, чѣмъ къ причинѣ и побужденію дѣлъ; и если онъ останавливается на дѣланіяхъ Таинства и на знакахъ и внѣшнихъ привычкахъ болѣе, чѣмъ на причинѣ и истинѣ, которыя они обозначаютъ, онъ всегда остается человѣкомъ внѣшнимъ, но онъ будетъ однако спасенъ своими добрыми дѣлами и своею простотой намѣренія.

Глава LXIV.
О даръ
силы.

И вотъ почему, если этотъ человъкъ хочетъ приблизиться къ Богу и возвысить свои пъланія и свою жизнь, онъ долженъ отъ дъйствія идти къ причинъ, и отъ знака-къ истинъ; такимъ образомъ онъ станетъ господиномъ своихъ делъ. и познаетъ истину и вступитъ во внутреннюю жизнь. И Богъ даетъ ему четвертый даръ, который есть духъ силы, и такъ онъ можетъ побъждать радость и страданіе, пріобрътеніе и потерю, заботу о земныхъ вещахъ и надежду на нихъ и всякаго рода посредство и множественность. И такъ человъкъ становится свободенъ и избавленъ отъ всёхъ тварей. Когда человъкъ безъ образовъ, онъ господинъ себя, и легко делается единымъ и внутреннимъ, и онъ обращается къ Богу, свободно и безъ препятствій, внутреннимъ благоговъніемъ, болье высо-

кимъ желаніемъ, благодарностью и хвалами и простымъ намъреніемъ. Такъ онъ вкушаетъ всъ свои дъла и всю свою жизнь, внутренно и внъшне, ибо онъ передъ престоломъ Святой Троицы, и часто онъ получаетъ отъ Бога утвшенія и внутреннія сладости. Ибо кто за подобнымъ столомъ служитъ съ благодарностью, хвалами и внутреннимъ благоговъніемъ, тотъ часто пьетъ отъ винъ Господа, и вкушаетъ отъ остатковъ и крошекъ, падающихъ со стола Бога. И онъ всегда имъетъ внутренній миръ, благодаря своей простотъ намъренія. И если онъ хочеть продолжать пребывать передъ Богомъ, въ признательности, хвалахъ и воздвигнутомъ намъреніи, то даръ силы въ немъ удваивается, и такимъ образомъ онъ не погружается въ тъпесныя пристрастія, въ удовольствіе, утешеніе, сладости, и ни въ одинъ изъ даровъ Бога, такъ же какъ и въ покой и миръ своего сердца. Но онъ хочетъ пройти насквозь всъ дары и всякое утъшеніе, чтобы найти того, кого любитъ. Такъ бываетъ силенъ, кто оставляетъ и побъждаетъ безпокойство сердца и вещи земли, и вдвойнъ силенъ, кто переступаетъ и побъждаеть вст утъшенія и вст небесные дары. Человъкъ переступаетъ такъ всъхъ тварей и, даромъ духовной силы, обладаетъ самимъ собою, могущественный и свободный.

Но когда никакая тварь не можетъ побъ-глава LXV. дить человъка, ни воспрепятствовать ему пре- О даръ собывать въ его простомъ восходящемъ намърении, и постоянно восхвалять Бога, и отыски-

вать Бога, и имъть Его одного въ виду, выше всъхъ даровъ, — то, благодаря этой силъ, Богъ сообщаетъ ему тогда пятый даръ, который есть даръ совъта. Въ этомъ даръ, Отецъ привлекаетъ человъка во внутрь, и требуетъ его одесную себя съ избранными, въ свое единство. И Сынъ говоритъ духовно въ немъ: «Слѣдуй за Мной къ моему Отцу, одно только необходимо». И Духъ Святой заставпяетъ сердце расцвътать и загораться въ воспламененной любви. И отсюда рождается буйная жизнь и нетерпъливость внутри: ибо тотъ, кто заслышалъ этотъ совътъ, взволнованъ, какъ буря, въ любви, и ничто не можетъ его удовлетворить, какъ только одинъ Богъ. И вотъ почему онъ покидаетъ себя и покидаетъ всякую вещь, чтобы найти того, въ комъ онъ живетъ и въ комъ всякая вещь едина. Здёсь человъкъ будетъ съ простотой имъть въ виду Бога, и господствовать надъ собой разумомъ, и уничтожитъ всю свою волю, и будетъ свободно ожидать желаннаго единства до дня, когда Богъ захочетъ его даровать. Такъ духъ совъта дъйствуетъ въ немъ вдвойнъ, ибо великъ и следуеть совету и приказанію Бога, кто покидаетъ себя и покидаетъ такъ всякую вещь, и говорить съ любовью, все болѣе и болѣе ненасытимой, все болѣе неистовой и болѣе воспламененной: «Да придетъ для насъ царство твое». И еще болье великъ, и еще лучше слъдуетъ совъту Бога, кто пооъждаетъ и уничтожаетъ въ любви свою собственную волю, и говорить Богу въ своей почтительной покор-

ности: «Да будетъ воля твоя во всякой вещи, а не моя». Когда Христосъ, нашъ дорогой Господь, приближался къ своему страданію, Онъ сказалъ своему Отцу эти самыя слова въ смиренномъ уничтоженіи себя, и для Него это были слова самыя счастливыя и наиболже постойныя славы, и для насъ это были слова самыя полезныя, и для Отца — самыя любовныя, и для діавола — самыя досадныя, какія Христосъ когда-либо говорилъ; ибо всъ мы спасены въ уничтожении Его воли по Его человъчности. И, такимъ образомъ, воля Бога становится для смиреннаго и любящаго человъка высшей радостью и самымъ великимъ желаніемъ въ его духовной чувствительности. хотя бы даже эта воля направила его въ адъ, что невозможно. И здёсь природа унижена до последней степени, и Богъ вознесенъ на высшую ступень. И человъкъ способенъ принять вст дары Бога; ибо онъ отрекся отъ себя, уничтожилъ свою волю и отпалъ все за все. И поэтому онъ не требуетъ и не хочетъ ничего. кромъ того, что Богъ хочетъ дать. Чего бы ни захотълъ Богъ, это-его радость; и ввъряющій себя любви – самый свободный человъкъ, какой только живетъ. И онъ живетъ безъ безпокойствъ, ибо Богъ не можетъ утратить то, что Ему принадлежитъ. Теперь, замътъте: хотя Богъ и знаетъ всъ сердца, Онъ часто постщаетъ такого человтка и испытываетъ, можетъ ли онъ свободно отречься отъ себя; и такимъ образомъ этотъ человъкъ можетъ быть просвътленъ и можетъ жить во славу Бога и

для своего собственнаго спасенія. И вотъ почему Богъ иногда заставляетъ его переходить со своей правой стороны на лѣвую, съ неба въ адъ, и отъ всъхъ услажденій къ самымъ великимъ бъдствіямъ, и можно бы подумать, что онъ оставленъ и презрѣнъ Богомъ и всѣми тварями. Если онъ отрекся отъ себя и отказался отъ своей воли тогда, въ прежней любви и радости, такъ чтобы не искать самого себя, но отыскивать одну волю Бога, то онъ легко отрекается отъ себя и въ мукъ и бъдствін, такъ чтобы искать въ нихъ только славу Бога, а не свою. Кто хочетъ совершить великія діла, хочеть претерпість великія печали; но терпъть въ покорности болъе благородно и составляетъ больше заслугъ передъ Богомъ, и болье удовлетворяеть нашу душу, чымь вепикія діла въ той же самой покорности, ибо это болве противно нашей природв. И вотъ почему, при одинаковой любви, духъ бываетъ болѣе возвышенъ и природа болѣе унижена въ тяжеломъ страданіи, чёмъ въ великихъ пълахъ.

Если человъкъ пребываетъ въ этой покорности, безъ другого предпочтенія, какъ не желающій и не знающій ничего иного, то онъ имѣетъ двойной духъ совѣта, ибо онъ удовлетворяетъ волѣ и заповѣдямъ Бога въ своихъ дѣлахъ, въ своихъ страданіяхъ, въ своемъ отреченіи, и въ своемъ покорномъ повиновеніи, и природа бываетъ украшена наивысшимъ образомъ. И онъ способенъ быть просвѣтленнымъ по духу.

И поэтому Богъ даетъ ему шестой даръ, Глава LXVI. который есть духъ разумънія. Мы прежде срав- О первой нивали этотъ даръ съ родникомъ о трехъ по- ступени дара разу. токахъ, ибо онъ водворяетъ нашъ духъ въ единствъ, являетъ истину, и создаетъ широкую и всеобщую любовь. Этотъ даръ, равнымъ образомъ, подобенъ блеску солнца, ибо солнце своимъ блескомъ наполняетъ воздухъ простой ясностью, и оно освъщаеть всъ очертанія и показываетъ различіе всёхъ цвётовъ. И такъ оно даетъ узнать свойственную ему силу; и его тепло обще всему міру, въ полезности и плодотворности. И, подобнымъ образомъ, первое излучение этого дара создаетъ простоту въ духъ. И эта простота проникнута особой ясностью, совершенно какъ воздухъ неба проникнутъ ясностью солнца; ибо божественная благодать, которая есть основание всёхъ даровъ, заключена по существу, какъ простой свътъ, въ нашемъ скрытомъ разумъніи; благодаря этому простому свъту, нашъ духъ бываетъ укрѣпленъ, просвѣтленъ просто, и полонъ божественныхъ благодатей и даровъ: и здъсь онъ подобенъ Богу по благодати и божественной любви. И такъ какъ онъ подобенъ Богу, и имъетъ Бога въ виду, и любитъ Его поверхъ всёхъ даровъ, онъ не позволяетъ себъ найти удовлетворение ни въ подобіи, ни въ сотворенномъ свътъ; иоо онъ имъетъ основную склонность, естественно и сверхъестественно, къ бездонной сущности, откуда онъ истекъ. И единство божественной сущности въчно привлекаетъ всякое подобіе въ свое един-

ство. И вотъ почему духъ воспламеняется, радуясь, и вливается въ Бога, какъ въ свой въчный покой; ибо божественная благодать, по отношенію къ Богу, какъ блескъ солнца, и она-посредство и путь, которые насъ приведуть къ Богу. И воть почему она сіяеть въ насъ просто, и дълаетъ насъ богообразными. то-есть подобными Богу. И тотъ, кто подобенъ Богу, ежечасно погружается въ Бога, и умираетъ въ Богъ, и становится едино съ Богомъ, и остается единымъ; благость дълаетъ то. что мы становимся едино съ Богомъ и пребываемъ и обитаемъ одинъ въ другомъ. Однако мы сохраняемъ въчное подобіе въ свъть благодати или славы, дъятельно обладая самими собой въ благости и добродътеляхъ. И мы сохраняемъ единство съ Богомъ, выше нашихъ дълъ, въ обнаженности нашего духа, въ божественномъ свътъ, обладая Богомъ выше всъхъ добродътелей, въ поков. Ибо благость въ подобіи должна въчно работать; и единство съ Богомъ въ наслаждающейся любви будетъ въчно покоиться. И вотъ дъланія любви; ибо въ единое теперь и въ то же самое время, любовь и работаетъ и покоится въ своемъ любимомъ. Й одно подкрѣплено другимъ, ибо, чѣмъ болѣе велика любовь, темъ более великъ покой, и чемъ более великъ покой, темъ более любовь глубоко внутрення; ибо одно живетъ въ другомъ, и кто не любитъ, не покоится, и кто не покоится, не любитъ. Однако, иные праведные воображаютъ, что они не любятъ и что они не покоятся въ Богъ. И самая эта мысль при-

ходить отъ любви, и такъ какъ они желаютъ любить больше, чъмъ могутъ, то имъ кажется, что они безсильны. И въ этомъ трудъ они вкущають любовь и покой, ибо никто не можетъ понять, какъ любятъ дъятельно и какъ, наслаждаясь, покоятся, кром' челов ка покорнаго, бездъйственнаго и просвътленнаго. Однако каждый любящій - едино съ Богомъ и въ поков, и подобенъ Богу въ трудв любви; ибо Богъ въ своей высокой природъ, подобіе которой мы носимъ, пребываетъ, наслаждаясь, въ въчномъ покоъ, по сущностному единству, идъятельно въ въчномъ трудъ, по троичности, и каждое изъ этихъ состояній есть совершенство другого, ибо покой заключается въ Единствъ и трудъ-въ Троицъ. И такъ въ въчности. И вотъ почему, если человъкъ хочетъ вкусить Бога, надо, чтобы онъ любилъ, и если онъ хочетъ любить, онъ можетъ вкушать. Но если онъ позволяетъ себъ удовлетворяться другою вещью, онъ не можеть вкусить, что есть Богъ. И вотъ почему мы должны обладать самими собой, просто, въ добродътеляхъ и въ подобіи, и обладать Богомъ выше насъ самихъ, черезъ любовь, въ поков и единеніи. И вотъ первый способъ, по которому общій всемъ человъкъ бываетъ утвержденъ.

Когда воздухъ просвътленъ насквозь яс-глава LXVII. ностью солнца, красота и великолъпіе всего О второй міра бываютъ разостланы, и глаза людей про-ступени дара яснены, и они бываютъ обрадованы много-образными оттънками красокъ. Точно такъ же,

когда мы просты въ себъ самихъ и наше скрытое разумъніе прояснено и просвътлено насквозь духомъ разумѣнія, мы можемъ узнавать высокія свойства, которыя въ Богъ и служатъ причиной всехъ Его изливающихся делъ. Хотя бы и вст люди могли постичь эти дтла, и Бога черезъ Его дела, никто не можетъ, однако, понять чувственно, ни сущностно, свойство дълъ Бога, по виду Его глубины, какъ только черезъ этотъ даръ. Ибо онъ насъ научаетъ изследовать и познавать наше благородство, и даеть намъ различение въ добродътеляхъ и во встхъ деланіяхъ, и указываетъ намъ, какъ мы будемъ жить, безъ заблужденія, сообразно въчной истинъ. И тотъ, кого онъ просвътляетъ, можетъ пребывать въ духъ и, просвътленнымъ разумомъ, въ точности наблюдать и постигать вст вещи, на неот и на землт. И вотъ почему онъ пребываетъ на небъ, и разсматриваетъ и изследуеть со всеми святыми, благородство своего возлюбленнаго, Его непостижимую высоту и Его глубину, Его длину, Его широту, Его бездонныя протяженность и истину; Его благое и неизреченное великодущіе, и вст подобныя свойства, которыя безчисленны въ Богъ, -- нашей любви, и безграничны въ Его высокой природъ: иоо самъ Онъ таковъ. Тогда просвътленный чъловъкъ опускаетъ взглядъ на себя, и на всъхъ людей, и на всъхъ тварей, и наблюдаеть, какъ Богъ ихъ всёхъ сотворилъ и одарилъ по своему свободному великодушію, въ природъ, и многообразно, и какъ Онъ хочетъ ихъ одарить и обогатить, выше природы, даромъ

себя самого, если они захотять Его искать и Его желать. Такое разумное изследование въ многочисленномъ различіи богатства Бога, веселить нашь духь, если, благодаря божественной любви, мы умерли для самихъ себя, въ Богъ, и если мы живемъ и пребываемъ въ духъ и вкушаемъ эти вещи, которыя въчны. Этотъ даръ разумънія показываетъ намъ единство, которое мы имъемъ и которымъ обладаемъ въ Богъ черезъ радостную и погруженную любовь, и подобіе Бога, которое мы имъемъ въ себъ черезъ благодать и черезъ добродътель. И онъ даетъ намъ свътъ и ясность, въ которыхъ мы можемъ отчетливо обращаться въ духъ, и изслъдовать и узнавать Бога въ духовныхъ подобіяхъ, и самихъ себя во всёхъ вещахъ, по виду и мъръ свъта, и сообразно воль Бога и благородству нашего разумънія. Вотъ второй способъ, по которому обыкновенный человъкъ бываетъ просвътленъ.

По мъръ того, какъ окружающій воздухъглава LXVIII. проясняется блескомъ солнца, тепло становит- О третьей ся больше и пріобрътаетъ всеобщую плодо- ступени дара творность; и когда нашъ умъ и наше разумъніе просвътлены до яснаго познаванія божественной истины, воля, то-есть любящая сила, разогръвается и широко изливается въ върности и любви ко всъмъ людямъ. Ибо этотъ даръ устанавливаетъ въ насъ широкую общую любовь, черезъ познаніе истины, которое мы получаемъ, благодаря его свъту. Ибо самые простые суть самые умиренные и имъютъ наилуч-

шій миръ въ самихъ себъ, и они наиболъе глубоко погружены въ Бога, и они самые просвътленные въ разумъніи, самые обильные въ побрыхъ дълахъ и самые обще въ изливающейся любви. И они встръчаютъ меньше всего препятствій, ибо они наибол'є подобны Богу, ибо Богъ-простота въ своей сущности, свътъ-въ своемъ разумъніи, и изливающаяся въ общее достояние любовь — въ своихъ дълахъ. И чемъ более мы подобны Богу въ этихъ трехъ отношеніяхъ, тъмъ болье мы соелинены съ Нимъ. И вотъ почему мы останемся глубоко простыми, и будемъ наблюдать всякую вещь просвътленнымъ разумомъ, и будемъ проникать во всякую вещь потоками всеобщей любви. Такъ солнце небесное пребываетъ простымъ и непоколебимымъ въ себъ самомъ и, однако, его свътъ и его тепло общи пля всей вселенной.

Теперь, поймите, какъ мы будемъ вести себя просвътленнымъ разумомъ во всеобщей любви. Отецъ есть начало всякой божественности по сущности и лицу. Вотъ почему мы будемъ склоняться по духу, въ смиренныхъ благоговъніяхъ, передъ высотою Отца: мы будемъ обладать такъ смиреніемъ, которое есть основаніе всъхъ добродътелей. Мы будемъ внутренно поклоняться, то-есть мы будемъ внутренно поклоняться, то-есть мы будетъ благоговъть передъ могуществомъ Отца и чтить Его, и такъ мы будемъ духовно воздвигнуты, ибо это Онъ создалъ въ силъ своей изъ небытія всъ вещи и ихъ сохраняетъ. Мы принесемъ наши хвалы, наши благодаренія и наше въчное слу-

женіе, върности и любви Бога, освободившаго насъ отъ узъ врага и вѣчной смерти; и мы станемъ свободными. Мы покажемъ мудрости Бога слѣпоту и невѣдѣніе человѣческой природы, и мы будемъ жаловаться Ему на нихъ, и будемъ желать, чтобы всв люди стали просвътленными и пріобръли познаніе истины: такъ мы познаемъ и будемъ чтить Бога. Мы будемъ умолять милосердіе Бога о грешникахъ. чтобы они обратились и преуспъли въ добродътеляхъ. Такъ будетъ Богъ желанно любимъ. Мы щедро раздадимъ сокровища Бога всемъ нуждающимся, такъ чтобы они переполнились и потекли обратно въ Бога: и такъ будуть они обладать Богомъ. Мы принесемъ Отну, въ чести и заслугахъ, всѣ услуги, оказанныя, и всё дёла, совершенныя любовью Христа по Его человъчности; и такъ всякая молитва наша будетъ услышана. Мы принесемъ также Отцу, въ Іисусъ Христъ, все сопричастіе ангеловъ, святыхъ и всёхъ благихъ; и такъ мы будемъ соединены съ ними всеми въ честь Бога. Мы принесемъ еще Отцу всъ службы Святой Церкви, и святую жертву встхъ священниковъ, чтобы намъ встрътить Бога черезъ Христа, и уподобиться Ему во всеобщей любви, и превзойти въ простотъ всякое подобіе, и соединиться съ Нимъ въ сущностномъ единствъ. Такъ мы будемъ пребывать съ Богомъ въ единствъ, и будемъ въчно изливаться съ Богомъ и со всеми святыми во всеобщей любви, и всегда будемъ течь обратно, признательностью и хвалами, и будемъ погружаться въ наслаждающуюся любовь въ сущностномъ поков. Это самая богатая жизнь, какую я знаю; и такъ обладаемъ мы даромъ разумвнія.

Глава LXIX. Теперь, поймите: во внутреннемъ возвращеніи, наслаждающееся единство Бога подобно О дарѣ мудрости. мраку, отсутствію вида и непостижимости. И любовью и простымъ намъреніемъ, нашъ духъ, склоняясь обратно, дъятельно приносить всъ добродътели, и, наслаждаясь, приноситъ себя самого, выше всъхъ добродътелей. Въ этомъ возвращеніи прорывается струя седьмого дара, который есть духъ вкусной мудрости. И этотъ даръ насыщаетъ простоту нашего духа, нашу душу и наше тъло, мудростями и духовными вкусами. И это-духовное возбуждение или прикосновеніе въ единствъ нашего духа, и этоустье и дно всъхъ благодатей, всъхъ даровъ и всъхъ добродътелей. И въ этомъ прикосновеніи Бога каждый вкушаетъ свои дъланія и свою жизнь, сообразно силъ прикосновенія и своей любви. И это божественное возбужденіе есть самое внутреннее посредство между Богомъ и нами, между покоемъ и трудомъ, между видомъ и отсутствіемъ вида, между временемъ и въчностью. И это духовное возбужденіе, Богъ вызываетъ его въ насъ, въ самомъ началъ и прежде всъхъ даровъ; и, однако, мы не знаемъ его и не вкушаемъ его, какъ только самымъ последнимъ. Ибо, когда мы любовно проискали Бога во всехъ нашихъ деланіяхъ, до самаго внутренняго нашей глубины, мы

чувствуемъ изліяніе всѣхъ олагодатей и всѣхъ

даровъ Бога; и это прикосновеніе, мы его испытываемъ въ единеніи нашихъ высшихъ силъ; выше разума и, однако, не безъ разума; ибо мы узнаемъ, что получили прикосновеніе. Но если мы хотимъ знать, что это и откуда приходитъ, тогда изнемогаютъ разумъ и все вниманіе тварей. Ибо, когда воздухъ просвътленъ блескомъ солнца, если глаза хотятъ слёдить за лучами, приносящими блескъ, и наблюдать сіяніе солнца, то, хотя бы они были остры и здоровы, они должны изнемочь въ своей дъятельности и страдательно принимать блескъ лучей. И точно такъ же, отражение непостижимаго свъта такъ велико въ единеніи нашихъ высшихъ силъ, что всякій трудъ тварей, дъйствующій съ различеніемъ, долженъ изнемочь. И здёсь наша деятельность должна претерпеть внутреннее дъйствіе Бога, и это — источникъ всъхъ даровъ. Ибо, если бы мы могли принять Бога въ нашемъ постижении. Онъ отлавался бы намъ безъ посредства; это для насъ невозможно, ибо мы слишкомъ узки и слишкомъ малы, чтобы Его постичь. И вотъ почему Онъ изливаетъ намъ свои дары по мфрф нашего постиженія и сообразно благородству нашихъ дъланій. Ибо плодотворное единство Бога всегда держится выше единенія нашихъ силъ, и всегда требуетъ нашего полобія въ любви и въ добродътеляхъ. И вотъ почему мы ежечасно вновь испытываемъ прикосновенія, чтобы мы ежечасно все боле обновлялись и становились болфе подобными въ добродфтеляхъ. И вследствіе этого новаго прикосновенія духъ впадаетъ въ голодъ и жажду, и хочетъ вкушать безусловно, и пробъгать, въ буръ любви, во встхъ направленіяхъ всю эту бездну, чтобы найти утоленіе. И отсюда рождается порывъ, въчно голодный въ въчномъ безсиліи; ибо всъ любящіе духи желають Бога, и порываются къ Нему, каждый сообразно своему благородству и прикосновенію Бога; и, однако, Богъ въчно пребываетъ непонятымъ, по роду нашихъ дъятельныхъ желаній; и вотъ почему въ насъ постоянно живетъ въчный голодъ, и въчное и желанное обращение внутрь, со встми святыми. И во встртчт Бога, свтт и тепло такъ велики и такъ непомърны, что всъ духи изнемогають въ своихъ дъятельностяхъ, и растворяются и исчезають въ ощутимой любви, въ единствъ своего духа. И здъсь они должны претерить внутреннее дъйствіе Бога, какъ чистыя твари. И здёсь, нашъ духъ, и благодать Бога, и вст наши добродътели составляють одну ощутимую любовь, безъ труда; ибо нашъ духъ истощилъ себя и самъ сталъ любовь. И здёсь духъ простъ, и воспріимчивъ ко всемъ дарамъ, и способенъ ко всемъ добродьтелямъ. Й въ этой глубинъ ощутимой любви живетъ кипящая струя, то-есть излучение или внутреннее дъйствие Бога, которое насъ волнуетъ, разжигаетъ и привлекаетъ ежечасно, и заставляетъ насъ изливаться въ новыя добродѣтели и новыя дѣла. Я вамъ показалъ такъ основаніе и видъ всёхъ добродѣтелей.

Теперь, поймите это непомфрное излучение глава LXX. Бога, соединенное съ непостижимой ясностью, О высшей которая—причина всёхъ даровъ и всёхъ доб- ступени внутренней родътелей: этотъ самый непостижимый свътъ преображаетъ и проникаетъ посредствомъ отсутствія вида, то-есть посредствомъ непостижимаго свъта, наслаждающееся склонение нашего пуха. И въ этомъ свътъ пухъ погружается въ наслаждающійся покой; ибо этотъ покой безвиценъ и бездоненъ, и его нельзя познать иначе какъ черезъ него самого, то-есть черезъ покой. Ибо, если бы мы могли его познать и постичь, онъ впалъ бы въ видъ и мъру, и, такимъ образомъ, не могъ бы насъ удовлетворять, и покой сделался бы вечнымъ безпокойствомъ. И вотъ почему простое склоненіе, любящее и погруженное, нашего духа, образуеть въ насъ наслаждающуюся любовь; и наслаждающаяся любовь бездонна. И бездна Бога зоветъ въ бездну: это-вст соединенные съ духомъ Бога въ наслаждающейся любви. Это призывание есть вторженіе Его сущностной ясности; и эта сущностная ясность, въ облечении Его бездонной любовью, дълаетъ то, что мы теряемъ самихъ себя и ускользаемъ отъ самихъ себя, въ пустынный мракъ Бога. И соединенные такъ, безъ посредства, съ духомъ Бога, мы можемъ встрътить Бога черезъ Бога, и прочно обладать съ Нимъ и въ Немъ нашимъ въчнымъ блаженствомъ.

Самая внутренняя жизнь осуществляется тро-Глава LXXI. яко. Иногда внутренній человѣкъ совершаетъ О трехъ обращеніе внутрь просто, по наслаждающейся ній, наибо.

лье внутрен-склонности, выше всякой деятельности и выше всякой добродътели, однимъ простымъ самоуглубленіемъ въ наслаждающуюся любовь. И здесь онъ встречаетъ Бога безъ посредства. И отъ единства Бога сіяетъ въ немъ простой свътъ, и этотъ свътъ являетъ ему мракъ, наготу и небытіе. Онъ объять мракомъ и падаетъ въ отсутствіе вида, какъ въ блужданіе. Онъ теряетъ, въ наготъ, способность наблюдать и различать вст вещи, и онъ преображенъ и проникнутъ простою ясностью. Онъ изнемогаетъ въ небыти отъ всехъ своихъ делъ, ибо онъ побъжденъ въ трудъ безпредъльной любви Бога, и въ наслаждающемся склоненіи своего духа, онъ торжествуетъ надъ Богомъ и становится однимъ духомъ съ Нимъ. И въ этомъ соединеніи, въ духѣ Бога, онъ вступаетъ въ наслаждающійся вкусъ и обладаетъ божественной сущностью. И онъ наполненъ, послъ своего погруженія въ свое сущностное бытіе, несмѣтными богатствами и божественными услажденіями. И отъ этого богатства изливаются, въ единство высшихъ силъ, облечение и полнота ощутимой любви. И отъ этой полноты ощутимой любви течеть въ сердце и въ тълесныя силы насквозь проницающій вкусъ удовлетворенія. И, благодаря этимъ потокамъ, чеповѣкъ становится неподвижнымъ внутри, и безсильнымъ въ себѣ самомъ и во всѣхъ своихъ дълахъ. И онъ не знаетъ и не испытываетъ, въ самомъ внутреннемъ своей глубины, въ тълъ и въ душъ, ничего другого, кромъ особой ясности, вмъстъ съ ощутимой полнотою и проницающимъ вкусомъ. Это первый видъ, который бездъйствененъ; ибо онъ опорожняетъ человъка отъ всъхъ вещей и возноситъ его выше дълъ и добродътелей. И онъ соединяетъ человъка съ Богомъ, и надежно утверждаетъ дъланія, самыя внутреннія, какія только можно осуществлять. Такъ что, когда какое-нибудь безпокойство или какое-нибудь осуществленіе добродътелей устанавливаетъ посредство или образы на пути голаго обращенія внутрь, котораго желаетъ праведный человъкъ, то онъ испытываетъ задержку въ этомъ видъ, ибо этотъ видъ есть выступленіе по ту сторону всъхъ вещей, до ихъ пустоты. Вотъ первый видъ дъланій, самыхъ глубоко внутреннихъ.

Мгновеніями, внутренній человѣкъ дѣятель-ГлаваLXXII. но и съ желаніемъ обращается къ Богу, чтобы о второмъ воздать Ему свое поклоненіе, и чтобы предло- родь дълажить и уничтожить въ любви Бога свое су-лъевнутренщество и все, что онъ можетъ дать. И здѣсь, онъ встръчаетъ Бога, черезъ посредство. Это посредство — даръ посредство туркова мудрости, которая есть основаніе и источникъ всёхъ добродётелей, и побуждаетъ праведниковъ къ добродътелямъ, по мъръ ихъ любви; и иногда прикасается и воспламеняетъ любовью, такъ буйно, внутренняго человъка, что всъ дары Бога и все, что Богъ можетъ дать, не давая самого себя, представляется ему слишкомъ малымъ и не удовлетворяетъ его, но увеличиваетъ нетерпъніе. Йоо онъ имъетъ въ глубинъ себя внутреннее воспріятіе или чувствованіе, гдъ

начинаются и кончаются всё добродетели, и гдъ онъ желанно приноситъ Богу всъ добродътели, и гдъ обитаетъ любовь. Итакъ. голодъ и жажда любви делаются столь велики, что онъ постоянно отказывается отъ своего пъла и изнемогаетъ въ немъ, и что онъ истощается и уничтожается въ любви, ибо желаніе вкусить Бога изнуряетъ его голодомъ и жаждой, и въ каждомъ излучении Бога, онъ бываетъ охваченъ Богомъ, и онъ получаетъ, снова и впервые, прикосновение въ любви. Такъ, живя, онъ умираетъ, а умирая, оживаетъ. И, такимъ образомъ, вожделъющие голодъ и жажда любви постоянно возобновляются въ немъ. Вотъ другой видъ, который въ желаніи, гдъ любовь пребываетъ и желаетъ въ подобіи и хочетъ соединиться съ Богомъ. Этотъ видъ для насъ болѣе полезенъ и славенъ, чѣмъ первый, ибо онъ причина перваго, потому что никто не можетъ вступить въ покой, выше дъла, если онъ раньше не любилъ, желанно и дъятельно, пюбовь. И вотъ почему нужно, чтобы благодать Бога и чтобы наша дъятельная любовь предшествовали и следовали; то-есть, эта деятельная любовь должна быть осуществляема прежде и послъ; ибо безъ дълъ любви мы не можемъ заслужить ничего, ни получить Бога, ни сохранить то, чего достигли дълами любви. И вотъ почему пусть никто не будетъ празднымъ, кто господинъ себя и можетъ осуществлять любовь. Такъ что, когда праведный человъкъ задерживается на какомъ-нибудь даръ Бога или на какой-нибудь твари, что онъ встръчаетъ препятствія въ этомъ самомъ внутреннемъ дѣланіи, ибо это дѣланіе есть голодъ, котораго ничто не можетъ утолить, какъ только одинъ Богъ.

Отъ этихъ двухъ родовъ рождается третій, Глава LXXIII. который есть внутренняя жизнь по правед- О третьемъ ности. Теперь, поймите: Богъ непрерывно при- родь дълаходитъ въ насъ, съ посредствомъ и безъ по-лъе внутренсредства; Онъ требуетъ отъ насъ дъйствія и наслажденія, такъ чтобы дъйствіе не мъшало наслажденію, и чтобы наслажденіе не мѣшало дъйствію, но чтобы они взаимно подкръпляли другъ друга. И вотъ почему внутренній человъкъ обладаетъ своею жизнью въ этихъ двухъ видахъ, а именно, въ покот и трудт. И въ каждомъ изъ нихъ онъ бываетъ всецъло весь и нераздельно; ибо онъ всецело весь въ Боге, въ Его наслаждающемся поков, и онъ всецьло весь въ сеот самомъ, въ своей пъятельной люови, и Богъ въ своихъ предостереженіяхъ непрестанно требуетъ, чтобы онъ возобновлялъ покой и трудъ. И праведность духа хочетъ платить, ежечасно, то, что Богъ требуетъ отъ нея, и вотъ почему въ каждомъ изъ излученій Бога духъ совершаетъ обращение внутрь, дъятельно и наслаждаясь, и такъ онъ бываетъ обновленъ во всехъ добродетеляхъ, и погруженъ, глубже, въ наслаждающуюся любовь. Ибо Богъ, въ единомъ даръ, даетъ себя со всъми своими дарами, и духъ, въ каждомъ обращеніи внутрь, даетъ себя со всеми своими делами. Ибо, благодаря простому излученію Бога, насла-

ждающемуся склоненію и изліянію любви, духъ бываетъ соединенъ съ Богомъ, и перенесенъ, безъ перерыва, въ покой. И благодаря дару разумънія и вкусной мудрости, онъ дъятельно испытываетъ прикосновение, и бываетъ просвътленъ и воспламененъ, ежечасно, въ любви. И ему бываетъ показано и предложено въ духв, все, чего можно желать. И онъ бываетъ изнуренъ голодомъ и жаждой, ибо онъ видитъ пищу ангеловъ и небесный напитокъ. Онъ дъятельно трудится въ любви, ибо онъ видитъ свой покой. Онъ странникъ и видитъ свою страну. Онъ борется въ любви, за побъду, ибо онъ видить свой вънецъ. Утъшеніе, миръ, радость и красота и богатство, и все, что можетъ радовать, все это бываеть показано просвътленному въ Богъ разуму, въ духовныхъ подобіяхъ и безъ мъры. Й отъ этого видънія, въ прикосновеніи Бога, любовь пребываеть д'ятельной. Ибо этотъ праведный человъкъ воздвигъ въ духѣ, въ покоѣ и въ трудѣ, истинную жизнь, которая будетъ продолжаться въчно, но она преобразится послѣ этой жизни въ состояніе болве высокое. Такъ человвкъ бываетъ праведенъ, и онъ идетъ къ Богу внутреннею любовью въ въчномъ трудъ, и онъ идетъ въ Бога наслаждающимся склоненіемъ, въ въчный покой. И онъ пребываетъ въ Богѣ, и онъ выходитъ, однако, ко всъмъ тварямъ, во всеобщей любви, въ добродътеляхъ и дълахъ праведности. И это — высшая вершина внутренней жизни. Всѣ, не обладающіе, въ одно и то же время, покоемъ и дъйствіемъ, въ одномъ и томъ же

дъланіи, не получили этой праведности праведныхъ. Этотъ праведный человъкъ, въ своемъ обращении внутрь, не можетъ встрътить препятствій, ибо онъ совершаеть обращеніе внутрь, деятельно и наслаждаясь; но этотъ человъкъ подобенъ двойному зеркалу, которое принимаетъ изображенія со своихъ двухъ поверхностей. Ибо, въ своей высшей части, человъкъ принимаетъ Бога и всъ Его дары, и въ своей низшей части, онъ принимаетъ посредствомъ чувства телесные образы. Теперь онъ можетъ произвести обращение внутрь, когда хочеть, и осуществлять, безь препятствій, праведность. Но человъкъ неустойчивъ въ этой жизни, и вотъ почему онъ часто обращается къ внѣшнему, и растрачивается въ чувствахъ, безъ необходимости, и безъ повелѣнія просвѣтленнаго разума, и впадаетъ такъ въ простительныя ошибки. Но вст простительныя ошибки, въ любовномъ обращении внутрь праведнаго человъка, подобны каплъ воды въ раскаленномъ горнилъ. И здъсь, я покидаю внутреннюю жизнь.

Теперь, некоторые люди, кажущеся правед-главаLXXIV. ными, живутъ противно этимъ тремъ видамъ Какъ нъкои всъмъ добродътелямъ. Теперь, пусть каждый живутъ просебя наблюдаетъ и испытываетъ; всякій чело-тивно этимъ въкъ, не привлеченный и не просвътленный тремъ ви-Богомъ, не получилъ прикосновенія любви; и онъ не имъетъ ни дъятельнаго соединенія съ желаніемъ, ни простого и любящаго склоненія въ наслаждающемся покоъ. И потому онъ не можетъ соединиться съ Богомъ; ибо всв жи-

вущіе безъ сверхъестественной любви склоняются къ себъ самимъ, и ищутъ покоя въ постороннихъ вещахъ. Ибо всъ твари по природъ склонны къ покою: и вотъ почему покой бываетъ взысканъ добрыми и злыми, въ различныхъ видахъ.

Теперь, замѣтьте: когда человѣкъ бываетъ обнаженъ и безъ образовъ по чувствамъ, и бездъйствененъ по высшимъ силамъ, онъ вступаетъ въ покой голой природой; и покой, всъ твари могуть его найти и обладать имъ въ самихъ себъ, въ голой природъ, безъ благодати Бога, если онъ могутъ освободиться отъ образовъ и отъ всехъ делъ. Но любящій человекъ не можетъ на этомъ успокоиться, ибо благость и внутреннее прикосновеніе благодати Бога не остаются спокойными, и вотъ почему любящій человъкъ не можетъ долго пребывать въ себъ самомъ, въ естественномъ покот. Но замътъте теперь способъ, которымъ осуществляютъ этотъ естественный покой. Это-неподвижность, безъ дъланія внутри и во-внъ, въ праздности, чтобы покой быль найдень и не испытываль разстройства. Но покой, осуществляемый такимъ образомъ, непозволителенъ; ибо онъ создаетъ въ человъкъ слъпоту въ невъдъніи, такъ что человъкъ сидитъ въ себъ самомъ, безъ работы; и этотъ покой не что иное, какъ праздность, въ которую человъкъ впадаетъ, и забываетъ себя, и забываетъ Бога, и всъ вещи, во всемъ, что касается дъйствія. Этотъ покой противоположенъ сверхъестественному покою, которымъ обладають въ Богь, ибо последній есть любов-

ное растопленіе, съ простымъ созерцаніемъ въ непостижимой ясности. Этотъ покой въ Богъ, всегда деятельно отыскиваемый внутреннимъ желаніемъ, и находимый въ наслаждающемся склоненіи и въчно обладаемый въ погруженіи и поглощеніи любви, и продолжающій не мен'ве быть отыскиваемымъ, когда имъ уже обладають; этотъ покой настолько же вознесенъ выше покоя естественнаго, насколько Богъ вознесенъ выше встхъ тварей. И вотъ почему обольщены всъ, которые имъють въ виду только себя самихъ, и садятся въ естественномъ покоъ, и не отыскиваютъ Бога съ желаніемъ, и не находятъ Его въ наслаждающейся любви, ибо покой, которымъ они обладаютъ, состоитъ въ праздности и въ отсутствіи ихъ самихъ, къ чему они наклонны по природъ и по привычкъ. И въ этомъ естественномъ покот нельзя найти Бога; но онъ ведетъ человъка къ праздности, которую могутъ найти язычники, евреи и всъ люди, какъ бы дурны они ни были, если они живутъ въ своихъ грѣхахъ безъ угрызеній совѣсти, и умфють освобождаться отъ образовъ и отъ встать дель. Въ этой праздности покой пріятенъ и великъ. Этотъ покой не есть гръхъ самъ по себъ, ибо онъ по природъ существовалъ бы во всехъ людяхъ, если бы они могли опустошиться. Но когла хотять его осуществить и обладать имъ безъ дълъ добродътелей, человъкъ впадаетъ въ духовную гордость, и въ самодовольство, отъ которыхъ онъ редко излечивается. И иногда онъ воображаетъ, что находится тамъ, куда онъ никогда не достиг-

нетъ, и обладаетъ тъмъ, чего никогда имъть не будетъ. Когда человъкъ обладаетъ такъ покоемъ въ ложномъ бездъйствіи, и когда всякое любовное примънение кажется ему помъхой, онъ покоится въ себъ и живетъ противоположно первому виду, соединяющему человъка съ Богомъ: и это и есть начало встхъ духовныхъ заблужденій. Теперь, замътьте одно сравненіе на этотъ случай: ангелы, которые любовно и наслаждаясь совершили обращение внутрь въ Бога, со всемъ, что они получили отъ Него, нашли въчные блаженство и покой; но тъ, которые, обратившись на самихъ себя, искали покоя въ себъ, въ довольствъ самими собой, въ естественномъ свътъ, имъли только покой краткій и запретный; и они были ослъплены, и образовалось посредство между ними и въчнымъ свътомъ; и они впали въ мракъ и въ въчное безпокойство. Итакъ, вотъ первый вражескій видъ, которымъ обладаютъ съ покоемъ въ ложномъ безпъйствіи.

Глава LXXV Теперь, поймите: когда этотъ человъкъ хоо работаю-четъ имъть какой-нибудь покой въ праздности, щихъ пробезъ внутренняго и желаннаго соединенія съ му виду. Богомъ, онъ готовъ на вст заблужденія, ибо онъ отвращенъ отъ Бога, и естественная побовь склоняетъ его къ себт; и онъ ищетъ утъшеній и сладостей и того, что ему доставляетъ удовольствіе. И онъ подобенъ торговцу, ибо во встать своихъ дълахъ онъ обращенъ на самого себя, и онъ имъетъ въ виду свой покой и свои выгоды, и ищетъ ихъ больше, чтъть

славы Бога. Этотъ человъкъ, живущій такъ въ естественной и голой любви, всегда обладаетъ собой безъ отреченій. Иные изъ этихъ людей претеривваютъ жизнь очень суровую, и великія дела покаянія, чтобы иметь большую славу святости, и также заслужить большое вознагражденіе: ибо всякая естественная любовь имфетъ благоволеніе только къ себѣ; и желала бы славы во времени, и большой платы въ въчности. И такіе люди имфютъ много предпочтеній, и вымаливають и желають исключительныхъ благоволеній Бога, и они часто бываютъ обмануты, ибо, художествомъ врага, съ ними иногда соывается то, чего они желаютъ; и тогда они принисывають это своей святости. и считаютъ себя достойными всего, ибо они горды и не имфютъ прикосновенія Бога и не просвътлены Имъ. И вотъ почему они пребывають въ себъ самихъ, и ничтожное утъшеніе ихъ сильно радуетъ, ибо они не знаютъ, чего у нихъ недостаетъ; и они совершенно привязываются, по своему желанію, къ внутреннему вкусу и къ духовнымъ удовольствіямъ природы. И это называется духовнымъ развратомъ; ибо это-безпорядочная привязанность къ природной любви, которая всегда обращена на себя, и ищетъ своихъ выгодъ во встхъ вещахъ. Постоянно также бывають эти люди духовно горды и своевольны, и вотъ почему ихъ жепаніе и ихъ удовольствіе иногда такъ крѣпко привязываются къ вещамъ, которыхъ они желають, и которыя своими усиліями стремятся получить отъ Бога, что они часто бываютъ

обольщены, и что иные изъ нихъ бываютъ одержимы врагомъ. Эти люди живутъ противно благости и любовному обращенію внутрь, въ которомъ человъкъ приноситъ себя со всъмъ, что онъ можетъ сдълать, въ честь Бога и изъ любви къ Нему, и котораго ничто не можетъ ни утишить, ни удовлетворить, кромф непостижимаго блага, которое есть одинъ Богъ. Ибо благость есть узель любви, который переносить насъ въ Бога, и гдѣ мы отрекаемся отъ себя, и гдъ Богъ соединенъ съ нами, и гдъ мы соединены съ Богомъ. Но естественная любовь обращается на себя и на свои выгоды, и всегда остается одинокой. Однако, естественная любовь такъ же схожа съ благостью, въ своихъ внъшнихъ дъйствіяхъ, какъ два волоса на одной головъ; но намъренія различны. Ибо праведный всегда имфетъ въ виду честь Бога, и ея ищетъ и желаетъ въ своемъ воздвигнутомъ сердцъ; а въ естественной любви, человъкъ имфетъ въ виду только себя самого и свои выгоды. Итакъ, когда естественная любовь перевъшиваетъ, человъкъ впадаетъ въ четыре гръха; это: духовная гордость, скупость, лакомство и развратъ. И такъ палъ Адамъ въ Раю, и вся человъческая природа съ нимъ; ибо онъ любилъ себя естественной безпорядочной любовью, и вотъ почему онъ отвратился отъ Бога, и презрълъ повелъніе Бога въ своей гордости. И онъ пожелалъ знанія и мудрости въ своей скупости; и искалъ вкусовъ и удовольствій въ своемъ лакомствъ; и затъмъ онъ былъ подвигнуть на разврать. Но Марія была живымъ

Раемъ, и вновь нашла благодать, потерянную Адамомъ, и много вещей съ нею, ибо она — мать любви. Она дъятельно обратилась къ Богу, въ благости, и она приняла Христа въ смиреніи. И она принесла Его Отцу, со всѣми Его добродѣтелями, въ великодушіи; и она не вкусила никакого утѣшенія и никакого дара, въ лакомствѣ; и вся ея жизнь протекла въ чистотѣ. Кто ей слѣдуетъ, побѣдитъ все, что противно добродѣтелямъ, и вступитъ въ царство, гдѣ она царствуетъ со своимъ Сыномъ въ вѣчности.

Когда человъкъ обладаетъ такъ естествен-ГлаваLXXVI. нымъ покоемъ въ праздности, и во всъхъ сво- О третьемъ ихъ дълахъ имъетъ въ виду только себя са- разрядъ людей, живумого, и упорно пребываетъ непокорнымъ въ щихъ просвоемъ себялюбіи, онъ не можетъ соединиться тивно тремъ видамъ и съ Богомъ, ибо онъ живетъ безъ благости, въ всякой добнесходствъ. И здъсь начинается третій врародътели. жескій разрядъ, самый вредоносный; и это— неправедная жизнь, полная духовныхъ заблужденій и превратностей.

Теперь, замѣтьте это внимательно, чтобы вы поняли это хорошо. Они считаютъ себя, въ своихъ мысляхъ, созерцателями, и воображаютъ, что они самые святые люди, какіе только есть. Однако, они живутъ, враждебные Богу, святымъ и всѣмъ благимъ, и несходные съ ними. Теперь, замѣтьте это, и вы будете въ состояніи узнавать ихъ въ ихъ словахъ и въ ихъ дѣлахъ. Благодаря естественному покою, который они испытываютъ и которымъ

обладають въ себъ самихъ, въ праздности, они считаютъ себя свободными, и соединенными съ Богомъ безъ посредства, и воображаютъ, что они вознесены выше всёхъ обыкновеній Святой Церкви, и выше заповъдей Бога, выше закона, и выше всёхъ дёль добродётели, какія только можно осуществлять какимъ бы то ни было способомъ. Ибо эта праздность кажется имъ настолько великою, что ее нельзя смушать никакимъ дъломъ, какъ бы хорошо оно ни было, такъ какъ праздность болфе благородна, чъмъ всъ добродътели. И вотъ почему они держатся въ чисто страдательномъ состояніи, безъ всякой работы по направленію кверху или книзу, похожіе на ткацкій станокъ, бездъйствующій самъ по себъ и ожидающій работы своего господина: ибо они воображаютъ, что, если бы они стали дъйствовать, Богъ быль бы стеснень въ своемь действіи. И вотъ почему они бездъйственны во всъхъ добродътеляхъ, и бездъйственны до того, что не хотять ни восхвалять ни благодарить Бога. И у нихъ нътъ ни знанія, ни любви, ни воли, ни молитвъ, ни желаній; ибо, по ихъмнѣнію, они обладали всемъ, чего они могли бы просить и желать. И такимъ образомъ, они-нищіе духомъ, такъ какъ они-безъ воли, и все оставили, и живутъ безъ какого бы то ни быпо себялюбиваго предпочтенія, ибо имъ кажется. что они праздны, и что они переступили все, и что они обладали всеми теми вещами, для достиженія которыхъ Церковь повельла и установила свои обыкновенія. И, по ихъ словамъ,

никто не можетъ ничего ни дать имъ, ни у нихъ похитить, самъ Богъ этого не можетъ, ибо, въ ихъ мысли, они переступили всъ дъланія, и вст добродттели, и достигли въ чистое бездъйствіе, гдт они развязаны отъ встхъ добродътелей. И нужна большая работа, говорять они, чтобы быть развязанными отъ добродътелей въ бездъйствіи, чъмъ чтобы ихъ пріобрѣсти. И вотъ почему они хотять быть свободными, и никому не повиноваться, ни Папъ, ни епископу, ни своему приходскому священнику. И, несмотря на нѣкоторыя видимости, внутренно они никому не подчинены, ни въ своей воль, ни въ своихъ пълахъ; ибо. они свободны во встхъ отношеніяхъ отъ встхъ обыкновеній Святой Церкви. И вотъ почему, говорять они, пока человъкъ преслъдуетъ добродътель и желаетъ исполнять волю Бога, онъ еще несовершенъ, ибо онъ еще накопляетъ добродътели, и онъ не знаетъ этой духовной обдности и этой праздности. Но, въ ихъ мысли, они вознесены выше всъхъ сонмовъ святыхъ и ангеловъ, и выше всёхъ наградъ, какія можно заслужить въ какомъ бы то ни было видъ. И вотъ почему они говорятъ, что не могуть более успевать въ добродетеляхъ, ни заслужить большаго воздаянія, и что они не могутъ болѣе грѣшить; ибо они утверждаютъ, что они живутъ безъ воли, и что они предали духъ свой Богу, въ поков и праздности, и что они соединены съ Богомъ и уничтожены въ сеов самихъ. И вотъ почему они могуть дёлать все, чего хочеть тёлесная природа, ибо они достигли невинности, для нихъ нътъ закона. И вотъ почему, если природа бываетъ подвигнута на какое-либо удовольствіе, и если бы отказъ могъ омрачить или нарушить праздность духа, они удовлетворяютъ природу согласно ея желанію, чтобы праздность духа не была нарушена. И вотъ почему они соблюдаютъ постъ, постные дни четырехъ временъ года и другіе установленія, только изъ нѣкотораго рода вниманія къ людскому мнтнію, ибо у нихъ нттъ сознанія встхъ вещей. Я надъюсь, что такихъ людей мало, но тъ, кто таковы, суть худшіе и самые соблазнительные люди, какіе только есть, и порою они бываютъ одержимы врагомъ; и тогда они бывають такъ искусны, что стоить большого труда побъдить ихъ разумомъ. Но посредствомъ Священнаго Писанія, ученія Христа и нашей въры, можно легко доказать, что они обольшены.

Глава LXXVII. рядъ людей превратныхъ.

Есть еще другой разрядъ превратныхъ лю-О другомъ раз-дей, которые въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ отличаются отъ описанныхъ; и они также хотятъ быть, равнымъ образомъ, свободными отъ всякаго дёла, и быть ничёмъ инымъ, какъ орудіемъ, посредствомъ которато Богъ дълаетъ то, что Онъ хочетъ. И вотъ почему они говорятъ, что находятся въ состояніи чисто страдательномъ и безъ работы, и что работа, которую Богъ совершаетъ черезъ нихъ, болве благородна и составляетъ большую заслугу, чёмъ все то, что другой человъкъ, работающій самъ по себъ, въ благодати Бога, можетъ заслужить. И вотъ почему они говорятъ, что они страдательные люди Бога, и что они не дъйствуютъ сами по себъ, но что Богъ совершаетъ всв ихъ дела. И они говорятъ также, что не могуть сограшить, такъ какъ Богъ совершаетъ вст ихъ дъла и они во всемъ безпъйственны. И все, что Богъ желаетъ, бываетъ совершено Имъ, и ничего другого. Эти люди предались внутреннему бездъйствію въ своей праздности, и живуть безъ всякаго предпочтенія. И видъ жизни у нихъ смиренный и покорный, и они переносять съ ровной душой все, что съ ними случается, ибо имъ кажется, что они орудіе, которое Богъ употребляетъ по своей волъ. Въ многочисленныхъ дълахъ и видахъ, они похожи на праведныхъ, но они отличаются отъ нихъ съ другихъ точекъ зрвнія; ибо они смотрять, какъ на исходящія отъ Святого Духа, на всъ испытываемыя внутренннія побужденія, каковы бы они ни были, хорошія или дурныя. И въ этомъ, и въ другихъ сходныхъ случаяхъ, они бывають обольщены; ибо духъ Бога не желаетъ, не совътуетъ и не производитъ ни въ одномъ человъкъ вещей, противныхъ ученію Христа и Святой Церкви. Ихъ узнать трудно, чтобы быть просвътленнымъ и безъ того умъть различать духовъ и божественную истину, ибо большинство изъ нихъ тонки и умъютъ искусно преображать свою превратность и придавать ей красоту. И они всегда упрямы и привязаны къ своимъ мыслямъ до того, что скорве предпочли бы умереть, чвмъ покинуть

то, что утверждаютъ. Ибо они считаютъ себя самыми святыми и самыми просвътленными изъ людей. Они отличны отъ первыхъ успокоенныхъ, потому что они говорятъ, что могутъ преуспъвать и пріобрътать заслуги, между темъ какъ первые утверждаютъ, что они не могутъ больше пріобрѣтать заслугъ, такъ какъ они остановились въ единствъ и бездъйствіи. гдъ нельзя подниматься выше, ибо уже нътъ больше пъланій. Но всъ они превратны и самые злъйшіе люди, какіе есть, и ихъ слъдуеть такъ же избътать, какъ адскаго врага. Но если вы хорошо поняли наставленія, которыя я многообразно далъ вамъ выше, вы увидите ясно, что они обольщены. Ибо они живутъ противно Богу, праведности и всёмъ святымъ, и они всъ суть предшественники Антихриста, и приготовляють его путь ко всякому невтрію; ибо они хотять быть свободными, безь добродьтелей и безъ соблюденія заповъдей Бога, и они хотять быть бездъятельными и соединенными съ Богомъ безъ любви и безъ благости. И они хотять быть созерцателями безъ любовнаго сосредоточенія глазъ, и хотять быть самыми святыми изъ людей безъ дѣлъ святости. И они говорять, что покоятся въ томъ, кого они не любять. И они говорять, что вознесены въ того, кого они не хотятъ и не желаютъ. И они говорятъ, что свободны отъ всякой добродътели и всякаго прилежанія къ Богу, чтобы не стеснять Бога въ Его действіи. Они исповедують, что Богь творець и господинь всъхъ тварей, и, однако, они не хотятъ ни

восхвалять Его, ни благодарить; они исповъдують, что Его богатство и Его могущество не имфютъ границъ, и однако, говорятъ они, Онъ. не можетъ ни дать имъ, ни похитить у нихъ ничего, и сами они не могутъ ни преуспъвать, ни пріобрътать заслугъ. И иногда они утверждаютъ противное и говорятъ, что заслуживаютъ награды большей, чемь другіе люди, такъ какъ Богъ совершаетъ ихъ дъла, и они бездъйственно претерпъваютъ дъйствіе Бога, и воздъланы Имъ, и въ этомъ, говорятъ они, заключаются высшія заслуги. И это вм'єст'є и нев'єрно и невозможно. Ибо пъйствіе Бога въ себъ въчно и не можетъ быть передано, ибо Онъ самъ себя совершаетъ, въ себъ самомъ; и нътъ ничего иного. И въ этомъ дъйствіи нътъ ни преуспъянія, ни заслугъ ни для какой твари, ибо здесь неть ничего, кроме Бога, который не можетъ ни возвышаться, ни унижаться. Но у тварей есть свойственное имъ дъйствіе, силою Бога, въ природъ и въ благодати, и также въ славъ, и если онъ трудятся здъсь въ благодати, онъ будутъ длиться въчно въ славъ. Если бы было действительно возможно, чего не можетъ быть, чтобы духовная тварь уничтожилась для своихъ дёлъ и стала бездёятельной, какъ она была, когда ея не было, то-есть если бы она могла стать едино съ Богомъ, совершенно какъ она была тогда, то она не могла бы заслужить ничего, не больше, чъмъ они это делають и делали. Она, равнымъ образомъ, не была бы святье, ни блаженные, чымь камень или кусокъ дерева. Ибо безъ нашего соб-

ственнаго труда, безъ любви и познанія Бога, мы не можемъ быть блаженными. Но Богъ былъ бы . блаженъ, какъ Онъ имъ былъ всегда, и мы этимъ не пользовались бы. И вотъ почему все это бездъйствіе есть обольщеніе, ибо они хотятъ преобразить всякую злобу и всякую превратность и поставить ихъ выше всёхъ добродътелей. И они хотятъ одъть худшее утонченностями, такъ чтобы оно казалось лучшимъ. Они отличаются отъ Бога и Его святыхъ, но они совершенно сходны съ осужденными адскими духами, ибо осужденные духи лишены любви и познанія. И они свободны отъ благодареній и хваленій и всякаго любовнаго соединенія, и вотъ почему они остаются осужденными въчно. И чтобы другіе были имъ совсъмъ подобны, было бы просто нужно, чтобы ихъ время упало въ въчность, и чтобы въ ихъ дѣлахъ проявилась праведность Бога. Но Христосъ, сынъ Бога, который, по своей чеповъчности, есть примъръ и глава, показывающіе всемъ благимъ, какъ они должны жить, Христосъ былъ, есть и въчно будетъ, со всъми своими членами, то-есть со всеми своими святыми, полонъ любви, желанія, дёлъ благодати и хваленій своему небесному Отцу. Между тъмъ, Его душа была и есть соединена съ божественнымъ дътствомъ, и блаженна въ немъ; но Онъ не могъ достичь этого бездъйствія, и Онъ не достигнетъ его никогда. Ибо Его прославленная душа и вст блаженные имтютъ въчное соединение въ любви, подобно голоднымъ, и жаждущимъ, и вкусившимъ Бога, и уже

не могущимъ болъе быть насыщенными. Тъмъ не менъе, эта самая душа Христа и всъ святые наслаждаются выше всякаго желанія тамъ. глъ нътъ ничего другого, кромъ единства. Это есть въчное блаженство Бога и всъхъ Его избранныхъ. И вотъ почему наслаждение и деятельность составляють блаженство Христа и встхъ Его святыхъ, и это-жизнь встхъ праведныхъ въ мъру ихъ любви. И это - праведность, которая уже не погибнеть. И вотъ почему, внутри и во-внъ, мы будемъ украшать себя добродѣтелями и благими нравами, какъ это сдълали святые, и мы будемъ упражнять себя смиренно и любовно, посредствомъ всёхъ нашихъ дёлъ, передъ глазами Бога, и такъ мы встрътимъ Его черезъ посредство Его даровъ. И тогда мы получимъ прикосновеніе ощутимой любви и будемъ исполнены всеобщей върности. Итакъ, мы будемъ истекать изъ истинной благости и будемъ притекать обратно въ нее, и мы будемъ укръплены, и будемъ прочно пребывать въ простомъ мирѣ и въ божественномъ подобіи. И, благодаря этому подобію, наслаждающейся любви и божественной ясности, мы будемъ растворяться въ единствъ и встрвчать Бога черезъ Бога, безъ посредства, въ наслаждающемся поков. Итакъ, въчно мы будемъ оставаться во внутреннемъ, и всегда будемъ истекать, и непрерывно притекать обратно. И, благодаря этому, мы будемъ обладать истинной внутренней жизнью въ ея совершенствъ. Да поможетъ намъ Богъ, чтобы это съ нами сбылось. Аминь.

### ЗДѢСЬ НАЧИНАЕТСЯ ТРЕТЬЯ КНИГА ОДѢЯНІЯ ДУХОВНАГО БРАКА.

Глава I. Внутренній возлюбленный Бога, который об-Какъ дости- падаетъ Богомъ въ наслаждающемся покоъ, и гають совер- падасть ротомы вы паслаждающеми поков, и цательной обладаеть собой въ союзъ дъятельной любви, жизни, со- и обладаетъ всей своей жизнью въ добродъблюдая три теляхъ, черезъ праведность, вступаетъ въ соусловія. зерцательную жизнь, благодаря тремъ этимъ условіямъ и сокровенному проявленію Бога: да, внутренній и искренній возлюбленный, котораго Богъ кочетъ свободно избрать и возвысить до сверхсущностнаго созерцанія въ 60жественномъ свътъ и сообразно виду Бога. Это созерцаніе полагаетъ насъ въ чистоту и ясность выше всякаго нашего разуменія, ибо это-чрезвычайное украшение и небесный вънецъ и, наконецъ, въчная награда за всъ добродътели и всю жизнь. И никто не можетъ этого достичь знаніемъ или тонкостью, и никакимъ д'вланіемъ; но кого Богъ хочетъ соединить съ своимъ духомъ и просвътить самимъ собой, тотъ можетъ созерцать Бога, и никто другой не можетъ. Сокровенная божественная природа, въчно, созерцаетъ и дъятельно любитъ, по виду липъ, и всегда наслаждается въ объятіи лицъ въ единствъ сущности. Въ этомъ объятіи въ сущностномъ единствъ Бога всъ внутренніе духи соединены съ Богомъ, въ любовном'ь погруженіи, и суть то самое единство, какое

сама сущность составляеть въ себъ самой, по

виду вѣчнаго олаженства. И въ этомъ высокомъ единствѣ оожественной природы, небесный Отецъ есть источникъ и начало всякаго совершеннаго дѣла, на неоѣ или на землѣ. И Онъ говоритъ, въ скрытой и погруженной части духа: «Смотрите, женихъ идетъ, выходите навстрѣчу его».

Я хочу для васъ разобрать и истолковать эти слова въ ихъ отношеніи къ сверхсущностному созерцанію, которое есть основа всякой святости и совершенной жизни, какихъ можно теперь достичь. Весьма мало людей достигають этого божественнаго созерцанія, по причинт нашей неспособности и тайны свъта, въ которомъ созерцаютъ. И поэтому никто, однимъ своимъ знаніемъ или какимъ-нибудь тонкимъ испытаніемъ, не постигнетъ этихъ мыслей до основанія. Ибо всв слова, и все, что можно узнать и постичь по виду тварей, чужды той истинъ, которую я имъю въ виду, и много ниже ея. Но кто соединенъ съ Богомъ и просвътленъ въ этой истинъ, можетъ постичь истину черезъ нее самое. Ибо постигать и понимать Бога, выше встхъ подобій, такимъ, каковъ Онъ въ самомъ себъ, это -быть Богомъ съ Богомъ, безъ посредства и безъ отличія, которое могло бы сделаться препятствиемъ или посредствомъ. И вотъ почему я желаю, чтобы всякій человъкъ, который этого не понимаетъ, и не испытываетъ этого въ наслаждающемся единствъ своего духа, не быль этимъ затронутъ и оставилъ все, какъ оно есть, ибо то, что я буду говорить, истинно; и увидели бы, что Хри-

стосъ, въчная истина, самъ сказалъ это въ своемъ наставленіи о различныхъ состояніяхъ, если бы мы могли это ясно выявить и выразить. И поэтому, желающій постичь это долженъ быть мертвъ для самого себя и жить въ Богъ, и онъ обратитъ свое лицо къ въчному свъту, въ глубинъ своего духа, тамъ, гив проявляется, безъ посредства, сокровенная истина. Ибо небесный Отепъ хочетъ, чтобы мы были видящими, ибо Онъ — Отецъ свъта, и вотъ почему Онъ въчно говоритъ безъ посредства, и безъ перерыва, въ самомъ сокровенномъ нашего духа, одно единственное и бездонное слово, и никакого другого. И въ этомъ словъ Онъ изрекаетъ себя самого и вст вещи. И это слово не иное какъ: Смотрите. Это - выходъ и рождение сына въчнаго свъта, въ которомъ видять и узнаютъ всякое блаженство.

глава II. Чтобы духъ созерцалъ Бога черезъ Бога, Какъ чело- безъ посредства, въ этомъ божественномъ свътъ, въкъ дол. женъ упраж- необходимо нужны три вещи.

Во-первыхъ, нужно, чтобы человѣкъ былъ въчный вполнѣ исправенъ во-внѣ, во всѣхъ добродѣ-свѣтъ и со-тепяхъ, и безъ препятствій внутри, и свободенъ отъ всякаго внѣшняго дѣла, какъ если бы онъ не дѣйствовалъ; ибо если его бездѣйствіе замутнено внутри какимъ-нибудь дѣломъ добродѣтели, онъ имѣетъ образы, и пока они длятся въ немъ, онъ не можетъ созерцать.

Во-вторыхъ, онъ долженъ внутренно прилъпиться къ Богу, соединеніемъ намъренія и любви, какъ пламентнощій огонь, который никогда больше не можетъ быть погашенъ. Въ то мгновеніе, какъ онъ чувствуетъ себя въ этомъ состояніи, онъ можетъ созерцать.

Въ-третьихъ, онъ долженъ потеряться въ отсутствій вида, и во мракъ, глъ всъ созернатели заблудились, наслаждаясь, и не могутъ уже никогда снова найтись, по виду тварей. Въ безднъ этого мрака, гдъ любящій духъ умеръ для себя самого, начинаются проявленія Бога и въчная жизнь. Ибо въ этомъ мракѣ рождается и блистаетъ непостижимый свътъ, который есть Сынъ Божій, въ которомъ видять въчную жизнь. И въ этомъ свътъ становятся видящими: и этотъ божественный свъть бываеть дань въ простодушномъ виденіи духа, где духъ принимаетъ ясность, которая есть самъ Богъ, выше встхъ даровъ и выше встать дель тварей, въ бездеятельной пустотъ духа, гдъ онъ заблудился отъ наслаждающейся любви, и гдв онъ принимаетъ ясность Бога, безъ посредства, и становится безъ перерыва той самой ясностью, которую онъ получаетъ. Смотрите: эта сокровенная ясность, въ которой созерцаютъ все, что желаютъ, сообразно бездъйствію духа, эта ясность — настолько велика, что любовный созерцатель въ своей глубинъ, гдъ онъ покоится, не видитъ и не испытываетъ ничего, кромф непостижимаго свъта, и, по простой наготъ, облекающей всъ вещи, онъ видитъ себя и чувствуетъ себя тъмъ самымъ свътомъ, черезъ который онъ видитъ, и ничемъ инымъ. И вотъ первое условіе, чтобы стать видящимъ въ божественномъ свътъ. Блаженны глаза, видящіе такъ, ибо они обладаютъ въчною жизнью.

Глава III. зобновляетблагород-

Когда мы такъ стали видящими, мы мо-Какимъ об- жемъ созерцать въ радости въчное пришествіе разомъ въч- жеми созерцать вы радости вычное приместые ное рожде- жениха, и это — второе условіе, о которомъ ніе Бога во- я буду говорить. Каково же это пришествіе ся безъ пе. нашего жениха, которое въчно? Это — новое рерыва въ рождение и новое просвътлъние безъ перерыва; ствъ духа. ибо глубина, откуда блистаетъ ясность и которая сама есть ясность, жива и плодотворна: и вотъ почему явленіе въчнаго свъта непрерывно возобновляется, въ самомъ сокровенномъ духа. Смотрите: всякое тварное дёло, и всякое дъланіе добродътели должны здъсь подчиниться, ибо Богъ возделываетъ себя одинъ въ самомъ высшемъ духа. И здёсь нётъ ничего, кромё вёчнаго созерцанія свъта и сосредоточенія на немъ эрънія, въ свъть черезъ свъть. И пришествіе жениха такъ быстро, что онъ приходитъ всегда, и что онъ постоянно пребываетъ со своимъ бездоннымъ изобиліемъ, и что онъ всегда вновь возвращается, лично, съ такими новыми ясностями, что кажется, будто онъ никогда раньше не приходилъ. Ибо его пришествіе состоить, внъ времени, въ въчномъ теперь, всегда встръченномъ новыми желаніями въ новой радости. Смотрите: услаждение и радость, которыя приносить этотъ женихъ, въ своемъ пришествіи, бездонны и безпредѣльны, ибо онъ — онъ самъ. И вотъ почему глаза духа, которыми возлюбленный созерцаетъ такъ широко раскрылись, что они никогда боль-

ше вновь не закроются. Ибо создерцаніе и сосредоточение духа пребывають въчными въ сокровенномъ проявленіи Бога. И постиженіе духа такъ широко раскрылось, въ ожиданіи пришествія жениха, что духъ самъ спълался темъ протяжениемъ, которое онъ постигаетъ. И такимъ образомъ, Богъ узрѣнъ и постигнутъ Богомъ, въ чемъ-все наше блаженство. Вотъ второй способъ, которымъ мы встръчаемъ, безъ перерыва, въ нашемъ духъ, въчное пришествіе нашего жениха.

Теперь, духъ Бога говоритъ въ сокровен- глава IV. номъ погружении нашего духа: Выходите, Какимъ обвъ въчныя созерцаніе и наслажденіе, по виду духъ быва-Бога. Всемъ изобиліемъ, которое въ Боге по етъ приглаприродъ, мы имъ обладаемъ въ Немъ пюбовью; къ созерцаи Богъ обладаетъ имъ въ насъ безграничной нію и наслалюбовью, которая есть Духъ Святой, ибо въ этой любви вкушается все, что можно пожелать. И вотъ почему, благодаря этой любви, мы умерли для самихъ себя, и вышли въ любовномъ погруженіи, въ отсутствіе вида и въ мракъ. Тамъ. въ облечени Святой Троицы, духъ въчно пребываетъ въ сверхсущностномъ единствъ, въ поков и наслажденіи. И въ этомъ самомъ единствъ, по виду плодородія, Отецъ въ Сынъ, и Сынъ въ Отцъ, и всякая тварь въ Нихъ обоихъ. И это выше различія лицъ, ибо здёсь постигаются разумомъ, отчество и сыновство въ живомъ плодородіи природы.

Здёсь рождается и начинается вёчный вы- Глава V. ходъ и въчная безначальная работа, ибо здёсь выходь, которымъ мы безначальное начало. Ибо, послъ того какъ

въ рождени Отецъ, всемогущий, совершенно постигъ себя. въ глубинъ своего плодородія, въчное слово Отца, вышелъ сынъ, второе лицо въ божествъ. И этимъ въчнымъ рожденіемъ, всъ твари вышли въ въчности, прежде чъмъ онъ были сотворены во времени, и Богъ ихъ разсмотрелъ и ясно узналъ въ самомъ себъ, въ живомъ разумъ, и въ отличіи отъ себя; но не въ другомъ, и не въ иномъ видъ, ибо все, что въ Богъ, есть Богъ. Этотъ въчный выходъ и эта въчная жизнь, которую мы въчно имъемъ и составляемъ въ Богъ, безъ насъ самихъ, есть причина нашей сотворенной сущности во времени. И наша сотворенная сущность пребываетъ въ божественной сущности, и она-едино съ ней, по сущностному бытію. И эта сущность и эта въчная жизнь, которыя мы имъемъ и составляемъ въ въчной премудрости Бога, подобны Богу; ибо онъ имъютъ въчное пребываніе, безъ различенія, въ божественной сущности. И онъ имъютъ, рожденіемъ сына, въчное истечение въ отличие, съ различениемъ, по въчному разуму. И, благодаря двумъ этимъ условіямъ, это такъ подобно Богу, что Онъ непрерывно узнаетъ себя и отражаетъ себя, въ этомъ подобіи, по сущности и по лицамъ. Ибо, хотя здёсь и есть различение и отличие, по разуму, тъмъ не менъе, это подобіе едино съ самимъ образомъ Святой Троицы, который есть премудрость Бога, и въ которомъ Богъ созерцаетъ самого себя и созерцаетъ всъ вещи въ въчномъ теперь, безъ прежде и послъ. Въ

простомъ видѣніи Онъ смотритъ на себя, какъ смотритъ на всѣ вещи. И это есть образъ и подобіе Бога, и нашъ образъ и наше подобіе, ибо въ этомъ отражаются Богъ и всѣ вещи. Въ этомъ божественномъ образѣ, всѣ твари, безъ себя самихъ, имѣютъ вѣчную жизнь, какъ въ своемъ вѣчномъ образцѣ, и Святая Троица создала насъ по этому вѣчному образу и по этому подобію. И вотъ почему Богъ хочетъ, чтобы мы вышли изъ самихъ себя, въ этотъ вѣчный свѣтъ, и чтобы мы преслѣдовали сверхъестественно этотъ образъ, который есть наша собственная жизнь, и чтобы мы имъ обладали вмѣстѣ съ Нимъ дѣятельно и наслаждаясь въ вѣчномъ блаженствѣ.

Ибо мы хорошо знаемъ, что лоно Отца есть наша основа и нашъ источникъ, гдф мы начинаемъ нашу жизнь и нашу сущность. И изъ нашей собственной основы, то-есть изъ Отца и изъ всего, живущаго въ Немъ, сіяетъ въчная ясность, которая есть рожденіе Сына. И въ этой ясности, то-есть въ Сынъ, Отецъ открывается себъ, какъ и все живущее въ Немъ: ибо все, что есть, и все, что Онъ имфетъ, Онъ даетъ сыну, за исключениемъ одного только свойства отчества, которымъ Онъ остается самъ. И вотъ почему все, что живетъ въ Отцѣ, сокрытое въ единствъ, живетъ въ Сынъ, истекшее въ проявленіи; и простая основа нашего въчнаго образа всегда пребываетъ безъ вида во мракъ. Но безпредъльная ясность, которая изъ нея сіяетъ, являетъ и выводитъ въ видъ тайну Бога. И всв люди, возвысившіеся напъ

своимъ твореніемъ, въ жизнь созерцательную, соединены съ этимъ божественнымъ блескомъ. И они суть этотъ самый блескъ, и они видять, испытывають и находять, благодаря этой божественной ясности, что они, по ихъ несотворенной сущности, — сама эта простая основа, откуда сіяеть, въ божественномъ видъ, эта безмърная ясность, и которая, по простотъ сущности, въчно пребываетъ во внутреннемъ и безъ вида. И вотъ почему люди внутренніе и созерцатели выйдуть, по виду созерцанія, выше разума, выше различенія и выше своей сотворенной сущности, посредствомъ въчнаго постиженія. Благодаря этому врожденному свъту, они преображены, и они соединены съ тъмъ самымъ свътомъ, посредствомъ котораго они видятъ и который они видятъ. И, такимъ образомъ, созерцатели преследуютъ вечный образъ, по которому они созданы, и созерцаютъ Бога и вст вещи, безъ различенія, въ простодушномъ видъніи въ божественной ясности. И это есть самое высокое и самое полезное созерцаніе, какого можно достичь въ этой жизни; ибо въ этомъ созерцаніи человъкъ лучше всего остается господиномъ самого себя и наиболъе свободнымъ; и въ каждомъ любовномъ обращении внутрь, выше всего, что можно понять, онъ можетъ подвигаться впередъ въ высотъ жизни, ибо онъ пребываетъ свободнымъ и господиномъ себя, въ единствъ и добродътеляхъ. И это созерцаніе въ божественномъ свътъ поддерживаетъ его выше всякой сердечности, выше всякой добродътели и выше всякой заслуги,

ибо это есть вънецъ и плата, къ которымъ мы порываемся, и которые мы имфемъ, и которыми обладаемъ теперь, въ этомъ видъ, ибо жизнь созерцательная есть небесная жизнь. Но если бы мы были извлечены изъ этого изгнанія и этого бъдствія, мы были бы, по нашей сотворенной природѣ, болѣе воспріимчивы къ этой ясности, и тогда слава Бога просвътляла бы насъ лучше и болъе высоко. Вотъ видъ, выше встхъ видовъ, по которому выходятъ въ божественное созерцаніе и въ въчное сосредоточеніе, и по которому бываютъ преображены и преобразованы въ божественной ясности. Этотъ выходъ созерцателя, равнымъ образомъ, и любовенъ; ибо, наслаждающейся любовью, онъ переступаетъ свою сотворенную сущность, и находить и вкушаеть изобиліе и услажденіе, которыя есть Богь, и которыя онъ заставляеть течь непрерывно, въ самомъ сокровенномъ духа, къ мѣсту, гдѣ онъ подобенъ высотѣ Бога.

Когда человъкъ внутренній и созерцатель Глава VI. преслѣдовалъ, такимъ образомъ, свой вѣчный о божестобразъ, и обладалъ въ этой чистотъ, пономъ встръчъ, Отца, черезъ Сына, онъ просвътленъ боже- происходяственной истиной, и получаетъ снова, въ ка-момъ сокрождое мгновеніе, в'вчное рожденіе; и онъ выхо-венномъ надить по виду свъта, въ божественное созерцаніе. И здъсь рождается четвертое условіе, и послъднее, то-есть любовная встрѣча, въ которой состоить прежде всего наше высшее блаженство.

Вы узнаете, что небесный Отецъ, какъ животворная основа, со всёмъ, что живетъ въ

Немъ, дъятельно склоненъ въ своего Сына, какъ въ свою собственную въчную премудрость. И эта самая премудрость, и все, что живетъ въ ней, дъятельно склонены въ Отца, то-есть, въ самую основу, откуда она исходитъ. И въ этой встръчъ возникаетъ третье лицо между Отномъ и Сыномъ, и это есть Духъ Святой, ихъ взаимная любовь, который соединенъ съ Ними обоими въ одной и той же природъ. И Онъ облекаетъ и проникаетъ, дъятельно и наслаждаясь, Отца и Сына, и все, что живетъ въ Нихъ, такими изобиліями и радостью, что всѣ твари должны втчно молчать о нихъ, -- ибо непостижимое чудо этой любви въчно превосходить разумьніе вськь тварей. Но гдь постигають и вкушають это удивленіе, не удивпяясь, тамъ духъ бываетъ выше себя и едино съ духомъ Бога, и онъ вкушаетъ и видитъ, безъ мъры, подобно Богу, изобиліе, которое есть онъ самъ, въ единствъ животворной основы, гдъ онъ обладаетъ собой по виду своей не сотворенной сущности.

Теперь, эта сладостная встрвча бываеть непрерывно двятельно возобновлена въ насъ, по виду Бога; ибо Отецъ даетъ себя въ Сынѣ, и Сынъ въ Отцѣ, въ ввчномъ довольствѣ и въ любовномъ объятіи, и это возобновляется ежечасно, въ узахъ любви; ибо, какъ Отецъ, непрерывно вновь изслѣдуетъ всѣ вещи въ рожденіи своего Сына, такъ и всѣ вещи бываютъ, равнымъ образомъ, снова возлюблены Отцомъ и Сыномъ въ истеченіи Святого Духа. И это—вѣчная встрѣча Отца и Сына, въ ко-

торой мы бываемъ любовно облечены Духомъ Святымъ, въ въчной любви.

Теперь, эта дъятельная встръча и это любовное объятіе, въ ихъ основъ, суть наслаждаюшіяся и безъ вида, ибо безконечное отсутствіе вида Бога настолько темно и настолько лишено вида, что оно облекаетъ въ себя всякій божественный видъ и всякое дело, и свойства лицъ, въ изобидьное облечение сущностнаго единства, и образуетъ божественное наслажденіе въ бездив неименуемаго. И здвсь бываетъ наслаждающееся выступленіе и изливающееся погружение въ сущностную наготу, гдъ всѣ божественныя имена, и всѣ виды, и весь божественный разумъ, отраженные въ зеркалъ божественной истины, упадають въ простую неизрѣченность, въ отсутствіе вида и разума. Ибо, въ этой неограниченной безднъ простоты, всѣ веши облечены въ наслаждающееся блаженство, и бездна сама остается не постигнутой иначе, какъ черезъ сущностное единство. Передъ этимъ должны отступить лица и все, что живетъ въ Богъ. Ибо здъсь нътъ ничего. кром' одного в чнаго покоя, въ наслаждающемся облеченіи любовнаго погруженія, и это есть сущность безъ вида, которую избрали вст внутренніе духи, поверхъ всякой вещи. Это есть то темное молчаніе, гдв всв любящіе потерялись. Но если бы мы могли такъ приготовиться въ побродътеляхъ, мы обнажились бы, такъ сказать, отъ жизни и мы плавали бы на дикихъ волнахъ этого божественнаго моря, и тварь не могла бы больше никогда насъ настигнуть.

Да будемъ же мы обладать, наслаждаясь, сущностнымъ Единствомъ, и ясно созерцать Единство и Троицу; и да даруетъ намъ это божественная любовь, которая не отталкиваетъ ни одного нищаго. Аминь.

конецъ.

MOCKOBONOP ATX GENOR

СОДЕРЖАНІЕ.

SUBNIDTENA POCHOBUNONALXOBHEA AHADEMIN



### СОДЕРЖАНІЕ.

|                                                       | Стр.                                      |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Вступительная статья Мориса                           | а Мэтерлинка 7                            |
| Одъяніе духовна                                       | го брака.                                 |
| Книга перв                                            | ая.                                       |
| Предисловіе                                           | 83                                        |
| Глава І. Здівсь начинается жизні                      | ь дъятельная 86                           |
| Глава II. Какъ мы будемъ на<br>Христа тремя способ    | блюдать пришествіе<br>бами 91             |
| Глава III. О двухъ родахъ смирені.                    | я у Іисуса Христа 94                      |
| Глава IV. О второмъ видъ, благо всъми добродътелями   | сти, съ украшеніемъ<br>и95                |
| Глава V. О третьемъ видъ доб<br>ніемъ до смерти       | бродътели съ терпъ-<br>96                 |
| Глава VI. О второмъ пришествіи                        | Христа 99                                 |
|                                                       | седневно возрастають<br>благодаря Святому |
| $\Gamma$ лава VIII. О третьемъ пришествіи             | Христа 102                                |
| Глава IX. О поведеніи Христа на                       | послъднемъ судъ 102                       |
|                                                       | , которыя должны                          |
|                                                       | 105                                       |
| Глава XII. Какимъ образомъ смир<br>всъхъ добродътелей | реніе есть основаніе<br>                  |
| Глава XIII. О послушаніи                              | 108                                       |
| Глава XIV. Объ отреченіи отъ волі                     | и                                         |
| Глава XV. О терпѣніи                                  |                                           |
| Глава XVI. О кротости                                 |                                           |

|          | Стр.                                                                                      |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава    | XVII. О тихости нрава                                                                     |
| Глава    | XVIII. О состраданіи                                                                      |
| Глава    | XIX. О великодушій                                                                        |
| Глава    | ХХ. О ревности и прилежаніи                                                               |
| Глава    | XXI. Объ умъренности и трезвости 117                                                      |
| Глава    | XXII. О чистотъ                                                                           |
| Глава    | XXIII. О трекъ врагахъ, побъждаемыхъ правед-<br>ностью                                    |
| Глава    | XXIV. О царствъ души                                                                      |
| Глава    | XXV. О духовной встрвчв между Богомъ и нами                                               |
| Глава    | XXVI. Какъ желаютъ узнать жениха въ его природъ                                           |
| <b>T</b> | Книга вторая.                                                                             |
| -        | словіе                                                                                    |
| Глава    | I. Какимъ образомъ дълаются сверхъесте-<br>ственно видящими во внутреннихъ дъ-<br>лачіяхъ |
| Глава    | 11. О трехъ родахъ единства, естественно при-<br>сущихъ намъ                              |
| Глава    | III. О притокъ божественной благодати въ нашъ<br>духъ                                     |
| Глава    | въ свободъ безъ образовъ                                                                  |
| Глава    | V. О троякомъ пришествін нашего Господа во внутреннемъ человъкъ                           |
| Глава    | VI. О второмъ пришествіи нашего Господа во внутреннемъ человъкъ 142                       |
| Глава    | VII. О третьемъ пришествін нашего Господа , 142                                           |
| Глава    | VIII. Первое изъ трехъ пришествій имѣетъ три вида, и основываетъ единство 143             |
| Глава    | IX. Объ единствъ сердца                                                                   |
| Глава    | Х. Какимъ образомъ добродътели происхо-<br>дятъ изъ единства                              |

|       | CTP.                                                                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава | XI. Объ ощутимой любви                                                                     |
| Глава | XII. О благоговъніи                                                                        |
| Глава | XIII. О благодарности                                                                      |
| Глава | XIV. О двухъ печаляхъ, рождающихся отъ внутренней благодарности 148                        |
| Глава |                                                                                            |
| Глава | дъланія                                                                                    |
| Глава | XVII. О другомъ способъ увеличенія сердечно-<br>сти смиреніемъ                             |
| Глава | ошутимой силъ                                                                              |
| Глава | XIX. О духовномъ опьянъніи                                                                 |
| Глава | встръчаются                                                                                |
| Глава | себя въ этомъ случав                                                                       |
| Глава | XXII. О третьемъ видъ духовнаго пришествія Христа                                          |
| Глава | XXIII. О томленіяхъ и нетерпізніяхъ любви 158                                              |
| Глава | ніяхъ                                                                                      |
| Глава | XXV. О двухъ примърахъ, показывающихъ, какія препятствія могутъ встрътиться при этомъ видъ |
| Глава |                                                                                            |
| Глава | XXVII. Сравненіе съ муравьями 164                                                          |
| Глава | XXVIII. О четвертомъ родъ пришествія нашего<br>Господа                                     |
| Глава | XXIX. Что будетъ дълать покинутый человъкъ.168                                             |
| Глава | которое можно встратить въ этомъ четвертомъ вида                                           |
| Глава |                                                                                            |
| Глава | могутъ тервать человъка 173                                                                |
| вавиЛ | XXXIII, Какимъ образомъ эти четыре вида на-<br>ходятся въ Іисусъ Христъ 177                |
|       | •                                                                                          |
|       |                                                                                            |

|               |           | Crp.                                                                                                             |
|---------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава         | XXXIV.    | Какъ долженъ жить человѣкъ, если онъ хочетъ быть просвѣтленнымъ 179                                              |
| Глава         | XXXV.     | О другомъ пришествіи Христа 180                                                                                  |
| Глава         | XXXVI.    | Какимъ образомъ первый потокъ этого родника украшаетъ память 181                                                 |
| Глава         | XXXVII.   | Какимъ образомъ другой потокъ просвъ-<br>щаетъ разумъніе                                                         |
| Глава         | XXXVIII.  | Какимъ образомъ приходятъ въ удивленіе отъ общаго изліянія Бога186                                               |
| Глава         | XXXIX.    | Какимъ образомъ третій потокъ утверждаетъ волю во всякомъ совершенствъ. 187                                      |
| Глава         | XL.       | Какъ человъкъ угвержденный выйдетъ четырьмя образами                                                             |
| Глава         | . XLI.    | Первый выходъ направляется къ Богу и ко всъмъ святымъ                                                            |
| Глава         | XLII.     | Другой выходъ направится ко всюмъ гръшникамъ                                                                     |
| Глав <b>а</b> | XLIII.    | Третій выходъ направится къ его друзьямъ въ чистилищъ                                                            |
| Глава         | XLIV.     | Человъкъ направитъ четвертый выходъ къ самому себъ и ко всъмъ благимъ. 192                                       |
| Глава         | XLV.      | По какимъ признакамъ узнавать тъхъ, кто встръчаетъ препятствія въ истинной любви                                 |
| Глава         | XLVI.     | Какъ Христосъ былъ, пребываетъ и будетъ въчно, возлюбленнымъ всъхъ. 195                                          |
| Глава         | XLVII.    | Упреки всъхъ, которые живутъ духовными благами и развратны                                                       |
| Глава         | XLVIII.   | Какимъ образомъ Христосъ отдалъ себя всёмъ людямъ въ таинствъ Причастія). 197                                    |
| Глава         | XLIX.     | Объ единствъ природы Бога въ троицъ лицъ                                                                         |
| Глава         | <b>L.</b> | Сравненіе по вопросу о томъ, какимъ образомъ Богъ подвигаетъ душу и обладаетъ ею естественно и свехръестественно |
| Глава         | LI.       | Какъ человъкъ долженъ быть украшенъ, чтобы получить самое внутреннее дъ-                                         |

|       | Стр                                                                                                                                                                 |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава | LII. О третьемъ пришествіи Христа, которое насъ совершенствуеть во внутреннихъ дъланіяхъ, и о самомъ внутреннемъ выходъ духа, благодаря божественному прикосновенію |
| Глава |                                                                                                                                                                     |
| Глава | LIV. О любовной борьбѣ между духомъ Бога и нашимъ духомъ                                                                                                            |
| Глава | LV. О плодотворныхъ дѣлахъ духа, которыя въчны                                                                                                                      |
| Глава | LVI. Какъ мы встрътимъ Бога, духовно, съ<br>посредствомъ и безъ посредства211                                                                                       |
| Глава | LVII. О встръчъ Вога, сущностной и безъ по-<br>средства, въ голой природъ 212                                                                                       |
| Глава | LVIII. Какъ бываютъ подобны Богу черезъ бла-<br>годать, и отличны— черезъ смертный<br>гръхъ                                                                         |
| Глава | LIX. Какимъ образомъ обладаютъ Богомъ въ единствъ и покоъ, выше всякаго подобія благодати                                                                           |
| Глава | LX. Какъ необходима благодать Бога, дълаю-<br>щая насъ подобными Богу и приводя-<br>щая насъ къ Богу безъ посредства. 217                                           |
| Глава | LXI. О посъщеніи Бога и нашего духа въ един-<br>ствъ и подобіи                                                                                                      |
| Глава | LXII. Какъ мы пойдемъ навстръчу Бога во<br>всъхъ нашихъ дълахъ220                                                                                                   |
| Глава | LXIII. Расположеніе всёхъ добродётелей по се-<br>ми дарамъ Святого Духа                                                                                             |
| Глава | LXIV. О даръ силы                                                                                                                                                   |
| Глава | LXV. О даръ совъта                                                                                                                                                  |
| Глава | LXVI. О первой ступени дара разумънія229                                                                                                                            |
| Глава | LXVII. О второй ступени дара разумънія231                                                                                                                           |
| Глава | LXVIII О третьей ступени дара разумънія233                                                                                                                          |
|       | LXIX. О даръ мудрости                                                                                                                                               |
| Глава | LXX. О высшей ступени внутренней жизни . 239                                                                                                                        |
| Глава | LXXI. О трехъ родахъ дъланій, наиболье внут-                                                                                                                        |

|       | Стр.                                                                                                  |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава | LXXII. О второмъ родъ дъланій, наиболъе внут-<br>реннихъ                                              |
| Глава | LXXIII. О третьемъ родъ дъланій, наиболье внутреннихъ                                                 |
| Глава | LXXIV. Какъ нъкоторые люди живутъ противно<br>этимъ тремъ видамъ 245                                  |
| Глава | LXXV. О работающихъ противно второму виду. 248                                                        |
| Глава | LXXVI. О третьемъ рязрядъ людей, живущихъ противно тремъ видамъ и всякой добродътели                  |
| Глава | LXXVII. О другомъ разрядъ людей превратныхъ 254                                                       |
|       | Книга третья.                                                                                         |
| Глава | <ol> <li>Какъ достигаютъ созерцательной жизни, со-<br/>блюдая три условія</li></ol>                   |
| Глава | II. Какъ человъкъ долженъ упражняться, что-<br>бы принять въчный свътъ и созерцать<br>Бога            |
|       | III. Какимъ образомъ въчное рождение Бога во-<br>зобновляется безъ перерыва въ благо-<br>родствъ духа |
| Глава | IV. Какимъ образомъ нашъ духъ бываетъ при-<br>глашенъ выйти къ созерцанію и наслаж-<br>денію          |
| Глава | V. О въчномъ. выходъ, которымъ мы обладаемъ въ рожденіи Сына                                          |
| Глава | VI. О божественной встръчъ, происходящей въ самомъ сокровенномъ нашего духа269                        |
|       | SAR MOTE A                                                                                            |









# КАТАЛОГЪ книгоиздательства «МУСАГЕТЪ»



| • |  |   |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  | · |  |
|   |  |   |  |

#### Книгоиздательство «Мусагетъ».

Москва, Пречистенскій бульваръ, д. 31, кв. 9. Телефонъ Nº 179-50.

АНДРЕЙ БЪЛЫЙ. Символизмъ. Книга статей. Москва, 1910 г. Цъна 3 р.

АНДРЕЙ БЪЛЫЙ. Арабески. Книга статей. (Готовится).

ВЯЧЕСЛАВЪ ИВАНОВЪ. Эллинская религія страдающаго Бога. Опытъ религіозно-исторической характеристики. (Выйдетъ въ август 1910 г.).

ВОЛЬФИНГЪ. Музыка и модернизмъ. Книга статей. (Печатается).

ЭЛЛИСЪ. Русскіе сим волисты. (Бальмонтъ, Брюсовъ, Бълый). Москва. 1910 г. Цъна 2 р.

БОРИСЪ САДОВСКОЙ. Русская Камена. Книга статей. (Печатается).

АДОЛЬФЪ ГИЛЬДЕБРАНТЪ. Проблема формы въ изобразительныхъ искусствахъ. Переводъ съ 8-го нъмецкаго изданія В. Фаворскаго и Н. Розенфельда подъ ред. Г. А. Рачинскаго. (Выйдетъ въ августъ 1910 г.).

ПРОВАНСАЛЬСКІЕ ЛИРИКИ XII и XIII вѣковъ. Переводъ со старо-провансальскаго. Н. П. Киселева. Томъ І. Переводы. Томъ ІІ. Комментаріи. (Готовится).

БОДЛЭРЪ. Стихотворенія въ прозѣ. Переводъ Эллиса. (Печатается).

3. Н. ГИППІУСЪ. Собраніе стиховъ. Книга вторая. Москва. 1910 г. Цѣна 1 р.

СЕРГЪЙ СОЛОВЬЕВЪ. Апръль. Вторая книга стиховъ. Москва. 1910. Цъна 2 р.

ЭЛЛИСЪ. Stigmata. Первая книга стиховъ. (Готовится).

АЛЬМАНАХЪ СТИХОВЪ книгоиздательства «Мусагетъ». (Готовится).

«ЛОГОСЪ». Русское изданіе новаго международнаго ежегодника по философіи культуры. Подъ общей редакціей: С. І. Гессена, Э. К. Метнера, Ө. А. Степпуна. Книга первая. Москва. 1910 г. Цівна 2 р.

«ЛОГОСЪ». Книга вторая. (Выйдетъ осенью 1910 г.).



#### Изданія «Орфей».

ГИМНЫ ОРФЕЯ. Переводъ Владиміра Нилендера. (Готовится).

ГЕРАКЛИТЪ ЕФЕССКІЙ. Фрагменты. Переводъ Владиміра Нилендера. (Выйдетъ лѣтомъ 1910 г.).

РЭЙСБРУКЪ УДИВИТЕЛЬНЫЙ. Одъяніе духовнаго брака. Вступительная статья Мориса Мэтерлинка. Переводъ Михаила Сизова. Москва. 1910 г. Цъна 2 р.

ЛИРА НОВАЛИСА въ переложении Вячеслава Иванова. (Выйдетъ осенью 1910 г.).

БАЛЬЗАКЪ. Серафита. Переводъ Ал. Чеботаревской. Вступительная статья Вячеслава Иванова. (Выйдетъ въ августъ 1910 г.).

МЕЙСТЕРЪ ЭККАРТЪ. Проповъди. Переводъ М. В. Собашниковой. (Готовится).



## Книгоиздательство «МУСАГЕТЪ».

Цѣна 2 р.