


 

 
 

 
 





 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 



 

MINISTRY OF SCIENCE AND HIGHER EDUCATION  
OF THE RUSSIAN FEDERATION 
BURYAT STATE UNIVERSITY 

 
 
 
 

D. D. Namnanov 
 
 

CHESANSKY DATSAN 
THE PAST AND THE PRESENT 

 
 
 
 

MONOGRAPH 
 
 

Scientific Editor 
V. V. Nomogoeva 

Doctor of Sciences (History), Associate Professor 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 

 
 

 
 

Ulan-Ude 
State University Publishing Department 

2018 



 

МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 

БУРЯТСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 
 

 
 
 

Д. Д. Намнанов 
 
 

ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН  
И С Т О Р И Я  И  С О В Р Е М Е Н Н О С Т Ь  

 
 
 
 

МОНОГРАФИЯ 
 
 

Научный редактор 
В. В. Номогоева 

доктор исторических наук, доцент 
 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
Улан-Удэ 

Издательство Бурятского госуниверситета 
2018 



 

УДК 726. 77(091)(24)(571. 54) 
ББК 86. 353. 1-647(2Рос. Бур) 
        Н 245 

Утверждено к печати 
редакционно-издательским советом 

Бурятского государственного университета 
 

Рецензенты 
Б. Ц. Жалсанова, доктор исторических наук, директор  

Государственного архива РБ 
Н. В. Цыремпилов, доктор исторических наук, доцент,  
ассоциированный профессор, Назарбаев Университет,  

г. Астана, Республика Казахстан  
Д. С.  Жамсуева, кандидат исторических наук, доцент, 

старший научный сотрудник отдела 
 философии, культурологии и религиоведения ИМБТ СО РАН 

 

 
Намнанов Д. Д.  

Н 245    Чесанский дацан: история и современность : монография / науч. ред.  
В. В. Номогоева. — Улан-Удэ : Издательство Бурятского госуниверситета, 
2018. — 312 с.: вкл. ISBN 978-5-9793-1282-8 
DOI: 10.18101/978-5-9793-1282-8-2018 

 
В монографии представлена история развития одного из крупнейших буддийских мона-

стырей Бурятии ― Чесанского дацана «Гандан Чоймпэллинг». Материал книги написан на 
основе архивных источников, анализа аналогов дацанов Забайкалья, научных публикаций, 
полевых материалов, семейных архивов и воспоминаний. Автором собраны уникальные 
сведения о жизни и деятельности Чесанского дацана, о дуганах и сумэ, о ламах и хувараках, 
освещен период его возрождения в постсоветский период.  

Книга рассчитана на историков и самый широкий круг читателей, интересующихся про-
блемами буддийской истории и культуры. 

 
Namnanov D. D. 
Chesan Datsan: Past and Present : a monograph / Sci. Ed. V. V. Nomogoeva. — Ulan-
Ude : Buryat State University Publishing Department, 2018. — 312 p. : inside tips 
ISBN 978-5-9793-1282-8 
DOI: 10.18101/978-5-9793-1282-8-2018 

 
The monograph presents the developmental history of one of the largest monasteries of Buryatia — 

Chesansky Buddhist Datsan. The book is written on the basis of archival sources, analysis of the ana-
logues of Transbaikal datsans, scientific publications, field materials, family archives and memories. We 
have collected the unique information about the life and activities of Chesansky Datsan, dugans and 
temples, lamas and khuvaraks; and provided extensive coverage of the period of its revival in the post-
Soviet period. 

The book is intended for historians and a wide range of readers who are of interest in the problems of 
Buddhist history and culture. 

 
 

УДК 726. 77(091)(24)(571. 54) 
 ББК 86. 353. 1-647(2Рос. Бур) 

 
 

© Д. Д. Намнанов, 2018 
ISBN 978-5-9793-1282-8                                                         © Бурятский госуниверситет, 2018 

 



 

 

5 

 
 
 
 
 
 
 

ПРЕДИСЛОВИЕ 
 
 
 
 
 

Чесанский буддийский монастырский комплекс до революции состоял из цен-
трального храма ― Цогчен-дугана, 5 других дуганов, 9 сумэ, Барай сумэ (печат-
ня) и других вспомогательных зданий, помещений, культовых сооружений. По 
сведениям архивных источников Института восточных рукописей РАН, «в нача-
ле XX в. Чесанский дацан представлял собой поселок, состоящий из семи домов, 
принадлежащих штатным ламам, 41 жилого дома русской постройки и 38 от-
дельных зданий и кухонь. Частных построек дацана, по словам шэрэтэ, входящих 
в состав Чесанского дацана, было 236». Некоторые ламы, жили около дацана в 
своих войлочных юртах. В комплекс Чесанского дацана входил Шулутовский 
дуган (Челотинский, Шулуутын дуган), расположенный на северо-западе села 
Чесан Кижингинского района. Общее количество священнослужителей состав-
ляло более 600. К сожалению, ни одно здание до наших дней не сохранилось, но 
они остались в архивных источниках, различных научных публикациях, фото-
графиях и благодарной народной памяти. Сохранилось фото 1935 г. — централь-
ный храм Цогчен-дугана и на заднем плане двухэтажный Чойра-дуган. Есть фо-
тография Ж. Ж. Жабона (1969) ― реконструированный под клуб и библиотеку 
Чойра-дуган перед его окончательной разборкой по указанию партийных орга-
нов.  

Книга написана на основе архивных источников, анализа аналогов культовых 
зданий Забайкалья, научных публикаций, полевых материалов, семейных архи-
вов и воспоминаний. История Чесанского дацана малоизучена, поэтому были 
определенные трудности в сборе материалов и установлении достоверных сведе-
ний о жизни и деятельности дацана, о дуганах и сумэ, о ламах и хувараках даца-
на. Конечно, многие сведения отрывочны и неполны, тем не менее в работе из-
ложена история основания и развития дацана, чем положено начало дальнейше-
му углубленному исследованию истории Чесанского дацана.  

Особую благодарность хочется выразить известной переводчице Галине Но-
могоновне Очировой, а также преподавателям Буддийского университета при 
Иволгинском дацане Балдан-ламе (гэбшэ, Александр Пирангалаев), Баир-ламе 
(гэбшэ, Баир Дондоков), Гендун-ламе (гэбшэ, Валерий Шагдаров) за перевод ар-
хивных документов фондов ГАРБ по Чесанскому дацану со старомонгольского 
языка.  

Хочется выразить большую благодарность людям, которые просвещали авто-
ра в вопросах буддизма, которые поверили и рассказали удивительные истории 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

6 

про лам и хувараков, о событиях в истории Чесанского дацана. Это ламы Чесан-
ского дацана: особая благодарность шэрэтэ дацана Жаргал-ламе за его доверие и 
внимательное отношение к автору, оказанную помощь и содействие в поисках 
источников и материалов, предоставление архивных и фотоматериалов дацана; 
гелуну Жалсан-ламе (Николаев Энгельс Эрдынеевич) за наглядную демонстра-
цию того, что духовное и светское общение между людьми не является взаимо-
исключающим, за его доверительные беседы и разъяснения сути и значения тех 
или иных хуралов, дуганов, сумэ, субурганов и многое другое; Еши-Доржо-ламе 
(Шойнжонов Еши-Доржо Дымбрылович) за консультацию и сведения по восста-
новлению дацана, помощь и содействие в поисках источников и материалов  
в с. Загустай; Балдан-ламе (гэбшэ, Александр Пирангалаев), Жаргал-ламе (Пун-
сыкнамжилов Геннадий Александрович) за доброе и терпеливое отношение ко 
мне и помощь в исправлении ошибок в тексте, касающихся буддийских канонов; 
Гыван-ламе (Базаров Гыван Цыдендамбаевич) за материалы о жизнедеятельно-
сти шэрэтэ Чесанского дацана Цыдендамба-ламы; бывшему дуганши Витя-ахай 
(Павлов Виктор Александрович) за представленные сведения и подробное жиз-
неописание современной жизни дацана; молодому хувараку Максиму (Тыпшеев 
Максим Викторович) за возможность общаться с ним и оказанную помощь в 
сборе материала в селах Булак и Чесан, а также старожилам, местным жителям, 
хранящим память о Чесанском дацане и о прошлом своей малой родины.  

Большую благодарность хочется выразить человеку с неравнодушной душой 
и сердцем, который по крупицам собирал информацию о Чесанском дацане. Это 
учительница Улзетуйской средней школы Дашима Цыреновна Цыбикова, кото-
рая проживает в с. Чесан Кижингинского района, автор статей об истории Чесан-
ского дацана, опубликованных в местных газетах. Она охотно поделилась своим 
архивом, газетными материалами, краеведческими записями, выписками из ар-
хивных источников, о Чесанском дацане. Предоставила список имен 50 лам и 
хувараков из села Могсохон Кижингинского района, служивших в Чесанском 
дацане до 1935 г. Благодарен ныне покойному Намжилдоржи Жанаевичу Жамь-
янову, 1929 года рождения, жителю села Могсохон Кижингинского района, за 
сведения о ламах и хувараках этого дацана. Он провел большую работу и допол-
нил список лам и хувараков из Могсохона 93 новыми именами.  

Использованы биографические сведения многих лам и хувараков Чесанского 
дацана из книги «Чесанский дацан», Цыбик-Доржо Цыренжапова, активного 
прихожанина дацана, ветерана Великой Отечественной войны. Он вернул из не-
бытия многие имена священнослужителей и рассказал о строительстве Укурик-
ского дугана, является одним из инициаторов строительства субургана в Чесан-
ском дацане, посвященного известному Сандан-ламе.  

К середине 1930-х гг., по нашим сведениям, общее количество культовых зда-
ний было 17, включая Шулуутын дуган. Большинство дуганов и сумэ уже не 
действовали. До своего закрытия Чесанский дацан относился к числу крупней-
ших буддийских монастырских комплексов Бурятии.  

В проведенном исследовании на основе архивных источников, полевых мате-
риалов, собранных автором, и обобщения научных публикаций и других сведе-
ний составлено представление об истории Чесанского дацана на протяжении 
большого исторического периода.  



Предисловие 
 

7 

В настоящее время практически по всей Бурятии идут реставрационные рабо-
ты больших и малых храмовых зданий в дацанах. Проводимые исследования по 
истории, новые публикации и широкая популяризация памятников культурного 
наследия будут способствовать их восстановлению, развитию и дальнейшему 
сохранению в исторической памяти народа. Несмотря на сложности, даже ретро-
спективное приобщение к процессу почитания порождает желание восстанавли-
вать и созидать. Осмысление же того, сколько было разрушено, утеряно безвоз-
вратно и сколь велика сила разрушающего невежества, побуждает еще более 
сильное желание исправить содеянное.  

Представленная в работе история становления и развития Чесанского дацана 
не претендует на исчерпывающий охват материала в полном объеме. В данной 
работе автор старался не нагружать содержание научными терминами и поняти-
ями. Книга написана доступным языком и рассчитана на широкий круг читате-
лей, интересующихся историей бурятских дацанов, родного края, нашей респуб-
лики. Надеюсь, данное издание станет хорошим подарком моим землякам Чесан-
ской долины и Чесанскому дацану — некогда одного из крупнейших буддийских 
монастырских комплексов Бурятии с глубокой и интересной историей.  

Выражаю большую благодарность Государственному архиву Республики Бу-
рятия, Институту монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Центру 
восточных рукописей и ксилографов ИМБТ, Национальному музею Республики 
Бурятия, Чесанскому дацану «Гандан Чоймпэллинг», Бурятскому государствен-
ному университету, которые оказывали всестороннюю поддержку и неоценимое 
содействие в подготовке и выпуске книги. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

8 

 
 
 
 

 
 
 

ВВЕДЕНИЕ 
 
 
 
 
 
Эта книга рассказывает об одном из исторических дацанов Бурятии, крупном 

буддийском монастырском комплексе — Чесанском дацане «Гандан Чоймпэл-
линг». Здесь представлены сведения о вехах развития Чесанского дацана, автор 
описывает культовые здания и буддийские ритуалы, рассказывает о школах, 
культовой специализации и священнослужителях дацана, о современном периоде 
развития дацана. Но есть у этой книги некоторая особенность, прежде всего 
язык. Язык этой книги является преимущественно повествовательным. Внима-
нию читателей представляется описание буддийских икон, божеств в дуганах и 
сумэ дацана, символов буддизма, предметов культа и декоративных орнаментов 
дацана. В этой книге, предназначенной для самого широкого круга читателей, 
которые смотрят на буддизм «извне», символы и описания буддийских икон, бо-
жеств станут своеобразными мостами к его внутреннему содержанию, помогут 
глубокому осмыслению и пониманию, каким бурханам поклонялись и кого по-
читали наши предки, возможно, самой сути буддийского учения и верования.  

Первая глава посвящена истории становления и развития Чесанского дацана. 
В буддизме, как и в любой религии, значительное место занимают культ и ритуал. 
Особое внимание уделено священным книгам дацана, проводимым большим и 
малым хуралам, использованию буддийских музыкальных инструментов и их 
значению в проведении молебнов и хуралов.  

Развитие Чесанского дацана, как и буддизма в России в целом, проходило в 
условиях жесткого государственного контроля. Вся повседневная жизнедеятель-
ность дацана в основном была организована в рамках Положения 1853 г. Сведе-
ний об Уставе (джаиг) Чесанского дацана не обнаружено, но Устав Кудунского 
дацана является наиболее близким Чесанскому дацану как территориально, так и 
по духу организации внутренней и внешней жизнедеятельности.  

Во второй главе раскрывается, какое направление в буддизме и какие школы 
развивались в Чесанском дацане. Сложная, многоуровневая и многообразная си-
стема образования в буддийских дацанах Бурятии имела свои особенности. Вме-
сте с тем система образования и специальные образовательные методы были ха-
рактерны для всех дацанов, в том числе и для Чесанского дацана. Взаимоотно-
шения Учителя (Багши) и ученика (шаби) были выстроены особым образом и 
являлись условием и средством развития того и другого. Самым эффективным 
средством запоминания и усвоения учебного материала является буддийский 
диспут, который был широко распространен и развит в дацанах Бурятии. Его 



Введение 
 

9 

можно успешно применять и в современном светском образовании. Кроме этого, 
Чесанский дацан, являясь монастырским комплексом, состоял из большого коли-
чества дуганов и сумэ. Осуществлена попытка их воссоздания на основе сравни-
тельного анализа дуганов и сумэ других дацанов, приведены краткая история и 
описание буддийских икон, божеств. Интересной является история Шулутовско-
го дугана, связанного с «балагатским движением». Особое внимание уделено 
священнослужителям дацана. Восстановлены из небытия имена многих лам и 
хувараков, впервые в хронологической последовательности восстановлены име-
на шэрэтэ Чесанского дацана.  

Возрождению и развитию дацана в современных условиях посвящена третья 
глава книги. Восстанавливаются культовые сооружения, ритуалы, обряды и ис-
полняются духовные потребности прихожан. Главной проблемой является под-
готовка кадров, соблюдение традиций и сохранение особенностей буддийской 
символики, буддийских изображений при строительстве нового Цогчен-дугана и 
других зданий. За много веков буддизм стал неотъемлемой частью культуры Бу-
рятии и в современных условиях снова становится духовной опорой бурятского 
народа.  

В настоящее время фонды, где собрано наибольшее количество материалов по 
буддизму, находятся в следующих учреждениях: 

1. Российский государственный исторический архив (РГИА).  
2. Архив востоковедов Института восточных рукописей РАН.  
3. Восточный факультет Санкт-Петербургского государственного университета.  
4. Санкт-Петербургский филиал Архива РАН.  
5. Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН.  
6. Русское географическое общество.  
7. Санкт-Петербургский институт истории РАН.  
8. Институт материальной культуры РАН.  
9. Рукописный отдел Российской национальной библиотеки (Публичная биб-

лиотека им. М. Е. Салтыкова-Щедрина).  
Известно, что архивы бурятских дацанов уничтожены. Поэтому материалы, 

хранящиеся в различных фондах, представляют собой особую ценность. В ар-
хивных фондах Российского государственного исторического архива важнейшим 
источником по истории бурятских дацанов является фонд 821 Департамента ду-
ховных дел иностранных исповеданий Министерства внутренних дел. Здесь хра-
нятся материалы за период со второй половины XIX в. до 1917 г. Кроме материа-
лов нормативной и отчетной документации, делопроизводственной переписки 
хранится делопроизводство о строительстве дацанов. Здесь имеется подробная 
документация по строительству (планы, чертежи, сметы и т. д.) бурятских даца-
нов. Основные виды документов: проект (лицевая сторона, боковой фасад  
и т. д.); план и фасад здания; план, фасад и разрез дацана; план этажа; план рас-
положения дацана; план сумэ; фасад сумэ; проект сумэ. На основе рисованных 
планов, содержащих данные о размерах основных частей храмов, можно восста-
новить масштабные планы дацанов.  

Документы фонда № 1293 (оп. 166) за 1896–1914 гг. содержат планы и черте-
жи дацанов. К основным видам документов относятся: план; план и фасад; об-
щий план и план этажей; план расположения дацана; план проекта сумэ; план и 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

10 

фасад сумэ; передний фасад; боковой фасад, план-разрез; проект перестройки 
сумэ; проект дацана-кумирни; проект пристройки.  

В архиве рукописного отдела Института восточных рукописей РАН хранятся 
фонды А. М. Позднеева и Б. Б. Барадина. В 1919 г. А. М. Позднеев посещал Че-
санский дацан. В его материалах наибольший интерес представляют важные ас-
пекты, касающиеся внутренней жизни буддийских общин: строительство дацана, 
развитие богословских школ, наличие типографий, перечень названий изданий, 
количество ламских домов в дацанском поселке, численность духовенства и 
хувараков, биографии шэрэтэ, хубилганов, ― и почерпнутые из внутренних ар-
хивов дацанов [фонд 87, оп. 1, д. 3, 26 (1), 26 (2), 27]. В материалах этого фонда 
находятся дневники Б. Барадина, написанные им в 1903–1904 гг. по заказу Рус-
ского комитета по изучению буддийской иконографии и жизни дацанов. В днев-
никах содержатся подробные сведения о Гусиноозерском, Ацагатском, Анин-
ском, Эгитуйском, Агинском и Цугольском дацанах: количество малых храмов в 
монастырском комплексе, описание религиозных праздников, сведения о коли-
честве лам и образе жизни духовных лиц. Записи включают описание внутренне-
го убранства храмов, разъяснения иконографических объектов, историю по-
стройки дацанов. Отдельные разделы дневников посвящены основам иконописи, 
технологии малярных иконописных работ и литейных изделий, подробному опи-
санию техники их исполнения и персоналиям.  

В других регионах России ценными в плане хранилищ являются фонды Кал-
мыцкого института гуманитарных исследований РАН (КИГИ РАН), Государ-
ственный архив Забайкальского края (ГАЗК), Агинский окружной государствен-
ный архив (АОГА), а также Государственный архив Республики Бурятия (ГАРБ), 
Центр восточных рукописей и ксилографов Института монголоведения, буддо-
логии и тибетологии СО РАН (ЦВРК ИМБТ СО РАН), собрания Национального 
музея Республики Бурятия.  

В ГАРБ хранятся материалы о 17 дацанах Бурятии. В фондах сосредоточены 
документы о деятельности буддийских монастырей: журналы входящих и исхо-
дящих документов шэрэтэ дацанов; переписка шэрэтэ с местными и светскими 
властями по различным вопросам жизни и быта прихожан; ведомости о реги-
страции браков, новорожденных и умерших; годовые отчеты шэрэтэ дацанов в 
степные думы. В отчетах имеются сведения по следующим разделам или «ведо-
мостям»: о приходах и расходах «джасы», в которой указывается остаток кассы 
от предыдущего года, приход кассы за текущий год, пополненной из приноше-
ний верующих, из сдачи в аренду сенокосных угодий дацана, из ростовщических 
процентов за ссуду денег; о количестве движимого и недвижимого имущества 
(зданий дацанов, сумэ, бурханов, книг, посуды и т. д.) с указанием его стоимо-
сти; список лам и хувараков. На основании этих сведений можно сравнить иму-
щественное положение дацанских приходов, проследить изменения, произошед-
шие с имуществом одного прихода в течение ряда лет. Особую ценность пред-
ставляют описи дацанов 20–30-х гг. XX в. в период их ликвидации.  

Интересными являются опубликованные материалы различных комиссий и 
проверок русской администрации, записки русских путешественников, данные 
ГАРБ (фонды 518, 519, 425, 517, 1993, 420, 84, 522, 520, 470, 443, 430, 471, 466, 
521, 459, 285, 454, 129, 7, 2, 8, 6, 171, 393, 87), материалы и воспоминания разных 
лам и других служителей культа. В фонде Чесанского дацана № 459 по состоя-



Введение 
 

11 

нию на 1 апреля 1995 г. хранятся 92 дела за 1831–1917 гг. по старомонгольской 
письменности. Опись составлена Галиной Номогоновной Очировой в период ее 
работы научным сотрудником отдела научно-справочного аппарата в ГАРБ.  
В фонде хранятся распоряжения Военного губернатора Забайкальской области, 
содержащие сведения об утверждении штатных лам, постройке и ремонте дацана 
и сумэ, о количестве прихожан, границах прихода, журналы исходящих и вхо-
дящих документов с кратким изложением содержания, метрические книги, отче-
ты по движимому и недвижимому имуществу, доходам и расходам дацана и т. д.  

В архиве Центра восточных рукописей и ксилографии ИМБТ СО РАН хра-
нятся личные фонды Г.-Д. Нацова, У. Онгодова, Ц. Жамсарано, рукописи  
Б. Жигмидона, Ц. М. Очиржапова. Эти документы содержат  ценные сведения о 
возникновении первых стационарных буддийских храмов и последующем строи-
тельстве каменных и деревянных дацанов в Бурятии; статистические данные о 
сумме пожертвований на строительство дацанов, о приобретении культовых ат-
рибутов; о численности лам в разные годы; сведения о редком рукописном ком-
плекте томов Ганжура на монгольском языке Чесанского дацана; «Положение о 
буддистах Восточной Сибири» (материал от представителей агинских бурят)  
и т. д. Например, из двенадцати разделов рукописи Г.-Д. Нацова один раздел 
назван «История бурятских дацанов», представлено 51 «дело». В них изложена 
история 13 дацанов Забайкалья со дня основания до 1934 г.  

Материалы общего фонда включают полевые материалы (отчет) научно-
исследовательской экспедиции Буручкома в составе в Р. Мэрдыгеева, художника 
П. Дамбинова в бурятские буддийские монастыри (Анинский и Эгитуйский) ― 
«Об искусстве бурятских дацанов»; материалы по ламству дореволюционной 
поры; «Планы работ по собиранию дацанского и бурят-монгольского народного 
искусства»; «Архивный материал Цугольского инородного волостного правле-
ния Забайкальской области»; «Дацаны в Восточной Бурятии»; «Статьи о даца-
нах»; отчеты и материалы экспедиционных религиеведческих, историко-
этнографических, конкретно-социологических исследований отдела Зарубежного 
Востока и сектора буддологии (БКНИИ, БИОН) и материалы музыкально-
фольклорной экспедиции отдела искусств БКНИИ. Эти документы позволяют 
раскрыть важные аспекты внутренней жизни буддийских общин.  

В ходе исследования использованы интересные воспоминания путешествен-
ников, труды известных востоковедов, этнографов: Э. Э. Ухтомского, В. П. Гир-
ченко, В. Обручева, А. М. Позднеева, Л. К. Минерта, А. П. Баранникова,  
И. А. Подгорбунского, Н. В. Кириллова, Л. Н. Крайновой, миссионера Н. Вино-
градова и др., а также сведения из бурятских летописей, материалы известных 
бурятских ученых Г. Д. Нацова, Б. Барадина, Г. Ц. Цыбикова, Г. Р. Галдановой, 
Б. Д. Дандарона, К. М. Герасимовой, Р. С. Мэрдыгеева, Ш. Б. Чимитдоржиева,  
Ц. П. Ванчиковой, Б. Д. Цыбенова, И. Г. Васильевой, Г. С. Митыповой, Г. Г. Чи-
митдоржина, Д. С. Жамсуевой, Б. Ц. Жалсановой, Н. В. Цыремпилова и др.  

Определенную ценность как исторический источник по рассматриваемой теме 
представляют материалы периодической печати, в том числе на бурятском языке, 
которые не только дополняют документы архивов, но порой служат в качестве 
важных документальных источников.  

По адресной характеристике местоположения за весь исторический период 
Чесанский дацан находился: с 1827 по 1850 г. в с. Чесан Хоринского ведомства 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

12 

Верхнеудинского округа Иркутской губернии; с 1851 по 1917 г. в Хоринском 
ведомстве Верхнеудинского округа Забайкальской области; с 1917 по 1920 г. в 
Хоринском аймаке Забайкальской области; с 1921 по 1922 г. в Хоринском аймаке 
Бурят-Монгольской автономной области Дальневосточной республики; с 1923 по 
1938 г. в Хоринском аймаке Бурят-Монгольской Автономной Советской Социа-
листической Республики.  

Таким образом, благодаря архивным источникам, различным публикациям, 
воспоминаниям современников, изобразительным материалам и фотодокументам 
проведена историческая реконструкция полностью разрушенного большого буд-
дийского монастырского комплекса — Чесанского дацана «Гандан Чоймпэл-
линг». Памятники буддийской культуры Бурятии не сохранились в репрезента-
тивной полноте. Исторические архитектурные ансамбли дацанов Бурятии в по-
давляющем большинстве уничтожены, из 46 дацанов лишь частично сохрани-
лись Агинский, Цугольский, Ацагатский (Шолотовский, Заиграевский район), 
Гусиноозерский (Тамчинский) дацаны. Поэтому попытка реконструирования 
может быть использована в практических мероприятиях сохранения и реставра-
ции Чесанского дацана, относящегося к числу исторических дацанов Бурятии.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 

 
 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

14 

 
 

1.1. Основание и развитие Чесанского дацана 
 

«Первые письменные источники о распространении буддизма в Хоринском 
ведомстве Забайкалья датируются 50-ми годами XVIII века, в канцелярии по по-
граничным делам есть утверждение тибетца Лубсан Ширапа главным ламой над 
33 хоринскими ламами. Кроме этого, есть описание профессора Гмелина, побы-
вавшего в 1735 г. у хоринского тайши Иринцея Шодоева, об особой молельной 
юрте тайши и предметах ламаистского культа в семье Шодоева» [Гирченко В. П., 
с. 132].  

Начиная с 1741 г. российская администрация проводит регулярные переписи 
лам. В архивных документах только в середине века упоминаются четыре пере-
писи — 1741, 1748, 1750 и 1752 гг. Каждый раз власти фиксируют превышение 
штатного (комплектного) числа лам, которое в первую ламскую перепись было 
ограничено ста пятьюдесятью.  

«В 1770-е годы хоринского тайшу Иринцеева посещает академик Георги, ко-
торый также описывает молельную юрту тайши и молельные юрты знатных хо-
ринцев. По мнению Палласа, также побывавшего в хоринской степи, «хори в ос-
новном являются шаманистами, но ламаистское учение постепенно проникает к 
ним.  

13 марта 1773 г. указом Иркутского губернского правительства хоринскому 
тайше Дамба-Дугару Иринцееву было предписано построить в каждом роде по 
одному кошмовому храму со штатными ламами» [Ванчикова Ц. П., с. 37]. В мае 
1785 г. Иринцеев доложил, что хоринский народ исповедует веру Шакьямуни, 
есть ламы и функционируют кошмовые дуганы и дацаны.  

В хронике Хобитуева про старейший Тугнугалтайский дацан отмечено, что 
кочующие по долинам рек Ана, Уда, Кудун, Тугнуй построили два деревянных 
дацана на реке Зангин, притоке Тугнуя. В 50-е гг. XVIII в. их соединили, пере-
несли на реку Сулхару, приток Тугнуя, и назвали его Даши Чойнхорлин. А в 
1786 г. перенесли на реку Галтай. По устным сведениям, Тугнугалтайский дацан 
1758 г. представлял собой войлочную юрту и был утвержден указом Иркутского 
генерал-губернатора от 12 марта 1773 г. Первоначально был построен в местно-
сти Галтай Хоринского ведомства Верхнеудинского округа на народные сред-
ства. Первым настоятелем был Лубсан Сампил из числа 150 лам, бежавших из 
Монголии. В 1805 г. были построены два сумэ: «Аюши и Гунрик, а в 1831 г. — 
Хангал и Хурдэ. По отчету 1842 г., в дацане служило 38 квалифицированных 
лам» [ГАРБ, ф. 430, оп. 18, д. 1, л. 1].  

Кудунский (Кижингинский) дацан первоначально располагался также в вой-
лочной юрте. Деревянное здание, по сообщениям летописи Юмсунова, построе-
но в 1773 г. По сведениям кижингинских лам, Кудунский дацан был основан в 
1756 г. или 1758 г. в местности Челсана (Юмсунов подробно описывает место 
нахождения дацана, лам, из западноатаганского дацана, освятивших его, сообща-
ет тибетское название «Даши Лхумболинг» и имя первого настоятеля). На мо-
лебны этого дацана собирались тибетские и монгольские ламы, бежавшие из 
Монголии. В 1772 г. Кудунский дацан сгорел, новое здание построено в том же 
году на реке Мунгут, притоке Кудуна, а в 1852 г. перенесено в низовья реки Заха-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

15 

Шибирь. В 1891 г. дацан был перестроен из кирпича, каждая сторона корпуса 
нижнего этажа равнялась 10 саженям, высота достигала 4 саженей, два верхних 
деревянных этажа убывали в размерах. В те годы была открыта школа Чойра 
(факультет Цаннит). Вокруг главного Цогчен-дугана располагались три двух-
этажных дугана и другие культовые сооружения — Майдарын сумэ, Мунхэ  
маани, восемь шодонов-субурганов.  

По хронике Юмсунова, в 1775 г. (по другим данным, в 1795 г.) «хоринский 
тайша Иринцеев в месте, где река Алана впадает в Ону, построил стационарный 
тайшинский дацан Дондуб Дашилинг» [Ванчикова Ц. П., c. 73]. Тайша пригласил 
«лучших лам» из Кудунского дацана, а настоятель Пунсук-лама занимал долж-
ность шэрэтэ и в Кудунском, и в Анинском дацане. Начало строительства камен-
ного здания Анинского дацана датируется по-разному: по сведениям Юмсунова, 
в 1808 г. на собственные средства Иринцеева, по данным А. Позднеева, в 1811 г. 
Анинский дацан находился на территории родовых земель хоринских тайшей и 
носил общественный характер. Дацан отличался большим количеством ступ — 
субурганов, «их было не менее 26» [ГАРБ, ф. 470, оп. 3, д. 43, л. 1]. На гравюре 
1880-х гг. можно видеть величественный прекрасный Цогчен-дуган после рекон-
струкции в 1860-х гг. Каменный Цогчен-дуган построен при участии русских 
мастеров. Это первый каменный буддийский храм в Бурятии.  

По сведениям Г.-Д. Нацова, среди «дацанов хоринских бурят самым первым 
является Кудунский (Кижингинский), начиная с войлочных юрт 1756, 1763, 1773, 
1780, 1852, 1880 гг. Затем Тугнугалтайский дацан «Даши Чойнхорлин» — 1757, 
1775, 1780, 1786, 1797 гг. Третьим по списку из 10 дацанов идет Чесанский дацан 
«Галдан Чоймпэллинг» — 1773, 1826, 1828 гг.» [Нацов Г.-Д., 187 с. С. 173]. При-
мерно в этот же период (1824–1826) был построен Эгитуйский дацан.  

В течение 1823−1828 гг. по просьбе и приглашению глав некоторых родов и 
мирян от Кудунского дацана отделились несколько лам, которые положили 
начало истории и развитию большого Чесанского буддийского монастырского 
комплекса «Гандан Чоймпэллинг».  

Дацан (от тибетского grwa-tshang) в бурятском буддизме означает монастыр-
ский комплекс. Бурятские буддийские монастыри организовывались по образцу 
тибетских и монгольских и предназначались для жизни и религиозной практики 
монахов, входящих в общину (сангху), а также для обучения молодых послуш-
ников (хувараков). Дацаны, как правило, возводились на некотором отдалении от 
населенных мест, вблизи водоемов, на южном склоне гор и с северной стороны 
реки. Строительство буддийских монастырей и храмов «предписывает множе-
ство правил, и первым из них должно почитаться то, что каждая обитель должна 
отстоять от какого-либо города, селения и вообще от жилищ простолюдинов не 
менее как на такое расстояние, на котором может быть слышен человеческий 
голос. Обстоятельство это должно служить для лам и простолюдинов видимым 
знаком полной отрешенности монастыря от мира и всего мирского» 
[Позднеев А. М., с. 19−20].  

Место будущего монастыря определялось в соответствии с указаниями 
наиболее уважаемых лам и астрологов (зурхайша), которые предварительно изу-
чали местность, исследовали состав почвы, выявляли топографические особен-
ности местности и соизмеряли месторасположение будущего дацана. Проводи-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

16 

лись сложные ритуалы в течение нескольких дней строго по лунному календарю. 
Известный исследователь А. М. Позднеев описал подобный ритуал. «После 
определения места порубки леса для строительства ламы выезжали туда в начале 
лунного месяца и с 1-го по 15-е число совершали ритуалы, преследующие две 
цели: испрашивали согласия на вырубку у хранителя этой местности и просили 
духов деревьев переселиться, чтобы те не остались без крова, т. е. на постройку 
храмов шли деревья, духи которых «покинули» их. Заготовленный лес перевози-
ли к месту закладки кумирни. В назначенный день освящали место и просили 
божества о покровительстве и помощи в изгнании вредоносных духов.  

Затем окончательно определялось «место постройки храма, были проведены 
черты, по которым должны быть основаны сами его стены». Один из почтенных 
лам протаскивал чугунную фигурку черепахи по линии закладки фундамента, 
затем по этому следу проводил особую борозду рогом зверя. В центре квадрата 
основания здания зарывали сосуд «бумба», наполненный священными предме-
тами и веществами. Подобный сосуд мог быть золотым, серебряным или из 
красной меди. В закладку бумбы входили лекарственные камни и ткани, ксило-
графы (книги) определенной тематики. Кувшин оборачивали желтым хадаком. В 
цветовой символике буддизма желтый цвет на уровне первоэлементов обознача-
ет землю, также это цвет тела Дхъяни-Будды Ратнасамбхавы, который, как Зем-
ля, относится ко всем живым «без изъятия». Далее бумбу помещали в ящичек, 
который закапывали в центре предполагаемого фундамента и совершали ритуал 
освящения. После этого можно было начинать строительство, его начало тоже 
определяли по лунному календарю» [Позднеев А. М., с. 19−20].  

При строительстве Чесанского дацана соблюдались все каноны возведения 
буддийского монастыря. Сначала выбрали место в красивой просторной Чесан-
ской долине. Если внимательно вглядеться, и сегодня удивляет живописный 
окрестный пейзаж. Сглаженная равнина, отгороженная по краям синеющим ле-
сом, может показаться монотонной, но здесь нет и двух мест, похожих друг на 
друга. Кругом высокие холмы и предгорья, которые бесконечной чередой уходят 
за горизонт, реки и озера, родники и священные места долины. Родники с чи-
стейшей и вкусной водой — Аршаанта, Булаг; Улзыто — гора, дарующая сча-
стье; Жаргаланта — счастливая местность; Дундата — местность, находящаяся 
между двумя сопками; Заха — местность на окраине долины. Все это вместе и 
есть Чесанская долина, постепенно переходящая в Кодунскую, которая при сли-
янии по размерам не уступит другой, Кижингинской, но зато, слившись у под-
ножия священной горы Челсана, они продолжают свою поступь до самых удин-
ских степей. Люди издавна облюбовали это живописное место, особенно красиво 
здесь весной и летом.  

Именно в этой местности в 1827 г. у реки Улзыто, притока реки Чесан, миряне 
начали строить Чесанский дацан под руководством местного главы рода Сагаанай 
и по окончании строительства в 1828 г. он был освящен ламами [Тобоев Т., с. 11]. 
Род Сагаанай в этот период возглавлял Шэрэнэй Бобо. В книге «Кижинга. Вре-
мен связующая нить» в истории семьи Цыренжаповых отмечено, что «… Дед 
Шагдара, Бобо, в свое время организовал строительство Чесанского дацана, для 
чего собирал деньги от населения, хотя это было запрещено. Когда к нему при-
шел представитель комиссии из Хоринской степной думы с документами, обви-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

17 

няющими его в самоуправстве, Бобо бросил компрометирующие его документы 
в огонь, а строительство Чесанского дацана было благополучно завершено в 1830 
г.» [Кижинга... С. 126−127].  

По сведениям А. М. Позднеева, Чесанский дацан был основан в 1824 г., стро-
ительство было завершено в 1827 г. (ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 88).  

По данным летописи Вандана Юмсунова («История хоринских бурят»), Че-
санский дацан был построен в 1826 г. Основателем дацана был первый гэбгы-
лама из местности Улзыто по имени Лубсан-Гунга [Дандарон Б. Д., с. 39].  

Цогчен-дуган по буддийским канонам не мог быть освящен, если в его стенах 
не было скульптурных или живописных изображений 1000 Будд Благой Кальпы 
(бхадракальпа). Иконографически 1000 Будд подразделялись на пять групп по 
200 персонажей с одинаковыми жестами рук (мудра). Поэтому возможно, что 
строительство было закончено в 1826–1827 гг. и до открытия и освящения в 
1828 г. происходило наполнение внутренним убранством и устройство главного 
алтаря.  

«Первый гебкуй из местности Улзуйто по имени Лобсан Гунга основал Че-
санский дацан, в районе которого было много верующего народа. Тогда в Чесане 
был еще лама по имени Лобсан Лхундуб. До приезда в Цугол он жил в местности 
Жебхэсэн. Будучи шанзодбой Чесанского дацана, он ушел на Онон, где основал 
Цугольский дацан «Даши Чоймпэллинг», распространил много сутр и пропове-
довал тантрийское учение» [Дандарон Б. Д., с. 117]. По сведениям Б. Дандарона, 
Чесанский деревянный дацан был построен в 1826 г. По Тобоеву, он носит 
название «Гандан Чоймпэллинг», по Юмсунову — «Гандан Дашилинг». В то же 
время, по сведениям летописи Шираб-Нимбу Хобитуева, по причине удаленно-
сти многих кочевий верующих от Кодунского (Кижингинского) дацана, отдельно 
от него был построен дацан у реки Чесан. Его тибетское название ― «Гандан 
Чоймпэллинг».  Первым шэрэтэ стал унзад-лама Кудунского дацана Гунга Сун-
дуйн Худайского рода [Буряадай… С. 100]. По сведениям архивных источников, 
Чесанский дацан основан в 1827–1828 гг. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 4].  

Отдельные источники утверждают, что в «1827 году огненной свиньи, часть 
лам Кодунского дацана под руководством гэбгы Лубсангунга Зундуева из рода 
Худай местности Улзытэ (впоследствии Первый Шэрэтэ) и шанзодба-ламы Ко-
дунского дацана Лубсан ЛҺундуб Дандарова решили построить дацан на берегу 
речки Улзытэ, притока реки Чесан (впоследствии Чесанский дацан «Гандан 
Чоймпэллинг»). В этот же период хори-буряты берегов реки Онон попросили 
часто навещавшего их ламу Дандарова построить у них дацан, что явилось нача-
лом основания Цугольского дацана «Даша Чоймпэллинг» [Кижингинский. С. 8].  

В 1827 г. Чесанский дацан был «одним из четырех буддийских храмов Хорин-
ского ведомства Верхнекодунского округа наряду с Эгитуйским, Ацагатским и 
Хохюртайским дацанами» [Дацаны... С. 156].  

«В разных источниках встречаются даты возведения дацанов, которые не все-
гда соответствуют действительности. Иногда это дата получения официального 
разрешения на строительство (хотя дацан уже был построен), иногда   дата воз-
ведения того же дацана, но перенесенного на другое место (из-за случившегося 
пожара или наводнения), а иногда это указание времени строительства второго, 
нового (обычно каменного) дацана вместо устаревшего и т. д. Поэтому мы пред-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

18 

ставили здесь все встречавшиеся нам цифры, которые якобы являются датой ос-
нования того или иного дацана» [Нацов Г.-Д., c. 174].  

Вместе с тем авторы книги «Ламаизм в Бурятии начала XVIII — начала XIX 
веков …» утверждают, что в истории буддизма среди хоринских бурят-монголов 
существовал некий темный период, когда молельные юрты не учитывались и не 
фиксировались в бурятских хрониках и русских документах [Ламаизм… С. 22].  

Причиной разночтений, связанных с определением даты строительства даца-
нов и других буддийских храмовых зданий, является неоднократная перестанов-
ка и перестройка дацанов. Хоринские буряты во второй половине XIX — начале 
XX в. перестроили свои дацаны по традициям «национального» (тибетского, 
монголо-китайского) зодчества. Этот процесс документально можно проиллю-
стрировать архитектурными чертежами и фотографиями действующих дацанов 
XIX в. Кроме того, разночтения связаны с тем, что «Положение о ламайском ду-
ховенстве в Восточной Сибири» 1853 г. ограничивало строительство в дацанах, 
ламы были вынуждены или скрывать часть зданий, или при обнаружении воз-
буждать ходатайство о перестройке пожертвованного дома, или находить другие 
причины в виде наводнения, пожара и др.  

По информации современников (шэрэтэ Жаргал-ламы, Гыван-ламы (Гыван 
Базаров), Балдан-ламы (Александр Пирангалаев) и др.), Чесанский дацан вел 
собственную летопись на тибетском языке, которая состояла из народных преда-
ний, устных рассказов, воспоминаний, заветов. Летопись не включала документы 
делопроизводства, другие архивные дела и переписку, но в ней были изложены в 
хронологическом порядке духовная жизнедеятельность и знаменательные собы-
тия истории дацана, биографические данные шэрэтэ и известных лам, перечень 
редких канонических книг, буддийских скульптур и различных танк.  

В собрании Чесанского дацана среди различных документов и фотографий 
хранятся рукописные записи (бар) на тибетском языке на шести листах пока не-
известного происхождения. Шэрэтэ-лама Жаргал передал их нам для изучения и 
перевода. Перевод с тибетского по нашей просьбе согласился сделать Балдан-
лама (Александр Пирангалаев), служитель Иволгинского дацана. Предположи-
тельно эти листы являются выпиской из летописи Чесанского дацана. Если за-
даться целью, то можно сделать анализ и установить более точную дату — 
сколько лет этим листам. Современные технические средства позволяют это сде-
лать. По отзыву Балдан-ламы, «листы в хорошем состоянии, не имеют своей ну-
мерации, без заглавия, написаны одним почерком и в одном стиле. Примерно 
совпадают по содержанию текста, некоторые листы являются отдельными тек-
стами с разных мест. Тем не менее содержание этих листов очень интересное.  

Содержание первого листа: «Немного расскажу начиная с того, как был воз-
двигнут здесь на родной благой земле широко известный Чесанский дацан 
«Гандан Чоймпэллинг». По инициативе местных на общем собрании мирян было 
принято решение построить свой дацан. Досточтимому Лубсан Гунга Балсанбо 
было поручено подготовить проект дацана. В год Деревянной обезьяны 14-го 
шестидесятилетия (рабжуна) (1824 г.) учитель возглавил строительство новой 
обители Дхармы — дацана. Для определения места строительства дацана при-
гласили шэрэтэ Кудунского (Кижингинского) дацана «Даши Лхунболлинг» Луб-
сан Дава Балсанбо. Лубсан Дава Балсанбо и лама Лубсан Гунга Балсанбо с миря-
нами начали поиски подходящего места для постройки дацана, однажды они 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

19 

увидели в том месте, где теперь расположен дацан, стадо овец числом более ты-
сячи. Сочтя это указующим знаком, они пришли в середину сбившихся в кучу 
овец …». 

На обороте первого листа: «… на обнаруженном месте была заложена сачуд-
бумба. В течение четырех лет этого рабжуна 22 отсчета в год земляной мыши 
было завершено двухэтажное здание дугана (храма). Во главе с шэрэтэ-ламой 
Кудунского дацана Лубсан Дава Балсанбо ламы совершили обширное рамнай 
(освящение) согласно обряду рамнай Даши Чарбаб и открыли ворота Учения и 
благоденствия. Лубсан Гунга сам преподнёс дугану статую бурхана Майтрейи 
высотой с человеческий рост, изготовленную из лекарственной глины, Зеленую 
Тару размером с локоть, танку Ямантаки в окружении девяти хранителей и но-
вые танки шестнадцати Найданов (Архатов), Зугдор Намжилму, четырех Маха-
радж (хранителей четрырех сторон). В это же время уроженец Чесаны, извест-
ный и уважаемый Лубсан Лхундуб Балсанбо (Дандаров) привез из Цугольского 
дацана и подарил статую Бурхан Бакши…». 

Содержание второго листа: «…Основателя Цугольского дацана Лубсан Лхун-
дуб Балсанбо просили передать монгольскому досточтимому ламе Хорчид Луб-
сан Цультиму прошение от местных мирян и лам в центральную часть всеведу-
щему Панчен ламе Лубсан Балдан Нима Чоглай Балсанбо об утверждении назва-
ния Чесанского дацана и хранителя (сахюусана) и отправили изобильные дары от 
верующих в честь развития деяний Учения.  

Панчен-лама, немного возвысившись над своим троном, утвердил название 
дацана — «Гандан Чоймпэллинг» и хранителя (сахюусан) Лхамо Магсорма (Бал-
дан Лхамо). Панчен-лама предсказал, что в местности Шасана (Чесана) дацан 
будет широко развивать драгоценное Учение. Все прихожане местности от души 
возрадовались этому событию. В год Земляной мыши (1828 г.) от представителей 
верховной власти России получили письмо с печатью дацана…». 

Оборот второго листа: «…и похвальную грамоту о назначении шэрэтэ-ламой 
Чесанского дацана Лубсана Гунга Балсанбо. Возведя на бесстрашный львиный 
трон, его признали венцом всех прихожан этой местности. Являясь предводите-
лем всех мирян, он установил порядок временных хуралов и вокруг дугана воз-
двиг двор и жилища лам. Ранее памятуемый шэрэтэ-лама Лубсан Гунга Балсанбо 
родился на берегу реки Худун в местности Улаан Бургаhан в семье отца Зунды 
(Цондуй) и матери Нанди. В молодости очень упорно изучал буддийские каноны, 
ясно понимал примечания высших личностей Учения. Особенно под руковод-
ством шэрэтэ-ламы Лубсан Дава Балсанбо изучил порядок Рабсала и Сахюуса-
нов…». 

Третий лист: «… шэрэтэ-лама Лубсан Гунга Балсанбо ввёл такой же порядок 
изучения Цанида (Чойра), как в Хурэ «Даши Чоймпэллинг» (дацан в г. Улан-
Баторе Монголии). Через четыре года по возникновении грубых не соответству-
ющих условий и времени учебу Цанида прервали. После двадцати лет перерыва 
в пятнадцатый рабжун шестнадцатого года Водяной лошади (1881 г.) учебу Ца-
нида вновь возобновили. Шэрэтэ-лама Лубсан Гунга Балсанбо в год Земляной 
овцы (1879 г.) ушел в нирвану. Затем в течение трех лет занимал место шэрэтэ 
Маниба-лама Лубсан Жамсо Балсанбо и затем ушел в другое место. После него 
третьим шэрэтэ стал Лубсан Вампил Балсанбо. Верующие поднесли Ганжур и 
Данжур, привезенные Рожог Римбочи, статую бурхана Майтрейи высотой с че-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

20 

ловеческий рост и две статуи чуть ниже, статую бурхана Амитабхи, сделанную 
из лекарственной глины, высотой с человеческий рост …»; 

Оборот третьего листа: «… танки Ямантаки и каждого Сахюусана, Сумбумы 
(Собрание наставлений) Жанжа Агван Чойдана и Жанжа Пандиды. Дугану пре-
поднесли сделанные полностью из сандалового дерева Ганди (толстые сандало-
вые доски, используемые для гонга). Хурэ хамбо Доржэчан Балдан Чойнпэлла от 
высших Учителей получил много посвящений (Ван, Лун, Женан) и практиковал 
их, тем самым продолжил указанную традицию. Даровал некоторым счастлив-
цам (прихожанам) посвящения (Лун и Женан) сложные Учения. А всем ученикам 
руководство по Пова (перемещение, выпускание сознания — обряд, выполняе-
мый над умершими) на основе Будды Амитабхи, с концентрацией порядка мно-
жества взаимосвязей, ведущих в Диважан, в соответствии с легендами по жизне-
описанию знатных людей. Четвертым шэрэтэ-ламой пятнадцатого рабжуна в год 
Железной змеи (1889 г.) стал Лубсан Ванчуг (Вампил) Балсанбо. Он отреставри-
ровал статую Будды Шакьямуни, подаренную шэрэтэ ламой Лубсан Гунга …».  

Четвёртый лист: «…привез в дуган из Кудунского дацана «Даши Лхунбол-
линг» фигуры Будды Шакьямуни и двух его учеников, изготовленные из золота и 
меди. Издал садхану шестиразовой Гуру Йоги на основе наглядного соблюдения 
трех обетов, соответствующих Ламрим Ложону (Практике ступеней пути) ран-
ней и новой традиции Гадамбы. Учащимся дал наставление, как следует совер-
шать ежедневные начитки по Гуру Йоге по рекомендации Винаи: «Встав с по-
стели до утра. соверши начитку». Был известным знатоком, устранившим по-
грешности (заблуждения) в ретритах по многим идамам. Многим счастливцам 
(прихожанам) дал посвящение Лун к каждому Сахюусану и Сумбум (Собрание 
наставлений) Панчен Чойжана…».  

Оборот четвертого листа: «…даровал посвящение Ван по шестнадцатиликому 
Авалокитешваре, Тайной Хаягриве и особому Идаму лам Одинокой Ямантаке. 
На хуралах ламы и верующие от души выражали почтение и совершали даяния, 
он, не накапливая их, раздавал на хурале. Также поддерживал неимущих. Оде-
вался просто и жил скромно, всё его поведение соответствовало Дхарме. После 
пятнадцатого рабжуна двадцать пятого отсчета в год Железного кролика Лубсан 
Чойжи-Ванчук (Чойван) Балсанбо, став пятым шэрэтэ-ламой, совершил кругово-
рот Учения собрания Сутр и Тантр. Если более подробно — проводил посвяще-
ния Лун на Сунбум (Собрание наставлений) Зонхавы и многие полные обряды 
Тантр, посвящения Ван на Жигжэд-Лхажусум (Тринадцать Божеств Ямантаки), 
Манла-Лхаман (Множество Божеств Будды Медицины) и Долма-Нэржиг (Два-
дцать одной Тары) по традиции Дубван Ними Байва, посвящения Жинан по тек-
сту Дубтаб Ринжун-Жаза, Гонбо Гачен Жусум (Тринадцать Махакал), семнадца-
тиликой Махакалы …». 

Пятый лист: «…Особо говоря, приумножал беспрерывно посвящения Лун 
местных счастливцев (прихожан) в Сокровенные и обширные руководства 
Ламрим-Нямгур, Мартид-Дэлам, Лачод и Чагчен. Благодетели привезли Цанид 
дугану Ганжур монгольской письменности, а Цогчен-дугану — Сунбум Пятого 
Далай Ламы. Еще до ухода из известных сокровенных Учений для лам составил 
(издал) начитку по Мигзэму связанному с Гуру Йогой, и шестиразовую Гуру Йо-
гу с созерцанием всех ступеней (Пути к просветлению). Затем пятнадцатого 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

21 

равжуна сорок первого отсчета в год Огненной овцы шэрэтэ-ламой стал Лубсан 
Агван Балсанбо …». 

Оборот пятого листа: «…С детства необратимо поверив в Авалокитешвару, 
беспрерывно начитывал его шестислоговую мантру. В изучении текстов пяти вед 
был внимателен даже в тяжёлых обстоятельствах, вновь и вновь размышлял и 
исследовал суть всего услышанного, понимал и запоминал. В учебе следовал 
учению известных мудрецов, соблюдал порядок слушанья, размышления и со-
зерцания. Когда был цанид-ламой, от сострадания для всех существ великодуш-
но ввел осуществление Мани Рилбу. В должности шунлайва (мастера по ритуа-
лам) совершал для прихожан обряд выноса Догсор, в этот момент над его жили-
щем все видели яркую радугу. Став уважаемым шэрэтэ-ламой, даровал прихожа-
нам посвящение ван шестнадцатиликой Авалокитешвары, Лун Кадампинского 
тома и другие …». 

Текст на шестом листе: «…Глиняные статуи Табан Хаана (Панча Раджа) и 
Дамжан Гарнага (одна из разновидностей Дамжан Дорлэга, в народе именуемая 
Черный Кузнец). Четвертый шэрэтэ-лама Лубсан Ванчуг и благодетель Самдан 
преподнесли глиняные статуи Дамжан Сэншонма (Дамжан Дорлэг на льве) и 
Норлха (Небожитель богатства). Гэлон Сандаг преподнес глиняную статую вы-
сотой с человеческий рост Зонхаву. Пятый шэрэтэ-лама Лубсан Чойван и Ханчен 
(Мудрец) Балдан Чойнпэл подарили двадцать одну статую благословенной Тары 
Панчен Чоглай Намжала. Гэбшэ Чойин преподнес большие статуи Цэлха Намсу-
ма (Аюши Бурхан, Зугдор Намжилма и Сагаан Дара Эхэ). Габжа Балсан подарил 
глиняные статуи Джэ Ябсрай Сумма (Зонхава и двое его учеников Жалцаб Дарма 
Ринчен и Хайдуб Тамжад Ченба) в Чойра. Благодетель Яндаг преподнес глиня-
ную статую Тары в Чойра. Гэбшэ Цыренпил преподнёс статую Дэмчог (Идама 
Чакрасамвара) с человеческим ростом в Жуд. Благодетель Балдан преподнес 
глиняные статуи шестнадцати Найданов (Архатов). Унзад Гатуб — статуэтки 
восьми Манла (Отошо, Будда медицины). Габжа шанзодба Лубсан Найдан пре-
поднес глиняную статую шестирукой Махакалы хранителя Чойры, благословен-
ную статую (Каче) Хашан Хаана (фигура полного ламы с детьми, играющими на 
нем), найденную в местности Хулурэтэ, пустая, с отверстием на макушке. Выс-
шие ламы посчитали: это знак того, что ламы этого дацана будут легко постигать 
пустотность, и отверстие на макушке символизирует, что практикующие сокро-
венный путь Пова (перемещения) будут способны переселиться в чистые  
миры …». 

Оборот шестого листа: «…От мирян преподнесен Мир Будды Амитабхи, сде-
ланный из золота, меди и дерева. Благодетели преподнесли Жигжэд Лхажусум 
(тринадцать божеств Ямантаки). В дацане хранятся:  

танки: Чонпрул Жона (пятнадцать чудес Будды), Зонхажаджума (), Тысяча 
Зонхав на одной танке, Тысяча Минтугбы на одной танке, шестнадцать Найданов 
(Архатов) на семи танках. Есть очень много других благословенных танк пре-
поднесенных верующим ранее и позднее;  

книги: ранее известные Ганжур и Данжур, Жадонба, написанная золотыми 
буквами самим досточтимым эмши-ламой Лубсан Дампилом, Цанбум Гэпрэнма, 
написанный золотом, серебром и медью, преподнесенный благодетелем Зургаа-
дай, Жадонба, и Тарва Ченбо, написанная серебром, и другие;  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

22 

ступы: Жанчуб Шодан высотой с человеческий рост, возведенный известным 
основателем первого Чойра унзад-ламой Гэлон Лубсан Дагбой, ступа, возведен-
ная жуд-ламой Тойндолом …».  

По воспоминаниям Балдан-ламы Иволгинского дацана (Александра Пиранга-
лаева), в годы его учебы в Буддийском институте примерно в 1996–1997 гг. он 
«держал в руках «ута бар» и начинал изучать летопись Чесанского дацана, напи-
санную на тибетском языке. По объему она была толщиной в четыре пальца, не 
было 1,3,5,7-го листов. В то время он не придал серьезного значения этой книге, 
потому что еще не освоил тибетский язык, большого интереса к истории дацана 
не было. Он жил в одном доме с хувараком Эрдэни Болотовым. Потом уехал 
учиться в Индию. По прибытии в 2006 г. пытался найти эту книгу, спрашивал у 
Эрдэни. Он сказал, что по окончании учебы он оставил ее там же и больше не 
видел. Дальнейшие поиски этой книги оказались тщетными». Утерянная лето-
пись дацана на тибетском языке пока не обнаружена.  

В книге Д. С. Жамсуевой «Трансформация северного буддизма в условиях 
российского общества (по материалам дацанов этнической Бурятии)» также есть 
сведения о собственной летописи дацана: «…Чесанский дацан отличался от всех 
других бурятских дацанов не только упорядоченностью архивного делопроиз-
водства, но и еще тем, что имел у себя собственную летопись дацана …» [Жам-
суева Д. С., c. 231, 205). К большому сожалению, архив дацана не сохранился. 
В настоящее время имеющиеся материалы, в основном советского и постсовет-
ского периодов, не систематизированы. 

«Как следует из летописи, народ, получив известную власть в свои руки, не 
захотел жить по принципу старых общин, и было принято решение разделиться, 
организовав свои новые общины как в гражданском, так и в религиозном отно-
шении. Таким образом, от Тугнугалтайского дацана отделяются две группы его 
прихожан, каждая из которых основывает два новых дацана со своим приходом. 
Так появились дацаны Хохюртайский и Цулгинский. Одновременно такая же 
ситуация сложилась и в приходе Анинского дацана, население южной части ко-
торого образовал свой приход — Челутаевский (Шолотуевский, Шалутский, 
Ацагатский) дацан, а северо-восточная часть — Эгитуйский дацан. В это же вре-
мя от Кудунского дацана отделяется Чесанский дацан со своим приходом» 
[Жамсуева Д. С., c. 206, 231].  

По сведениям архивных источников Института восточных рукописей РАН и 
Д. С. Жамсуевой, именно Лубсан-Гунга Зундуев, унзад-лама Кудунского дацана 
был инициатором отделения от Кудунского (Кижингинского) дацана и строи-
тельства Чесанского дацана, который «всеми силами души желал быть шэрэтэ 
или настоятелем этого дацана, а засим, придя к убеждению, что достигнуть этой 
должности в Кудунском дацане ему не удастся, решился обосновать новый да-
цан. С указанной целью он подговорил нескольких зайсанов и родовых старшин, 
питавших нерасположение к Кудунскому дацану за то, что последний оказывал 
им весьма мало почета, и летом 1823 г. отправились с ними для отыскания места, 
где было бы возможно построить новый дацан. Летопись окружает это обстоя-
тельство множеством легенд, чтобы доказать, что избранное урочище при речке 
Чесане было именно самым счастливым для постройки дацана, а засим передает 
и подробности самой его постройки дацана, свидетельствующие о сравнительно 
слабом развитии в ту пору буддо-ламайских идей среди населения. Таков, 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

23 

например, бунт рабочих, возникший при возведении второго этажа здания даца-
на по той причине, что рабочие эти не хотели строить помещение для ламайских 
богов-страшилищ. Этот бунт вызвал прекращение работ, так что окончить по-
стройку дацана удалось только в 1828 г.» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 88; 
Жамсуева Д. С., c. 206, 231].  

Земли Чесанского дацана относились к Хоринскому ведомству Верхнекодун-
ского округа. Дацан располагался в живописной местности у подножия гор Дун-
дата, Заха, Улзыто, между реками Улзыто и Дундата. Эти земли были не только 
живописными, но были богаты пастбищными угодьями и удобны для водопоя 
скота. В настоящее время здесь находится село Чесан, основанное на месте даца-
на в 1936 г. По окончании строительства здание дугана было освящено в 1828 г. 
Говорят, что центральный храм Цогчен-дуган был красивейшим трехэтажным 
зданием. В статье «Искусство бурятских дацанов» Р. С. Мэрдыгеев отмечает, что 
«план бурятских дацанов обычно составляется самим ламой-чертежником. Хотя 
во всех дацанах имеются отдельные книги по архитектонике, тем не менее ламы 
не всецело руководствуются ими во многих планах, в компоновке отдельных ча-
стей здания заметно то, что эти составители не придерживаются шаблона, а 
пользуются некоей долей свободы» [ЦВРК ИМБТ СО РАН, общий фонд, инв.  
№ 1916, л. 1, 2; Дамдинов П. Н.]. По своей форме Чесанский дацан относился к 
сино-тибетскому стилю архитектуры. С элементами тибетского — «шубун хо-
нолго», «эрхи» и индийского стиля — «бадма цэцэг».  

Далее Р. С. Мэрдыгеев приводит общую характеристику архитектуры бурят-
ских дацанов того времени и отмечает, что «нет в дацанской архитектуре, как это 
бывает в западноевропейских постройках, профилевки. В дацанах профилевка 
заменяется цветными изразцами орнаментов и выступающими концами стропил 
(как в Китае и Японии). Балясины на балюстрадах встречаются разные: точеные 
столбики наподобие русских перил, легкие ажурные решетки, представляющие 
тот же орнамент «утта налтай» и т. д. … Орнаментация бурятских дацанов несо-
мненно весьма богата и разнообразна … каждый орнамент имеет своё название и 
символическое значение — «хана хангирсак», «хатан бугамши», «хорло», «буту 
утасан», «матарай сул», «мориной туру» и др. Дацанская орнаментика сосредо-
точена, главным образом, в антаблементе здания и расположена примерно по 
следующему порядку:  

1. Эрхи ― чётки (или полоса «табиру» ― белые рельефные кружочки на 
темно-красном фоне).  

2. Бадма-цэцэг ― лотос (выпуклая порезка стилизованных листьев лотоса).  
3. Түмэн-жаргал ― орнамент, символизирующий долговечность или беско-

нечность.  
4. Шубуун хонолго ― птичий ночлег (треугольные зубцы).  
5. Yүлэн ― облако.  
6. Угалза ― завиток, напоминающий рога дикого барана.  
7. Хас тамга ― свастика, символ твердости, крепости.  
8. Маани ― молитвенные письмена.  
9. Yхэр хоншоор, үүлэн ― облака, символизирующие пасть бурхана Чойджи 

и Ямантаки.  
Что же касается красок в архитектуре, то преобладающие цвета те же, что и в 

живописи, за исключением красных и белых, употребляемых в архитектуре 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

24 

больше, чем в живописи. Железные крыши зданий окрашиваются обычно в жел-
тый или зеленый цвет, стены в белый и желтый, стержни колонн — в красный, 
капители, кронштейны окрашиваются преимущественно коричневой и бордовой 
красками. На резные орнаменты идут, главным образом, ярко-цветные краски. 
Золото идет на изображение блюд (солнце) на фризах антаблемента, драконов на 
загнутых углах крыш, антилоп с колесом закона — «хорло», купола — «ганжур» 
и «жалсан» и, наконец, молитвенных надписей — «маани», расположенных на 
антаблементе. Серебра в орнаменте совершенно нет» [ЦВРК ИМБТ СО РАН, 
общий фонд, инв. № 1916, л. 4; Дамдинов П. Н.]. Здание главного соборного 
храма — Цогчен-дугана Цугольского дацана является вершиной архитектурного 
мастерства бурятских зодчих.  

Чесанским дацан назван по названию реки Чесан, также встречается в разных 
изданиях и архивах как Чицановский, Цицановский, Чесанский, Чицанайский. 
Дацан строился самостоятельно, без официального разрешения русского прави-
тельства, но с ведома и разрешения бывшей Бурятской главной конторы 11 хо-
ринских родов по образцу бурятских дацанов того времени.  

Строительство практически было завершено в 1827 г., до официального от-
крытия Цогчен-дуган наполняли внутренним убранством. Это также связано с 
исполнением различных обрядов по «окуриванию» и торжественному внесению 
бурханов и освящению алтарной части главного храма. Сведений об участниках 
и порядке проведения, точной дате и по фотоматериалам не обнаружено.  

В связи с разночтениями по дате строительства Чесанского дацана и с учетом 
указанных источников датой начала строительства и его завершения можно счи-
тать период 1823–1828 гг., годом открытия Чесанского дацана ― 1828-й, когда 
был проведен ритуал освящения (рамнай), начались богослужения и прием ве-
рующих ламами. После освящении он получил название: «Гандан Чоймпэллинг», 
что с тибетского на бурятский переводится как «Тушитын ном дэлгэрхын хиид» 
— земля, где распространяется учение Тушиты (перевод Балдан ламы, Иволгин-
ский дацан).  

Каждый дацан имел своего постоянного защитника (сахюусана), покровителя. 
Может быть несколько докшитов, т. е. «божеств — хранителей священного буд-
дийского учения». По сведениям А. М. Позднеева, «в настоящее время чествова-
ние гения-хранителя начинается обыкновенно со времени освящения храма, а 
изображение специального гения-хранителя совершается даже до времени осно-
вания и закладки монастыря» [Позднеев А. М., c. 18].  

Покровителем Чесанского дацана была избрана Дхармапала Балдан Лхамо, 
санскр. Шримати-дэви. Балдан Лхамо Сахюусан является хранительницей Уче-
ния Будды, единственное женское божество среди Восьми Защитников Дхармы. 
Она является гневной эманацией богини Сарасвати, принявшей этот облик ради 
покровительства учению. «Является одним из самых широкопочитаемых бо-
жеств в тибетском буддизме. Культ Балдан Лхамо популярен на всех уровнях и 
существует во многих формах: обряды, посвященные богине, совершаются как в 
храме, так и в быту; крупнейшие адепты буддизма и ученые посвящают ей гим-
ны, обрядовые тексты и трактаты; лучшие мастера, художники воплощают её 
многоликие пугающие образы в глине, камне и металле, рисуют на холстах; ора-
кулы взывают к ней, моля о предсказаниях; народ слагает о ней мифы и легенды, 
которые веками передаются из поколения в поколение; каждый день во всех бу-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

25 

рятских дацанах звучат ритуальные инструменты и осуществляются различные 
подношения Балдан Лхамо, ежедневно каждый верующий взывает к ней, совер-
шая кропление утренним чаем; многие носят при себе либо хранят в доме талис-
маны-срункоры — ксилографически отпечатанные диаграммы с мантрой боже-
ства [Сыртыпова С.-Х., c. 3].  

«Балдан Лхамо, как уже говорилось, считается гневным проявлением Са-
расвати, богини учености. В некоторых текстах говорится, что Балдан Лхамо — 
это проявление дакини Экаджати в форме хранительницы Учения. В народной 
интерпретации Балдан Лхамо есть гневное проявление бодхисаттвы Тары. Вся 
многочисленная свита хранительницы трактуется как проявление силы Балдан 
Лхамо. Наиболее распространенная форма богини — это дхармапала Балдан 
Лхамо, один из Восьми Великих Хранителей тибетского буддизма (в монголь-
ской традиции один из Десяти Великих Сахюусанов)» [Сыртыпова С.-Х., c. 76]. 
В книге Ц. П. Ванчиковой «История бурятского буддизма» указано (табл. 34), 
что хранительница Учения Будды богиня Балдан Лхамо являлась защитницей 
четырнадцати бурятских дацанов [Ванчикова Ц. П., c. 82−85].  

 Несмотря на трудности, усилиями шэрэтэ дацана Лубсангунги Сундуева к 
1831 г. были построены девять сумэ. В целях предотвращения хищений и пожа-
ров была организована охрана, как было предписано в «Уложении 11 хоринских 
родов» от 1823 г., в гл. 1 ст. 1: «Обычно при каждой кумирне выставлять ежегод-
но одного вооруженного караульного из приходских людей». К этому времени из 
всех хоринских дацанов только Чесанский дацан имел 9 сумэ, в Агинском ве-
домстве Агинский и Цугольский дацаны имели по 4 сумэ, дацаны хамниганов и 
хори-бурят — по 1–2 сумэ.  

Архивные источники отмечают, что дацан был построен за счет доброволь-
ных пожертвований хоринских бурят. Главное здание (Цогчен-дуган) и внутрен-
нее убранство оцениваются в 714 р. 28 к. Также на средства добровольных по-
жертвований мирян были построены все девять сумэ: Хурдэ, Майдари, Гунрик, 
Дымчог, Арьяа-Баала, Очирвани, Аюши, Отошо, Табан Хаан. Эти сумэны по-
строены в 1831 г. по решению мирян Чесанского прихода за счет добровольных 
пожертвований. Здания сумэнов оцениваются в 647 рублей 24 копейки. В после-
дующем с помощью мирян Чесанского прихода, за счет их добровольных по-
жертвований были приобретены различные божества, молитвенные книги и дру-
гие религиозные атрибуты на общую сумму 12 930 рублей 42 копейки. Общий 
итог стоимости движимого и недвижимого имущества составляет 2 654 рубля 85 
копеек 5/7 серебром [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 574, л. 54−55; Цыбенов Б. Д., c. 19).  

Чесанский дацан был построен без «высочйшего повелевания», самостоятель-
но, без официального разрешения, тайком от русского правительства, но с ведо-
ма и разрешения бурятской главной конторы одиннадцати хоринских родов.  
В 1830 г. тайша хоринских бурят Дамба Дугаров возбудил ходатайство на имя 
Нерчинского окружного начальника о признании пяти дацанов (Хохюртайского, 
Цулгинского, Ацагатского, Эгитуйского и Чесанского) законными. 15 мая 1831 г. 
в том числе Чесанский дацан был официально утвержден по указу № 11957 Ир-
кутского губернского правления [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 87, об. 88].  

Кроме этого, «в соответствии с указом Иркутского гражданского губернатора 
от 10 декабря 1832 г. были высочайше утверждены сразу четыре дацана хорин-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

26 

ских бурят во главе с настоятелями на территории современной Бурятии — Шу-
лутский дацан «Гандан Даржилинг» (1825) с настоятелем Навааном Мункуевым 
из Галтайского дацана; Чесанский дацан «Гандан Чоймпэллинг» (1826) с настоя-
телем  унзад-ламой Гунгой Сактоевым из Кодунского дацана; Эгитуйский дацан 
«Дашгай Рабдил» (1826) с настоятелем Галсаном Ангаевым из Анинского даца-
на; Хухюртинский дацан «Лхун-Дублинг» (1825) с настоятелем Сультимом Ды-
лыковым из Галтайского дацана» [Буряадай… С. 100; Юмсунов В., c. 54].  

По сведениям Ц. П. Ванчиковой, в конце 1820-х и начале 1830-х гг. были от-
крыты Чесанский (1828), Тарбагатайский (1828), Ононский (1828), Хужиртай-
ский (1829), Гэгэтуйский (1831), Кударинский (1831), Челутайский (1831), 
Хохюртайский (1831), Цолгинский (1831), Улхунский (1832), Баргузинский 
(1832), Цэжинско-Бургалтайский (1832) дацаны [Ванчикова Ц. П., c. 82–85]. 
Обеспокоенные увеличением количества дацанов, дуганов и сумэ в дацанах, цар-
ские власти начали проверку установленного соответствия количества лам и 
хувараков в дацанах. Было направлено письмо шэрэтэ дацанов о предоставлении 
«правильного» количества штатных лам: «Пандидо хамбо-лама Ишижамсуев. 
1833 г. № 41178. Главному ламе дацанов хори-бурят, помощнику Пандидо хам-
бо-ламы, шэрэтэ Кодунского дацана Тойндолу Цыванову. Прошу предоставить 
списки выборных лам Эгитуйского, Ацагатского, Чесанского дацанов (со звани-
ем) и шэрэтэ каменных Анинского и Агинского дацанов предписываю также 
предоставить данные о выборных ламах нынче определенному мной человеку 
(нансо Базарон). Все сведения будут предоставлены генералу, барону Спичкину. 
В утвержденных чиновниками дацанах не должно быть хоть одного ламы, 
утвержденного в звании в нарушение закона. Поэтому я надеюсь, Вы как следует 
подумаете над этим. Главный цоржо-лама Жамсо» [ГАРБ, ф. 519, оп. 1, д. 1, л. 8].  

В описываемый период развития Чесанского дацана Данзан Гыван (Чойван) 
Доржо Ешижамсуев в 1809–1839 гг. пребывал на посту хамбо-ламы. Он младший 
брат предыдущего хамбо-ламы. При нем было устранено двоевластие в буддий-
ском духовенстве Восточной Сибири, возникшее при хамбо-ламах Ж. Ахалдаеве 
и С. Хэтырхееве. Указом Иркутского губернского управления Ешижамсуев 
утверждается главным Пандидо хамбо-ламой «всех дацанов — селенгинских, 
цонгольских и хоринских» (1809–1834). Гусиноозерский дацан становится офи-
циальной резиденцией хамбо-лам. Был разработан проект «строительства 32 да-
цанов по числу родов у бурят; чтобы в них было штатных лам 600 (у казаков 200 
и у ясачных 400) и штатных хувараков 1 400 (у казаков 400, у ясачных 1 000)».  
В соответствии с этим проектом были построены Аларский и Тункинский даца-
ны для прибайкальских бурят; Цэжинский для закаменских, Гэгэтуйский, Ирой-
ский, Янгажинский, Кударинский — для селенгинских родов; Кудунский, Эги-
туйский, Чесанский, Хохюртайский, Ацагатский, Цолгинский, Цугольский — 
для хоринских; Хужиратский, Тарбагатайский, Бырцульский — для хамниганов; 
Олхунский, Зугалайский дацаны — для казаков-хамниганов; Агинский дацан для 
агинских. По свидетельству путешественника М. Кастрена, за 12 тыс. голов ско-
та была приобретена целая богословская библиотека из Тибета. По настоянию 
хамбо-ламы были записаны истории происхождения бурятских родов. В 1830 г. 
Ешижамсуев был признан хубилганом (перерожденцем) гэгэна Жамсы. С 1758 
по 1834 г. в Восточной Сибири при существующих 34 дацанах открылось 165 
сумэ (дуганы небольших размеров).  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

27 

В сборнике документов Б. Ц. Жалсановой, Л. В. Кураса в разделе ведомостей 
о состоянии буддийских дацанов Восточной Сибири, стоимости зданий и внут-
реннего убранства от июля 1835 г. имеются сведения о количестве дуганов и 
сумэ в дацанах, стоимости движимого и недвижимого имущества, а также в ве-
домости от июля 1835 г. имеются сведения о количестве комплектных и неком-
плектных лам и хувараков буддийских дацанов Восточной Сибири. В табличной 
форме представлено, что только в 8 дацанах из 34 было по 9 и более дуганов: в 
Гусиноозерском — 17, Цонгольском — 11, Атаганском — 16, Ацайском — 9, 
Бултумурском — 17, Загустайском — 11, Иринском — 10. В остальных дацанах 
от 1 до 4 сумэ, только в Уштойском их было 6. «… в Чицанайском дацане чис-
лится 1 главный храм, 9 сумэнов, цена заведения дацана 1 730 р., цена бурханов, 
книг и прочего 3 035 р., всего вообще 4 765 р.» [ГАРБ, ф. 8, оп. 1, д. 888а, л. 2–3. 
Рукопись; История…, c. 124–127). «В Чицанайском дацане «Гадан Чайнпинлин» 
всех лам и хувараков: гылунов — 4, гыцулов — 11, хувараков — 30, итого: 45 
человек. Прихожан ламайской веры: мужчин — 663, женщин — 594, всего —  
1 257 человек» [ГАРБ, ф. 8, оп. 1, д. 888а, л. 2–3. Рукопись. Подлинник; Исто-
рия… С. 127–130].  

В 1841 г. в Чесанском дацане было 35 лам, в том числе 7 гелунов и 14 ге-
цулов. Комплектных штатных лам еще не было. К приходу дацана относились 
представители в основном 7 бурятских родов: Зун Хубдут, Зун Харгана, Халь-
бан, Батанай, Саганай, Галзут, Худай. «Из них наибольшее количество составля-
ли представители рода Зун Хубдут, вторыми по численности были представите-
ли рода Зун Харгана, на третьем месте были род Хальбан. Прихожан насчитыва-
лось 1 249 человек. Из них мужчин — 660 человек, женщин — 589 человек» 
[ГАРБ, ф. 8, оп. 4, д. 20, л. л. 54-55; Студенчество…, c. 19]. Также входили в со-
став прихода Чесанского дацана «миряне Баруун Эгитэ, нынешнего Еравнинско-
го района и население Читинской области ныне Забайкальского края от Хилка на 
восток в районе Хяла и Аре нуур до Могзона и Сохонды. Ареал прихода под-
тверждает, что Чесанский дацан имел большое влияние на огромной территории 
и был одним из крупнейших дацанов того времени» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 12].  

Граница прихода простиралась от устья реки Шинтай, на западе по рекам 
Кудун, Могсохон, хребту Хуурай, по реке Жэбхеэhэн, на юге до реки Шинтай, на 
востоке вверх по реке Хилок до реки Садна. Население указанных родов прожи-
вало в местностях Дээдэ Худан гол, Чесана, Дээдэ Хёлго, Могсохон, Тураасгай, 
Зуун Жэбхеэhэн, Шулуута, Заха, Дундата, Улзытэ, Хуурай Хунды, Ехэ Хунды, 
Тогуй, Хуреэтэ, Сараантай, Хагдануур, Харьяа, Соорэм, Хульхисоон, Больтируу, 
Могзон. Богатые пастбищными угодьями и удобные для водопоя скота земли не 
раз становились предметом споров между ламами и мирянами.  

В ГАРБ хранится штатное расписание и послужной список 29 некомплектных 
лам Чесанского дацана от 1841 г.: «Верхнеудинский округ Хоринского ведом-
ства, Чесанский дацан «Гандан Чоймпэллинг». Этот дацан построен в 1828 г. по 
решению мирян Чесанского прихода за счет добровольных пожертвований…  
В нем занимаются религиозной деятельностью 29 лам: 

1. Шэрэтэ-лама Гунга Сундын, 47 лет, в 1804−1805 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Чоймпила Тубусэйн, в 1810−1829 гг. принял обеты 
гэцула, гэлуна от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

28 

языками, лекарь, астролог, исполняет духовные и лечебные потребности прихо-
жан. На совместном собрании духовных и светских лиц Кудунского (Кижингин-
ского) дацана в 1814, 1824 гг. избирался унзадом и гэбгы-ламой дацана, в 1828 г. 
избран даа-ламой. На совместном собрании духовных лиц Чесанского дацана и 
светских лиц его прихода избран ширэтуем Чесанского дацана и 30 апреля 
1833 г. распоряжением № 98 Пандидо хамбо-ламы Гывана Ешижамсуева был 
утвержден на должность ширэтуя. По исполнению духовных обязанностей ха-
рактеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Худай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает на расстоянии одного ки-
лометра от дацана, возле речки Чесан.  

2. Даа-лама Зунды Рабданай, 38 лет, в 1813, 1814, 1828 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака, гэцула от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1834 г. принял обет гэлу-
на от шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, 
исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании духовных 
и светских лиц в 1828 г. был избран унзадом и в 1830 г. гэбгы-ламой. По итогам 
выборов распоряжением № 137 от 23 февраля 1836 г. Пандидо хамбо-ламы Гы-
вана Ешижамсуева был утвержден на должность даа-ламы. В 1841 г. избран даа-
ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положитель-
ной стороны.  

Из хори-бурят, рода Галзут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в местности Булак, в двух 
километрах от дацана.  

3. Соржо-лама Гомбо Цэцэгтын, 42 года, в 1804, 1806 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Чоймпил Тубусэйн, в 1825 г. принял обет гэцула от 
шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, 
астролог, исполняет духовные и лечебные потребности прихожан. На совмест-
ном собрании духовных и светских лиц Кудунского дацана в 1819 г. был избран 
унзад-ламой, в 1820 г. ― «мэдэлчи». В 1828 г. в этом же дацане избран нансо-
ламой. По итогам выборов распоряжением № 135 от 23 февраля 1836 г. Пандидо 
хамбо-ламы Гывана Ешижамсуева был утвержден на должность соржо-ламы. По 
исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Галзут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшими и младшими членами семьи, которые про-
живают в местности Хухэ Шулуута, в трех километрах от дацана.  

4. Шанзодба-лама Намжил Энхын, 48 лет, в 1805, 1807 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Чоймпила Тубусэйн, в 1825 г. принял обет гэцула 
от известного ламы-лекаря Сунрэба Сэлтиин, в 1829 г. принял обет гелуна от 
шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, 
исполняет духовные и лечебные потребности прихожан. На совместном собра-
нии духовных и светских лиц в 1829 г. избран гэбгы-ламой. По итогам выборов 
распоряжением №136 от 23 февраля 1836 г. Пандидо хамбо-ламы Гывана 
Ешижамсуева был утвержден на должность шанзодба ламы. По исполнению ду-
ховных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

29 

Из хори-бурят, рода Худай, младший брат зайсана, живет при дацане. Не вхо-
дит в число комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества 
не имеет, имеет общее имущество с отцом, который проживает в местности Ху-
дан, в 30 километрах от дацана.  

5. Засаг-лама Дансаран Тобхуин, 26 лет, в 1828, 1830 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1836 г. принял обет гэцула от шэрэтэ-
ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, испол-
няет духовные и лечебные потребности прихожан. На совместном собрании ду-
ховных и светских лиц в 1829 г. избран гэиг-ламой. По итогам выборов распоря-
жением № 138 от 23 февраля 1836 г. Пандидо хамбо-ламы Гывана Ешижамсуева 
был утвержден на должность гэиг-ламы. По итогам выборов распоряжением № 
440 от 10 ноября 1840 г. Пандидо ламы был утвержден на должность нансо и за-
саг-ламы. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положи-
тельной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдуд, сын «шуулингы», живет при дацане. Не входит в 
число комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не име-
ет, имеет общее имущество со старшим братом, который проживает в местности 
Улзыто, в одном километре от дацана.  

6. Даа-лама унзад Жимба Золтын, 33 года, в 1815, 1816 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от гелун-ламы Жамьяна Уйлунхын, в 1828, 1829 гг. принял обеты 
гецула, гелуна от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании 
духовных и светских лиц в 1829 г. избран унзад-ламой. В 1841 г. избран даа ла-
мой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной 
стороны.  

Из хори-бурят, рода Харгана, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с матерью, которая проживает в двух километрах от да-
цана в Чесане.  

7. Нансо-лама Чойдоп Намжилун, 33 года, в 1820, 1821 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1833 г. принял обет гэцула от 
шэрэтэ-ламы Гунга Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, астро-
лог, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании ду-
ховных и светских лиц в 1829 г. избран нярба-ламой. В 1832 г. избран гэбгы-
ламой. По итогам выборов распоряжением №441 от 10 ноября 1840 г. Пандидо 
Хамбо ламы Гывана Ешижамсуева был утвержден на должность нансо-ламы. По 
исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Галзут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в одном километре от да-
цана возле речки Чесан.  

8. Жидба-лама Даши Худуин, 52 года, в 1800, 1801 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Сондолуна, в 1819 г. принял обет гэцула от шэрэтэ-
ламы Малагуна, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, исполняет 
духовные и лечебные потребности прихожан. На совместном собрании духовных 
и светских лиц в 1829 г. избран гурумчи-ламой. В 1841 г. избран жидба-ламой.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

30 

По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной сто-
роны.  

Из хори-бурят, рода Батанай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, ученик гэбшэ-ламы Цэбэгэй (Унхэнсэгэй) Чэмэд, повин-
ность оплачивают прихожане, личного имущества не имеет, имеет общее имуще-
ство с братом, который проживает в четырех километрах от дацана возле речки 
Чесан.  

9. Гурумчи-лама Дуйндул Дэлгэрын, 33 года, в 1820, 1821 гг. принял обеты 
убаши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1833 г. принял обет гэцула от 
шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, 
исполняет духовные и лечебные потребности прихожан. На совместном собра-
нии духовных и светских лиц в 1836 г. избран унзад-ламой. В 1838 г. избран 
гэбгы-ламой. В 1841 г. избран гурумчи-ламой. По исполнению духовных обязан-
ностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с братом, который проживает в одном километре от да-
цана, возле речки Чесан.  

10. Гэбгы-лама Вандан Модохаиин, 30 лет, в 1824, в 1825 гг. принял обеты 
убаши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1837 г. принял обет гэцула от 
шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, лекарь, 
исполняет духовные и лечебные потребности прихожан. На совместном собра-
нии духовных и светских лиц в 1831 г. избран гэиг-ламой. В 1839 г. избран 
гэбгы-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положи-
тельной стороны.  

Из хори-бурят, рода Худай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с матерью, которая проживает в 30 километрах от даца-
на в Худане.  

11. Гэбгы-лама Шоймпол Шаданай, 30 лет, в 1829, 1830 гг. принял обеты 
убаши, хуварака, в 1834 г. обет гэцула от шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет 
тибетским и монгольским языками, исполняет духовные потребности прихожан. 
На совместном собрании духовных и светских лиц в 1836 г. избран гэбгы-ламой. 
По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной сто-
роны.  

Из хори-бурят, рода Сагаан, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в одном километре от да-
цана в местности Улзытэ.  

12. Унзад-лама Лудуб Занхойин, 23 года, в 1827, 1828 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании 
духовных и светских лиц в 1830 г. избран бэлигтэ-ламой. В 1839 г. избран унзад-
ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положитель-
ной стороны.  

Из хори-бурят, рода Худай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

31 

имеет общее имущество с младшим членом семьи, который проживает в местно-
сти Хухэ Шулуута, в трех километрах от дацана.  

13. Унзад-лама Лосол Шиндуин, 27 лет, в 1824, 1825 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским язы-
ками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании ду-
ховных и светских лиц в 1830 г. избран гэиг-ламой. В 1831 г. избран унзад-
ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положитель-
ной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдут, сын зайсана, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в 10 километрах от дацана.  

14. Ноён-лама Ванжил Сахнагиин, 51 лет, в 1812, 1813 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Малагуна, в 1837, 1839 гг. принял обеты гэцула и 
гелуна от шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским языка-
ми, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании духов-
ных и светских лиц в 1831 г. избран гэиг-ламой. В 1839 г. избран ноён-ламой. По 
исполнению духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хальбан, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшими и младшими членами семьи, которые про-
живают в 60 километрах от дацана, в Кижинге.  

15. Зурхайчи-лама Ванжил Банзарай, 36 лет, в 1824, 1826, 1830 гг. принял обе-
ты убаши, хуварака, гецула от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и 
монгольским языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совмест-
ном собрании духовных и светских лиц в 1836 г. избран унзад-ламой. В 1839 г. 
избран зурхайчи-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется 
с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Бодонгуд, из ясачных, живет при дацане. Не входит в 
число комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не име-
ет, имеет общее имущество со старшими и младшими членами семьи, которые 
проживают в 7 километрах от дацана в местности Жэбхеэhэн.  

16. Нярба-лама Самдан Уйлахайн, 32 года, в 1823, 1824 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании 
духовных и светских лиц в 1836 г. избран тахильчи-ламой. В 1839 г. избран няр-
ба-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положи-
тельной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хуацай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с матерью, которая проживает в местности Хухэ Шулу-
ута, в трех километрах от дацана.  

17. Бичээчи-лама Лодон Норугиин, 26 лет, в 1824, 1825 гг. принял обеты уба-
ши, хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1827 г. принял обет гэцула от 
шэрэтэ-ламы Гунга Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, зурхай-
чи, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании духов-
ных и светских лиц в 1839 г. избран бичээчи-ламой. По исполнению духовных 
обязанностей характеризуется с положительной стороны.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

32 

Из хори-бурят, рода Галзут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с братом, который проживает в одном километре от да-
цана возле речки Чесан.  

18. Чобомба-лама Добчин Удамааиин, 32 года, в 1824 г. убаши, в 1825, 
1826 гг. принял обеты хуварака и гецула от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет 
тибетским и монгольским языками, исполняет духовные потребности прихожан. 
На совместном собрании духовных и светских лиц в 1835 г. избран чобомба-
ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с положитель-
ной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в одном километре от да-
цана, возле речки Чесан.  

19. Тахильчи-лама Лодой Тарбаиин, 23 года, в 1825, 1829, 1839 гг. принял 
обеты убаши, хуварака и гецула от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибет-
ским и монгольским языками, лекарь, исполняет духовные и лечебные потребно-
сти прихожан. На совместном собрании духовных и светских лиц в 1839 г. из-
бран тахильчи-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с 
положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в 9 километрах от дацана, в 
местности Булак.  

20. Мэдээчи-лама Жамьян Цогтын, 23 года, в 1828, 1829 гг. принял обеты 
убаши, хуварака от шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монголь-
ским языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном со-
брании духовных и светских лиц в 1831 г. избран цойбо (чойбо)-ламой. В 1839 г. 
избран мэдээчи-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется 
с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Харгана, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с матерью, которая проживает в 40 километрах от даца-
на, возле речки Удын Хангира.  

21. Гэиг-лама Шираб Сиирхэнэй, 33 года, 1820, 1821 гг. принял обеты убаши 
и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. В 1838 г. принял обет ге-
цула от шэрэтэ-ламы Гунга Сундын. На совместном собрании духовных и свет-
ских лиц в 1835 г. избран гэиг-ламой. По исполнению духовных обязанностей 
характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хальбан, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с матерью, которая проживает в 10 километрах от даца-
на в Чесане.  

22. Гэиг-лама Цэдуб Юмсурунэй, 28 лет, в 1824, 1825 г. принял обеты убаши 
и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

33 

духовных и светских лиц в 1831 г. избран гэиг-ламой. По исполнению духовных 
обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Харгана, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, которая проживает в 5 километрах от дацана в 
Чесане.  

23. Дуганчи-лама Шойнзон Ширууханай, 25 лет, в 1829, 1830 гг. принял обе-
ты убаши и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и мон-
гольским языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном 
собрании духовных и светских лиц в 1839 г. избран дуганчи-ламой. По исполне-
нию духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хуасай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшим братом, который проживает в 40 километрах 
от дацана, в Худане.  

24. Цойбо-лама (чойбо) Тогмид Буянтын, 25 лет, 1822, 1823 гг. принял обеты 
убаши и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монголь-
ским языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном со-
брании духовных и светских лиц в 1839 г. избран цойбо-ламой. По исполнению 
духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хальбан, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшим братом, который проживает в одном кило-
метре от дацана, в Чесане.  

25. Жама-лама Ойдуб Хубитын, 30 лет, в 1822, 1823, 1827 гг. принял обеты 
убаши, хуварака и гецула от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и 
монгольским языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совмест-
ном собрании духовных и светских лиц в 1839 г. избран жама-ламой. По испол-
нению духовных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Харгана, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшими и младшими членами семьи, которые про-
живают в 20 километрах от дацана, в местности Могсохон.  

26. Бэлигтэ-лама Галсан Тэжин, 33 года, в 1821, 1822, 1823 гг. принял обеты 
убаши, хуварака и гецула от шэрэтэ-ламы Гунга Сундын, владеет тибетским и 
монгольским языками, лекарь, исполняет духовные и лечебные потребности 
прихожан. На совместном собрании духовных и светских лиц в 1839 г. избран 
бэлигтэ-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с поло-
жительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Худай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в число 
комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшим братом, которые проживают в 40 километ-
рах от дацана, в местности Худанай Гол.  

27. Улзытэ-лама Еши Сундын, 56 лет, в 1800, 1801 гг. принял обеты убаши, 
хуварака от шэрэтэ-ламы Сондолуна, в 1813 г. принял обет гэцула от шэрэтэ-
ламы Дабы Нуранай, в 1839 г. принял обет гелуна от шэрэтэ-ламы Гунга 
Сундын, владеет тибетским и монгольским языками, исполняет духовные по-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

34 

требности прихожан. На совместном собрании духовных и светских лиц в 1839 г. 
избран улзытэ-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с 
положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Бодонгут, из ясачных, живет при дацане. Не входит в 
число комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не име-
ет, имеет общее имущество со старшими и младшими братьями, которые прожи-
вают в 8 километрах от дацана, в местности Худанай Гол.  

28. Эрхэтэ-лама Тарба Шинхуиин, 53 года, в 1821, 1822 гг. принял обеты уба-
ши и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, в 1835, 1839 гг. принял обеты ге-
цула и гелуна от шэрэтэ-ламы Гунги Сундын, владеет тибетским и монгольским 
языками, исполняет духовные потребности прихожан. На совместном собрании 
духовных и светских лиц в 1839 г. избран эрхэтэ-ламой. По исполнению духов-
ных обязанностей характеризуется с положительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Хубдут, сын зайсана, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество со старшими и младшими братьями, которые прожива-
ют в 9 километрах от дацана, в местности Хуреэтэ.  

29. Дархан-лама Балдан Занданай, 23 года, в 1830, 1831 гг. принял обеты уба-
ши и хуварака от шэрэтэ-ламы Дабы Нуранай, владеет тибетским и монгольским 
языками. На совместном собрании духовных и светских лиц в 1839 г. избран 
дархан-ламой. По исполнению духовных обязанностей характеризуется с поло-
жительной стороны.  

Из хори-бурят, рода Батанай, из ясачных, живет при дацане. Не входит в чис-
ло комплектных лам, повинность оплачивает сам, личного имущества не имеет, 
имеет общее имущество с отцом, который проживает в двух километрах от даца-
на, в местности Намагта» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 574, л. 54−62].  

Как видно из списка, все ламы в основном выходцы из Кудунского (Кижин-
гинского) дацана, получившие посвящение и принявшие различные обеты от 
шэрэтэ Кудунского дацана в разные годы. Это были известные и почитаемые ла-
мы Хоринского ведомства: шэрэтэ Ригдол Дондуб Пунцог Сондолун (Сагаан 
Хундын Галзут, Сондоол Гелун), шэрэтэ Лубсансодбо Нуранайн Даба (Сагаан 
Хундын Галзут), шэрэтэ Шоймпол Тубушиин (Чоймпил Тубусэйн, из рода Хар-
гана, местности Могсохон, был главным ламой хоринских дацанов), Дансаран 
Субанов, прославленный лекарь Сунрэб Сэлтиин. После основания Чесанского 
дацана в 1828 г. и избрания шэрэтэ Гунга Сундуев сам давал посвящения и при-
нимал обеты лам и хувараков. Среди них немало эмши-лам, которые продолжили 
дело своего учителя Сунрэба Сэлтина под руководством шэрэтэ, который также 
являлся эмши. Поэтому даже не возникал вопрос о необходимости строительства 
Отошо-сумэ в 1831 г. и впоследствии Домой-дугана — факультета восточной 
медицины.  

Из архивных источников нам известно, что в Чесанском дацане было 7 штат-
ных (комплектных) лам, утвержденных генерал-губернатором в 1832–1833 гг. Из 
послужного списка 1841 г. мы видим, что Чесанский дацан имел свой штат не-
комплектных лам из 29 священнослужителей разного уровня, в том числе 7 гелу-
нов, 14 гецулов, 8 нижестоящих титулованных лам. Кроме этого, каждый лама 
готовил по 2–3 хуварака. Ламы и до настоящего времени различаются по трем 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

35 

степеням посвящения: гелуны, которые приняли обет соблюдать 253 правила; 
гецулы, принявшие обет соблюдать 36 правил; банди, соблюдающие 9 правил. 
Без разрешения нельзя было присваивать очередное звание хуварака, банди, ге-
цула, гелуна и назначать на должность можно было только через общее собрание 
духовных и светских лиц дацана. По служебной иерархии они делились на долж-
ностных и титулованных:  

– должностные ламы избирались ламами и прихожанами дацана, избрание 
подтверждалось главным хоринским тайшой, главным ламой хоринских дацанов 
и утверждалось Забайкальским военным губернатором: шэрэтэ; шанзодба-лама, 
который являлся учителем всех лам, обучал философии и филологии; соржо-
лама следил за обучением лам в духовной школе, соблюдением обетов, решал 
правовые вопросы;  

– должностные ламы, решение об избрании которых подтверждалось главным 
хоринским тайшой, главным ламой хоринских дацанов: лацаб-лама являлся по-
мощником (заместителем) шэрэтэ дацана; жидба-лама отвечал за всё, что проис-
ходит в сумэнах дацана; гэбгы-лама следил за порядком во время хуралов и сле-
дил за нравственностью и дисциплиной лам вне дацана; засак-лама являлся по-
мощником шанзодбы по хозяйству дацана (руководил рабочими дацана, смотрел 
за дацанским скотом, вел полевые работы); даа-лама обучал лам по медицинским 
книгам и фитотерапии; нансо-лама обучал лам и практиковал астрологию;  

– стоящих ниже титулованных лам назначал шэрэтэ дацана, обсудив при этом 
с нижестоящими ламами, подчинявшимися ноён-ламе: гэик-лама во время хура-
ла надзирал за нижестоящими ламами; унзад-лама первый начинал чтение мо-
литвы и был главным запевалой на хуралах и молебнах; в обязанности мэдэчи-
ламы входили призывы к богослужениям ударами в барабан или трубя в ракови-
ну; дацанский нярба следил за хозяйством и казной дацана, ламский нярба сле-
дил за достоянием лам; тахильчи во время хуралов зажигал лампады, подносил 
предметы жертвоприношения и другие атрибуты, чистил жертвенные чашки и 
чашечки; дуганчи убирал и чистил дацан внутри и снаружи, готовил к хуралу 
инструменты, книги и прочее; жама, заведующий дацанской кухней, следил за 
приготовлением общинной пищи и питья в периоды проведения хуралов из про-
довольственных пожертвований прихожан; чобомба-лама делал жертвенный ба-
лин к хуралам и другие молебны; цойбо-лама (чойбо) состоял при шэрэтэ и заве-
довал штатом; 

– ученое сословие лам и некоторые другие не имели административных 
функций: эмши-лама, являясь лекарем, также был обязан преподавать медицину; 
зурхайчи-лама, являясь астрологом, составлял ежегодно календари, указывал 
благополучные дни для совершения разных дел; бэлигтэ-ламой избирали хорошо 
владеющих тибетским и монгольским языками и письменностью лам, которые 
осуществляли перевод, редактирование издаваемых книг; бичэчи-лама, ученый 
писатель, вел летопись дацана, писал биографии лам; гурумчи-лама изучал и 
толковал догматы веры, изучал и исполнял магические тарни и заклинания, так-
же они являлись исполнителями религиозных обрядов «гурим» против болезней; 
улзыто и эрхэтэ-ламы помогали старшим ламам в исполнении их обязанностей, 
дархан-лама — кузнечных дел мастер.  

По профессиям ламы делились на простых прислужников, работающих при 
дацанских кухнях, на работающих по части жертвенных приготовлений, на ре-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

36 

месленников, столяров, портных, маляров, резчиков ксилографических досок, 
рабочих по печатанию книг, караульных при дугане и сумэ, которые охраняли 
имущество от пожаров и хищений.  

Таким образом, до принятия «Положения о ламаистском духовенстве» 1853 г. 
в Чесанском дацане содержался довольно большой в отличие от других хорин-
ских дацанов внутренний штат, включая некомплектных лам. Это связано с тем, 
что дацан имел 9 сумэнов и уже в этот период относился к числу крупных даца-
нов Забайкалья.  

По приглашению шэрэтэ-ламы Гунги Сундуева в Чесанский дацан в 1841 г. 
для передачи буддийских практик из Внутренней Монголии приезжал Хорчид 
Гэгээн (дооромбо-лама Галсан Содбо). «Он передал различные посвящения, в 
том числе передачу практики Калачакры (Дуйнхор) в пяти хоринских и селен-
гинских дацанах, а в Чесанском дал трёхдневное посвящение Дэсрун ван» [Ки-
жингинский… С. 9]. «Скорее всего, обряд посвящения проходил в Хурдэ-сумэ. 
Ламы только высокого сана могли проводить высшие посвящения — ван (тиб.: 
«правомочность»), в том числе в систему Дэнсрун-ван. Подобные практики про-
водились не во всех дацанах. По мнению Балдан гэбшэ-ламы из Буддийского 
университета Иволгинского дацана, «Дэнсрун-ван» в переводе означает: 
«ван» — посвящение хангалов (сахюусанов), «дэн» (дэнба или дамба) — учение 
о высших (главных), «срун» (срунма) — сахюусанах (защитниках). Существует 
буддийская практика передачи от более высокого посвященного ламы тарни и 
тексты на разрешение ежедневной практики (лун) Прибежища, мантры различ-
ных Будд. Реализованные мастера передавали учение и практику своим учени-
кам, писали разъясняющие трактаты, затем и их ученики с благословения своих 
наставников даровали посвящения другим. Так сохранялась чистая линия преем-
ственности».  

VII Пандидо хамбо-лама Галсан Чойраб (Сандэлэг) Ванчиков был в Чесан-
ском дацане, «…в возрасте 26 лет во время годичного пребывания Сандэлэг-
ламы в Янгажинском дацане приехал известный в буддийском мире нальжорба 
ченбо Галсан Содбо из хошуна Хоршид Сэнгэ Ринчен Вана, который получил 
образование в далеких странах, превосходно давал лекции «Гачой» и владел уди-
вительными шидди (сиддхи — сверхъестественные способности) и ясновидени-
ем посредством усердия в различных практиках медитации» [Из истории… 
С. 30].  

«После перехода границы лама Галсан Содбо начал учения с Эгитуйского, 
Чесанского и Кодунского дацанов и дошел до Янгажинского дацана. Здесь лама 
Галсан Содбо познакомился с Сандэлэг хамбо-ламой.  

В 1845 г. Змеи Сандэлэг-лама вместе с талантливым ламой Сунчог сьездили 
до Эгитуйского и Чесанского дацанов, где принесли много пользы для Учения и 
живых существ» [Из истории… С. 31; Буддийский…].  

В архиве Института восточных рукописей (ИВР РАН) есть сведения от 
Пандидо хамбо-ламы Ишижамсуева Иркутскому губернскому правлению о том, 
что «в 1842 г. семь из девяти малых сумэ вследствие своей ветхости были разо-
браны, а так как буряты своевременно не ходатайствовали об их восстановлении, 
причем сумэ эти не возобновлялись ими и самовольно, то по времени имена их 
были исключены из представлявшихся хамбо-ламе ведомостей … буряты как бы 
совершенно забыли об их существовании, отправляя все свои хуралы лишь в 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

37 

главной кумирне и в двух остававшихся малых сумэ Майдари и Аюши» [ИВР 
РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 89].  

 Предполагаем, что причина не в ветхости зданий, а в строительстве сумэнов 
«без высочайшего повелевания», поэтому шэрэтэ дацанов и руководство духо-
венства иногда подавали заведомо искаженные сведения, пытаясь защитить и 
отстоять имущество, которое могло пострадать в ходе репрессивных мер со сто-
роны властей.  

По сведениям 1842 г., шэрэтэ Чесанского дацана продолжал оставаться Гунга 
Сундуев [НАРБ, ф. 84, д. 574, л. 54; Студенчество… С. 19]. Родом он был из Че-
санской долины, местности Заха, сын ясачного из рода Худай, в 1842 г. ему было 
47 лет, был известным лекарем, астрологом, хорошо владел тибетским и мон-
гольским языками. Был первым официально утвержденным шэрэтэ в соответ-
ствии с указом Иркутского гражданского губернатора от 10 декабря 1832 г., как 
было выше указано. В 1804–1805 гг. — убаши, хуварак, в 1810 г. — гецул, в 
1829 г. — гецул, в 1845 г. в Цугольском дацане принял обет гелуна. С 1814 по 
1824 г. исполнял обязанности унзад-ламы, в 1828 г. — даа-лама [ГАРБ, ф. 84,  
д. 574, л. 54; Студенчество… С. 20]. Был настоятелем Чесанского дацана до 
1861 г.  

Примерно в период  1842–1848 гг. известный и талантливый ученик первого 
шэрэтэ Цугольского дацана Л. Дандарова гелун-лама Галсан-Жимба Дылгиров, 
занимаясь сочинением книг, переводом и распространением буддийских знаний, 
изучая порядок организации школ в дацанах, становления философского образо-
вания в дацанах, посетил Анинский, Чесанский, Эгитуйский, Баргузинский, Че-
лутайский, Янгажинский, Загустайский, Ацайский, Иройский, Хулунский, Цон-
гольский, Бултумурский, Тугнугалтайский и другие селенгинские и хоринские 
дацаны. В 39 лет от своего учителя и настоятеля дацана Л. Дандарова получил 
письмо о назначении настоятелем, в 1857 г. генерал-губернатором Восточной 
Сибири Муравьевым был утвержден шэрэтэ Цугольского дацана [Реалии… 
С. 177–178]. Галсан-Жимба Дылгиров является одним из авторов устава Цуголь-
ского дацана. Устав был издан ксилографическим способом в печатне Цуголь-
ского дацана и назывался «Устав монастыря Преисполненного добродеяниями, 
приумножающего благодетельное учение, именуемое “Сокровищница трех дра-
гоценных учений”».  

В 1845 г. в Цугольском дацане «… Лубсан-Лхундубу (Дандарову. — Д. Н.) от 
Жандун Арьянандиты Ловсан Дамби Жалсана пришло наставление: «… препоны 
большие Учению на севере, умилостивлением Лхамо их устраните…». Лубсан-
Лхундуб исполнил умилостивление Балдан Лхамо в центре собрания, вместе с 
специально встретившимся для получения линии преемственности сожона 
шэрэтэ-ламой Галсан Чойжи Жалсаном, шэрэтэ-ламой Чесанского дацана Лубсан 
Гунгой, вместе с окружением, прибывшим для получения обетов гелуна, шэрэтэ-
ламой Гунейского дацана и ламами Агинского дацана. После шэрэтэ-ламе Чесан-
ского дацана и другим даровал обеты гелуна, шэрэтэ-ламе Бултумурского дацана 
руководство по практике сожона, очищения обетов» [Буддийская… С. 23].  

Власти поддерживали и поощряли активное участие религиозных организа-
ций и священнослужителей в социальной благотворительности в виде пожертво-
ваний в поддержку армии и флота, раненым и инвалидам войны, помощи госпи-
талям и приютам, бесплатных кухонь для бедных, ночлежек для бездомных, в 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

38 

борьбе с эпидемиями, также по обращениям местных и центральных органов 
власти. На начальном этапе своего развития и впоследствии Чесанский дацан 
всегда принимал участие в благотворительности. Так, до начала 1850-х гг. 13, 14, 
15, 16-й сибирские линейные батальоны Русской императорской армии были 
расквартированы в гарнизонах по линии границы (пограничье) России с сопре-
дельными государствами и территориями. В именном списке хоринских родона-
чальников и бурят, оказавших пожертвование 14-му батальону, проследовавше-
му по Хоринскому ведомству до Читинского острога, есть запись от октября 
1850 г. о том, что наряду с другими соржо-лама Чесанского дацана Гомбо Цыцы-
ктуев сделал пожертвование 12 баранами [ГАРБ, ф. 8, оп. 1, д. 199, л. 28-32 об. 
Рукопись. Копия; История… С. 166]. Гецул Чесанского дацана лама Гылык Чой-
дон Цыденов в 1852 г. был награжден за пожертвования Пекинской духовной 
миссии от императора государства Российского почетным кортиком. Из архив-
ных источников известны многочисленные пожертвования на протяжении всего 
периода развития Чесанского дацана, вплоть до начала 1930-х гг.  

По данным хоринской летописи Вандана Юмсунова, в 1846 г. в Бурятии было 
34 дацана, в них 144 сумэ; количество лам подсчитано по этнографическим 
группам и по ведомствам: Хоринская степная дума — 759 лам, Селенгинская 
степная дума — 3 173 ламы, Агинская степная дума — 162 ламы, Урульгинская 
степная дума — 365 лам, Баргузинская степная дума — 53 ламы, Аларская степ-
ная дума — 37 лам. Эти цифры свидетельствуют о степени распространенности 
ламаизма среди представленных этнографических групп бурятского населения к 
середине XIX в.  

В тематическом перечне документов фонда 8 «Хоринская степная дума» 
(1816–1921) имеется «Список лам и хувараков 10 хоринских дацанов» от 1850 г. 
[ГАРБ, ф. 8, оп. 2, д. 375; История… С. 445]. Перечень лам Чесанского дацана 
совпадает со списком 1852 г.  

«В 1851 г. по приглашению второго хоринского тайши Гэндуна и других ве-
рующих шэрэтэ Дандарай ламхай (Лубсан-Лхундуб Дандаров. — Д. Н.) отпра-
вился в Чесанский дацан «Гандан Чоймпэллинг», где также даровал посвящение 
Арьяа-Баалы, и многие счастливцы приняли у него обеты гелона. Находясь в Че-
сане зиму, он разъяснял своим руководством зурхай и медицину» [Буддийская… 
С. 33].  

В архивном фонде № 459 по Чесанскому дацану на монгольском языке хра-
нится «Донесение о представлении списка лам и хувараков Чесанского дацана 
“Гандан Чойпэллинг”», написанное по установленной форме, от декабря 1852 г. 
за № 2, подготовленное лацаб-ламой Зундуем Рабдановым, за подписью шэрэтэ 
дацана помощнику Пандидо хамбо-ламы хоринских дацанов, главному ламе, 
цоржо, шэрэтэ Цэвэнову: 

«1. Гэлун, шэрэтэ Гунга Сундуйин, отроду 58 лет, из ясачных, из рода Худай, 
утвержден в 1829 г. под № 98 Пандидо хамбо-ламой.  

2. Гэлун, лацаб Зундуй Рабдану, отроду 49 лет, из ясачных, из рода Галзут, 
принял обеты (hахил) в 1828 г., избран в 1840 г.  

3. Гэцул, цоржо Гомбо Цэцэгтуйн, отроду 50 лет, из ясачных, из рода Галзут, 
принял обеты (hахил) в 1831 г., утвержден в 1829 г. под № 135 Пандидо хамбо-
ламой.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

39 

4. Гэцул, засаг Дансурун Тобхойн, отроду 37 лет, сын шуленги, из рода Хубд-
уд, принял обеты (hахил) в 1831 г., утвержден в 1829 г. под № 440 Пандидо хам-
бо-ламой.  

5. Гэлун, даа Нинба Золтойн, отроду 44 года, из ясачных, из рода Галзут, при-
нял обеты (hахил) в 1831 г., утвержден под № 266 Пандидо хамбо-ламой.  

6. Гэлун, нанцо Чойдоб Намжилун, отроду 44 года, из ясачных, из рода Гал-
зут, принял обеты (hахил) в 1842 г., утвержден под № 441 Пандидо хамбо-ламой.  

7. Гэцул, гурумбэ Даши Худуугиин, отроду 63 года, из ясачных, из рода Бата-
най, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 
1831 г.   

8. Гэцул, жидба Тойндол Дэлгэрун, отроду 44 года, из ясачных, из рода Хубд-
уд, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 
1831 г.  

9. Гэцул, гэбгуй Шираб Сэрхэну, отроду 44 года, из ясачных, из рода Хальбан, 
избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1831 г.  

10. Гэлун, унзад, Лодон Натуугиин, отроду 37 лет, из ясачных, из рода Галзут, 
избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1831 г.  

11. Гэцул, унзад Лосал Сандуугиин, отроду 37 лет, сын Зайсана, из рода Хуб-
дуд, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 
1831 г.  

12. Гэлун, ноён Ванжил Сахюугиин, отроду 62 года, из ясачных, из рода 
Хальбан, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана 
в 1831 г.  

13. Гэцул, захирагчи Вандал Модортиин, отроду 42 года, из ясачных, из рода 
Худай, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 
1831 г.  

14. Гэцул, мэдэчи Лодой Тарбын, отроду 34 года, из ясачных, из рода Цагаан, 
избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1831 г.  

15. Гэцул, гуюг Чоймпол Садану, отроду 31 год, из ясачных, из рода Хуасай, 
избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1831 г.  

16. Банди, нирба Самдан Ойлахайн, отроду 43 года, из ясачных, из рода Хубд-
уд, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана  
в 1829 г.  

 17. Гэцул, садбумбэ Добчин Одамуугиин, отроду 44 года, из ясачных, из рода 
Хуасай, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана  
в 1831 г.  

18. Банди, тахильчи Чойнзин Саруухану, отроду 36 лет, из ясачных, из рода 
Хуасай, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана  
в 1828 г.   

19. Банди, дуганчи Цэдэб Юмсэрун, отроду 39 лет, из ясачных, из рода Харга-
на, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана  
в 1819 г.   

20. Гэлун, улзэйтэ Тарба Шинхуугиин, отроду 64 года, сын Зайсана, из рода 
Хубдуд, избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана  
в 1829 г.   

21. Банди, жима Балдан Зандану, отроду 38 лет, из ясачных, из рода Батанай, 
избран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1828 г.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

40 

22. Гэцул Галсан Тэциин, отроду 43 года, из ясачных, из рода Худай, избран 
на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1826 г.  

23. Банди Дамчой Зандану, отроду 40 лет, сын Зайсана, из рода Галзут, избран 
на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1828 г.  

24. Шиираб Додану, отроду 64 года, из ясачных, из рода Хубдуд, избран  
на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1828 г.  

25. Банди Тогмид Буянтуин, отроду 34 года, из ясачных, из рода Хальбин, из-
бран на общем собрании заслуженных духовных лиц и мирян дацана в 1829 г.  

Список лам и хувараков Чесанского дацана «Гандан Чойпэллинг» подготовил 
лацаб-лама Зундуй Рабдан от декабря 1852 г.» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 18, л. 
11,12-12 об.]. Рукопись на монгольской письменности, перевод Г. Н. Очировой. 
По всей вероятности, была проведена проверка (сверка) штатных лам и хувара-
ков и их численность в дацанах в преддверии вступления в действие нового По-
ложения 1853 г.  

В 1853 г. было утверждено новое «Положение о ламаистском духовенстве».  
В соответствии с положением запрещалось строить новые дацаны, производить 
сбор средств и расходовать их на культовые нужды без подачи специальных хо-
датайств, утвержденных местными бурятскими властями, генерал-губернатором 
и Министерством внутренних дел в Петербурге. Строительство каждого нового 
дацана согласовывалось с министром внутренних дел через местную админи-
страцию по ходатайству Пандидо хамбо-ламы. На каждый дацан представлялся 
план, смета расходов с обоснованием строительства и расходов. Сумма расходов 
на строительство должна была быть такой, чтобы не быть обременительной для 
прихожан (§ 34). Всякая пристройка к дацану производилась после согласования 
и с разрешения Военного губернатора Забайкальской области. Ремонты, измене-
ние планов дацанов и сумэ осуществлялись с разрешения Пандидо хамбо-ламы 
(§ 30). Произвольное строительство дацанов и сумэ воспрещалось, в случае об-
наружения таковых они подвергались уничтожению, а виновные предавались 
суду (§ 35) [Крайнова Л. Н.].  

Как и до принятия Положения 1853 г., основными отчетными документами 
дацанов остаются годовые отчеты шэрэтэ дацанов, представлявшиеся степным 
думам и Пандидо хамбо-ламе. Годовые отчеты дацанов состояли из следующих 
разделов или ведомостей: 

 а) ведомость о количестве движимого и недвижимого имущества (недвижи-
мое имущество — здания дуганов, сумэ, амбары, кладовые, движимое — культо-
вые предметы и атрибуты — статуи, скульптуры, бурханы, религиозные книги, 
инструменты для хуралов, посуды и т. д., скот) с указанием его стоимости; 

 б) ведомость о приходах и расходах «джасы» (кассы), в которой указываются 
остаток кассы от предыдущего года, приход кассы за текущий год (образующий-
ся из приношений верующих, из сдачи в аренду сенокосных угодий дацана, из 
ростовщических процентов за ссуду денег), расход, производимый в виде выпла-
ты жалованья начиная от Пандидо хамбо-ламы до штатных лам, в конце расход-
ной ведомости приводится остаток кассы текущего года; 

 в) список штатных лам и хувараков.  
Сохранился интересный документ от 1853 г. в фонде Гусино-Озерского даца-

на — «переписка по земельным спорам между жителями Хульхисона и ламами 
Чесанского дацана, по которому подтверждается, что и в середине XIX века от-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

41 

ношения между ламаистским духовенством, с одной стороны, и прихожанами, с 
другой, не всегда были мирными в вопросах землепользования» [ГАРБ, ф. 84, оп. 
2, д. 282, л. 1–13; Студенчество… С. 19]. Об этом также есть сведения в архив-
ных материалах Хоринской степной думы (речь идет об одном и том же доку-
менте): «Прихожане в своем прошении отмечали, что «они с давних времен 
неукоснительно следуют приказам своих родовых сайтов и высших лам. Безо 
всяких возражений выполняют повинности, касающиеся богослужений. Однако, 
писали они, чиновники при посредничестве высших лам собираются без зазре-
ния совести подвергнуть население страданиям, отобрав сенокосные угодья. В 
свою очередь, духовенство дацана жаловалось, что ламам нужны земли под 
пашни и сенокосные угодья, а дацанская джаса не имеет земли. Некоторые про-
стодушные ламы и хувараки не имеют в своем владении земли, кроме земли сво-
их родственников, а близлежащее небольшое количество населения располагает 
большими сенокосными угодьями. Богатые сенокосные угодья, могущие дать 
корм скоту зимой, без всякой пользы используются в летнее время» [ГАРБ, ф. 8, 
оп. 1, д. 282, л. 1-13; Цыбенов Б. Д., c. 57].  

В тематическом перечне документов фонда 8 «Хоринская степная дума» 
(1816–1921) имеется «Ведомость о количестве комплектных и некомплектных 
лам, дацанов» от 10 декабря 1853 г. [ГАРБ, ф. 8, оп. 2, д. 33, л. 179–180 об.; Ис-
тория…, c. 459]. В соответствии с ведомостью в Чесанском дацане числилось  
7 комплектных лам, не считая некомплектных лам и хувараков, которых было 
значительно больше. Некомплектные ламы проживали рядом с дацаном в своих 
войлочных юртах, принимали участие в богослужениях дацана и исполняли ду-
ховные потребности прихожан.  

В донесении за №1 в Хоринскую степную думу от 25 января 1854 г. за подпи-
сью исполняющего обязанности соржо-ламы Чесанского дацана Зундуя Рабдано-
ва сообщается, что «при Чисановском дацане находится 4 малых сумэ: Хурдын 
сумэ, Майдарин сумэ, Оточийн сумэ, Аюшийн сумэ» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1,  
д. 132, л. 185]. Как мы уже писали выше, количество всех сумэ не указывалось 
преднамеренно.  

В архивном фонде ГАРБ по Чесанскому дацану в 2017 г. имеются переведен-
ные Г. Н. Очировой с монгольского языка списки, которые были составлены в 
1854 г. «Посемейный список прихожан Чесанского дацана Батанайского рода» с 
указанием их места кочевья и расстояния от дацана [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 3,  
л. 2–5]; «Посемейный список прихожан Чесанского дацана Барун-Хуацайского 
рода Хилокского родового управления по первой ревизии 1854 г.» с указанием 
их места кочевья у реки Хилок в местности Жэбхэhэн и расстояния от дацана 
[ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 2, л. 1 об. –5 об.]; «Донесение о представлении списка 
прихожан по 9-й ревизии» от 2 сентября 1854 г. от старосты Аюши Тархаева 
шэрэтэ Чесанского дацана Лубсан Гунге Сундуеву, цоржо-ламе Зундую Рабда-
нову и голове-шуленге 14-й степени Тобхоину [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 2, л. 1], а 
также «Донесение помощника Батанайского рода Намсарая Жамсанова шэрэтэ 
Чесанского дацана Гунге Сундуину об отправке именных списков прихожан это-
го дацана по определенной форме» от 10 января 1855 г. [ГАРБ, ф. 459. оп. 1. д. 3. 
л. 1.]. Со списками можно ознакомиться на сайте Государственного архива Рес-
публики Бурятия www. gbu-garb. ru и на интернет-портале www. soyol. ru в под-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

42 

разделе «Электронная база данных документов на монгольской письменности из 
фондов Государственного архива Республики Бурятия».  

Также в архиве имеются списки людей Могзонского булука, рода Зун Хубдут 
и других родов, входивших в состав Чесанского прихода. Все списки составлены 
на старомонгольском языке [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 4, 25].  

Интересным является расчет распределения доходов казны в соответствии с 
Положением от 1853 г. Согласно расчету, составленному в 1858 г., «доход в да-
цанскую джасу составил 100 р. 10 к. Из них хамбо-ламе — 10 р. 01 к., шэрэтэ — 
20 р. 02 к., в джасу — 30 р. 03 к., гелунам, гецулам, банди — 40 р. 04 к., на кан-
целярские расходы — 15 р., с остатком — 15 р. 03 к. В 1859 г. остаток составил 
101 р. 28 к.» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 173, л. 62–66; Студенчество… С. 20].  

По сведениям архивных источников от 1858 г., согласно «Списку лам Чесан-
ского дацана» штатными ламами являлись:  

«– шэрэтэ дацана Лубсангунга Сундуев, 63 года; 
– гелуны: Жамсо Шобогоров, 42 года, Вампил Адушеев, 41 год, Чойдоп Нам-

жилов, 49 лет; 
– гецулы: Хайдуп Санданов, 30 лет, Гылык-Чойдоп Цыденов, 21 год, в 1852 г. 

был награжден за пожертвования Пекинской духовной миссии от императора 
государства Российского почетным кортиком; 

– банди: Чойсорон Банзаров» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 125, л. 14–14 об.].  
По Положению 1853 г. был произведен отвод земель состоящему при дацанах 

штатному буддийскому духовенству: «в 1857 г. Анинскому дацану было выделе-
но 2 участка, 890 десятин удобной земли (всего 958 десятин земли 1 200 саже-
ней); в 1860 г. Бургалтайскому дацану было выделено 12 участков, 752 десятин 
удобной земли, 1 200 саженей; в 1860 г. Цолгинскому дацану было выделено 6 
участков, 410 десятин удобной земли, (всего 438 десятин земли, 1 500 саженей); 
в 1860 г. Хохюртайскому дацану было выделено 11 участков, 590 десятин удоб-
ной земли, (всего 637 десятин земли 2 204 сажени); в 1860 г. Кодунскому дацану 
было выделено 7 участков, 950 десятин удобной земли (всего 979 десятин земли, 
620 саженя); в 1860 г. Чесанскому дацану было выделено 2 участка, 530 десятин 
удобной земли (всего 532 десятины земли, 1 940 саженей); в 1860 г. Эгитуйскому 
дацану было выделено 6 участков, 770 десятин удобной земли (всего 821 десяти-
на земли, 2 000 саженей)» [ГАРБ, ф. 8, оп. 1, д. 282, л. 1–13; Цыбенов Б. Д., с. 57].  

В период с 1861 по 1866 г. шэрэтэ Чесанского дацана был назначен гелун-
лама Жамсо Шобогоров (Жамца Шабагуров). В архиве сохранился рапорт на имя 
Пандидо хамбо-ламы от 1861 г. об избрании шэрэтэ дацана гелуна Жамсо Шобо-
горова вместо Лубсангунги Сундуева [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 195, л. 2 об.], а также 
донесение шэрэтэ Жамсо Шобогорова от 1861 г. о получении диплома на утвер-
ждение его на должность шэрэтэ [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 195, л. 54]. Даты жизни — 
1815–1866 гг. Родом он был из Чесанской долины.  

21 апреля 1861 г. на общем собрании лам и прихожан дацана был подписан 
«приговор» о желании выписать из Китая священную книгу Данжур, состоящую 
из 225 томов, стоимостью 675 рублей, через Кяхтинскую таможню [ГАРБ, ф. 84, 
оп. 1, д. 201, л. 16–23, 27]. Разрешение за № 1942 было получено от Военного 
губернатора 17 июня 1861 г. [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 201, л. 29]. В архиве также 
хранится «донесение шэрэтэ о стоимости бурханов Чесанского дацана» на об-
щую сумму 1 988 рублей [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 220, л. 24–25].  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

43 

По сведениям архивных источников от 1862 г., согласно «Послужному списку 
лам Чесанского дацана» штатными ламами являлись: 

«…шэрэтэ, гелун-лама Жамцу Шобогоров, из ясачных, имеет отроду 47 годов, 
поступил в хувараки 16 октября 1830 г., возведен в гецулы 17 декабря 1831 г., в 
гелуны — 28 февраля 1840 г., в штате лам в 1857 г. утвержден Военным губерна-
тором, шэрэтэ дацана утвержден 28 февраля 1861 г. генерал-губернатором Во-
сточной Сибири; 

– гелун-лама Вампил Адушеев, из ясачных, имеет отроду 46 годов, поступил в 
хувараки 15 февраля 1833 г., возведен в гецулы 20 октября 1835 г., в гелуны — 
15 января 1844 г., утвержден в штате лам Военным губернатором от 28 февраля 
1857 г.; 

– гелун-лама Чойдоп Намжилов, из ясачных, имеет отроду 54 года, поступил в 
хувараки 27 октября 1823 г., возведен в гецулы 16 декабря 1844 г., в гелуны  
27 января 1845 г., утвержден в штате лам Военным губернатором от 28 февраля 
1857 г.; 

– гелун-лама Чойсорон Банзаров, из ясачных, имеет отроду 34 года, поступил 
в хувараки 24 апреля 1841 г., возведен в гелуны 24 февраля 1861 г., утвержден в 
штате лам Военным губернатором от 28 февраля 1857 г.; 

– гецул-лама Гылык-Чойдоп Цыдыпов, из ясачных, имеет отроду 26 год, по-
ступил в хувараки 16 февраля 1841 г., возведен в гецулы 20 октября 1844 г., 
утвержден в штате лам Военным губернатором от 28 февраля 1857г.; 

– гецул-лама Хайдуп Санданов, из ясачных, имеет отроду 34 года, поступил в 
хувараки 3 июня 1840 г., возведен в гецулы 20 октября 1850 г., утвержден в шта-
те лам Военным губернатором от 28 февраля 1857 г.; 

– бандий-хуварак Цырен-Доржо Санжиев, имеет отроду 25 лет, поступил в 
хувараки 17 ноября 1857 г., утвержден хувараком Военным губернатором от  
24 февраля 1861 г.» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 213, л. 36 об.].  

В 1862 г. (31 декабря 1861 г. по старому стилю) на озере Байкал произошло 
большое землетрясение. Часть восточного берега Байкала площадью 230 км² 
провалилась и на её месте образовался залив, названный Провалом. Вода затопи-
ла Цаганскую степь, в которой находилось 310 домов и 357 юрт. Пострадало 
приблизительно 1 300 жителей пяти бурятских улусов, погибло 3 человека. По 
воспоминаниям пенсионерки Жалсановой Даримы Цыдендамбаевны от 29 июля 
2010 г., жительницы села Загустай Кижингинского района, «… село Загустай по-
явилось после прихода переселенцев с Байкала, когда в долину реки Чесан пере-
селилась часть прибайкальских (кударинских) бурят. Старики рассказывали, что 
посланцы с озера Байкал после землетрясения приехали в Чесанский дацан и в 
дар привезли рыбу. Ламы указали им территорию, ныне здесь село Загустай, ее 
им предстояло освоить. Дацан оказывал переселенцам посильную помощь. 
Предкам современных загустайцев пришлось заняться вместо привычного рыбо-
ловства скотоводством. У них не только поменялась сфера деятельности, но и 
образ жизни, в том числе и в религиозном аспекте. Шаманизм мирно соседство-
вал с буддизмом».  

С 1866 по 1882 г. шэрэтэ Чесанского дацана был назначен Вампил Адушеев 
(Адучиев). В архиве имеется донесение Пандидо хамбо-ламы Галсан-Чойропа 
Ванчикова из Гусино-Озерского дацана Военному губернатору Забайкальской 
области от 17 января 1866 г. за № 2 «о смерти шэрэтэ Чесанского дацана Жамсо 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

44 

Шобогорова и направлении его диплома шэрэтэ Чесанского дацана, а также о 
назначении на его место гелун-ламы Вампила Адушеева» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1,  
д. 280, л. 10–11].  

В фондах ЦВРК хранятся метрические записи за 1867 год за подписью шэрэтэ 
дацана на старомонгольском языке [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 2432, л. 127−131], 
прошение шэрэтэ В. Адушеева об отпуске на имя Пандидо хамбо-ламы  
Г.-Ч. Ванчикова [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 470, л. 32], решение об увольнении из 
дацана хуварака Г.-Ч. Цыденова [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 505, л. 1−10], документы 
служебной переписки шэрэтэ с Пандидо хамбо-ламой касающиеся администра-
тивных дел: отпуск, присвоение званий, назначение, увольнение, поступление, об 
имуществе и др. [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 2431, л. 7а−70а] обращение Центрально-
го духовного совета буддийского духовенства к гражданам, истинно верующим 
Кижингинского и Чесанского дацанов [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 2375, л. 107] о 
совпадении хайлан-хурала в Ацагатском дацане и жуд-хурала в Чесанском да-
цане ламами из пяти хоринских дацанов (Ацагатского, Анинского, Эгитуйского, 
Кудунского (Кижингинского) и Чесанского [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 633].  

Сохранилась в архиве «Метрическая книга новорожденных детей прихожан 
Чесанского дацана за 1871 г.» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 26, л. 9–12 об]. С книгой 
также можно ознакомиться на сайте Государственного архива Республики Буря-
тия (www. gbu-garb.ru и на интернет-портале www.soyol.ru) в подразделе «Элек-
тронная база данных документов на монгольской письменности из фондов Госу-
дарственного архива Республики Бурятия».  

С конца 1860-х гг. новому шэрэтэ пришлось вести длительную переписку с 
различными вышестоящими инстанциями светской власти по обоснованию ар-
хитектурной реконструкции, сметы, чтобы получить разрешение на строитель-
ство нового центрального храма — Цогчен-дугана. 27 марта 1868 г. прихожане 
дацана на общем собрании решили провести его реконструкцию и составили 
«приговор прихода инородцев Забайкальской области Верхнеудинского округа 
ведомства Хоринской степной думы на постройку нового вместо старого Чесан-
ского дацана в трех этажах 27 марта 1868 г.» с планом нового здания. В поясне-
ниях плана было отмечено, что основание здания будет на каменном фундаменте 
в форме квадрата, по 8 саженей с каждой стороны и высотой до второго этажа в 3 
сажени 1 аршин. Первый этаж планировался с одной входной дверью и 14 окна-
ми, крыша на 4 скита, крыльцо и портик у дверей предполагалось сделать внутри 
вышеупомянутого восьмисаженного квадрата. Второй этаж представлял собой 
также четырехугольный квадрат по 5 саженей в длину, ширину и высотой от 
нижнего до 3-го этажа в 2 сажени 1 аршин. На втором этаже планировалась одна 
входная дверь и шесть окон, крыша на 4 скита. Третий этаж предполагался также 
в виде квадрата по 2 сажени в длину и ширину, высотой в 1 сажень, с одной 
входной дверью и 2 окнами, крыша на 4 скита, с одним большим Ганджиром, 
означенным на крыше чердака вместо креста [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 459, л. 5;  
ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 12]. В архиве среди «Документов о строительстве и ремонте да-
цана и сумэ за 1868-1911 гг. на 97 листах» также хранятся 3 листа с рисунками эс-
кизного варианта проекта трехэтажного главного здания Цогчен дугана дацана, вы-
полненными простым и цветными карандашами [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 5, 7, 9].  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

45 

К приговору был приложен «Именной список лиц, добровольно жертвующих 
средства на постройку нового дацана на месте старого Чесануевского от 27 марта 
1868 г. (в табличной форме):  

1. Выборный Аюша Зундуев — 100 р. 00 к.  
2. Оспенный ученик Самдан Башыев — 30 р. 00 к.  
3. Шуленга Дугаржаб Думыев — 50 р. 00 к.  
4. Голова Гомбо Очиров — 50 р. 00 к.  
5. Голова Шагдуржаб Цыремпилов — 40 р. 00 к.  
6. Голова Сандан Буниев — 170 р. 00 к.  
7. Зайсан Бадма Оглонов — 50 р. 00 к.  
8. Зайсан Аюша Дылгыров — 35 р. 00 к.  
9. Зайсан Хайдуп Бадмаев — 30 р. 00 к.  
10.  Зайсан Бамба Бардаев — 54 р. 00 к.  
11.  Намчи Рабданов ― 50 р. 00 к.  
12.  Дамдин Аюшиев — 60 р. 00 к.  
13.  Иши Очиров — 50 р. 00 к.  
14.  Бату Шаданов — 35 р. 00 к.  
15.  Цыремпил Галуев — 50 р. 00 к.  
16.  Зайсан Гарма Шантуев — 70 р. 00 к.  
17.  Принглай Жамбаев — 60 р. 00 к.  
18.  Наман Намжилов — 30 р. 00 к.  
19.  Зайсан Боди Сандуев — 45 р. 00 к.  
20.  Иркету Дырдуев — 45 р. 29 к.  
 Итого 1124 р. 29 к. С монгольского на русский язык перевел: Цыден Санжи-

ев» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 13].  
Также к приговору была приложена «Смета на строительство нового деревян-

ного трехэтажного Цогчен-дугана Чесанского дацана, составленная 24 марта 
1868 г. вместо старого» с указанием наименования и количества нужных строи-
тельных материалов:  

– 192 бревна, каждое длиною 4 сажени, по 16 к. — 3 р. 72 к.; 
– 180 бревен, каждое длиною 2 сажени по 8 к. — 14 р. 40 к.; 
– 1 820 кровельниц тесовых досок, длиною 2 сажени по 109 р. 20 к.; 
– 550 штук клади, длиною 2 сажени по 5 штук, 21 р. 50 к.; 
– трехвершковых гвоздей 5 штук по 8 р.; 
– бытовой камень 5 саженей по 3 р. ― 15 р.; 
– 100 пудов извести по 12 штук — 12 р.; 
– 3 пуда железа для дверных и оконных крючков и петель по 2 р. 30 к. за пуд  

6 р. 90 к.; 
– 160 штук стекол, каждая длиною 8, шириною 7 вершков для окон по 20 р.  

32 к.; 
– плотникам, кузнецам в продолжение 6 недель по 50 к. на каждого в день — 

1 350 р.; 
Итого: 1 637 р. 72 к. серебром [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 24; ф. 84, оп. 1,  

д. 563, л. 9]. Указано, что от итоговой суммы «предполагается употребить име-
ющуюся в наличности дацана сумму в размере 513 р. 43 к. серебром», поэтому 
испрашивается разрешение о выдаче и использовании этой суммы на строитель-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

46 

ство нового храма. На недостающую сумму «имеется именной список зажиточ-
ных лиц о добровольном пожертвовании».  

По тем временам это были огромные деньги. Тем не менее после длительной 
переписки с конца 1860-х гг. с Хоринской степной думой, городской инородной 
управой, верхнеудинским опричным исправником по обоснованию архитектур-
ной реконструкции, плана, фасада, сметы было разрешено строительство нового 
главного храма — Цогчен-дугана.  

Приглашенные и местные мастера в совершенстве владели художественными, 
техническими и строительными приемами. Разнообразными были материалы и 
техника художественных изделий: литье, штамповка, чеканка, лепка из глины, 
папье-маше, керамика, резьба по камню и дереву, вышивание, вязание. Чесан-
ский дацан имел и своих мастеров, вместе с тем заказы дацана выполняли народ-
ные умельцы из окрестных мест.  

Также в фондах ЦВРК хранится прошение шэрэтэ Вампила Адушеева (Аду-
чинова) от 30 марта 1868 г. за № 3 на имя управляющего делами Пандидо хамбо-
ламы Г.-Ч. Ванчикова о строительстве нового трехэтажного деревянного храма и 
направлении с письмом «зубшэлгэ» (приговор, решение) мирян-
милостынедателей дацана, а также план, смета и список жертвователей с хода-
тайством к хамбо-ламе об исполнении просьбы мирян о строительстве нового 
дацана [ЦВРК ИМБТ. ОАФ, д. 2433, л. 17, 20–25]. К обращению приложен рус-
ский перевод содержания приговора мирян. В содержании отмечено, что «коли-
чество прихожан составляет 2 588 душ обоего пола».  

Сохранилась расписка от 2 апреля 1869 г. головы Галзутского рода Гомбо 
Очирова о том, что он получает 150 р. от дацана и обязуется составить проект и 
смету ремонта для Цогчен-дугана Чесанского дацана [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 
10].  

По сведениям архива Института восточных рукописей (ИВР РАН), в 1870 г. 
власти разрешили замену обветшалого здания на новое. В ходе строительства 
здания к южной стене были пристроены новые наружное крыльцо и портик, по-
этому помещение Цогчен-дугана увеличилось в длину на 2 сажени [ИВР РАН,  
ф. 84, оп. 1, д. 133, л. 89].  

В фонде Чесанского дацана хранится «Объяснение головы Галзутского рода 
Гомбо Очирова от 4 мая 1871 г. № 293 в Хоринскую степную думу»: «Вслед-
ствие предписания степной думы от 13 апреля сего года № 110 и приложенном в 
таковом мне предписании Верхнеудинского окружного исправника от 12 марта 
сего года № 333 имею честь объяснить думе, что справочные цены, приложен-
ные к смете на постройку Цицановского дацана, были выставлены такие, кото-
рые действительно существовали в 1869 г. именно вблизи дацана … Так как це-
ны в настоящее время на строительные материалы и рабочих людей повысились, 
то прошу Думу представить новую ведомость о справочных ценах …» [ГАРБ,  
ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 48-48 об.].  

В фондах архива РГИА хранится дело с документами за период с 4 августа 
1873 г. по 30 августа 1874 г. «о разрешении на постройку нового здания Чица-
новского дацана в Верхнеудинском округе Забайкальской области, план, проект, 
фасад с лицевой стороны, разрез к проекту нового трехэтажного здания дацана» 
[РГИА, ф. 821, оп. 8, д. 1241, л. 6]. Известно, что в 1874–1875 гг. был построен 
новый трехэтажный деревянный Цогчен-дуган на каменном фундаменте [Даца-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

47 

ны… С. 156]. Для мирян, проживавших в войлочных юртах, это было красивое 
трехэтажное деревянное здание на каменном фундаменте. В 1879 г. был построен 
забор вокруг дацана.  

Среди архивных документов по Чесанскому дацану сохранилось донесение 
шэрэтэ от 1873 г. на старомонгольском языке с указанием подробной справки о 
тибетском названии дацана «Гандан Чойпэллинг», о месте расположения —
между правым берегом реки Чесана и левым берегом реки Улзытэ, стоимости 
недвижимого имущества — 343 р., количестве прихожан: 1 182 лица мужского 
пола, 1 155 лиц женского пола [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 296, л. 137–146].  

В тематическом перечне документов фонда 8 «Хоринская степная дума» 
(1816–1921) имеются «Список податных лиц Чесанского дацана, освобожденных 
от платы налогов», «Ведомости о причислении лиц к другим ведомствам за 
1875 г.» [ГАРБ, ф. 8, оп. 3, д. 389; История…, c. 445].  

Из донесения шэрэтэ Чесанского дацана от июля 1914 г. нам известно, что в 
1879 г. был построен забор вокруг дацана. О необходимости ремонта он пишет: 
«забор, построенный в 1879 г., сгнил, сейчас его заново строят» [ГАРБ, ф. 84,  
оп. 1, д. 481, л. 47–48; Студенчество… С. 21].  

В ежегодном отчете «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе даца-
на» от 31 декабря 1878 г. за подписью шэрэтэ-ламы В. Адушиева указано, что 
«перечислено 119 наименований имущества общей стоимостью 10 331 р., 16 к., 
внутреннее убранство общей стоимостью 7 851 р., 75 к., штатных лам 7 человек, 
поступивших пожертвований 1 182 р., … здание Цогчен-дугана стоимостью 
2 404 р. 41 к., здание Майдари-сумэ стоимостью 50 р., здание Аюши-сумэ стои-
мостью 25 р.», а также есть запись о наличии в Цогчен-дугане, Майдари-сумэ и 
Аюши-сумэ Чесанского дацана больших и малых скульптур бурханов (божеств): 
«… Бурхан Шигэмуни: большая, стоимостью 100 р.; Бурхан Шигэмуни: бронзо-
вая, малая стоимостью 30 р.; Майдари Бурхан: бронзовая, с позолотой, большая, 
стоимостью 100 р.; Майдари Бурхан: бронзовая, с позолотой, малая, стоимостью 
42 р.; Манжушри Бурхан: из красного сандалового дерева, большая, стоимостью 
150 р.; Арьяа-Баала Бурхан: бронзовая, с позолотой, средняя, стоимостью 105 р.; 
Минтугба Бурхан: бронзовая, с позолотой, малая, стоимостью 25 р.; Манжшури 
Бурхан: бронзовая, с позолотой, малая, стоимостью 40 р.; Арсалан дута Бурхан: 
малая, стоимостью 20 р.; Дара Эхэ Бурхан: малая, стоимостью 20 р.; Богдо Зон-
хово Бурхан: бронзовая, с позолотой, большая, стоимостью 150 р.; Балдан Лхамо 
Сахюусан: медная, литая, средняя, стоимостью 130 р.; Балдан Лхамо Сахюусан: 
бронзовая, с позолотой, малая, стоимостью 50 р.; Принлай Жалбо: бронзовая, с 
позолотой, малая, стоимостью 20 р.; Дамжин Доржи Лэгба: бронзовая, с позоло-
той, средняя, стоимостью 45 р.; Субарган: бронзовая, с позолотой, большая, сто-
имостью 150 р.; Намжил субарган: из дерева, малая, стоимостью 10 р.; Аюша 
Бурхан: медная, литая, с позолотой, большая, стоимостью 150 р. [ГАРБ, ф. 459, 
оп. 1, д. 32, л. 1, 1 об., 2, 2 об.]. В перечне также указаны танка в количестве  
105 шт. различных бурханов (божеств), 2 амбара стоимостью 30 р., здание столо-
вой (джахан) стоимостью 30 руб, 2 шкафа (гунгарва) для хранения томов Ганжур 
и Данжур стоимостью 80 р. К сожалению, другие сумэ не указаны, перечень их 
имущества отсутствует.  

Предположительно во второй половине 1870-х гг. было построено здание Ба-
рай-сумэ (печатня, типография) как вспомогательное здание, не требующее спе-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

48 

циального разрешения официальных властей. Барай-сумэ являлся очагом изда-
тельского дела всей округи. Книги издавались ксилографическим способом с 
матриц-клише. Эти печатные доски хранились в отдельном здании в специаль-
ных деревянных шкафах (гунгарва). Литература, издававшаяся на тибетском 
языке, по своему количественному составу и общему объему намного превышала 
монгольские издания.  

Священные книги выписывались дацанами из-за границы согласно «Положе-
нию о ламаистском духовенстве Восточной Сибири», утвержденному в 1853 г.   
В 1880 г. по ходатайству лам Цонгольского дацана, а также в целях сокращения 
нежелательных сношений бурят с иностранными ламами Министерство внут-
ренних дел разрешило печатать буддийские книги в дацанах. Когда появилась 
своя печатня в дацанах, книги издавались ксилографическим способом. Тексты 
книг вырезались на особых дощечках монгольскими и тибетскими буквами. 
Имелась большая коллекция деревянных досок-клише, с них размножались тек-
сты в необходимых количествах. Очень широко практиковалось переписывание 
текстов от руки. Первые матрицы, вероятно, были завезены из Монголии. Но уже 
в XIX в. почти во всех дацанах имелись мастера, резчики по дереву — «бэрчи-
ны».  

В 1880 г. Гусиноозерский, Анинский, Агинский, Цугольский, Чесанский, 
Хохюртайский, Эгитуйский, Цулгинский дацаны получили официальное разре-
шение на издание печатной продукции в своих типографиях, фактически книго-
издательская деятельность всех бурятских дацанов находилась под постоянным 
контролем со стороны российских чиновников. Согласно списку Пандидо хамбо-
ламы Дампила Гомбоева, представленному князю Э. Ухтомскому, который реви-
зовал в 1887 г. бурятские дацаны, из 34 дацанов 29 имели свои печатни.  
В этот период в бурятских дацанах издавалось 600 названий книг и брошюр на 
тибетском и монгольском языках, из них в Цугольском дацане издавалось 169 
наименований книг, Гусиноозерском — 97, Джидинском — 52, Эгитуйском — 
44, Чесанском — 30 и т. д. [Ламаизм…, c. 75, 79–80].  

С 13 апреля 1882 г. по 17 февраля 1892 г. шэрэтэ Чесанского дацана был назна-
чен 59-летний лама Цыван Номшиев. Он поступил в дацан хувараком 4 июня 
1869 г. Утвержден    банди Военным губернатором Забайкальской области 25 авгу-
ста 1870 г. Утвержден гелуном Его превосходительством 28 февраля 1874 г.  

В 1885 г. шэрэтэ Цываном Номшиевым была проведена десятая перепись 
населения прихода Чесанского дацана, которая была оформлена надлежащим 
образом и отправлена в донесении шэрэтэ в 1886 г. на старомонгольском [ГАРБ, 
ф. 459, оп. 1, д. 11].  

В 1885, 1890 и 1892 гг. под его руководством в Цогчен-дугане производился 
ремонт по замене нижних венцов здания, крыши и другие работы. В архиве хра-
нится «Смета на материалы для производства исправки к Чицановскому дацану, 
находящемуся в Хоринском ведомстве Верхнеудинского округа Забайкальской 
области от 14 февраля 1885 г.» на общую сумму 129 р. 36 к. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, 
д. 5, л. 84]. С этой целью согласно смете были приобретены 240 шт. бревен и 144 
шт. досок. Разрешение на ремонт было получено 13 сентября 1885 г. за № 2808 и 
19 сентября 1885 г. за № 2876 от Приамурского генерал-губернатора [ГАРБ,  
ф. 84, оп. 1, д. 481, л. 47-48]. Сохранилось его донесение от 2 марта 1886 г. о вы-
делении денег зайсаном Зун-Хубдутского рода Далаем Самбаевым и инородцем 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

49 

Зун-Харганатского рода Абидой Очировым на ремонт двух сумэ: Отошо и Табан 
Хаан [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 330, л. 31 об.].  

Также при нем в 1887 г. в Чесанском дацане официально издавалось 30 книг и 
брошюр на тибетском и монгольском языках, как указано выше.  

В архиве сохранилось письмо Пандидо хамбо-ламы Дампила Гомбоева от 4 
июня 1888 г. в адрес шэрэтэ Цывана Номшиева о распоряжении начальства лик-
видировать бумханы, построенные без разрешения, что являлось актом неподчи-
нения бурят указу 1870-х гг. [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 551, л. 76]. Несмотря на пре-
дупреждения ремонтно-восстановительные работы были продолжены, сумэны 
никто не разбирал.  

В 1889 г. практически заново отстроено здание Отошо-сумэ по инициативе и 
на средства зайсана Зун-Хубдутского рода Хоринского ведомства Далая Самбае-
ва. Здание было восстановлено по старому плану в виде «одноэтажного квадрат-
ного четырехугольника, высота стен 2 сажени, длина и ширина по 4,5 сажени, с 6 
окнами и одной входной дверью» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 90].  

8 декабря 1889 г. с прошением о восстановлении за свой счет сумэ Табан Хаан 
обратился к шэрэтэ дацана Эрдэни Абидуев из Зун-Харганатского рода. Здание 
сумэ было восстановлено в виде «одноэтажного квадратного четырехугольника, 
с высотой стен в 2 сажени, каждая сторона по 3 сажени в длину, с 4 окнами и од-
ной входной дверью» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 90 об.]. Также сохрани-
лось письмо Пандидо хамбо-ламы шэрэтэ дацана от 1891 г., содержащее распо-
ряжение окружного начальника, запрещающего ремонт и строительство дацанов 
без разрешения генерал-губернатора [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 551, л. 51]. Но не-
смотря на строгие предупреждения и запреты ремонтно-восстановительные ра-
боты были выполнены. По этому поводу есть подробные воспоминания  
Э. Э. Ухтомского от 1886 г.: «… медленность, с которою дается в Сибири всякое 
разрешение, вынуждала иногда инородцев чинить свои молитвенные здания са-
мовольно. Например, испрашивалось произвести какой-нибудь ремонт старой 
крыши на несколько рублей. Ответ не приходил годами. Утварь чернела от течи, 
кумирня ветшала: волей-неволей ламы приступали к переделке. Это доносилось 
начальству, начиналось следствие, производились обычные поборы и т. д.» [Ма-
териалы… С. 167].  

Из переписки на старомонгольском языке шэрэтэ Цывана Номшиева с Панди-
до хамбо-ламой Дампилом Гомбоевым: 

– в своем донесении от 21 февраля 1890 г. пишет об обучении с 10 января 
1890 г. русскому языку и письму среди штатных лам и хувараков в соответствии 
с требованиями по этому вопросу в письме Приамурского генерал-губернатора 
от 12 августа 1889 г. № 3771; … от представителей родовой знати есть желаю-
щие обучаться в Гусино-Озерском дацане, старосты родов готовы отправить сы-
новей от родов для обучения русской грамоте и о предстоящем заседании Хо-
ринской степной думы по этому вопросу в соответствии с письмом генерал-
губернатора Забайкальской области от 17 августа 1889 г. … [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, 
д. 23, л. 8, 8 об.]; 

– в 1891 г. ламы и хувараки Чесанского дацана по распоряжению Пандидо 
хамбо-ламы о сборе средств сделали пожертвование денег на учреждение в горо-
де Чита художественной школы искусств [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 551, л. 16, 17]; 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

50 

– разрешение на отпуск (на русском языке): «Вид. Предъявитель сего штат-
ный гецул-лама Чицановского дацана Иши Очиров согласно разрешению Воен-
ного губернатора Забайкальской области, изложенному в отношении 1-го отде-
ления областного управления от 12 мая сего г. за № 2089 уволен в трехмесячный 
отпуск в г. Верхнеудинск на Туркинския и Баргузинския минеральные воды по 
излечению болезни, а по истечении сроков он обязан явиться в место своего 
служения и представить сего ко мне. В утверждение чего и дан сей «Вид», под-
писан с приложением казенной печати от 29 мая 1891 г. Гусино-Озерский дацан. 
Главный лама, Пандидо хамбо-ламайского духовенства Восточной Сибири Гом-
боев» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23, л. 19].  

В фонде РГИА хранится «Дело Забайкальского областного правления «О раз-
решении постройки 2-х сумэ при Чицановском дацане», начатое 17 мая 1891 г. В 
этом деле хранится переписка в период с 1890 по 1899 г. о ремонте и новом 
строительстве сумэ Отошо и Табан Хаан, Майдари и Аюши, Дымчог. В деле 
имеются различные письма, донесения, рапорты: 

– «письмо от Пандидо хамбо-ламы Д. Гомбоева № 350 от 1890 г. с ходатай-
ством Военному губернатору Забайкальской области о разрешении постройки 
двух сумэ в честь бурханов Оточи и Табан Хаана, что средства предусмотрены от 
двух частных лиц: зайсана Зун-Хубдутского рода Далая Самбаева и инородца 
Зун-Харганатского рода Абиды Очирова; о разрешении ремонта или постройки 
новых сумэ в адрес Верхнеудинского окружного начальника от 17 мая 1891 г. 
№ 2352; 

– рапорт на бланке МВД Верхнеудинского окружного начальника от 23 сен-
тября 1891 г. №14895 Военному губернатору Забайкальской области по итогам 
осмотра Чицановского дацана о ветхом состоянии этих двух сумэ, построенных в 
начале 1830 г., что средства предусмотрены не от прихожан, а от двух частных 
лиц;  

– письмо Приамурскому генерал-губернатору от 21 октября 1891 г. № 5863 о 
постройке двух сумэ в Чицановском дацане; 

– ответное письмо из канцелярии Приамурского генерал-губернатора от 11 
января 1892 г. № 50 с запросом сообщить о длине, ширине, высоте ветхих зданий 
сумэ и прислать планы на новые здания; 

– донесение Главенствующего Пандидо хамбо-ламайского духовенства 
Д. Гомбоева от 11 июля 1892 г. № 173 Военному губернатору Забайкальской об-
ласти о представлении плана и фасада строительства двух новых сумэ Отошо и 
Табан Хаана Чицановского дацана взамен разобранных по причине ветхости, по 
прежним размерам — Отошо по высоте 2 сажени, длине и ширине квадратной по 
4 и ½ сажени, Табан Хаан — по высоте 2 сажени, длине и ширине квадратной по 
3 сажени, размеры которых были получены по требованию Пандидо хамбо-ламы 
от шэрэтэ Чесанского дацана Р. Ч. Ирдынеева от 28 мая 1892 г. за №36;  

– ответное письмо в канцелярию Приамурского генерал-губернатора от 24 
июля 1892 г. № 707 о прежних и новых размерах сумэ Оточи и Табан Хаана» 
[РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 242–260 об.].  

В донесении шэрэтэ дацана указано, что «в период с 27 октября 1892 г. по 
21 января 1893 г. завершена постройка новых двух сумэ в честь бурханов «Ото-
чи» и «Табан Хаана» вместо пришедших в ветхость старых зданий» [РГИА,  
ф. 821, оп. 133, д. 399, л. 145–146].  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

51 

В фонде Чесанского дацана хранится донесение шэрэтэ Ц. Номшиева №13 от 
25 мая 1891 г. Первенствующему ламе Пандидо хамбо Д. Гомбоеву «с просьбой 
назначить шэрэтэ Чесанского дацана вместо него Ринчин Чойван Эрдыниева …, 
который много лет служил в Анинском дацане, владеет русским языком, а его 
назначить гелуном Чесанского дацана» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23, л. 3].  

С 17 февраля 1892 г. по 1904 г. шэрэтэ Чесанского дацана был назначен в воз-
расте 51 года Ринчин Чойван Эрдынеев (Ирдыниев), выпускник школы Чойра 
Анинского дацана, габжа-лама, с 31 декабря 1870 г. хуварак, утвержден в звании 
бандия Военным губернатором Забайкальской области 16 марта 1873 г., в этом 
же году принял обеты гецула, утвержден в звании гелуна Его же превосходи-
тельством. С 28 февраля 1874 г. гелун Анинского дацана. С 5 февраля по 11 ок-
тября 1883 г. исполнял обязанности шэрэтэ Анинского дацана. 16 августа 1887 г. 
переведен в Чесанский дацан. 17 февраля 1892 г. утвержден его шэрэтэ. Эрдэни-
ламхай из Хульхисона, после смерти был признан «хубилганом», воплощением 
Очирвани бурхана.  

В 1893–1894 гг. при шэрэтэ Эрдынееве были отремонтированы сумэ Майдари 
и Аюши, после получения «предписания Военного губернатора Верхнеудинско-
му окружному начальнику о разрешении Приамурского генерал-губернатора от 
22 марта 1894 г. отремонтировать два сумэ: Майдари и Аюши» [ГАРБ, ф. 84,  
оп. 1, д. 551, л. 84–86]. На общем сходе прихожан дацана был составлен «приго-
вор» о ремонте сумэ Майдари и Аюши по причине их ветхости. В «приговоре» 
отмечено, что, «осмотрев сумэ бурхана Майдари, имеющее в длину и ширину по 
6 саженей, а в вышину 2 сажени, и сумэ бурхана Аюши, имеющее в длину и ши-
рину по 2 сажени 10 вершков, а в вышину 1 сажень и 2 аршина, мы нашли, что 
оба эти сумэ, в силу своей давней постройки, значительно прогнили как в своей 
кровле, так и в стенах; дают течь, а потому находящиеся в них бурханы и другие 
кумиренные принадлежности … портятся. Ввиду вышеизложенного … постано-
вили: 1) оба эти сумэ возобновить и исправить в том же самом их размере и виде, 
в котором они существуют, за тем лишь исключением, что так как окна в сумэ 
бурхана Майдари чересчур малы, то увеличить объем их; 2) на сей конец, через 
посредство избранных из среды чиновных бурят они составили соответствую-
щую местным ценам смету … ремонт сумэ Майдари обойдется в 314 р. 90 к., а 
ремонт сумэ Аюши — в 76 р. 85 к. сумму … постановили взять из свободного, 
хранящегося в казначействе дацана капитала в 614 р. 96 к.; 3) настоящий приго-
вор, вместе с составленным планом, фасадом и сметою, представить надлежаще-
му начальству с ходатайством о разрешении им произвести указанный ремонт» 
[ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 91].  

В фонде Чесанского дацана хранится «Смета о материалах, работах и стоимо-
сти для исправления при Чицановском дацане находящегося в Верхнеудинском 
округе Хоринского ведомства обветшавшего Сумэ (храма) бурхана «Майдари» 
от 20 сентября 1893 г.» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 92, 92 об.].  

В вышеуказанной папке «Дело Забайкальского областного правления «О раз-
решении постройки 2-х сумэ при Чицановском дацане» (начато: 17 мая 1891 г.»), 
также хранятся:  

– письмо Военного губернатора Забайкальской области от ноября 1893 г.  
за № 207 Верхнеудинскому окружному начальнику по вопросу о необходимости 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

52 

ремонта двух сумэ во имя бурханов Майдари и Аюши и в последующем донесе-
нии о заключении и планов на два указанных сумэ;  

– донесение Первенствующего ламы Пандидо хамбо-ламайского духовенства 
Восточной Сибири от 10 ноября 1893 г. за № 394 «О представлении приговора 
прихожан Чицановского дацана и сметы, о разрешении им производства ремон-
тировки 2-х сумэ при том дацане»: «Лама, шэрэтэ Чицановского дацана, находя-
щегося в Верхнеудинском округе … при рапорте от 5 октября за № 32 представ-
ляя коим приговор прихожан своего дацана, постановленный ими на 20 октября, 
о производстве капитальной ремонтировки 2-х сумэ во имя бурханов Майдари и 
Аюши, пришедших в ветхость, приложив к приговору 2 сметы о потребности 
материалов, работы и стоимости по которым всего исчислено 391 р. 75 к., како-
вую сумму просят прихожане безвозвратного отпуска из средств дацанской сум-
мы, — просит моего ходатайства о разрешении упомянутыми прихожанами про-
изводства и признанных ими по приговору и сметы необходимых исправлений и 
работ. Признавая ходатайство как шэрэтэ, так и прихожан Чицановского дацана 
заслуживающим уважения и представляя при сем упомянутых приговор и 2 сме-
ты с переводами на русский диалект, я имею честь покорнейше просить ходатай-
ства Вашего Превосходительства о разрешении просимых исправлений и безвоз-
вратного отпуска дацанских денег 391 р. 75 к., с последующим же не оставить 
меня без уведомлений предписаний с возвращением представляемых при этом 
документов. Первенствующий лама Пандидо хамбо Гомбоев»;  

– «письмо Военного губернатора Забайкальской области от 2 декабря 1893 г. 
№ 6210 Верхнеудинскому окружному начальнику о препровождении донесения 
Первенствующего ламы от 10 ноября 1893 г. за № 395 с приложением и планом и 
просьбе первого отделения областного управления удостовериться, насколько 
необходима постройка при Чицановском дацане нового сумэ во имя бурхана 
Дымчог, и донести о последующем своем заключении»;  

– рапорт на бланке МВД Верхнеудинского окружного начальника за № 31 от 
4 февраля 1894 г. Военному губернатору Забайкальской области о том, что «во 
исполнение предписания от 2 декабря 1893 г. за № 6210, представляя при этом 
донесение Пандидо хамбо от 10 ноября 1893 г. за № 395 докладывает, что по-
стройка нового сумэ Дымчог не вызвано необходимостью ввиду того, что:  
1) проводятся ремонтные работы в сумэ Майдари и Аюши по рапорту № 30;  
2) при незначительности прихода (1 278 душ мужского пола) молитвенные зда-
ния вполне достаточны (дацан и два прихода); 3) постройка нового прихода как 
молитвенного дома на основании ст. 34 Положения о ламайском духовенстве 
воспрещено, малейшее отступление от этого начнет усиливать буддизм и лам-
ство»;  

–  рапорт на бланке МВД Верхнеудинского окружного начальника № 30 от  
4 февраля 1894 г. Военному губернатору Забайкальской области о том, что «во 
исполнение предписания от 2 декабря 1893 года № 6207, представляя при этом 
донесение Пандидо хамбо, что 10 ноября 1893 года № 394 и упомянутыми в мо-
ем представлении и два протокола пристава 1-го участка 3 января сего года об 
осмотре всех построек Чицановского дацана и особо сумэ Майдари и Аюши, 
Вашему Превосходительству имею честь почтеннейше доложить, что эти два 
сумэ … своей ветхости нуждаются в испрашиваемых ремонтах»;  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

53 

–  письмо Военного губернатора Забайкальской области Господину Приамур-
скому генерал-губернатору от 24 февраля 1894 г. за  №14 о том, что «в донесении 
Первенствующего ламы от 10 ноября 1893 г. № 395 имеется прошение зайсанов 
Хоринского ведомства Харганатского рода Вачиржапа и Гуружапа Аюшеевых, 
приговор прихожан Чицановского дацана и ходатайство о разрешении постройки 
за счет Аюшеевых нового деревянного сумэ во имя бурхана  Дымчог, вместо уже 
убранного с места по случаю совершенной ветхости», «представляя при сем на 
усмотрение Вашего Величества всю переписку по этому предмету имею честь 
доложить, что, по моему мнению, постройка при Чицановском дацане нового 
сумэ Дымчог не вызывается необходимостью ввиду того, что: 1) предстоит ре-
монтировка сумэ Майдари и Аюши по рапорту № 30; 2) при незначительности 
прихода (1 278 душ мужского пола) молитвенные здания вполне достаточны (да-
цан и два прихода); 3) постройка новых таких молитвенных домов на основании 
ст. 34 Положения о ламайском духовенстве воспрещено, малейшее отступление 
от этого положения усиливает буддизм и ламство»; 

–  письмо Военного губернатора Забайкальской области Господину Приамур-
скому генерал-губернатору от 24 февраля 1894 г. №14/8 о том, что «первенству-
ющий лама при донесении от 10 ноября минувшего года № 394 представил при-
говор прихожан Чицановского дацана, ходатайствует о разрешении ремонтиро-
вать находящиеся при нем два сумэ во имя бурханов Майдари и Аюши, при-
шедшие в совершенную ветхость, употребив для этой цели 391 р. 75 к. из соб-
ственных сумм дацана согласно приложенной смете. Запрошенный по этому по-
воду Верхнеудинский окружной начальник … от 4 сего февраля за № 30 доло-
жил, что упомянутое сумэ по своей ветхости действительно нуждается в испра-
шиваемом ремонте, причем представил два протокола пристава 1-го участка 
Верхнеудинского округа об осмотре всех построек Чицановского дацана и особо 
сумэ Майдари и Аюши. Не встречая со своей стороны препятствий и удовлетво-
рении означенного ходатайства Первенствующего Ламы, всю его переписку по 
этому предмету имею честь представить на усмотрение Вашего Величества и 
просить о последующем меня уведомить»; 

– письмо на бланке канцелярии делопроизводства III Приамурского генерал-
губернатора №1431 от 22 марта 1894 г. Военному губернатору Забайкальской 
области: «Вследствие представления Вашего Превосходительства за № 1478 
имею честь уведомить, что согласно с Вашим заключением я разрешаю произве-
сти ремонтное исправление двух сумэ при Чицановском дацане, построенных в 
честь бурханов Майдари и Аюши. Сообщенная Вами, Милостивый государь, по 
настоящему предмету переписка при сем возвращается, генерал-губернатор, ге-
нерал-лейтенант (подпись неразборчива), правитель канцелярии (подпись нераз-
бочива);  

– письмо от Военного губернатора Забайкальской области от 12 мая 1894 г. 
Верхнеудинскому окружному начальнику: «Вследствие прежних дел Приамур-
ского генерал-губернатора от 22 марта сего года № 1431 дал знать ..., что Его Ве-
личество разрешает производство ремонтных исправлений при Чицановском да-
цане построенных в честь бурханов Майдари и Аюши. Первенствующему ламе 
возвращаю представленный при донесении от 10 ноября минувшего года №394 
приговор прихожан Чицановского дацана с ходатайством о разрешении ремон-
тировать находящиеся при нем два сумэ во имя бурханов Майдари и Аюши»; 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

54 

– донесение Первенствующего ламы Пандидо хамбо-ламайского духовенства 
Восточной Сибири от 12 мая 1894 г. № 145 Военному губернатору Забайкаль-
ской области: «По спорным предложениям Вашего Превосходительства от  
12 мая за № 3129 будто бы предлагаемый при оном, документы на предмет про-
изводства ремонтных исправлений при Чицановском дацане двух ветхих сумэ не 
оказалось. Посему почтеннейше донося Вашему Превосходительству, я имею 
честь повторно просить не оставить прислать мне вышеупомянутые документы, 
Первенствующий лама Пандидо хамбо Гомбоев (подпись)»; 

– письмо Первенствующему ламе № 3855 от 3 июня 1894 г. от Военного гу-
бернатора Забайкальской области: «… на письмо от 12 мая за № 3129 препро-
вождаю при сем неприложенную к оному переписку о ремонте двух сумэ при 
Чицановском дацане» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 242–260 об.].  

Далее в архиве фонда Института восточных рукописей РАН сохранились за-
писи об итогах и изменениях, произведенных в ходе ремонта: «чисановцы ис-
полнили представленное ими условие, оставив сумэ в том же самом размере 
лишь по отношению к сумэ Аюши … Что же касается кумирни Майдари, то она 
вместо незначительного здания, имевшего в высоту только две сажени, превра-
тилась в двухэтажное сумэ, весьма мало разнящееся от самого дацана. Ныне в 
этой кумирне Майдари чисановцы отправляют цаннитские хуралы, в служении 
которых у них участвует не менее 150 человек» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133,  
л. 91 об.]. Это было третье по величине здание монастыря после Цогчен-дугана и 
Чойра-дугана.  

В архиве РГИА сохранилось «письмо на бланке канцелярии делопроизводства 
III Приамурского генерал-губернатора № 1463 от 26 марта 1894 г. Военному гу-
бернатору Забайкальской области: «По приказанию Приамурского генерал-
губернатора  канцелярия его имеет честь покорнейше просить Ваше Превосходи-
тельство переговорить лично с генерал-губернатором при его проезде будущим 
летом через Читу по вопросу о постройке сумэ Дымчог при Чицановском дацане, 
о сем говорится в отношении Вашем от 24 февраля сего года №1477, правитель 
канцелярии (подпись)» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 265].  

В 1894 г. (по другим сведениям, в 1896 г.) по приглашению шэрэтэ посетил 
дацан для благословления прихожан и передачи малого посвящения (лун) нахо-
дящийся в Кижингинском дацане из тибетского монастыря Гумбум известный 
Джаягсан гэгэн [Славься… С. 262]. Гостя встречали в соответствии с его высо-
ким положением. 

Согласно архивным данным, на общем собрании духовных и светских лиц из 
числа прихожан был избран староста дацана сроком на 3 года. «Доржо Тойбон из 
рода Хальбан по ходатайству Верхнеудинского полицейского управления назна-
чен старостой Чесанского дацана распоряжением Военного губернатора Забай-
кальской области от 10 января 1895 г.» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23, л. 52]. В соот-
ветствии с Положением от 1853 г. староста заведовал как движимым, так и не-
движимым имуществом дацана и подчинялся только шэрэтэ дацана. В его обя-
занности входила охрана всего имущества, а также ежемесячный учет всех дохо-
дов лам и дацана. Должность эта была не только почетна для мирянина, но и 
весьма ответственна, потому что выбранный претендент утверждался на данную 
должность Военным губернатором Забайкальской области.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

55 

Примерно в этот период, согласно архивным данным, на общем собрании ду-
ховных и светских лиц был избран нярбой Чесанского дацана Цэбэг Самданай из 
рода Хубдуд и утвержден на данную должность Военным губернатором Забай-
кальской области [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23, л. 24].  

Среди писем Пандидо хамбо-ламы Д. Гомбоева в адрес шэрэтэ Чесанского 
дацана Р. Ч. Эрдыниеву за № 338 от 15 декабря 1894 г. хранится его обращение: 
«…в соответствии с письмом отдела Географического общества Российского 
императора Забайкальской области за подписью губернатора Мациевского и его 
членов от 7 ноября № 61 прошу отправить на предстоящую выставку денежное 
пожертвование и разные довольствия в Читу. По распоряжению губернатора За-
байкальской области от 15 ноября за № 6692 с 1896 г. будет проводиться всерос-
сийская выставка искусства…  В г. Хабаровске организовали комитет под руко-
водством генерал-лейтенанта Рудикова, назначили ответственных в Забайкаль-
ской области, чтобы помогали в этом деле … Прошу Вас объявить всем: 1) для 
организации филиала Географического общества в Забайкальской области и вы-
ставки Вы от себя лично и от всех лам собрать срочно деньги и отправить мне со 
списком. Как получу, запишу и выпишу квитанцию; 2) собрать интересные кни-
ги, бурханы, улигеры, картины, вещи и предметы и отправить на выставку в об-
ластной филиал в Читу, Петербург; 3) желающие могут положить свои деньги в 
местный банк в Чите. Ознакомить людей с этим решением и оставить на их 
усмотрение. Важны первые 2 пункта и прошу организовать сборы в кратчайшие 
сроки. Надеюсь на Ваше понимание. Д. Гомбоин» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23,  
л. 50–50 об.].  

В фонде Чесанского дацана среди документов за 1890–1899 гг. нами обнару-
жен редкий интересный документ на старомонгольском языке с русским перево-
дом — текст «Клятвенного обещания» лам дацанов Бурятии: 

«Боже, безошибочно различающий истину и неправду, пред лицом Твоим 
свидетельствую по чистой справедливости и истине в том, о чем спрашивать бу-
ду ни для дружбы или вражды, ни страха сильных лиц, ничего не утаю, что знаю, 
слышал и видел, я буду показывать сущую правду. Если же посягну солгать пред 
Тобою, судья всеведущий и содержащий в деснице своей Зерцало добродетели и 
греха, то да отнимется язык мой, тело моё да развергнуто будет в преисподняя 
земли и душа моя в будущей жизни, да будет предано Хану адских духов и 
ввержена в вечно пламенеющий ад. В заключение моей клятвы возлагаю на гла-
ву мою образ Твой и поклоняюсь Тебе Всесильному Бурхану» [ГАРБ, ф. 459,  
оп. 1, д. 23, л. 13, 13 об].  

Среди архивных документов есть «Список лиц и учреждений, сделавших по-
жертвования в музей Забайкальского областного отделения Приамурского отдела 
Императорского Русского географического общества с 1 марта по 1 ноября 
1896 г.». В списке перечислены дацаны, сделавшие пожертвования и количество 
предметов:  

«… — от Чесанского дацана 2 предмета, от Эгитуйского дацана 2 предмета, 
от Ацагатского дацана 1 предмет, от Токчинского 1, Хохюртайского 1, Тарбага-
тайского 1, Янгажинского 2, Баргузинского 1, Джидинского 1, Кударинского 4, 
Загустайского 1, Цонгольского 1, Сартульского 3, Бултумурского 4, Аракыретуй-
ского 3, Иройского 3, Тугнугалтайского 1, Болыкского 5, Улетуевского 3, Бур-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

56 

галтаевского 3. Всего 112 лицами и учреждениями пожертвовано 3 244 предме-
та» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 23, л. 35].  

Также есть список людей Зун-Хубдутского рода по итогам ревизии от 28 ян-
варя 1897 г. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 13]. Из переписки шэрэтэ Р. Ч. Эрдынеева и 
Пандидо хамбо-ламы известно, что шэрэтэ в 1898 г. по ходатайству Восточного 
института отправил ламу в город Владивосток в качестве преподавателя по мон-
гольскому языку, наборщика по монгольской письменности для печатания учеб-
ников с заработной платой 400 р., священные книги «Ганжур» на тибетском язы-
ке и Юм на монгольском языке, дидактические сутры и шастры, книги по исто-
рии буддизма и тибетской медицине — рукописные и печатные [ГАРБ, ф. 84,  
оп. 1, д. 551, л. 26–27], а также в 1899–1900 гг. об участии лам и хувараков даца-
на в сборе средств для строительства церкви «Воскресения Христова», женской 
гимназии, о пристрое к дацану и другие [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 576, л. 1–67].  

Опять же в папке «Дело Забайкальского областного правления "О разрешении 
постройки 2-х сумэ при Чицановском дацане начато: 17 мая 1891 г."» также хра-
нятся:  

– донесение Вр. и. д. Пандидо хамбо-ламы ламайского духовенства Восточ-
ной Сибири шэрэтэ Гусино-Озерского дацана Доржиева от 22 декабря 1897 г. 
№ 473 господину Военному губернатору Забайкальской области: «Шэрэтэ-лама 
Чицановского дацана, находящегося в Верхнеудинском округе, Ирдыниев при 
донесении от 10 и 11 ноября сего года за № 27 и 28, представляя ко мне 2 приго-
вора прихожан оного дацана, постановленные на 30 октября и 10 ноября, 3 эк-
земпляра сметы и заявления зайсана Хоринского ведомства Барун-Хоацайского 
рода Данжина Баяндуева, поданного от 20 сентября сего года, о возобновлении 
тесовой крыши дацана листовыми железами, об окраске как крыши дацана, так и 
3-х сумэ, состоящих при оном дацане «Майдари», «Отошо», «Аюши» бурханов, 
на составленный счет вышеупомянутого зайсана Баяндуева, равно и о снятии 2-х 
маленьких комнат, состоящих внутри дацана, … на обе стороны двери и на 
устройство к дацану нового крыльца для того, чтобы внутри дацана было вме-
стительно, на этот предмет и желания употребить из собственно дацанских сумм  
215 р. 30 к. Об чем просит моего ходатайства о разрешении к упомянутой при-
хожанами производства признанных ими необходимыми исправлений и работ. 
Признавая ходатайство названного шэрэтэ Ирдыниева, основанного на таковом 
же, предложить заслуживающим уважения и представляя при сем упомянутом:  
2 приговора, 3 сметы и заявление зайсана Баяндуева с переводом на русский 
диалект, я имею честь покорнейше просить ходатайства Вашего Превосходи-
тельства о разрешении просимых исправлений к Чицановскому дацану как и на 
счет зайсана Баяндуева, так и безвозвратного отпуска из дацанских капиталов 
215 р. 30 к. в последующем же не оставить меня, уведомить предложением. Вре-
менно и. д. Пандидо хамбо, шэрэтэ Доржиев»; 

– рапорт Верхнеудинского окружного начальника от 9 июля 1898 г. № 9796 
Его Превосходительству господину Военному губернатору Забайкальской обла-
сти: «По личному осмотру зданий Чицановского дацана и находящихся при нем 
трех сумэ бурханов «Майдари», «Отошо», «Аюши», оказалось, что трем дей-
ствительно требуется перекройка крыши, а ……, так как начатая окраска их 
осталась неоконченной. Что касается до 215 р. 30 к., ассигнованных на увеличе-
ние здания дацана через обращение существующего крыльца и двух больших 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

57 

комнат в общем зале дацана с пристройкой особого крыльца с крышею, то сум-
мы этой может быть достаточно только при том условии, которое заявлено тов. 
шэрэтэ дацана, что работы по доставке … материалов будут преподнесены доб-
ровольными жертвователями, с получением той незначительной платы, какая 
назначена сметой на уплату …. Об этом имею честь доложить Вашему Превос-
ходительству во исполнение предписания от 13 января с. г. за № 206 с представ-
лением полученной при оной переписке. Верхнеудинский окружной начальник 
(подпись)»; 

– письмо от Военного губернатора Забайкальской области от 3 сентября 
1898 г. за № 8054 Пандидо хамбо-ламе: «Предлагаю Вам, Милостивый государь, 
выделенный к представлению своему от 22 ноября с. г. за № 473 представить мне 
существующий план Чицановского дацана, а также план предполагаемой в нем 
перестройки двух комнат на верхнем этаже и постройки к дацану крыльца. Под-
лин. подал: Воен. губерн., генерал-майор Мациевский. Сверил: Управл. отдел.: 
Мамин. Верно: Столоначальник (подпись)»;  

– письмо от Военного губернатора Забайкальской области от 12 сентября 
1898 г. господину Верхнеудинскому окружному начальнику: «Препровождаем 
при сем донесение Вр. и. д. Пандидо хамбо-ламы от 22 декабря с. г. за № 478 с 
поименованными в них приложениями по ходатайству прихожан Чицановского 
дацана и о возобновлении им тесовой крыши дацана листовым железом и об 
окраске как крыши дацана, так и 3-х сумэ, состоящих при дацане, «Майдари», 
«Отошо», «Аюши» бурханов на ответственный счет зайсана Баяндаева, равно и 
оснащении 2-х маленьких комнат, находящихся внутри дацана, и на устройство к 
дацану нового крыльца и расходы на этот предмет …. . суммы 215 р. 30 к. пред-
лагаю … всенародно проверить, насколько заслуживает уважения вышеозначен-
ное ходатайство, а также проверить правильно ли названа сумма к расходу на 
испрашиваемое направление, и о последующем возвращении приложенного и 
своём заключении мне донести. Генерал-губернатор Мациевский» [РГИА,  
ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 266–277].  

А также документы по переписке за период с 12 мая по 14 июля 1899 г., в том 
числе «на бланке техническо-строительного комитета Министерства внутренних 
дел от 2 июля 1899 г. № 679. Выписка из журнала техническо-строительного ко-
митета Министерства внутренних дел от 24 июня 1899 г. № 213. По расширению 
Чицановского дацана Забайкальской области. «Техническо-строительный коми-
тет, рассмотрев препровожденный Департаментом духовных дел иностранных 
исповеданий, 3 июня сего года за № 1954 признав расширение Чицановского да-
цана Забайкальской области, не находит препятствий к удовлетворению ходатай-
ства местных прихожан об упомянутом расширении. Согласовав на рисунке 
надлежащее засвидетельствование, комитет полагал бы о заключении им по 
утверждению его и рисунка Министром внутренних дел, уведомить Департамент 
духовных дел иностранных исповеданий с возвращением приложений и 2-х ко-
пий с рисунка. Подлинный журнал за подписанием председателя и членов ко-
миссии. На подлинном журнале написано: утверждаю 25 июня 1899 г. за мини-
стра внутренних дел Т. С. Бестужев-Рюмин. За зав. делопроизводством Р. Мар-
фельд» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 266–277].  

Также в фонде архива РГИА хранится «план, фасад Цицановского дацана» 
(Цогчен дугана. — Д. Н.) [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 398, л. 25].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

58 

 «В конце XIX века (в 1898 г. — Д. Н.) Пандидо хамбо-лама Чойнзин Доржо 
Иролтуев предпринял поездку в Индию. Возвращаясь назад через Шанхай, он 
рассчитывал побывать в западных районах Китая. Но по прибытии в Шанхай  
Ч. Д. Иролтуев получил от русского посланника в Пекине бурята Найдана Гом-
боева телеграмму, в которой последний сообщил, что русские войска заняли 
дворец Джань-Ша-Эрелту Дорджан гэгэна (придворного хутухты китайской им-
перии). Ч. Д. Иролтуев выехал в Пекин, остановился в занятом русскими войска-
ми дворце, забрал и отправил караванным путем в Россию ценнейшие буддий-
ские книги, бурханы и другие святыни дворца. В числе забранных Ч. Д. Иролтуе-
вым вещей оказалось 110 томов Ганжура и 225 томов Данжура на монгольском 
языке. Ганжур им был продан шэрэтэ Чесанского дацана Р. Ч. Эрдынееву по цене 
25 рублей золотом за каждый том, а Данжур отправлен в придворный хурал (да-
цан) правителя калмыков Донской области князя Гундутова, для Пандидо хамбо-
ламы калмыцкого духовенства Боромантджинова, который давал Ч. Д. Иролтуе-
ву на поездку 15 тысяч рублей» [ГАРБ, ф. 248, оп. 3, д. 21, л. 47-48; Митыпо-
ва Г. С., с. 32]. Среди вывезенного имущества были «старинные сутры на паль-
мовых листах, культовые статуи. В 1903 г. он привез из Индии каменную статую 
Будды. Статуя и сутры на пальмовых листах в настоящее время хранятся в Музее 
истории Бурятии» [БТСР… С. 10].  

В отчете шэрэтэ дацана Р. Ч. Эрдынеева о движимом и недвижимом имуще-
стве дацана за 1898 г., составленном 2 января 1899 г., мы нашли подтверждение о 
том, что в Чесанском дацане в Цогчен-дугане находилась выполненная из бронзы 
(зэс) позолоченная статуэтка Зандан Жуу высотой 25–30 см. В настоящее время 
такая статуэтка Зандан Жуу хранится в фондах музея в Эрмитаже в г. Санкт-
Петербурге. Это одна из бронзовых копий образа Зандан Жуу, хранящихся в 
Эгитуйском дацане, созданных в XVI — начале XX в. По нашей просьбе в июле 
2017 г. Чингисом Цыреторовым и Ириной Шаргакшановой в ходе поисков в Эр-
митаже во время выставки была сделана фотография этой статуи на фоне полот-
на танки, посвященного божеству Ямантаки. Мы решили, что это хороший знак, 
когда в ходе работы над переводом со старомонгольского обнаружилась запись о 
наличии Зандан Жуу в Чесанском дацане. Ведь до этого случая были только одни 
воспоминания стариков и разговоры, не имевшие никаких подтверждений. Сде-
лать перевод архивного источника помогла известный архивист и переводчик 
Галина Номогоновна Очирова. В перечне имущества дацана указано, что нахо-
дящаяся в Майдари сумэ «… в-четвертых, под номером 170 позолоченная поверх 
бронзы статуя Зандан Жуу стоимостью 260 рублей серебром подарил дацану ге-
лун-лама Бальжир-Будажаб Борбооцын с друзьями» [ГАРБ, ф. 459, д. 70, л. 9 об]. 
Будажаб Барбуцаев был известным и авторитетным ламой, который впослед-
ствии стал одним из шэрэтэ дацана.  

И это не единственная священная статуя Зандан Жуу в Чесанском дацане. 
Еще об одной статуе Зандан Жуу из красного сандалового дерева ростом  
с 7–8- летнего мальчика писал в своем архиве Г.-Д. Нацов. Поэтому среди «маг-
таалов» Чесанского дацана есть и «магтаал» про священную статую Зандан Жуу 
Чесанского дацана.  

Кроме этого, есть воспоминания Дашимы Эрдынеевны Цыренбазаровой, за-
писанные мной 20 февраля 2016 г. в г. Улан-Удэ. Она является уроженкой мест-
ности Толгой села Булак Хоринского района (ныне Кижингинского), 1937 года 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

59 

рождения. Сохранились воспоминания её старшего брата Галсана Эрдынеевича 
Цыренбазарова 1930 года рождения, который, рассказывая в середине 1950-х гг., 
вспоминал, что, ребятишками он с друзьями Шагдаржаповым Володей и Тог-
тохын Цырендоржин Бадмой играли южнее местности Толгой на месте разру-
шенного фундамента какого-то строения или старого дома. Часто бегая по трух-
лявым бревнам по периметру фундамента, в одном из северных углов фундамен-
та однажды они обнаружили блестящую на солнце часть предмета. Когда выко-
пали, они увидели маленькую медную или бронзовую позолоченную статуэтку 
бурхана размером в один локоть взрослого человека. После игры они спрятали 
статуэтку в роще близ речки Чесан. Это было примерно в конце 1930-х гг. В оче-
редной раз по прибытии в это место они не нашли статуэтку. Взрослым говорить 
они побоялись и эту историю хранили в тайне. После признания ребятишек было 
предпринято множество попыток найти, но безрезультатно».  

В книге А. А. Терентьева «Буддизм в России — царской и советской (старые 
фотографии)» есть интересная фотография из архивных источников, запечат-
левшая проведение жуд-хурала весной 1902 г. в Эгитуйском (возможно, в Аца-
гатском) дацане, ринпоче-лама преподает лун (устная передача), в котором 
участвует шэрэтэ Чесанского дацана. Подписано: «В первом ряду слева направо 
сидят: ширээтуй Челутаевского дацана, ширээтуй Чесанского дацана, Пандидо 
хамбо-лама Ч. И. Иролтуев. В центре лама-ринпоче, далее — Агван Доржиев, 
ширээтуй Эгитуйского дацана, гелун-багша Анинского дацана).  Архив А. Т.  
№ 231 а. Ср.: ГМИР №Л-VII-897)» [Буддизм…, 484 с.]. Лун — это передача уче-
ния и дача устных наставлений, в тантре — это дарование правомочности, в дан-
ном случае для проведения жуд-хуралов.  

Среди материалов собрания Национального музея Республики Бурятия име-
ются за подписью Пандидо хамбо-ламы Чойнзон-Доржо Иролтуева (на русском 
языке) «Послужные списки Бандида Хамба ламайского духовенства Восточной 
Сибири, шэрэтэ,гылунов и бандиев 32-х дацанов Забайкальской области, и имен-
ные списки ховараков Гусино-Озерского дацана за 19… год». К сожалению, не 
сохранились несколько первых и последних листов послужных списков и неиз-
вестно, за какой год. По датам нахождения в должности шэрэтэ Чесанского да-
цана Ринчина Чойвана Ирдынеева (1892–1904 гг.) и Пандидо хамбо-ламы Чойн-
зон-Доржо Иролтуева (1896–1911 гг.) мы предполагаем, что отчет составлен 
примерно за период 1900–1903 гг. Кроме этого, в послужном списке вручение 
награды Р. Ч. Ирдынееву датируется 16 января 1899 г.  

В этом документе в перечне послужных списков имеется и «Чицановский да-
цан», где перечислены штатные ламы дацана в составе:  

«1) шэрэтэ Ринчин Чойван Ирдынеев, от роду 58 лет, из ясачных, поступил в 
хувараки 31 декабря 1870 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области 16 марта 1873 г., утвержден в звании гылуна Его же пре-
восходительством 28 февраля 1874 г., в Анинском дацане во время болезни 
шэрэтэ Жамбаева отправлял обязанности шэрэтэ с 1 февраля по 11 октября 
1883 г. Из Анинского дацана переведен в Чесанский 16 августа 1887 г. Утвер-
жден шэрэтэ Чесанского дацана Приамурским генерал-губернатором 17 февраля 
1892 г.  

2) гылун Боди-Донит Жамбаев, от роду 67 лет из ясачных, поступил в хувара-
ки 27 ноября 1870 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором Забай-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

60 

кальской области 29 февраля 1872 г., утвержден в звании гылуна Его же Превос-
ходительством 16 марта 1873 г.  

3) гылун Цырен-Домчой Банзаров, из ясачных, от роду 55 лет, поступил в 
хувараки 27 июля 1876 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области 23 сентября 1880 г., утвержден в звании гылуна Его же 
Превосходительством 13 сентября 1881 г.  

4) гылун Будажап Борбоцаев, от роду 45 лет, из ясачных, поступил в хувараки 
23 декабря 1883 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором Забай-
кальской области 23 февраля 1885 г., утвержден в звании гылуна Его же Превос-
ходительством 29 ноября 1886 г.  

5) гылун Абида Ширап Намсараев, от роду 46 лет, из ясачных, поступил в 
хувараки 16 января 1879 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области 23 февраля 1885 г., утвержден в звании гылуна Его же 
Превосходительством 14 июля 1888 г.  

6) гыцул Иши Очиров, от роду 59 лет, из ясачных, поступил в хувараки  
5 июля 1874 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором Забайкаль-
ской области 1 апреля 1875 г., утвержден в звании гылуна Военным губернато-
ром Забайкальской области 31 июля 1875 г.  

7) банди Бадма-Чойрап Ирдынеев, от роду 59 лет, из ясачных, поступил в 
хувараки 31 июля 1875 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области 13 ноября 1875 г.  

Примечание. В течение года в отправленных донесениях дацана изменений не 
было. Верно: Пандидо хамбо Чойнзон-Доржо Иролтуев» [Из собрания…].  

По ходатайству шэрэтэ после ремонта в 1889 г. сумэ Отошо и Табан Хаан бы-
ли «высочайше утверждены приказом Министерства внутренних дел за № 3198 
от 19 октября 1903 г.» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 90 об.].  

В фондах РГИА хранятся: «письмо, препровождающее документы, касающи-
еся ремонта Чицановского дацана от 7 января 1899 г.» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 
400, л. 294–295]. Это приговор прихожан Чесанского дацана, смета, план, проект 
и другие документы по переписке по этому вопросу. Сохранились «план, проект 
пристройки к Чицановскому дацану нового крыльца и портика. Фасад с лицевой 
стороны с юга, план первого этажа, план второго этажа, разрез утвержден и ис-
полнен 25 июля 1899 г.» [РГИА, ф. 1239, оп. 166, д. 84, л. 14].  

После смерти Ринчин Чойвана Эрдынеева в короткий период 1904–1905 гг. 
исполнял обязанности шэрэтэ гелун-лама Будажаб Борбоцаев (в разных источни-
ках: Борбооцын Будажаб, Барбозуев, Барбуцаев).  

В период с 1905 по 1911 г. шэрэтэ Чесанского дацана был назначен Ринчин 
Агван Зургадаев. Зургаадайн Ринчин-Агван габжа-лама после смерти был при-
знан хубилганом, является уроженцем Верхнего Чесана. Его называли «багша» 
(Зургаадайн багша) в самом высоком смысле.  Ему не было равных в диспутах по 
буддийской философии. Зургаадайн Агван-лама предсказал революцию 1917 г., 
гражданскую войну и многое другое. «В народе был прозван Зургаадай Багша, 
так как днем и ночью не выпускал из рук четки, читая мантру Арьяа-Баалы (Ом 
ма ни бад ме хум), количество которых довел до 600 миллионов! Проводил уеди-
ненную медитацию в местности Нарин-Булаг. Впоследствии местный Аршан, 
который берет свое начало в Мухар-Шэбэре, прославился как “Зургаадай Баг-
шын аршаан”. В 1903 г., когда 13-й Далай-лама Тубдэн-Жамсо находился в Мон-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

61 

голии (Улан-Баторе), он встретился с ним. При встрече приветствовали друг дру-
га, прикасаясь лбами» [Аюржанаева Д., c. 4]. Это означает, что они приветство-
вали друг друга как равный равного, таково было взаимное уважение двух высо-
копочтенных лам-хубилганов.  

По инициативе Пандидо хамбо-ламы Иролтуева, а также цанид-хамбо Агвана 
Доржиева с 26 апреля по 1 мая 1905 г. был созван Первый областной съезд всех 
бурятских родов и буддийского духовенства в г. Чите. «На съезде присутствова-
ло 32 шэрэтэ и гелонгов, 32 мирянина, представители приходов, 85 обществен-
ных доверенных, 13 должностных лиц волостного управления, 10 представите-
лей интеллигенции…» [Жамцарано, с. 198]. В съезде в качестве шэрэтэ участво-
вал лама Будажаб Борбоцаев. Решались важные вопросы по волостной реформе 
1901 г. и возможность избрания члена Государственной думы из числа бурят. 
Делегаты съезда приняли решение: «требовать даровать бурятам широкое само-
управление, независимость от административной опеки, делопроизводство на 
родном языке… По этому поводу был составлен Батодалаем Очировым протокол 
и подписан всеми» [Жамцарано, с. 200]. Это прошение 31 января  
1906 г. было подано Пандидо хамбо-ламой в Санкт-Петербурге лично Государю 
Императору.  

В книге А. А. Терентьева «Буддизм в России — царской и советской (старые 
фотографии)» есть фотография со съезда — сугунды шэрэтэ бурятских дацанов, 
который проходил в 1906 г. в г. Чита, в котором принимал участие и. о. шэрэтэ 
Чесанского дацана Будажаб Борбацаев. Подписано: «Сидит в центре нижнего 
ряда — Пандидо хамбо-лама Ч. Д. Иролтуев; справа от него лама Шагжи (Ирой-
ский дацан), лама Лайдапов, настоятель Сартульского дацана; слева — настояте-
ли Челутайского, Бырцуйского, Загустайского дацанов. В среднем ряду слева 
направо: Д. Д. Итигэлов (Янгажинский дацан), настоятели Чесанского, Токчин-
ского, Гунейского, Хохюртайского, Цолгинского, Галтайского дацанов. Стоят в 
верхнем ряду слева направо: настоятель Цонгольского дацана, два неизвестных 
ламы, заместитель настоятеля Кижингинского и заместитель настоятеля Агин-
ского дацана Бадлуев» [Буддизм…].  

В фондах РГИА хранится «отношение Военного губернатора Забайкальской 
области от 2 сентября 1906 г. к техническо-строительному комитету Министер-
ства внутренних дел о рассмотрении разрешения инородцу Верхнеудинского 
уезда Харганатской инородческой волости Гончику Балданову перестроить за 
свой счет пожертвованный им дом в сумэ бурхана Дымчог при Чицановском да-
цане» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 401, л. 78], а также «план и проект постройки 
сумэ в честь бурхана Дымчог при Чицановском дацане от 13 октября 1906 г. 
[РГИА, ф. 1239, оп. 166, д. 81, л. 30]. Кроме этого, хранится «ходатайство в тех-
ническо-строительный комитет на усмотрение МВД о разрешении перестроить 
дом Гончика Балданова в сумэ в честь бурхана Дымчог при Чицановском да-
цане» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 401, л. 79 об].  

Под руководством шэрэтэ-ламы Зургадайн Багши в 1907 г. было заново по-
строено сумэ в честь бурхана Дымчог, где проводились жуд-хуралы, в 1911 г. 
новое здание сумэ Арьяа-Баалы. Распоряжением Военного губернатора Забай-
кальской области в 1911 г. было получено разрешение на строительство сумэ в 
честь божества Арьяа-Баалы [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 409, л. 20]. В фондах РГИА 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

62 

хранится «план и проект постройки сумэ в честь бурхана «Арьяа-баала» при Чи-
цановском дацане от 22 апреля 1911 г.» [РГИА, ф. 1239, оп. 166, д. 84, л. 44].  

Имеются сведения, что в начале XX в. прихожане «пожертвовали» дацану 
здания двух сумэ. «Наряду с действительными пожертвованиями, отмечает ис-
следователь К. М. Герасимова, были мнимые скрывавшиеся под видом личных 
дарений новые постройки, на которые необходимо получить разрешение Мини-
стерства внутренних дел. Так, кумирня для чжуд-хуралов в Чесанском дацане 
утверждена была как дом, построенный Гончиком Балдановым лично для себя, 
для проживания во время посещения дацана и только лишь впоследствии по-
жертвованный дацану». А. М. Позднеев, видевший эту кумирню, заметил, что 
буряты никогда не строят для себя домов по 12 саженей на каждой стороне. Сумэ 
было построено обычным способом, затем в ходатайстве на разрешение было 
предоставлено Министерству внутренних дел как дом, пожертвованный Гончи-
ком Балдановым» [Герасимова К. М., c. 21].  

 Среди материалов из собрания Национального музея Республики Бурятия 
нами обнаружены за подписью Пандидо хамбо-ламы Чойнзон-Доржо Иролтуева  
«Послужные списки Бандида Хамба Ламайского Духовенства Восточной Сиби-
ри, Шэрэтэв, Гылунов и Бандиев 32-х дацанов Забайкальской области  и имен-
ные списки ховараков Гусино-Озерского дацана за 1908 год». В перечне послуж-
ных списков имеется и «Чицановский дацан», где перечислены штатные ламы 
дацана на 1908 г.:  

«1) шэрэтэ Ринчин Агван Зургадаев, 63 лет. Поступил в хувараки 31 декабря 
1904 г., утвержден в банди 10 апреля 1905 г., утвержден в гылуны 15 июня 
1905 г., утвержден в шэрэтэ дацана в ноябре 1905 г.; 

2) гылун Будажап Борбоцаев, отроду 55 лет. Поступил в хувараки 23 декабря 
1883 г., утвержден бандием 23 февраля 1885 г., утвержден в гылуны 29 ноября 
1886 г., исполнял должность шэрэтэ с 7 ноября 1904 г., награжден Император-
ским крестом «За труды во время Русско-японской войны» 7 октября 1907 г.; 

3) гылун Буда-Дондуп Далаев, 63 лет. Поступил в хувараки в 1893 г. 15 октяб-
ря, утвержден бандием в 1896 г. 5 мая, утвержден в гылуны 9 июня 1897 г.; 

4) гылун Рабжай-Добчин Павлов, 42 лет. Поступил в хувараки 24 июня 
1899 г., утвержден бандием 30 сентября 1905 г., утвержден в гылуны 4 декабря 
1908 г.; 

5) гылун Абида-Ширап Намсараев, 56 лет. Поступил в хувараки 16 января 
1879 г., утвержден бандием 23 февраля 1885 г., утвержден в гылуны 14 июля 
1888 г.; 

6) гецул Иши Очиров, 69 лет. Поступил в хувараки 5 июня 1874 г., утвержден 
бандием 1 апреля 1875 г., утвержден в гецулы 31 июля 1875 г. (Очиров умер. 
Назначен Сампилов 7 декабря 1909 г.); 

7) банди Найдан Сампилов, 46 лет. Поступил в хувараки 15 мая 1905 г., 
утвержден бандием 4 декабря 1908 г. Н. Сампилов назначен гецулом сего дацана 
и на его место назначен Дампил Сампилов от 17 декабря 1909 г.  

Примечание. На вакантное место гылуна назначен банди Рабжай-Добчин 
Павлов. На должность бандия назначен хуварак Найдан Сампилов.  

Верно: Пандидо хамбо Чойнзон-Доржо Иролтуев» [Из собрания…]. К сожа-
лению, нет списка внештатных лам и хувараков.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

63 

В описи имущества дуганов и сумэ, находящихся в Чесанском дацане, в отче-
те шэрэтэ дацана о движимом и недвижимом имуществе за 1908 г. мы обнаружи-
ли записи о наличии в Майдари-сумэ под порядковым номером 197 позолочен-
ную статую из бронзы Зандан Жуу стоимостью 260 р., а также под № 226 ком-
плект томов Ганжура на монгольском языке стоимостью 3 000 р. [ГАРБ, ф. 459, 
оп. 1, д. 89, л. 6 об.]. Это еще раз подтверждает, что в Чесанском дацане все-таки 
была маленькая копия Зандан Жуу и редкий рукописный на монгольском языке 
Ганжур.  

По сведениям Д. С. Жамсуевой, «на средства прихожанина дацана Чагдурова 
в 1909 г. было построено здание сумэ Гунрик» [Жамсуева Д. С., c. 210]. Дом опи-
сывается как восьмисаженный квадратный сруб из шестивершкового леса, с де-
ревянной крышей, на каменном фундаменте [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 132, 
л. 188; Жамсуева Д. С., c. 210].  

В фондах архива РГИА хранится «план, проект сумэ в честь бурхана Гунрик 
при Чицановском дацане Верхнеудинского уезда от 5 августа 1911 г.» [РГИА,  
ф. 1239, оп. 166, д. 84, л. 45].  

 Согласно прошению об увольнении по болезни от занимаемой должности в 
архивных источниках имеется в адрес Пандидо хамбо-ламайского духовенства 
Восточной Сибири (на бланке МВД)  распоряжение Военного губернатора За-
байкальской области (город Чита) от 5 августа 1911 г. № 5037 за подписью ис-
полняющего делами губернатора, вице-губернатора (подпись): «Канцелярия Ир-
кутского генерал-губернатора от 21 июля 1911 г. № 6913 уведомила, что главный 
начальник края уволил от 19 июля 1911 г. шэрэтэ Чицановского дацана Ринчин-
Агвана Зоргадаева от занимаемой должности, согласно прошению по болезни. 
Сообщая об этом Вам, Милостивый Государь, для сведения и соответствующих 
распоряжений прошу отобрать от Зоргадаева диплом на звание шэрэтэ и препро-
водить таковой мне» [ГАРБ, оп. 1, ф. 84, д. 403, л. 35].  

Из документов, касающихся строительства зданий сумэ, сохранилось распо-
ряжение Военного губернатора от 1911 г. о постройке при Чесанском дацане 
сумэ в честь бога Арьяа-Баала [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 409, л. 20; Студенчество… 
С. 21].  

В связи с болезнью была удовлетворена просьба шэрэтэ Чесанского дацана 
Ринчин-Агвана Зургадаева об освобождении от занимаемой должности. До 
назначения нового шэрэтэ в короткий период с 1911 по 1912 г. исполнял обязан-
ности шэрэтэ Чесанского дацана, возможно до 1913 г., Абида-Ширап Намсараев.  

По нашим сведениям, после Абида-Ширапа Намсараева в период с 1912 по 
1917 г. шэрэтэ был назначен Будажап Борбоцаев. 

По архивным источникам ГАРБ, в 1912 г. мирянином Гэлэгом Шагдаровым 
было пожертвовано здание сумэ «Гунриг». В конце августа 1912 г. по распоря-
жению Пандидо хамбо-ламы во всех дацанах был проведен большой торже-
ственный хурал, посвященный 100-летию Победы в Отечественной войне 1812 г.  

В одном из донесений шэрэтэ Чесанского дацана было отмечено, что в 1912 г. 
из Баруун Жуу (Тибет, г. Лхаса) по приглашению шэрэтэ в Чесанский дацан при-
были три святых — Агпа Гэгэн, Минягсан Гэгэн и Гунзэн Гэгэн — для передачи 
сложных буддийских практик и давали тайные тантрийские посвящения разных 
божеств буддийского пантеона. В доме местного унзад-ламы Найдана Санданова 
они в течение трех дней и ночей провели молебен и были приятно удивлены уче-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

64 

ностью и глубокими знаниями чесанских лам и хувараков, также уважительным 
отношением, порядочностью, религиозностью местного населения. Это также 
отмечено в книге Ц.-Д. Цыренжапова «Чесанский дацан» (с. 13).  

В 1912–1913 гг. посетил Бурятию Агпа Гэгэн из тибетского монастыря Гум-
бум и дал посвящения по тантре в хоринских и селенгинских дацанах, в том чис-
ле в Чесанском дацане передал Учение и практику ванн (полное тантрическое 
посвящение) Ямантаки. Он проводил специальный обряд на разрешение и пере-
дачу Учения и ежедневной практики Ямантаки как от более высокого посвящен-
ного ламы. Это был второй приезд Агпы Гэгэна в Чесанский дацан. Это обстоя-
тельство придавало значимость Чесанскому дацану — приезд высоких лам из 
Тибета и Монголии всегда было большим событием для дацанов. Проводились 
торжественные хуралы с участием местной знати и при большом скоплении при-
хожан.  

Интересна история хуралов во здравие царствующего Дома Романовых, кото-
рые проводились в том числе в Чесанском дацане. В феврале 1913 г. Пандидо 
хамбо-лама Даша-Доржо Этигэлов был приглашен на празднование 300-летия 
дома Романовых в столицу Российской империи — г. Санкт-Петербург. Делега-
ция во главе с XII Пандидо хамбо-ламой Даши-Доржи Этигэловым была тепло 
встречена в Департаменте по религиозным делам Министерства внутренних дел. 
21 февраля Пандидо хамбо-лама провел торжественный молебен за здравие и 
благоденствие императора и всего царского дома в Санкт-Петербурском буддий-
ском храме «Гунзэчойнэй». 300-летие царствующего дома Романовых отмеча-
лось в течение всего 1913 г. 22 февраля Пандидо хамбо-лама Даша-Доржо 
Этигэлов присутствовал на торжественном обеде в честь 300-летия дома Рома-
новых в резиденции царя Николая II. От имени всех бурят, духовных и светских, 
он произнес поздравительную речь. 19 марта Пандидо хамбо-лама Даша-Доржо 
Этигэлов, шэрэтэ Цугольского дацана, Бадмаев Гатап, Гомбо и Сокто Бадмажа-
повы были на личной аудиенции у императора.  

По всем городам России в храмах отслужили благодарственные молебны, 
прошли войсковые парады местных военных гарнизонов, давались торжествен-
ные балы, обеды и приёмы губернаторами и градоначальниками, устраивались 
исторические выставки и народные гулянья. Весной 1913 г. во всех бурятских 
дацанах прошли торжественные молебны во здравие Дома Романовых, в том 
числе и в Чесанском дацане.  

После начала Первой мировой войны по инициативе Д.-Д. Этигэлова в Верх-
неудинске было создано общебурятское общество, куда вошли 120 духовных и 
светских лиц, в том числе шэрэтэ всех дацанов. Общество собрало для помощи 
фронту 130 тысяч рублей, а также продукты питания, обмундирование, медицин-
ские принадлежности и постановило оборудовать в прифронтовой полосе лаза-
рет на 30 тысяч рублей.  

Во время Первой мировой войны Пандидо хамбо-лама Д.-Д. Этигэлов вместе 
с другими ламами был приглашен на поклонение горе Бурин-Хан. Прибыв на 
место поклонения, Пандидо хамбо-лама вокруг горы насчитал 108 бараньих го-
лов, принесенных в жертву. «Какая жестокая эта гора, прерывает жизнь ста 
восьми живых существ. Если она хочет есть голову, то на, возьми, ешь мою» 
(«Ямар хатуу хада уула гээшэб, 108 амитанай ами таhалха. Тархи эдихэ гээ haa, 
маа, минии тархи эди») —   с этими словами он распинал бараньи головы, прине-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

65 

сенные в жертву. Ламы, уже приготовившиеся читать молитвы, были потрясены 
увиденным. С тех пор этой горе преподносили только белую, молочную, пищу. 
После этого случая хамбо-ламой было направлено циркулярное письмо всем 
шэрэтэ дацанов о запрещении большого забоя скота для пожертвования на хура-
лы и другие молебны. Это еще раз показывает его милосердное отношение ко 
всем живым существам.  

 Д.-Д. Этигэлов всегда подчеркивал свою верность присяге, данной императо-
ру. Это можно назвать традицией бурятского буддизма — видеть в русских мо-
нархах воплощение милосердной Белой Тары, женского божества, олицетворя-
ющего добродетельное поведение просветленных существ — мать Будд прошло-
го, настоящего и будущего.  

 Среди архивных документов есть список населения по итогам ревизии в Са-
рантуевском, Верхне-Хилокском и других булуках по состоянию на 1914 г. 
[ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 15].  

В марте 1914 г. Пандидо хамбо-лама писал шэрэтэ дацана о своем отношении 
об исключении из числа православных инородца Улан-Бургасунского рода Хар-
ганатской волости Николая Прохорова [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 453, л. 7]. Шэрэтэ 
отвечает, что является сторонником добровольного принятия решения о вступ-
лении на путь буддийского монаха и оказании всяческой помощи ему в этом 
случае его обращения в дацан.  

В ГАРБ сохранилось донесение шэрэтэ Пандидо хамбо-ламе о сумэ дацана.  
В донесении от июля 1914 г. написано, что «дацан построен в 1831 г. и утвер-
жден Иркутским губернским правлением от 15 мая 1831 г. за № 11957. Новый 
построен в 1874 г., в 1885, 1890, 1892 гг. отремонтирован и покрашен. 9 сумэ 
вместе с дацаном были построены, но из-за ветхости заново были построены 
сумэ Отошо, Табан Хаан, в 1894 г. Майдари и Аюши, Арьяа-Баала в 1894, 1911 г. 
1907 г. — здание сумэ Дымчог был пожертвован Гончиком Балдановым, в 1912 
г. — здание сумэ Гунрик пожертвован гелуном Шагдаровым. Пришедшие в вет-
хость здания сумэ Очирвани и Хурдэ не реставрированы. Забор построен в 1879 
г., сгнил, сейчас заново строят» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 481, л. 47–48; Студенче-
ство…, c. 21). Из донесения известно, что в 1914 г. был заново построен новый 
забор вокруг дацана.  

В 1914 г. по приглашению шэрэтэ посетил Чесанский дацан для благословле-
ния прихожан и передачи практики Учения из монастыря Лавран Гунчэн гэгэн, 
находящийся в Кижингинском дацане [Славься… С. 262]. По другим сведениям, 
Кижингинский дацан посетил «8 августа 1914 г. Гунтэн гэгээн (Жамьян Дамби-
нима) из монастыря «Лавран Дашичил» и дал посвящения по тантре в хоринских 
и селенгинских дацанах [Буддийская… С. 24–25].  

В этот период Чесанский дацан участвовал в сборе пожертвований по обра-
щению местных властей, Хамбо-ламы, а также Военного губернатора. В архив-
ных документах (ГАРБ) сохранились письма в адрес шэрэтэ Чесанского дацана:  

– «Верхнеудинский уездный комитет по устройству и производству сбора по-
жертвований на воздушный военный флот от 17 октября 1914 г. председателю 
Чесанского участкового комитета по сбору пожертвований на воздушный воен-
ный флот … Шэрэтэ Чесанского дацана.  

Его превосходительство Военный губернатор Забайкальской области, идя 
навстречу желаниям Августейшего Председателя Высочайше утвержденного 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

66 

особого комитета по усилению военного флота на добровольные пожертвования 
военного флота, на добровольные пожертвования его Императорского Высоче-
ства князя Александра Михайловича, предписанием от 2 июня с/г за № 600 пред-
ложил мне организовывать Верхнеудинский военный комитет по сбору добро-
вольных пожертвований на воздушный военный флот, подразделяющийся на 
участковые местные комитеты.  

Журналом заседания Верхнеудинского уездного комитета от 17 сентября с/г,  
с участием представителя от духовенства благочинного священника о. Иннокен-
тия Тяжелова, постановлено учредить по уезду за участковых комитета, в том 
числе и Чесанский.  

Председателем означенного участкового комитета постановлено избрать Вас. 
Сообщая о вышеизложенном, я долгом считаю от имени уездного комитета про-
сить Вас как истинного сына дорогой и великой России принять участие в этом 
благородном, высокой важности деле и организовать однодневные сборы по-
жертвований в районы введенного вами дацана. Октября 22 дня сего 1914 г., для 
чего вместе с сим препровождаю Вам 1 шт. кружки (обратная сторона) 1 щиток, 
100 шт. жестяных бесплатных значков, 3 шт. серебряных жетонов ценою в 3 р., 
100 бронзовых. Лицам, коими будут приобретены платные жетоны, уездный ко-
митет вышлет Вашему уведомлению свидетельства права ношения таковых.  

Сбор должен производиться не менее как двумя лицами на каждую кружку, 
преимущественно из дамского персонала, кружки должны быть до сбора припе-
чатаны Вашей именной или должностной печатью и печатью местной полицей-
ской власти. Вскрывать кружки после сбора волостной или сельской надволост-
ной или сельской власти. Вскрывать кружки после сбора надлежит также в при-
сутствии местной полицейской волостной или сельской власти, о чем должен 
быть составлен протокол. Подсчет денег в каждой кружке производится не менее 
двумя.  

 Отчет в комитет не позже как 25 октября. За Председателя комитета 
………………… подпись…» [ГАРБ, ф. 459, oп. 1, д. 5, л. 00]; 

– письмо об оказании помощи беднейшим семьям: «Верхнеудинская уездная 
комиссия комитета Императорского Высочества Великой княгини Елизаветы 
Федоровны по оказанию благотворительной помощи семьям лиц, призванных на 
войну 17 апреля 1915 г. № 117 г. Верхнеудинск. Господину шэрэтэ Чесанского 
дацана. Просим организовать для сбора на продажу колоса ржи на обсеменение 
полей и других сельскохозяйственных работ в помощь беднейшим семьям лиц 
Верхнеудинского уезда, призванных на войну» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 17, л. 00]; 

– письмо на бланке МВД от Военного губернатора Забайкальской области от 
18 февраля 1915 г.: «Милостивый Государь! Прилагается для ознакомления пе-
чатное обращение Читинского местного отдела, где с достаточной ясностью ука-
заны цель и задачи отдела и, зная Вашу отзывчивость ко всему доброму, хоро-
шему и нужному, прошу как о распространении среди бурятского населения све-
дений об отделе и его задачах, так равно прошу о принятии посильного участия в 
этом симпатичном начинании.  

Несмотря на целый ряд других раздающихся со всех сторон призывов к тако-
вой же благотворительности, все-таки обращаюсь к вам в надежде, что Вы отзо-
ветесь и поможете Читинскому отделу означенного общества облегчить участь 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

67 

всех тех, кто в силу военных обстоятельств испытывает или будет испытывать 
нужду в помощи.  

Уважающий Вас ……………… подпись … 
Протокол.  

1-го заседания совещания членов комитета забайкальских бурят по сбору по-
жертвований на нужды войны, состоявшегося 23 января 1915 г. в г. Верхне-
удинск.  

Нижеподписавшиеся члены вышеозначенного комитета под председатель-
ством Пандидо хамбо-ламы ламайского духовенства Восточной Сибири 
Д. Д. Итигэлова и при участии почетных бурят их духовенства и интеллигенции, 
имели суждение о нижеследующем: 

1. О командировании в Петроград уполномоченного от бурятского комитета 
в Забайкалье для организации и открытия там при Буддийском храме лазарета 
для оказания помощи раненым и больным воинам.  

2. Об образовании при лазарете, означенном выше, для общего заведования и 
наблюдения особой комиссии.  

3. О желательности командирования в Петроградский бурятский лазарет 
старшим врачом коллежского советника и врача П. С. Ямпилова (родом из бу-
рят).  

4. О посылке телеграммы Верховному Главнокомандующему с просьбой пе-
редачи поздравления участвующим в войне казакам-бурятам и тунгусам Забай-
кальского казачьего войска по случаю наступления 2 февраля нового года «Ца-
ган-Сары».  

При прослушивании означенных вопросов члены комитета постановили по  
1-му пункту избрать и единогласно избрали уполномоченным от комитета для 
организации и открытия в Петрограде Бурятского лазарета в 30 кроватей для 
оказания помощи раненым и больным воинам цаннито-хамбо Агвана Доржиева. 
Для оказания содействия г. Доржиеву по организации и открытию лазарета ко-
мандировать члена комитета коллежского асессора Падмажапова с правом ре-
шающего голоса, по чему назначить на путевые и другие расходы по 250 р. в ме-
сяц.  

По 2-му пункту: единогласно избрать и избрали комиссию при Петроградском 
лазарете из следующих лиц: профессора О. И. Щербатского; приват-доцентов  
А. А. Руднева и В. Л. Котвина; д-ра Ю. Д. Талько-Грынцевича, лектора Б. Бара-
дина, г. Л. Жабэ, Шираб-Нимбо Сундуева (он же Сираб-Нимбо Сундуев) и Цы-
рен-Гиунцун Цыренжапова; просит также студентов Р. В. и Б. В. Вампиловых 
оказать всяческое содействие организации и открытию лазарета имени бурят в 
Петрограде.  

По 3-му пункту: просить председателя комитета Пандидо хамбо-ламу  
Д. Д. Итигэлова послать военному министру телеграмму с соответствующим хо-
датайством.  

По 4-му пункту: разрешить пункт в положительном смысле и просить [ГАРБ, 
ф. 459, on. 1, д. 5]; 

– письма в адрес шэрэтэ Б. Борбоцаева от Военного губернатора Забайкаль-
ской области от 19 мая 1915 г. № 1124 с просьбой оказать сельскохозяйственную 
помощь семьям воинов, ушедших на фронт: «Будожапу Борбоцаеву ширетую 
Чецаноского Дацана. Милостивый Государь Будожап Борбоцаевич! Забайкаль-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

68 

ский отдел Комитета   Императорского Высочества Великой княгини Елизаветы 
Федоровны, изыскиваю средства для оказания сельскохозяйственной помощи 
семьям воинов, решил открыть подписку среди населения области, надеясь, что 
оно отнесется к этой насущной безотлагательной нужде с той же отзывчивостью, 
с какою жертвовали крупные суммы на сформирование двух полевых лазаретов, 
посланных на Кавказские и Западные фронты наших военных действий.  

Долг перед родиной обязывает каждого из нас прийти на помощь семьям 
наших героев при полевых работах, так как многие стоят на краю разорения и без 
посторонней помощи не могут даже обсеменить свои поля. Нужда громадная — 
время не терпит. Исполняя поручение отдела, имею честь покорнейше просить 
Вас, милостивый государь (обратная сторона), помочь мне в этом сборе и пред-
ложить прилагаемый лист лицам в районе Вашего жительства. Всякая жертва 
будет принята с горячей благодарностью. Собранные деньги вместе с подписным 
листом не откажите прислать мне.  

Усердно прося не пренебречь ради святого дела и высокого чувства любви и 
сострадания к ближним теми тяготами, которые обычно выпадают на долю про-
изводящего сбор пожертвования, имею честь просить принять уверение в полном 
уважении и преданности» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5]; 

– письмо шэрэтэ дацана: «Забайкальский вице-губернатор, председатель Ко-
митета по сбору пожертвований для постройки дома инвалидов имени генерал-
лейтенанта А. И. Кияшко ширетую Чицановского дацана Б. Б. Борбоцаеву от  
22 сентября 1916 г. № 76: «Милостивый государь Будажап Борцаевич! Среди 
присутствовавших на банкете в день 35-летия службы в офицерских чинах Воен-
ного губернатора Забайкальской области, генерал-лейтенанта Кияшко возникла 
мысль построить в г. Чита дом для утративших трудоспособность имени Андрея 
Ивановича Кияшко и тут же было собрано под подписку до 3 000 р.  

Дом предназначается служить приютом для воинов, утративших трудоспо-
собность от ран и увечий нынешней войны, а с течением времени, вследствие 
естественной убыли инвалидов, необходимость в призрении их отпадет, дом бу-
дет служить прибежищем для неимущих жителей области, утративших трудо-
способность по каким бы то ни было причинам.  

Высокая цель, преследуемая задуманной постройкой дома, а также всеобщее 
уважение, которым пользуется генерал-лейтенант Кияшко, дают уверенность, 
что в постройке дома для инвалидов пожелают принять участие широкие слои 
населения области своими пожертвованиями, и поэтому Комитет по сбору по-
жертвований для постройки дома поручил мне как своему председателю препро-
водить Вам подписной лист за № 76 и просить Вас оказать широкое содействие 
сбору денег.  

Собранные деньги вместе с подписным листом не откажите препроводить или 
казначею комитетами, управляющему Читинским отделением Государственного 
Банка Павлу Федоровичу Веремьеву. Прошу принять уверенность в полном ува-
жении и преданности» [ГАРБ, ф. 459, oп. 1, д. 5].  

В 1915 г. Пандидо хамбо-лама Даша-Доржо Этигэлов, посетив все дацаны, 
организовал сбор средств. На собранные деньги были приобретены товары по-
вседневной потребности и отправлены к Пасхе на действующий фронт и в госпи-
тали. Кроме того, в прифронтовые госпитали были направлены эмши-ламы во 
главе с кенсур Пандидо хамбо-ламой Ч. Иролтуевым.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

69 

 Среди архивных документов также есть список населения Могзонского со-
мона, относящегося к Чесанскому приходу, по итогам ревизии от 1 декабря 
1917 г. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 17].  

Революция 1917 г. расколола буддийское духовенство на «обновленцев и кон-
серваторов», расшатала его устои и в последующем привела к уничтожению да-
цанов и физическому истреблению священнослужителей. Обновленцам во главе 
с Пандидо хамбо-ламой Агваном Доржиевым «национально-освободительный и 
антиимпериалистический характер» Октябрьской революции вселил надежду, 
они ожидали, что советская власть с ликвидацией национального неравноправия 
во всех областях обеспечит равноправное сосуществование буддизма наравне с 
другими конфессиями. Внутренний раскол буддистов власти активно поддержи-
вали и использовали в своих целях.  

На территории Кижинги весной 1917 г. были созданы три хошуна: Цаган-
ский — в Чесане, Бодонгутский — в Кижинге, Хальбинский — в Верхней Ки-
жинге (к этому хошуну относилась ст. Бада, ныне территория Хилокского района 
Забайкальской области).  

С 1917 по 1919 г. шэрэтэ Чесанского дацана был рабжа-лама Дамчой Павлов. 
Во время учебы на хуварака в дацане Монголии он был наречен Жамьяновым 
Рабжой. Потому на памятной мраморной плите на малой родине в Укурике За-
байкальского края на субургане среди 35 имён его имя написано как «габжа-лама 
Жамьянов Рабжа». Павлов Рабжа (он же Добчин), 1868 г. р., уроженец Могзон-
ского сомона, населенного пункта Орто (в настоящее время Укурик), холост. Был 
репрессирован, реабилитирован Прокуратурой РБ 22.07.1993 г.  

В фондах Музея истории Бурятии хранится «протокол участковой избира-
тельной комиссии», который был «составлен в Чисановском дацане Цаганского 
хошуна 14 ноября 1917 г.» по выборам членов Учредительного собрания. В про-
токоле отмечено, что «…выборы членов Учредительного собрания назначены на 
12,13,14 ноября 1917 г. по округу Забайкальскому в избирательном участке Чи-
сано-Гольского уезда Верхнеудинского Хоринского аймака, в который входит 
часть Цаганского хошуна, была назначена участковая избирательная комиссия в 
составе председателя Цыбигдоржо Эбугунова, секретаря Дондуба Доржиева и 
членов Жамсарана Вампилова, Дашибыла Эбугунова. Представители от группы, 
заявившие кандидатские списки: Березовский, Березовская, Басарманова,  
Гольдберг, Гольдберг, Гершман, Гершман и Иткина... Число действительных го-
лосов оказалось 371 (триста семьдесят один). Во время заседания обстоятельства, 
препятствующие правильному производству выборов, не возникли … Во время 
производства выборов присутствовало не менее трех членов участковой избира-
тельной комиссии, а председатель и секретарь ни разу не отсутствовали одно-
временно. Настоящий протокол прочитан председателем и одобрен секретарем». 
Председатель (подпись), члены (подписи), секретарь (подпись) Д. Доржиева и 
печать [Из собрания…]. К сожалению, списков избирателей не обнаружено.  

 В государственном архиве сохранилась «Метрическая книга жителей 
Могзонского сомона» от 1917 г. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 17, л. 3–17 об], которые 
относились к приходу Чесанского дацана. С книгой можно ознакомиться на сай-
те Государственного архива Республики Бурятия www. gbu-garb. ru и на интер-
нет-портале www. soyol. ru в подразделе «Электронная база данных документов 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

70 

на монгольской письменности из фондов Государственного архива Республики 
Бурятия».  

В 1918 г. на средства прихожан был сделан ремонт дацана в сумэ Гунрик.  
А. М. Позднеев, посетивший дацан в 1919 г., пишет: «В настоящее время это ку-
миренное здание представляется совершенно оконченным, хотя обычная куми-
ренная утварь в него еще не внесена, а потому оно совершенно пустует и стоит 
без всякого употребления. Таким образом, с постройкою сумэ Гунрика у чиса-
новцев, для совершенного выполнения заветов Пандидо хамбо-ламы Гонбоева, 
осталось возобновить постройкою еще два новых сумэ, — Арьяа-Баала и Очир-
вани. Чисановцы твердо помнят этот завет и стараются, если возможно, скорее 
исполнить его, почему весьма вероятно, что они не будут даже ремонтировать 
своей разваливающейся главной кумирни, прежде чем возведут здания двух этих 
малых кумирен Очир-вани и Арьяа-Баала» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 132, л. 189; 
Жамсуева Д. С., c. 210].  

После шэрэтэ рабжа-ламы Павлова от 1919 до 1920 г. шэрэтэ был назначен 
Бальжир Ямпилов. Имел ученую степень габжа-ламы. Лама Ямпилай Бальжир 
после смерти был признан «хубилганом» (воплощением) божества Ямантаки.  

В 1915 г. при Кижингинском дацане, в долине реки Кижинги, в местности За-
лаата было начато народное строительство Великой Ступы Всевидящего Ади-
будды — Джарун Хашор, которое продолжалось в течение 4 лет и было завер-
шено 24 июля в 1919 г. Строительство осуществлялось под руководством габжа-
ламы Балдандоржо Будаева из рода доргошо Галзут, уроженца местности Шанаа 
(Доодо Хэжэнгэ), а также Шойдога Нимаева и художника Шойдога Мархадаева. 
Святыня была подобна Великой ступе «Бодхнатх», находящейся вблизи города 
Катманду — столицы Непала. По легенде, она была воздвигнута во времена Буд-
ды Кашьяпы в III в. до нашей эры. Для исполнения обряда освящения (рамнай) 
шэрэтэ-ламы пяти хоринских дацанов: Ацагатского, Анинского, Эгитуйского, 
Кижингинского и Чесанского — поехали приглашать Ганжурва Гэгэна из Цу-
гольского дацана. Обратно «до станции Бада доехали на поезде, оттуда на лоша-
дях к подножию горы Залаата, где был воздвигнут субурган. Около него были 
поставлены три белые юрты, настелены ковры и дорожки. Гэгэна посадили на 
сэнти-жууза и подняли на плечи восемь юношей одного роста. А учащиеся Чи-
тинской гимназии Аюшын Андан и Шодхойн Анзад (оба из с. Могсохон), Дон-
догой Дэлэг и Шогдойн Будажаб (оба из местности Тураасгай), Хоршын Василий 
(из Толгой) и другие сопровождали его повсюду. Освящение было проведено в 
Думы-дугане (шатре), вмещающем более ста человек» [Кижингинский… С. 24–
25]. Лама Ямпилай Бальжир принимал участие в освящении ступы вместе с дру-
гими ламами и хувараками, прибывшими из 5 дацанов, возглавил обряд Ган-
журва гэгээн, приехавший по специальному приглашению из Цугольского даца-
на. Ганжурва гэгээн, он же Данзан Норбоев, один из бурятских лам, признанный 
прижизненно «хубилганом». Будучи подростком, в 1905 г. выехал в сопровожде-
нии лам из Цугольского дацана в Лавран для дальнейшего обучения в школе 
цаннита. В 1909 г. отправился для продолжения образования в Тибет, Лхасу, и в 
1916 г. по окончании школы цаннита получил звание лхарамбы. В 1918 г. вер-
нулся в Цугольский дацан.  

«Хубилган» (перерожденец, тулку) — «это лица, в которых снова воплоща-
ются или перерождаются буддийские божества и бодхисаттвы, снисходящие на 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

71 

землю, к людям в человеческом обличье, чтобы помочь достичь цели их религи-
озным усилиям: войти в состояние нирваны, прорвать цепь перерождений, осво-
бодить человечество от страданий» [Мир… С. 121]. В бурятском буддизме культ 
«хубилганов», а также народная вера в «хубилганов» основываются на представ-
лении о перевоплощении или переселении души умершего святого монаха в тело 
маленького ребенка, как правило, мальчика. Примером тому являются Ганжурва 
гэгээн, Бидия Дандарон. Также известны ламы, которые были признаны после 
смерти «хубилганами», воплощениями различных божеств (бурханов), как это 
имеет место в Чесанском и в других дацанах Бурятии. «Наиболее известны сле-
дующие 4 линии бурятских хубилганов (хотя они не являются единственными): 
1) линия Норбоева; 2) линия Дандарона; 3) линия Тудупнимы; 4) линия Содоева» 
[Мир… С. 125]. В статье Ц.-Д. Чимитова, опубликованной в газете «Буряад 
үнэн» № 243 от 21 декабря 1993 г. «Yндэр солотон биил hэн» отмечено, что 
«шэрэтэ Зургаадайн Агван, габжа-лама, являлся хубилганом божества Арьяа-
Баалы», а также «шэрэтэ Эрдэнийн Ламхай, габжа-лама, являлся хубилганом бо-
жества Очирвани». Об этом также пишет Ц.-Д. Цыренжапов в книге «Чесанский 
дацан» (с. 12–13, 2015). Есть краткие сведения о шэрэтэ Ямпилай Бальжир габ-
жа-ламе, хубилгане божества Ямантаки в книге «Кижинга. Времен связующая 
нить», изданной в 2011 г. (с. 141), в статье Д. Ц. Цыбиковой «Чесанский дацан 
“Гандан Чойпэллинг”».  

Об этом явлении существует очень мало данных и литературы, включая вто-
ричные источники. Имеющиеся в ограниченном количестве сведения о хубилга-
нах Чесанского дацана окутаны различными преданиями, легендами. Наверно, 
это связано с тем, что в бурятском буддизме не сложились традиции и правила 
поиска и установления хубилганов, как это было развито в Тибете и Монголии. В 
противном случае это явилось бы нарушением установленных норм и правил 
взаимоотношений царского правительства и буддийского духовенства. Тем не 
менее в дацанах Бурятии есть свои известные «хубилганы».  

После освящения ступы проводились традиционные «Эрын гурбан наадан». 
«На соревновании по конным скачкам первым прискакал знаменитый по тому 
времени «хулэг из Чесаны» [Кижингинский… С. 26]. Родная сестра Намжилона 
Бадмы Намжиловича Долгор Намжиловна, известная учительница, в своих вос-
поминаниях рассказывала о большом мастерстве обучения лошадей своего зна-
менитого брата: «В 1919 г. обученный им конь Намжил Хээр (гнедой Намжила) 
занял первое место среди 70 скакунов на празднике в честь рамнай (торжествен-
ного открытия) субаргана Джарун Хашор».  

В период с 1920 по 1935 г. шэрэтэ Чесанского дацана был Нимаев Гуро (Гу-
робазар). Имел ученую степень габжа-ламы, являлся учителем известного Няняа-
ламы, Жалсанова Шойжола Доржиевича. Уроженец местности Заха или Дундата 
Чесанской долины. Находился в должности соржо. Это был самый драматичный 
период развития Чесанского дацана — революционные потрясения, гражданская 
война, антирелигиозные гонения и притеснения, период репрессий, аресты, рас-
стрелы и ссылки, попытка сохранить священные книги, культовые предметы, 
храмовые здания и строения монастырского комплекса, в конечном итоге веру.  

Революционные события в Бурятии и в целом по стране не могли не влиять на 
повседеневную жизнедеятельность Чесанского дацана. Вышестоящие ламы да-
цана непосредственно разделились на обновленцев и консерваторов. В этот пе-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

72 

риод в ходе раскола обновленцы одержали верх, а ламы, которые поддержали 
«балагатское движение» во главе с ламой Найданом Сандановым, вынуждены 
были уйти из дацана.  

В 1921 г. в устье реки Чесан в местности Адагай Шулуута вблизи села Ми-
хайловка был построен деревянный, на каменном фундаменте, двухэтажный Че-
лутаевский дуган (Шулуутын дуган, Шулутовский, Челотайский). Шэрэтэ дугана 
с 1921 по 1935 г. служил сторонник группы консерваторов лама Найдан Санда-
нов [Цыбенов Б. Д., 2001, с. 12]. Это явилось следствием непримиримого раскола 
среди лам Чесанского дацана на обновленцев и консерваторов. Дуган был по-
строен очень быстро, без разрешения официальных властей и Пандидо хамбо-
ламы. По другим сведениям, он был построен в 1919 г.  

«Вскоре после этого сторонники балагатского движения покинули Чесанский 
и Кижингинский дацаны и сосредоточились в Шулутайском дацане к востоку от 
Кижинги, который стал главным дацаном балагатов. 8 марта 1920 г. председа-
тель Бурят-Монгольского управления ДВР Ринчино по ходатайству Пандидо 
хамбо-ламы Цыремпилова выселил лам-бунтовщиков и опечатал новый дацан. 
Но ламы во главе с вернувшимся из ссылки Найданом Сандановым самовольно 
сорвали печать и обратно прикочевали туда» [Лубсан Сандан…].  

Ламы Чесанского дацана, также как и ламы в других дацанах, практиковали 
уединенную медитацию или «затворничество» (бүтээл, даяанда hууха). По-
тибетски затвор звучит как «цам», что в переводе означает установку ограниче-
ний, границы. Имеется в виду установление ограничений, за пределы которых 
выходить нельзя. Затвор по сути является духовной тренировкой. Медитация по-
тибетски звучит «гом», что в переводе означает вырабатывание привычки, при-
выкание. Существует три уровня вырабатывания привычки: тело, речь и созна-
ние. Соответственно есть три вида «цама», т. е. устанавливаются границы для 
тела, речи и сознания. Считается, что чем меньше территория цама, тем эффек-
тивнее практика.  

Затворы бывают двух видов: строгий и облегченный. По практикам подразде-
ляются на традицию Сутраяны и Тантраяны. Касаемо затворов сознания они де-
лятся на медитацию аналитическую и однонаправленную. В Тантраяне затворы 
бывают связанные с дыханием или визуализацией. В буддизме существует 
огромное количество школ, традиций, что можно даже растеряться от обилия 
всевозможных затворов.  

В традиции Тантраяны три составляющие человека: тело, речь и сознание — 
считаются одинаково важными, взаимозависимыми. Поэтому нельзя говорить, 
что в затворах есть мелочи, второстепенное. То, что на первый взгляд кажется 
мелочью, может сыграть в свое время важную роль.  

«В строгих затворах каждый день расписан по часам. Затвор разделен на сес-
сии (тун по-тибетски). Минимально закрываются на три дня, бывают и одно-
дневные затворы, чаще на 7 или 15 дней. Новая или убывающая луна имеет не-
которое значение в зависимости от конкретной практики. Питание в затворах 
может быть разным в зависимости от практики, школы. Чаще постятся, т. е. пи-
таются вегетарианской пищей. При некоторых затворах разрешается есть мясо, 
но только определенных видов и частей. Лучшим считается двухразовое пита-
ние: утром и в обед. Если затворник занимается практикой выполнения ста тысяч 
простираний, тогда нужно питаться хорошо, чтобы хватило сил. Затвор по про-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

73 

стираниям не превышает ста дней, т. е. нужно в день делать минимум одну тыся-
чу простираний.  

В затворы садятся на определенное количество времени или на определенное 
количество практик… Необходимо иметь физическую подготовку, хорошее здо-
ровье, уметь принимать правильные позы, иметь надежного, пунктуального по-
мощника, который будет ухаживать, помогать, приносить еду и т. д. При всех 
буддийских храмах, монастырях обычно бывают маленькие сооружения: меди-
тационные кельи для затворов. Самым доступным затвором является начитка 
мантр. Чаще всего нужно бывает начитать ее сто тысяч раз».  

Цель затворов заключена в привыкании тела, речи и сознания к буддийскому 
образу жизни. Тело должно привыкнуть питаться, двигаться, дышать, сидеть, 
лежать, спать так, чтобы была правильная циркуляция энергии и не создавались 
причины к накоплению негативной кармы. Соответственно речь должна привык-
нуть говорить только полезное, доброе, или же мантрами. Сознание должно 
научиться и привыкнуть думать так, чтобы создавать минимальную карму, а если 
создавать, то только позитивную. Тело, речь и сознание должны действовать в 
унисон, все их действия должны быть под контролем. Ум обуздан, речь осознан-
на, поступки контролируемы.  

В затворе монах остается наедине с самим собой, собственным сознанием. 
Считается, что после различных буддийских очистительных методик начинают 
проявляться всевозможные формы негативной кармы. Чем сильнее медитация, 
тем глубже её «выкорчевывание». Поэтому строгий затвор свыше 7 дней возмо-
жен только при должном отречении от сансары, хорошем знании Учения и тща-
тельной подготовке. Облегченные затворы до 7 дней не представляют угрозы для 
психики. Затвор — это тяжелый труд по усмирению ума, это годы упорных, 
трудных тренировок сознания, речи и тела.  

Как было написано выше, проводил уединенную медитацию (затвор) в мест-
ности Нарин-Булаг шэрэтэ Чесанского дацана Зургаадай, багша-лама. Впослед-
ствии местный аршан (источник), который берет свое начало с Мухар-Шэбэра, 
прославился как “Зургаадай Багшын аршаан”. По другим сведениям, проводил 
медитацию в местности Обоото, недалеко на севере от села Загустай Кижингин-
ского района.  

По информации Иннокентьевой Намсалмы Жамьяншираповны, дочери гэбшэ-
ламы Цыбикова Жамьянширапа Будановича из Чесанского дацана, записанной в 
марте 2012 г., «ко второй половине 1960-х годов наступило время некоторого 
послабления гонений … В это время Жамьянширап-гэбшэ увидел сон, в котором 
Зургаадайн Багша, первый учитель, сердито бросил перед ним заготовки ножей с 
упреком, почему до сих пор не сделал, после которого он долго мучился вопро-
сом: что же он не сделал, что должен был сделать? Ведь по велению времени 
внешне как бы отошел, сложил сан, но душой не отступал ни на йоту от учения 
Будды, помогал людям как мог, порой рискуя. Всем сердцем болел за возрожде-
ние религии и немало делал для этого. И Жамьянширап-гэбшэ решил поставить 
шодон (ступа) на месте, где Зургаадайн Багша сидел (в отшельничестве даяанда, 
медитировал долгое время, изучая, познавая истину Учения) в местности Обо-
ото, недалеко на севере от с. Загустай (до сих пор почитаемое место). В это бла-
гое дело многие вносили свою лепту, кто чем мог, а особенно помогали Цырен-
дондок Чимитов и Будашири Дондоков. Сама ступа была сложена с предосто-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

74 

рожностями, с учетом сложного времени в несколько завуалированном виде, в 
виде обычной печи, а внутри был установлен маленький латунный субурган, 
символ и «шун» (святая сердцевина). Но. . . нашелся доносчик. Святое содержи-
мое успели вынуть, запаять в бак для воды, вывести ночью в лес и спрятать в 
надежде, что наступит ещё хорошее время. Что оно наступит, не сомневались, 
так как в святых писаниях об этом было сказано, но оставался вопрос: когда? 

В это время Цырендондок Чимитов находился на руководящей работе и в свя-
зи с этим делом был исключен из рядов КПСС и снят с должности. Будашири 
Дондоков тоже привлекался, но все обошлось. Самого Жамьянширап-гэбшэ вы-
зывали, выведывали, делали внушение, но для «дела» ничего существенного не 
нашли…». Осенью 1981 г. гэбшэ-лама Жамьянширап в последние дни жизни 
возобновил работу по установке субургана, вынужденно приостановленную де-
сяток лет назад, уже тяжело больным руководил процессом. Дондоков Будашири 
Дармаевич, к сожалению, не могу назвать, кто ещё с ним был, вернул из леса 
(тайника) святую сердцевину (шун), молодые земляки поместили её внутрь со-
оружения, напоминающего печь, замуровали, побелили, завершили работу, бла-
гое дело, начатое в конце 1960-х годов, буквально в предпоследний день ухода 
Жамьянширап-гэбшэ. Ушел он успокоенный, с чувством исполненного долга 
перед Учителем, завершенности дел в жизни. Попросил принести Зургаадайн 
Багшын гундаа (портрет), покаялся перед ним и под утро покинул нас [Цырен-
жапов Ц.-Д., c. 66–67].  

Воспоминания моего старшего брата Дагбы Дампиловича Намнанова 
 (1955 г. р., уроженца села Кижинга): «… мальчишками мы бывали на северо-
западной стороне от дацана в местности Заха и там в скалистых пещерах находи-
ли обломки буддийских атрибутов, по объяснениям дедушки и бабушки, это бы-
ли места затворничества лам».  

В ходе обследования местности, которое организовал шэрэтэ-лама Жаргал ле-
том 2015 г., также было обнаружено место, где проводили медитацию ламы.  

Вспоминает о нахождении таких мест в период школьных лет Гыван-лама:  
«В летнее время с одноклассниками мы ходили по тем местам и обнаруживали 
обломки буддийских атрибутов, некоторые из нас приносили их даже домой, но 
под строгим наказом родителей возвращали на прежнее место» (записано авто-
ром во время встречи с Гыван ламой Базаровым, сыном бывшего шэрэтэ Чесан-
ского дацана Цыдендамба ламы Базарова, в дацане на Верхней Березовке,  
г. Улан-Удэ, 8 августа 2017 г.).  

Серьёзные последствия для развития Чесанского дацана имели такие пере-
ломные моменты в истории развития бурятского ламаизма, как обновленческое 
движение 1920-х гг., уничтожение дацанов и ламаистского духовенства в 1930-е 
гг., борьба советской власти против религии и церкви и ответная реакция духо-
венства, печальные итоги этого противостояния.  

Советское государство внешне демонстрировало доброжелательное отноше-
ние к буддийской конфессии в целях завоевать поддержку верующих буддистов. 
Эта поддержка нужна была большевикам для продвижения «мировой револю-
ции» на буддийский Восток. Так, местные власти Бурятии способствовали орга-
низации съезда буддийского духовенства и мирян 15 октября 1922 г. в Ацагат-
ском дацане. Организатором был Цаннит-Хамбо Агван Доржиев. От Чесанского 
дацана принимал участие в работе съезда шэрэтэ-лама Гуробазар Нимаев. Это 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

75 

было важным событием для верующих мирян и буддийского духовенства, кото-
рое явилось первым духовным съездом буддистов двух бурят-монгольских авто-
номных областей — Дальневосточной республики и РСФСР, на котором был из-
бран Пандидо хамбо-лама Цынгунжап Баниев [Чимитдоржин Г. Г., c. 117–118]. 
Съезд прошел под влиянием обновленцев. Он провозгласил модернизацию на 
обновленческих принципах всех сфер буддийской общины, деятельности и быта 
духовенства. Итогом бурных дискуссий было принятие важных документов — 
«Положение об управлении делами буддистов Сибири», «Устав внутренней жиз-
ни монашествующих в буддийских хидах Сибири». Был избран высший орган 
управления — Духовный собор — из представителей лам и мирян. Для постоян-
ной работы был создан Центральный духовный совет в составе 5 человек во гла-
ве с Пандидо хамбо-ламой как единый административный орган управления ла-
маистской церкви Бурятии. Но вскоре эти документы были сняты с регистрации 
как несоответствующие советскому законодательству.  

Состояние раскола между обновленцами и консерваторами продлилось 7 лет. 
Власть умело использовала в политических целях внутренний конфликт в буд-
дийском духовенстве. В условиях «обострения классовой борьбы с врагами ре-
волюции» были утверждены в 1923 г. новые «Правила о порядке проведения в 
жизнь Декрета об отделении церкви от государства и школы от церкви». В мае 
1923 г. Бурят-Монгольский обком РКП (б) поставил задачу об «изоляции» буд-
дийского духовенства и преодолении его влияния на массы [Тогмитов Б., c. 24]. 
В связи с этим власти начали учет и конфискацию имущества буддийских хра-
мов, ужесточили учет уплаты налогов священнослужителями. «Решением Ки-
жингинского хошуна № 2925 от 12 июня 1923 г. была создана специальная ко-
миссия под председательством учителя Кудара-Бурятской школы Рабдана Аю-
шеева для оценки всего имущества двух чесанских дацанов, среди которых были 
редчайшие священные книги — 2 комплекта 108 томов Ганжура, 2 комплекта 
226 томов Данжура. Имущество двух дацанов начиная со зданий, святых книг, 
многочисленных статуэток различных божеств, множества молитвенных атрибу-
тов (пиалы, светильники, кувшинчики, сделанные из меди, бронзы, серебра, зо-
лота) и других предметов культа имели архитектурную и историческую цен-
ность, составляли внушительную сумму» [История…; Аюржанаева Д., c. 4].  

В фондах Музея истории Бурятии хранится письмо с пометкой «срочно» от 
Хоринского аймачного исполнительного комитета от 20 декабря 1923 г. № 5377 
за подписью зав. отделом управления Сункуева и секретаря Ташкинова, дело-
производителя Ирдыниева в адрес шэрэтэ Чесанского дацана: «Отдел управления 
аймисполкома предлагает Вам к 15 января 1924 г. представить сведения на лам и 
хувараков вверенного Вам дацана по прилагаемым формам в двух экземплярах. 
Ответственность за правильность составления и своевременность предоставле-
ния требуемых сведений персонально возлагаю на Вас. Сведения должны быть 
представлены на русском языке. Исполнение безоговорочное». Форма списка 
указана на обратной стороне листа: «Именной список лам и хувараков Чесанско-
го дацана Кижингинского хошуна (номер по порядку, фамилия и имена лам и 
хувараков, возраст, место приписки) [Из собрания…]. В связи с тем, что часть 
лам и хувараков Чесанского дацана находилась в «непризнанном» буддийским 
духовенством и Пандидо хамбо-ламой Шулутовском дугане, местные власти 
направили письмо от Хоринского аймачного исполнительного комитета  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

76 

от 28 января 1924 г. № 1 за подписью заместителя председателя Сункуева и сек-
ретаря Ташкинова в адрес шэрэтэ Челотайского дугана и копию шэрэтэ Чесан-
ского дацана. Данное письмо хранится также в фондах Музея истории Бурятии: 
«Аймисполком предлагает в недельный срок по получении сего представить 
списки лам и хувараков Челотайского дугана, в трех экземплярах каждый на рус-
ском языке, точно придерживаясь преподанной ранее формы. Неточное и не-
своевременное представление сведений может повлечь за собой привлечение Вас 
к судебной ответственности» [Из собрания…]. К сожалению, списки лам и хува-
раков обнаружить не удалось.  

В 1924 г. вышло постановление ЦИК БМАССР о введении в дацанах «вместо 
должности шэрэтэ-лам должность председателя дацанского совета, избираемого 
общим собранием общины дацана». На общем собрании лам и хувараков предсе-
дателем Чесанского дацанского совета был избран габжа-лама Гуробазар Нимаев.  

В архивных источниках сохранился «Список недоимщиков по государствен-
ным налогам по Чесанскому дацану Кижингинского хошуна», составленный  
8 октября 1924 г. К сожалению, из-за отсутствия предыдущих листов невозмож-
но восстановить полный список имен лам и хувараков, всего в списке было  
240 имён, на сохранившихся листах список начинается с номера 208, заканчива-
ется 240-м номером. Таким образом, можно сделать вывод, что в дацане числи-
лось как минимум 240 лам и хувараков-«недоимщиков», сколько всего было  
в 1924 г. в дацане лам и хувараков, неизвестно:  

«208. Борбозуев Будажаб 
209. Павлов Рабжа 
210. Гармаев Намдан 
211. Цыренов Гуробазар 
212. Гончиков Дамба 
213. Цыбыков Сандит 
214. Эрдыниев Жамъян  
215. Мижитов Доржи 
216. Цыренов Будашира 
217. Базаров Сультим 
218. Шадыпов Ринчин 
219. Балданов Ширап 
220. Дашибылов Данзан  
221. Санжиев Ванчин 
222. Ешиев Гуробазар 
223. Цыренов Дулзын 
224. Лодоев Жамбал  
225. Иванов Равжа 
226. Санжитов Норбо 
227. Ганжуров Гымпил 
228. Намжуев Жамсо  
229. Перенгалаев Будажап  
230. Жамцаранов Доржо Ж.  
231. Аюшиев Сультим 
232. Гатапов Дымбрыл 
233. Дандаров Гуро-Доржи 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

77 

234. Галсанов Базар-Шоймпол 
235. Самбаев Бадмацырен 
236. Дамбинов Ширап 
237. Будаев Бальжир 
238. Цыренов Цырен-Доржи 
239. Балданов Цыренжап 
240. Нимаев Гуробазар» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 24, л. 44-47].  
Сохранилось письмо в дацком шэрэтэ Чесанского дацана от финансового ин-

спектора Терентьева об уплате подоходного налога ламами дацана за 1925 год  
(к сожалению, список лам дацана отсутствует):  

«Препровождая список (окладную книгу) плательщиков государственного 
подоходного налога из числа ламского населения за первое и второе полугодие 
1925 г., сообщаю дацкому, что весь причитающийся с лам налог по окладным 
книгам как за первое, так и за второе полугодие подлежит внесению одновре-
менно в течение двухнедельного срока со дня объявления плательщикам окладов 
налога и сроков уплаты его, а потому дацкому вменяется в непременную обязан-
ность немедленно по получении сего совместно с представителем хошисполкома 
созвать общее собрание плательщиков для объявления окладов налога, срока 
уплаты его и срока обжалования, предложив плательщикам уплатить исчислен-
ные с них оклады в течение двухнедельного срока со дня объявления, памятуя, 
что подача жалоб или ходатайств не приостанавливает уплаты налога.  

Примечание: дацанские комитеты могут внести налог за всех лам из средств 
дацкома с тем, чтобы затем взысканные налоги погасить путем взыскания с пла-
тельщиков.  

Все поступающие в уплату налога суммы отмечать по окладным книгам с 
указанием времени поступления денег, причем на своевременно поступившие 
оклады пеня не начисляется, а по истечении назначенного двухнедельного срока 
начислять пеню в размере: за первые две недели просрочки по ¼% в день и в 
дальнейшем по ½% в день.  

Поступления налога, недоимки и пени отмечать в графах 20, 21, 22 и 23 
окладной книги: из внесенных сумм после срока удерживать сначала пеню, а за-
тем остатки зачислять в уплату недоимки. Поступления в дацане не задерживать, 
а срочно сдавать в хошисполком.  

Особых окладных листов на имя плательщиков выдаваться не будет, т. к. дац-
кому высылается список плательщиков. Приложение: список 

Финансовый инспектор Терентьев (подпись) 
И. о. делопроизводителя Афанасьев (подпись)» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 24,  

л. 92].  
В Бурятии действие закона, инструкции и правил по отделению церкви от 

государства и школы от церкви началось с 17 декабря 1925 г., когда высшие ор-
ганы власти — ЦИК и СНК — республики приняли постановление о проведении 
в жизнь этого декрета. Кроме этого, на большей части территории Бурятии дей-
ствовали законы не РСФСР, а ДВР (до 1922 г). По этому декрету ламаистская 
церковь юридически отнесена к категории частного общества [Герасимо-
ва К. М.]. В соответствии с этим постановлением вся собственность дацанов пе-
реходит к государству.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

78 

В фондах Музея истории Республики Бурятия хранится «Заявка на заготовку 
дров ламам Чесанского дацана в Кульское лесничество». На обратной стороне 
списка лам Чесанского дацана написано обращение объездчику № 4 объезда То-
робукину: «На обороте сего представляется персональный список лам Чесанско-
го дацана с указанием требуемого количества дров на 1925/26 г., с оценкой на 55 
(пятьдесят пять) р. 69 к., которые предлагается вручить в порядке взыскания и 
представить в канцелярию Кульского лесничества. Кроме того, взыскание  
1 руб 8 к. за оплату лесорубочного билета и гербового сбора, с получением от 
Вас денег будет выписан лесорубочный билет на имя лам Чесанского дацана. 
Списание лесов Хоринского аймака: лесничий (подпись) Цынцерев» [Из собра-
ния…]. В списке от 1925 г. всего 29 лам-домохозяев Чесанского дацана:  
 
№п/п Имя, фамилия хозяев Рубль Копейка Примечание 

1 Будыжап Борбозуев 3 71  
2 Бодичирап Цыринов 1 84  
3 Ванчик Санжиев 1 85  
4 Бальжир Будаев 1 84  
5 Ганжуров Гымпил  1 84  
6 Ринчин Чаданов 1 84  
7 Султим Базаров 1 85  
8 Ринчин Ирдыниев 1 85  
9 Гурубазар Нимаев 1 86  
10 Султим Аюшиев 1 86  
11 Цыдыпжап Болданов 1 86  
12 Цыдып-Доржи Цыренов 1 86  
13 Чироб Галданов 1 86  
14 Ровжа Пойвалов (Павлов) 1 86  
15 Гурубазар Цыренов 1 86  
16 Галдан Жамбалов 1 86  
17 Сандит Цыбыков 1 86  
18 Намдак Гармаев 1 86  
19 Жамса Намжуев 1 86  
20 Ровжа Иванов 1 86  
21 Гылык-Жамса Самданов 1 86  
22 Бадма-Цырен Самбаев 1 86  
23 Жамьян Ирдынеев 1 86  
24 Жамбал Лодоев 1 86  
25 Доржожалсан Жамсаранов 1 86  
26 Будыжап Пирангалоев 1 86  
27 Дулзын Цыренов 1 86  
28 Гурубазар Ишеев 1 86  
29 Данзан Дашибылов 1 86  

Притом гербового сбора за бланк 1 р. 8 к.  
 Итого  55 69  

 
(Из собрания Национального музея Республики Бурятия).  
Общая «численность буддийского духовенства в 1925 г. в Бурят-Монгольской 

АССР составляла 9 066 человек».  В 1925 г. в Бурят-Монгольской АССР количе-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

79 

ство буддийских храмов и монастырей было 43 [Ербанов М. Н., c. 36], по друго-
му источнику — 46 [Сводка сведений. № 3]. По количеству лам и хувараков, ду-
ганов и сумэ Чесанский дацан относился к числу крупных монастырских ком-
плексов.  

В конце декабря 1925 г. состоялся Второй всебурятский съезд буддистов Бу-
рятии, в работе которого принимал участие шэрэтэ-лама Чесанского дацана Гуро 
Нимаев. На съезде выступал с речью Хамбо-лама Агван Доржиев. Были приняты 
устав Буддийской общины и Положение о буддийском духовенстве Бурят-
Монгольской АССР, а также выбраны делегаты на предполагавшийся Всесоюз-
ный съезд буддистов (20 человек от духовенства и 5 представителей мирян). 
[Чимитдоржин Г. Г., 185 с.].  

В положении предусматривалось обеспечение свободы совести и вероиспове-
дания, демократизация управления делами буддистов, развитие духовного и 
светского образования, открытие новых дацанов с согласия самих буддистов, 
ограничение роскоши в быту ламаистского духовенства и поборов с прихожан. 
Эти положения были следствием революционных перемен, нарастающего наци-
онально-освободительного движения, выдвигались требования по созданию 
национальной автономии во главе с законодательным органом, развитию нацио-
нальной культуры, образования, предоставлению полной свободы вероисповеда-
ния. После Февральской революции и установления советской власти в Бурятии 
начали открываться новые дуганы и духовные школы. Вместе с тем внутри само-
го духовенства усиливалась борьба между двумя течениями. Обновленцы во гла-
ве с Хамбо-ламой Агваном Доржиевым добивались реформирования ламаист-
ской церкви, в свою очередь, консерваторы отстаивали прежние взгляды и под-
ходы, желали сохранить всё по-старому.  

На съезде также было принято решение о предоставлении права присутствия 
в качестве гостей наряду с ламой Кижингинского дацана Ц. Очировым Добчину 
Доржиеву, который представлял интересы консервативной группы и должен был 
выступить с докладом. Противоборствующие стороны привлекали на свою сто-
рону своих прихожан. Спорное решение по владению монастырем являлось од-
ним из внешних проявлений между обновленцами и консерваторами. Обновлен-
цы собрали до 600 подписей домохозяев, консерваторы — до 800 подписей юр-
товладельцев. Заявление консерваторов было отклонено в связи с тем, что во-
время не было оформлено заявление. На это решение аймачного исполкома  
60 лам-консерваторов грозились снять с себя сан и провели богослужение в 
ограде дома одного из лам под сараем [ГАРБ, ф. 1, оп. 1, д. 871, л. 61].  

Существование «сарая-дугана» в Ацагатском дацане подтверждает житель се-
ла Ацагат Цыренов Юндун: «… мы, не делая различий, молились и в Цогчен-
дугане, и в сарае-дугане. Для нас было непонятным такое разделение лам» [Ми-
тыпова Г. С., c. 37]. Наступление на дацаны было основано на мерах не только 
экономического характера, но и идейно-политического воздействия.  
В соответствии с новыми нормативными налоговыми документами «школа ти-
бетской медицины облагалась земельной рентой в сумме 8 551 р. за участки зем-
ли, занятые под школу, больницу и строение для обслуживающего медицинского 
персонала, учеников и лам» [ГАРБ, ф. 248, оп. 3, д. 127, л. 15, 1932 г.].  

В 1926 г. вышел «Циркуляр о правилах регистрации богослужебного и небо-
гослужебного имущества буддийско-ламаистской церкви на основании поста-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

80 

новления ЦИК и СНК БМАССР об отделении церкви от государства», с которой 
началась национализация дацанов и передача их зарегистрированным группам 
верующих. Сторонники обновленцев, составлявшие меньшинство, сумели орга-
низоваться быстрее и получили в свое пользование большую часть дацанов по 
праву первой заявки. В сопровождение циркуляра была издана инструкция всем 
председателям аймисполкомов с грифом: «Совершенно секретно». При проведе-
нии национализации дацанов борьба между обновленцами и консерваторами 
резко обострилась, что отмечалось на заседании антирелигиозной комиссии  
Буробкома» [Цыремпилова И. С., c. 95–96]. Несмотря на принятые меры и стро-
гий контроль национализация растянулась на два года и завершилась только в 
1928 г. В таблице, «О ходе национализации дацанов: по данным 1926 г.», состав-
ленной И. С. Цыремпиловой по материалам ГАРБ из фонда 1-п, д. 955, л. 20–23, 
в Чесанском дацане верующих «консерваторов» было 30, «обновленцев» — 50 
[Цыремпилова И. С., c. 97–98]. Немалая часть священнослужителей оставалась 
безразличной к проведению реформы и занимала нейтральную позицию.  

 В фондах Музея истории Бурятии хранится «Извещение о наступлении срока 
обязательного страхования от огня Чесанскому духовному комитету Чесанского 
дацана от Бурят-Монгольской конторы государственного страхования от 12 июня 
1926 г. № 549 с. Додо-Анинск» с предложением возобновления страхования 
арендованного имущества БМАССР и находящегося в ведении дацанского коми-
тета, срок которого истёк 8 июня 1926 г.», документ подписан управляющим 
конторой, агентом, есть приписка от руки: «Внесшим платеж добровольно будет 
предоставлена большая рассрочка. В противном случае страховые платежи будут 
взысканы все сразу» [Из собрания…].  

В середине 1920-х гг. советская власть перешла к административно-
репрессивной политике в отношении религии. В феврале 1926 г. Бурят-
Монгольский обком ВКП(б) поручил Совнаркому республики ликвидировать 
право собственности и статус юридического лица религиозных общин, прекра-
тить «принудительные сборы» со стороны лам и дацанов в отношениях с миря-
нами, не допускать участия духовенства в воспитании и образовании молодежи. 
В течение 1927 г. буддийские священнослужители добились отмены призыва в 
армию, но были лишены избирательных прав, что явилось мерой политического 
воздействия на буддийское духовенство.  

В 1927 г. были приняты постановления ЦИК и СНК республики № 501 и 
№ 502 о ламском землепользовании. До этого постановления ламы, проживаю-
щие в дацане, не имели права на землю наравне с другими землепользователями, 
также были признаны права для лам, проживающих вне дацана. С принятием 
постановления усиливалось налоговое обложение дацанов и лам с высоким по-
ложением. Наркомат земледелия РСФСР от 13 марта 1928 г. в своем циркуляр-
ном решении о правах на землепользование служителей культов сделал наделе-
ние землей семей священнослужителей почти нереальным. Примерно в конце 
1920-х гг. шэрэтэ Чесанского дацана был вынужден закрыть Отошо-сумэ, Домой-
дуган, где проводились богослужения и лечебная практика эмчи-лам.  

В августе 1928 г. в Верхнеудинске был проведен Третий съезд буддистов Бу-
рят-Монголии. Подведены итоги обновленческой реформы. Большинство даца-
нов было передано обновленцам. От Чесанского дацана участвовал шэрэтэ-лама 
Гуро Нимаев. На съезде были отмечены «хорошие отношения со светской вла-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

81 

стью». Но это оказалось затишье перед бурей. «Были ужесточены налоги на 
1928–1929 гг.: в отношении дацанов на здания и строения в размере 2% стоимо-
сти; на земельные участки рента в размере 2 копейки с квадратного метра; на лам 
и хувараков в виде самообложения в размере 200%-ного оклада подоходного 
налога; подоходный налог, установленный по облагаемому доходу, оклад налога 
не выше 75% оклада подоходного налога; культсбор определялся в процентах к 
установленному доходу, по подоходному налогу в зависимости от суммы дохода 
от 9 до 24%; местные налоги с жилых строений 1,5% по стоимости по страховой 
оценке. Налоги не учитывали реального получаемого дохода, когда ламы облага-
лись налогом до 2–3 тысяч рублей» [Актуальные… С. 185].  

С 1929 г. Союз воинствующих безбожников развернул агрессивную деятель-
ность в соответствии с планами «безбожных пятилеток» (1929–1932 
 и 1933– 1937 гг.), задачей которых было «окончательно покончить с религией. 
 В связи с начавшимися гонениями со стороны государства, отделением церкви 
от государства были закрыты церкви, мечети, дацаны. Всецело все эти меры кос-
нулись и Чесанского дацана. Особенно невосполнимой была утрата редчайших 
многотомных собраний священных Ганджура и Данджура на тибетском и мон-
гольском языках в шелковых обложках. Часть культовых предметов была похи-
щена, статуи божеств, изготовленные из цветных и драгоценных металлов, рас-
пилены, раскорежены и выброшены. Ценнейшие и редчайшие книги, письма, 
уникальные документы сожжены. Множество культовых предметов из драгоцен-
ных металлов, буддийские танки, священные книги были вывезены в архивы и 
музеи Верхнеудинска (Улан-Удэ), Санкт-Петербурга, Москвы.  

 «В канцелярии дацанов отлагалась различного содержания исходящая и вхо-
дящая документация. Переписные листы первой всеобщей переписи населения, 
документы тибетской медицинской школы, циркуляры, предписания, переписка 
Хамбо-ламы (главы бурятских буддистов) с шэрэтэ (настоятель дацана), годич-
ные отчеты, сведения о расходах и доходах дацана, списки лам, постановления, 
распоряжения, инструкции Центрального совета буддистов (Национальный ар-
хив Республики Бурятия Ф. 84 — «Гусиноозерский дацан», Ф. 522 — «Зугалай-
ский дацан», Ф. 521 — «Цугольский дацан», Ф. 471 — «Хужиртаевский дацан», 
Ф. 470 — «Кудунский (Кижингинский) дацан», Ф. 459 — «Чесанский дацан».  
Ф. 443 — «Токчинско-Зуткулейский дацан», Ф. 430 — «Тугно-Галтайский да-
цан»,  Ф. 285 — «Эгитуйский дацан»). Это далеко не весь перечень документов, 
которые хранятся в стенах богослужебных учреждений. Архивы религиозных 
культов представляют собой уникальные страницы отечественной и всемирной 
истории. Отдельной строкой следует выделить комплекс материалов Пандидо 
хамбо-лам как единовластных глав буддийского духовенства [7], шэрэтэ буддий-
ского духовенства Кодунского [8], Чесанского [9], Янгажинского [10] дацанов» 
[Кучумова О. П.].  

В борьбе с дацаном усердствовали и местные органы власти, например, Кур-
бинский сомсовет на своем заседании от 6 ноября 1929 г. принял постановление 
о категорическом воспрещении продавать ламам, проживающим в дацанах, мясо, 
хлеб и другие продукты, за нарушение запрета предусматривалось преследова-
ние в уголовном порядке по ст. 109, 111 и 112 Уголовного кодекса [ГАРБ, ф. 1, 
оп. 1, д. 591, л. 11].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

82 

В указанный период повсеместно происходил процесс закрытия дацанов по 
аймакам республики, инвентаризация и передача имущества дацанов в государ-
ственную собственность, в том числе культовых предметов в антирелигиозный 
музей в г. Верхнеудинске. В фондах архива Совета Народных Комиссаров 
БМАССР имеется опись имущества Агинского, Ацагатского и Чесанского даца-
нов. Как следует из акта от 3 сентября 1929 г., проведено обследование Чесан-
ского дацана в отношении ремонта и санитарного состояния. Предлагается ре-
монтные работы закончить до 20 октября 1929 г. В ходе инвентаризации было 
описано 408 предметов буддийского культа в Цогчен-дугане, в сумэ Табан Хаан 
и Арьяа-Баала на общую сумму 9 579 р. 90 к. [Ф. Р. 248, оп. 3, д. 42, л. 36–38]. 

 
Опись имущества молитвенных зданий, находящихся  

в Чесанском дацане Хоринского аймака 
 

Составлено 3 сентября 1929 г. (ГАРБ, Ф. Р. 248, оп. 3, д. 42, л. 38) 
 

Номер 
по порядку 

Наименование и описание предметов Кол-во 

 Нижний этаж  
1 Боги «Шампран жин у-а» на синем сатине 1 
2 «Намжилма» на синем шелке с белой подкладкой 1 
3 «Абида» на белом шелке 1 
4 «Отошо» на синем сатине 1 
5 «Майдари» на синем шелке 1 
6 «Абида» на черном шелке (старый) 1 
7 «Душик-суна» на синем сатине 1 
8 «Цаган Дара эхи» на разном простом материале 1 
9 «Аюши» на синем шелке 1 
10 «Дара-эхи» на синем шелке с простой подкладкой 1 
11 «Цаган Дара эхи» на синем фоне с ситцевой подкладкой 1 
12 «Чидон» на красном шелке 1 
13 «Будда» на синем шелке с простой подкладкой 1 
14 «Абида» на синем шелке с простой подкладкой 1 
15 «Бурхан-бакшид» на синем шелке  1 
16 «Отошо» на черном сиртюке 1 
17 «Мин-Тугва» на простом ситце  1 
18 «Доржи-Жимба» на синем шелке (простой) 1 
19 «Арьяа-Баала» на простом ситце 1 
20 «Замбала» на простом ситце 1 
21 «Абида» на желтом шелке на простом подкладе 1 
22 «Будда» на синем шелке (старый) 1 
23 «Мин-Тугва» на синем шелке и красном шелке 1 
24 «Арьяа-Баала» на красном шелке 1 
25 «Будда» на синем шелке с красной подкладкой 1 
26 «Майдари» на желтом шелке 1 
27 «Дади» на шелке разного цвета размером 2 метра 1 
28 «Хэнгэрик» (барабан) 1 
29 «Ниндар» (шелка разного цвета размером 3,5 метра) 1 
30 «Жилсан» на белой простой материи 1 
31 «Шираб-сошо» на синем сатине с простой подкладкой 1 
32 «Бурхан-Бакшид» на синем шелке с красной подкладкой 1 
33 «Майдари» на синем шелке 1 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

83 

34 «Душик-суна» на синем шелке 1 
35 «Абида» на синем шелке 1 
36 «Богдо-Зонхово» на синем шелке 1 
37 «Мин-Тугва» на синем шелке 1 
38 «Дина-Тугва», украшенная для богов шелком 1 
39 «Лавари-Шукур» для украшения богов 1 
40 «Богдо-Зонхово» на синем шелке 1 
41 «Абида» на синем шелке 1 
42 «Мяндар» (шелка разного цвета для украшения богов)  1 
43 «Майдари» на темно-синем шелке 1 
44 «Бадан-Жилсан» (шелка 5-ти цветов) 1 
45 «Лабари» (шелка разного цвета для украшения богов) 1 
46 «Сэнти» (стол-сиденье Пандидо хамбо-ламы с рисунками, позолоченный) 1 
47 «Хадак» (шелк желтый размером 3,5 метра)  
48 «Хадак» поднебесного цвета, шелковый, размером 4 метра 1 
49 «Хошилто» из далембы 1 
50 «Олбок» (потник, крытый светлым шелком) 1 
51 «Хадак» (шелк поднебесного цвета)  1 
52 «Олбок» (потники, покрытые разными материалами и обшитые шелком Р/С) 1 
53 «Шоиго» (костюм для богослужения «Тырма», материалы заграничные) 1 
54 «Дин-а» из коричневого заграничного материала (старый) 1 
55 «Лагои» из далембы желтого цвета 1 
56 «Намжир» из желтого заграничного шелка 1 
57 «Намжир» из желтого заграничного шелка 1 
58 Скатерти «Дэбисхэр» из синего шелка 1 
59 «Богдо-Зонхово» на синем шелке (старый) 1 
60 «Яман-Дага» на синем шелке 1 
61 «Жу-шигэмуни» на синем шелке 1 
62 «Богдо-Зонхово» на синем шелке (старый) 1 
63 «Дара-эхи» на синем шелке 1 
64 «Зугдэр-Намжилма» на синем шелке 1 
65 «Зонха-Жиджу» на красном шелке 1 
66 «Мин-Тугва» на синем шелке 1 
67 «Аюши» на синем шелке 1 
68 «Цаган-Дара-эхи» на синем шелке 1 
69 «Абидын Чингад» на синем шелке 1 
70 «Манзо-Шури» на синем шелке 1 
71 «Чикурто» на синем шелке 1 
72 «Арьяа-Баала» на синем шелке 1 
73 «Цаган-Дара-эхи» на синем шелке 1 
74  «Абида» на синем шелке 1 
75 «Майдари» на синем шелке 1 
76 «Очир-Вани» на синем шелке 1 
77 «Донгид-шагбо» на синем шелке, украшен одним хадаком 1 
78 «Абида» на синем шелке с простой подкладкой 1 
79 «Чихур» на белом шелке 1 
80 «Арьяа-Баала» на синем шелке 1 
81 «Майдари» на синем шелке 1 
82 «Дара эхи» на синем шелке 1 
83 «Бадан-Жилса» на шелке разного цвета 1 
84 «Ниндар» из шелка разного цвета (хадаки) 1 
85 «Лавари» из шелка разного цвета 1 
86 «Абида» на синем шелке 1 
87 «Намжилма» на темно-синем шелке 1 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

84 

88 «Дара эхи» на синем шелке 1 
89 «Арьяа Баала» с большим размером, из заграничного шелка разного цвета 1 
90 «Дади» украшения из шелка разного цвета 1 
91 «Тушилга» крашен в коричневый цвет 1 
92 «Олбоки» (покрыты шелками разного цвета) 1 
93 «Дингаг» из шелка разного цвета 1 
94 «Олбоки» (покрыты шелками разного цвета) 1 
95 «Олбоки» (покрыты простыми материями) 1 
96 Ковры, ковер 1 
97 Ковер маленький 1 
98 «Махаранзо» на темно-синем шелке 1 
99 «Тредвин-хорло» на материи, в рамке 1 

100 «Сымбрэ-тугэкурык» на синем шелке 1 
101 «Гыбчин-шире» (диван, окрашен в темно-коричневый цвет) 1 
102 Стол под бурхана, позолоченный, разного цвета 1 
103 «Аягин-шире» (столы, крашеные, разного цвета) 1 
104 Медные шашки разной формы 1 
105 «Сугсэ» (медные шашки большого размера, посеребрянные) 1 
106 «Шире» (столики для богов, покрашенные и позолоченные)  1 
107 «Сылга-намсан» с тремя головами, из меди, покрыты хадаками, стоящее 

«Сумэ», покрашено в коричневый цвет, рамы со стеклом, 5 разных бурха-
нов, позолоченных разными шелками 

1 

108 «Бадан» из далембы 1 
109 Шкаф крашеный, красный 1 
110 Боги «Ногон Дара эхи» на темно-синем шелке с белой подкладкой 1 
111 «Богдо-Зонхово» и другие, всего 24 божества, находятся в большой раме со 

стеклом, покрашены в коричневый цвет, под рамой позолочено, шелка раз-
ного цвета 

1 

112 «Сышин» (чашка медная) 1 
113 «Сан» (чашка медная) 1 
114 Шкаф большой, крашенный в красный цвет 1 
115 «Бичхур» (дудки медные) 1 
116 «Мандал» медный 1 
117 «Найдан-жидун» в большой раме со стеклом, покрашен в коричневый цвет, 

позолочен, шелка разного цвета (боги медные и серебряные, всего 41 шт.) 
 

118 Чайник сабдур и бумба медная 1 
119 «Хонхо» медный для богослужения 1 
120 «Очир» для колокола 1 

 Верхний этаж  
121 Шкаф покрашенный, коричневый 1 
122 «Сымин» медный для богослужения 1 
123 «Сан» медный для богослужения 1 
124 «Бумба» медный для богослужения 1 
125 «Тодбо» медный для богослужения 1 
126 «Хэнгрик» (барабан для богослужения) 1 
127 «Майдари» на синем сиртюке 1 
128 «Отошо» на черно-синей материи  1 
129 «Абида» на черной бязи 1 
130 «Цаган-Чикурто» на простом материале синего цвета 1 
131 «Аюши» под большой рамой, на синем шелке с белой подкладкой 1 
132 «Шадар-хорчин» на синем шелке с красной подкладкой 1 
133 «Дал-са» на простой черной материи 1 
134 «Няндар» (хадаки шелковые) 1 
135 «Олбоки» (покрыты простой материей) 1 
136 Стол «Аягин-шире» крашеный 1 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

85 

137 «Намнан-Гарбу» на синем шелке 1 
138 «Жамьян» на черной простой материи 1 
139 «Богдо-лама» на желтом шелке 1 
140 «Жамсаран» на черной простой материи 1 
141 «Арьяа-Баала» на синей простой материи 1 
142 «Намжилма» на красном шелке 1 
143 «Цаган Дара эхи» на синем шелке с красной простой подкладкой 1 
144 «Ниндар» (хадаки из шелка разного цвета) 1 
145 «Цаган Дара эхи» на черной простой материи 1 
146 «Арьяа-Баала» на синем шелке (старый) 1 
147 «Абида» на коричневом шелке 1 
148 «Аюши» на синем шелке 1 
149 «Тахил» для богослужения  1 
150 «Бурхан-багши» на синем шелке (порванный) 1 
151 «Богдо-Зонхово» на синем шелке 1 
152 «Очир-Дара» на желтой простой материи 1 
153 «Абида» на разном простом материале 1 
154 «Дорсом» на разном простом материале 1 
155 «Очир-Вани» на простом синем материале 1 
156 «Арьяа-Баала» на простом синем материале 1 
157 Чашки медные разной формы 1 

 В деле отсутствует одна страница ― нет номеров 158−216  
217 Скамейки крашенные в красный цвет 1 
218 Стол «Аягин-шире» (покрашены в разные цвета) 1 
219 «Олбоки» (покрыты разными материалами) 1 
220 Чайник «Гусь» эмалированный 1 
221 «Хунык» (ведро) 1 
222 Чашки «Сухсо» медные 1 
223 Лампа висячая 1 
224 «Мандала» медный, разукрашен в красный цвет 1 
225 «Бадан-Жилсан» из разных шелков 1 
226 «Хадаки» из шелка разного цвета 1 
227 «Гандан» из дерева 1 
228 «Хадаки» из шелка разного цвета 1 
229 «Лавари» из шелка разного цвета 1 
230 «Дамжин» на шелке разного цвета 1 
231 «Лхамо» на синем шелке 1 
232 «Яман-Дага» на синем шелке 1 
233 «Бурхан-Бакши» на синем шелке 1 
234 «Ломба» на черной простой материи 1 
235 «Шогджол» на синем шелке 1 
236 «Намсарай» на черном шелке 1 
237 «Богдо-Зонхово» в маленькой раме, покрашен в коричневый цвет 1 
238 «Сугсэ» чашки медные 1 
239 «Тодбо» медные 1 
240 «Хонсо» для богослужения 1 
241 Столы «Аяги-шире», крашенные в разные цвета 1 
242 «Олбоки» (покрыты простыми материями) 1 
243 Чаны «Тогон» чугунные 1 
244 Чаны «Тогон» на 10 ведер чугунные 1 
245 «Хунык» ведро 1 
246 Таз простой 1 
247 «Ниндар» (хадаки из шелка разного цвета) 1 
248 «Олбоки» (покрыты разными материями)  1 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

86 

249 «Тредбин-Хорло» в раме 1 
250 Столы «Аягин-шире» крашеные 1 
251 Столы большие крашеные 1 
252 Бойпур ………… крашеный 1 
253 Диван «Чиблин шире», окрашен в красный цвет 1 
254 «Бадан-Жилсан» из разного шелка 1 
255 «Лаври» из шелка разного цвета 1 
256 «Либон-шойдон» в раме 1 
257 «Синтиб» окрашенный в коричневый цвет 1 
258 «Олбоки» из разного шелка 1 
259 «Хадык» из шелка разного цвета 1 
260 «Ниндан шогони» на синем сатине с простой подкладкой 1 
261 «Лыгдре-ма» на синей материи 1 
262 «Зандан-Жуу» в рамке на бумаге  1 
263 «Арьяа-Баала» на простом белом материале 1 
264 Поварешка «Шанага» простая 1 
265 «Бумбэ» медный 1 
266 Ложки «Халбага» серебряные 1 
267 «Толи» медный 1 
268 «Хадаки» на шелках разного цвета 1 
269 «Ниндар» из шелка разного цвета 1 
270 «Лаври баданжилкан» из разных шелков 1 
271 «Жинчан» шелковый, разного цвета 1 
272 Скатерть «Ширен дэбисхэр» шелковая (старая) 1 
273 «Бадан» из простой желтой материи 1 
274 «Дон-Буре» (дудки) 1 
275 «Гусэ» (чайник эмалированный) 1 
276 «Боготур» медный 1 
277 «Кучига» (занавески из красного материала) 1 
278 «Магда-самин-донкид» в рамке, покрашен в коричневый цвет 1 
280 Стол русский, окрашен красной краской 1 
281 «Сугсэ» (чашки разной формы, медные) 1 
282 «Мандал» медный разукрашенный 1 
283 Шкаф (окрашен в красный цвет) 1 
284 «Майдари» в большой раме со стеклом, покрашен коричневым цветом. 

Майдал 4 шт., посеребренные, божества, 34 шт., разукрашенные шелками 
разного цвета. Медяши посеребренное (металл) 

1 

285 «Найдан» на синем шелке 1 
286 «Шампран жин-у-а» на синем шелке 1 
287 «Зообо жуни» на синем шелке 1 
288 «Гобил-са» 1 
289 «Ванчик-журык» на темном шелке 1 
290 «Аюши» на красном шелке 1 
291 «Шагдар» на синем шелке с красной подкладкой 1 
292 «Арьяа-Баала» на синем шелке 1 
293 «Манзо-Шури» на синем шелке 1 
294 «Гунгрик» на белом шелке 1 
295 «Гомбо» на желтом шелке 1  
296 Шкаф крашеный, красный 1 
297 «Богдо Зонхово» на синем шелке с простой подкладкой 1 
298 «Харанга» медное 1 
299 «Ямандага» на красном шелке 1 
300 «Гонгор» на черном простом материале 1 
301 «Тахал» на синем сатине 1 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

87 

302 «Шойжил» на синем шелке 1 
303 Занавеска большая из простого материала  
304 «Жилхор» в красной рамке  1 
305 «Сомон», украшен разными шелками 1 
306 «Гомбо» в рамке, металлический, медный, разукрашен шелками разного 

цвета  
1 

307 «Гун-а» на синем шелке 1 
308 «Лугда-газох» из дерева, покрашен золоченым цветом 1 
309 «Гонгор» (дудки) 1 
310 «Хадак ниндар» (разные шелка) 1 
311 «Лаври» из разного шелка 1 
312 Чашечки разной формы, медные 1 
313 «Хонхо» (колокол медный) 1 
314 «Хэнгэрик» (барабан) 1 
315 «Сан» медный 1 
316 «Тогбо» медный 1 
317 «Бумба» медный 1 
318 Стол «Аягин-шире» крашенный в красный цвет 1 
319 «Олбоки» (потники, покрытые разными простыми материалами) 1 
320 «Диважин» в большой круглой раме, разукрашен разными шелками, позо-

лоченными и серебряными материалами  
1 

321 «Олбоки», покрытые разными простыми материалами  1 
 Табан Хаанай сумэ  

322 Хадаки разного цвета, шелковые 1 
323 «Цаин-цагай-мянган-бурхан» на простом материале 1 
324 «Гун-а» на красном шелке 1 
325 «Майдари» на красном шелке 1 
326 «Бурхан-Багши» на синем шелке 1 
327 «Ногон-Дара-эхи» на синем шелке 1 
328 «Отошо» на простом материале 1 
329 «Аягин-Шире» покрашен в коричневый и красный цвета 1 
330 Стол «Бандаб» большой, окрашен в красный цвет 1 
331 «Лаври» из простого материала, черный 1 
332 «Сугсэ-……. » (чашки медные для богослужения) 1 
333 «Аюши» в раме, покрашен красной краской 1 
334 «Арьяа-Баала» на синем шелке 1 
335 «Табан Хаан» на синем шелке 1 
336 «Аюши» на синем шелке 1 
337 «Лаври» на разноцветном шелке 1 
338 «Манзо-Шури» на простой синей материи 1 
339 «Зонхово» на синем шелке 1 
340 «Абида» на синей простой материи, старый 1 
341 «Чикурто» на синем шелке 1 
342 Чайники медные большого размера 1 
343 Чайники медные среднего размера 1 
344 Чайники медные малого размера 1 
345 Шкаф (окрашен красной краской, небольшого размера) 1 
346 «Ди……. из шелка на простом подкладе ………. .  1 
347 «Дэбисхэр» старый, шелковый, с подкладом 1 
348 Фонари 1 
349 «Наста» (чашки серебряные большого размера) 1 
350 «Наста» (чашки серебряные малого размера)  1 
351 «Сугсэ» (чашки медные большого размера)  1 
352 «Сугсэ» (чашки медные среднего размера)  1 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

88 

353 «Сугсэ» (чашки серебряные малого размера)  1 
354 «Госто» большого размера, медный 1 
355 «Наста» медные, малого размера 1 
356 «Наста» медные, среднего размера 1 
357 «Бумбэ» медный 1 
358 Божества разные на синем шелке 1 
359 «Бадан-Жилсан» из шелка разного цвета 1 
360 Шкаф простой 1 
361 «Хэнгэрик» (барабан)  1 
362 Харанга медные 1 
363 «Сылин» медный 1 
364 «Сан» медный 1 
365 Поварешка простая 1 
366 «Майхан» (палатка из простой материи) 1 
367 Лампа висячая 1 
368 Барабан на тележке 1 
369 «Л. . бан» на телеге на 4-х колесах, крашен красной краской 1 
370 Чаша «Тогон» чугунная 1 
371 «Ногоон-морин» (конь зеленый, дерево, на 4-х колесах) 1 
372 «Бадан-Жилсан» шелка разного цвета 1 
373 «Хоик» железный, из стали 1 
374 «Самба» на красном шелке 1 
375 «Дамдин» на разном шелке 1 
376 «Табан Хаан» на разном простом материале 1 
377 «Дамжин» на разном простом материале 1 
378 «Шагдар» на синем шелке 1 
379 «Ямандага» на простом желтом материале 1 
380 «Балсамбабо» на синем шелке 1 
381 «Жилхор» на черном простом материале 1 
382 «Дамдин» из дерева, покрашен красной краской, под стеклом 1 
383 Чашки «Сугсэ», серебряные 1 
384 Чашки «Сугсэ», медные 1 
385 «Лаври» из шелка разного цвета 1 
386 «Бичхур» (дудки серебряные) 1 
387 «Сугсэ» (чашки серебряные) 1 
388 «Гандан» серебряный 1 
389 «Бадан-Жилсан», шелковый 1 
390 «Толсур» медный 1 
391 «Яшмы» костяные 1 
392 «Хадаки» из шелка разного цвета 1 
393 Сахарница серебряная 1 
394 Сахарница стеклянная 1 
395 «Богдтур» медные   
396 «Лхамо» в раме под стеклом, окрашен красной краской, весь разукрашен 

шелками, «Лхамо» медный 
1 

397 Чаны на 40, на 13 и на 14 ведер 1 
398 Чайники медные 1 
399 Ведра простые 1 
400 Поварешка старая 1 
401 Ковшики большие 1 
402 Чаны по 20 ведер 1 

 Маанин сумэ (Арьяа Балын)   
403 «Арьяа-Баала» медный, в рамке, окрашен красной краской, под стеклом 1 
404 Боги разные на простых материях 1 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

89 

405 «Бадан-Жилсан» шелковый, разного цвета 1 
406 «Олбоки» (потники, покрытые простыми материями) 1 
407 Чашки и чайник медные 1 

Всего на сумму 9 579,90 р.  
Итого имущество Чесанского дацана: девять тысяч пятьсот семьдесят девять рублей 

(9579) 90 копеек. Председатель Комиссии ………. » 
. 

 
Как видно из описи, в дацане уже нет многих культовых предметов, священ-

ных книг. По всей видимости, в целях сохранения ценные книги, вещи и предме-
ты до инвентаризации были вывезены из дацана, перепрятаны ламами, выданы 
для хранения доверенным лицам до лучших времен. Именно в 1929 г., будучи в 
командировке, Хоца Намсараев привез из Чесанского дацана тома бесценного 
рукописного Ганжура на монгольском языке и сдал в Буручком в г. Верхнеудин-
ске. Не сохранились описи имущества в других дуганах и сумэ.  

Постановление бюро Бурят-Монгольского обкома ВКП(б) от 22 марта 1930 г. 
по вопросу об обложении лам ещё больше усугубляло состояние священнослу-
жителей. Все эти меры носили целенаправленный характер, подрывали экономи-
ческое положение буддийских монастырей, расшатывали устои духовенства, его 
хозяйственные и административные структуры. В фондах Музея истории Рес-
публики Бурятия сохранились два извещения: «Извещение № 214 на уплату 
аванса в счет подоходного налога на имя ламы Чесанского дацана Цыренжапа 
Ванчикова» с указанием срока уплаты 1 апреля 1931 г. в размере 9 р. 50 к., со 
штрафом 3 рубля; 1 июля 1931 г. в размере 9 р. 50 к.; 1 октября 1931 г. в размере 
9 р. 50 к.; «Извещение № 218 на имя ламы Чесанского дацана Жамбалова Бадма-
Доржо», с теми же сроками оплаты, но в размере 16 р., со штрафом 3 р.  

Извещения скреплены печатью и подписью инспектора прямого налогового 
участка. На балансе извещения с правой стороны написаны 6 пунктов Правил 
платежей, порядок оплаты штрафов и пени, порядок обжалования, отметка о 
вручении, дата и подпись налогоплательщика [Из собрания…]. По всей видимо-
сти, указанные извещения были выписаны всем ламам и хуваракам Чесанского 
дацана в соответствии с представленными ранее аймачным властям списками 
лам и хувараков.  

В сложных условиях Чесанский дацан продолжал свою деятельность. Поэто-
му из дацана уходили хувараки и ламы низших сословий, сокращалось число 
обучающихся хувараков, усиливались гонения и преследования по политическим 
мотивам. В начале 1930-х гг. центральные власти выступили с критикой анти-
буддийской работы на местах. В 1933–1934 гг. власти Бурятии начали наступле-
ние по всем направлениям по принудительной ликвидации буддийской конфес-
сии в республике. В мае 1933 г. было ликвидировано несколько дацанов насиль-
ственными методами. Пропагандистская работа считалась проявлением «мягко-
телости», и в 1934 г. было принято решение сократить издание антибуддийской 
литературы, в том числе журнала «Эрдэм ба шажан». В декабре 1935 г. на V пле-
нуме обкомом республики провозглашались лозунги и призывы о «повышении 
боеспособности … по борьбе с влиянием ламства и дацанов». В таких условиях 
оставаться в дацанах для лам и хувараков становилось опасным. Притеснения и 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

90 

гонения, изъятие имущества лам и дацанов, аресты и высылки стали обыденным 
явлением.  

В докладе заместителя Председателя БурЦИК Маслова за 1933–1934 гг. отме-
чено, что резко сократилось количество совершения религиозных треб вне даца-
на, посещение дацанов прихожанами, сократилось количество эмши-лам, лекар-
ственные травы были под запретом. Местные власти запрещали проводить похо-
роны по церковным обрядам.  

В связи с этим 5 мая 1934 г. Хамбо-лама Агван Доржиев был вынужден напи-
сать жалобу члену Президиума ВЦИК тов. П. Т. Смидовичу о перегибах и бес-
чинствах местных властей, оскорблениях и дискредитации священнослужителей. 
Тем не менее преследование лам и уничтожение дацанов продолжались. Итогом 
антирелигиозной политики власти, гонений и репрессий в отношении представи-
телей буддийского духовенства является резкое сокращение количества лам и 
хувараков: в 1914 г. — 13 446 человек, в 1935 г. — 1 200 чел., оставалось 27 да-
цанов из 44 [ГАРБ, ф. 248, оп. 3, д. 19, л. 4].  

В Бурятии с 1925 г. с началом действия закона об отделении церкви от госу-
дарства от 1918 г.  был нанесён значительный урон буддийской религии, что 
явилось фактическим разрушением духовной культуры бурят. Веками созданные 
и накопленные духовные ценности были разрушены и уничтожены за короткий 
период. Из 47 действующих дацанов и дуганов в начале века практически ничего 
не сохранилось. 1 864 высокообразованных учёных ламы были отправлены в 
тюрьмы, ссылки, на каторжные работы, сотни расстреляны. Например, в Анин-
ском дацане «в 1916 г. высших лам было 6 человек, габжа — 103, гэбшэ — 206, 
хувараков — 262, эмши — 12, гурэмши — 39, абаралчи — 3, всего 620 человек», 
«в 1925 г.: высших лам было 6, габжа — 90, гэбшэ — 180, хувараков — 120, 
эмши — 9, гурэмши — 39, абаралчи — 3, всего 446 лам», «в 1934 г.: высших лам 
было 1, габжа — 62, гэбшэ — 66, хувараков — 5, эмши — 1, гурэмши — 39, аба-
ралчи — 1, всего 135 лам. Эти 135 лам разделены на группы: обновленцы —  
36 лам, из них трое — хувараки, гэбшэ — 17, габжа — 16; нирванисты — 99 лам, 
из них два хуварака, гэбшэ — 64, габжа — 33, из них девять человек — гурэмши, 
и один эмши. Этот список правдиво отражает реалии того времени» [Нацов Г.-Д., 
c. 27]. По Эгитуйскому дацану Г.-Д. Нацов пишет: «… 8. В начале 1934 г. шэрэтэ 
стал габжа Намсараев Чойдор, лама-лекарь. Должность шэрэтэ он занимает до 
сего дня, живет в Эгите. 9. Раньше в 1910-х гг. здесь было более  
600 лам, сейчас постоянно при дацане находится более 150 лам …» [Нацов Г.-Д., 
c. 37). По сведениям совета Кудунского (Кижингинского) дацана, «в 1920 г. было 
254 ламы старше 20 лет, в 1925 г. — 157, в 1930 г. — 137, в 1932 г. — 119, в 
1933 г. — 111, в 1934 г. — 99. До 1931 г. были ламы моложе 20 лет, но их не 
включали в список дацанских лам. После 1931 г. лам моложе 20 лет уже не было. 
Из этих 99 лам: гэбшэ — 39, габжа — 44, эмши — 1, гурэмши и абаралчи-лам не 
было» [Нацов Г.-Д., c. 28].  

О последнем хурале в Чесанском дацане известно по информации Иннокенть-
евой Намсалмы Жамьяншираповны, дочери гэбшэ-ламы Цыбикова Жамьянши-
рапа Будановича, записанной в марте 2012 г., ее отец с 10 лет был хувараком Че-
санского дацана, защитил высокое звание гэбшэ в Цугольском дацане (школа 
цанид и школа буддийской иконописи «лун») и служил в Чесанском дацане до 
его закрытия: «… Перед закрытием отслужили хурал «Диваажин», о чем поведа-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

91 

ла бабушка Цыренбазарова Дымит-Намнан Раднаевна». Также об этом пишет в 
книге о Чесанском дацане Ц.-Д. Цыбикжапов: «… Напомним, что в 1934 г. со-
стоялась последняя служба хурала «Диваажин»…» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 61, 67]. 
По всей вероятности, это был последний большой хурал «Диважан», проведен-
ный в Диважан-дугане в 1934 г. до официального закрытия дацана в 1938 г.  

По указанию местных властей в 1936 г. Чесанский дацан и Шулутовский ду-
ган были закрыты. К этому времени многие ламы были арестованы, сосланы в 
лагеря, расстреляны. Немногим удалось бежать за границу. Оставшиеся были 
вынуждены отречься от своих религиозных убеждений, снять с себя монашеский 
обет, одеяние и стать простыми мирянами. Официально было запрещено зани-
маться религиозной деятельностью. К 1940 г. в Бурятии не осталось ни одного 
действующего буддийского храма или монастыря. Если в 1925 г. численность 
буддийского духовенства в Бурятии составляла 9 066 чел. [Ербанов М. Н., c. 36], 
то уже в 1936 г. осталось 900 чел. [Кандидов Б., c. 10].  

С 1 января 1937 г. на месте дацана обосновалась машинно-тракторная станция 
(МТС), дома лам и хувараков были переоборудованы под общежития, конторы. 
Для чистки деталей тракторов в бригадах использовались листы книг, хранив-
шихся в дацане [Студенчество… С. 21–22]. Станция должна была обслуживать 
12 колхозов. Сюда стали приезжать специалисты, люди из других сел, так, в 
1936 г. образовалось село Чесан.  

Весной 1937 г. здания Чесанского дацана были разобраны и перевезены  
в с. Булак, а также в с. Михайловка были построены школа Верхнего Кодуна и 
дома для учителей. В этой школе проучились многие поколения детей, начиная с 
села Хуртэй вплоть до села Могсохон, и получили путевку в жизнь. В большом 
красивом здании Жуд-дугана открыли клуб, библиотеку. 1 апреля 1937 г. пришли 
первые колесные трактора и из них сформировали 10 тракторных бригад (в селах 
Улзыто, Загустай, Губээ. — Д. Н.). Некоторые здания дацана были переделаны 
под общежитие для механизаторов. Были открыты курсы трактористов.  

После ликвидации остатков и обоснования МТС на месте дацана постановле-
нием Президиума Верховного Совета БМАССР № 7 от 31 июля 1938 г. Чесан-
ский дацан был официально закрыт, в том числе Шулутовский дуган на северо-
западе с. Чесан Кижингинского района. Кроме фундамента Цогчен-дугана и не-
которых зданий на месте прежнего дацана ничего не сохранилось. В настоящее 
время жителями обнаруживаются обломки культовых предметов алтаря и желез-
ные, медные и глиняные куски и обломки.  

Всё конфискованное имущество дацанов вывозилось в Верхнеудинск в Анти-
религиозный музей. В 1938 г. В. Д. Якимов (ученый секретарь Монгольского ка-
бинета г. Санкт-Петербурга) предлагал в своем отчете «передать все дацанское 
имущество учреждению, которое только и могло бы обеспечить сохранность и 
дальнейшее освоение дацанских сокровищ, — АН СССР», «Культовые фонды, 
их собирание, распределение, изучение и т. д. необходимо сосредоточить в ЦАМ 
в Москве, а фонды книжные и рукописные — в Ленинградском институте восто-
коведения» [Синицын Ф. Л., c. 466]. Таким образом, самые ценные культовые 
предметы дацанов были вывезены в фонды музеев Москвы и Санкт-Петербурга.  

В середине 1970-х гг. здание Жуд-дугана было разобрано и пущено на дрова 
[Цыренжапов Ц.-Д., c. 15–16; Кижинга…, c. 142]. «Это было сделано примерно в 
1970–1971 гг. по решению местной власти, директором совхоза «Чесанский»  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

92 

тогда был Черкал Иринчеевич Бардунаев и секретарем парткома — Илья Нико-
лаевич Рубцов» [Цыбикова Д.].  

По информации Владимира Иммануиловича Авдеева (в настоящее время 
проживает в г. Улан-Удэ, уроженец с. Михайловка, записано с его слов в марте 
2017 г.), выпускника Михайловской СОШ, «деревянное здание Цогчен-дугана, 
которое простояло до середины 1970-х гг., и другие здания Чесанского дацана по 
распоряжению сверху были разобраны и пущены на дрова».  

В истории Чесанского дацана есть много интересных событий и легенд, свя-
занных с известными ламами и святынями дацана. Заслуживает особого интереса 
факт наличия у дацана священной реликвии, по своей исторической, художе-
ственной, культурной ценности сравнимой со статуей знаменитой Зандан Жуу 
Эгитуйского дацана. Из архива Г.-Д. Нацова «Сведения, извлеченные из матери-
алов, которые собирались с 1935 по 1937 год» (опись 3, № 45) известно, что  
«в Чесанском дацане находится статуэтка будды из красного сандала размером с 
пятилетнего ребенка. Этот будда был привезен китайскими монахами (хуу шанг) 
вместе с эгитуйским Зандан Жуу. Так как эгитуйский и чесанский ламахаи во 
время посещения Пекина оба намеревались приобрести Зандан Жуу, то этого 
сандалового будду передали в Чесанский дацан. Находится он там сейчас или 
нет, не известно. Каково происхождение этого будды? Говорят, что это очень 
редкий будда. Он в свое время был святыней (шутээн) тибетского царя Сронцзан 
гамбо. Эти сведения получены от Занаева Жамсо из Кижинги» [Нацов Г.-Д.].  

Это еще одна статуя Зандан Жуу, которая была установлена в алтаре Цогчен-
дугана. О первой из них мы писали выше: позолоченная, из бронзы, высотой  
25–30 см, подаренная дацану гелун-ламой Будажапом Борбоцаевым и его друзь-
ями в 1898 г. Эти бесценные священные статуи Зандан Жуу впервые нашли свое 
долгожданное подтверждение из архивных источников ГАРБ и известного ис-
следователя истории бурятских дацанов, бывшего ламы Генин-Дармы Нацова.  

 «В настоящее время продолжается поиск этой буддийской святыни в фондах 
музеев и в архивных источниках. Возможно, ламы Чесанского дацана спрятали 
святыню «до лучших времен» в период, когда изымали имущество дацанов в 
1930-е гг. Есть неподтвержденные сведения из воспоминаний старожилов села 
Булак Кижингинского района о том, что трое лам Чесанского дацана по решению 
шэрэтэ, узнав о предстоящей конфискации имущества, на телеге вывезли в ночь 
эту святыню вместе с другими культовыми предметами и спрятали на северо-
западе в лесу на вершине холма в местности Заха недалеко от Чесанского дацана. 
Несколько раз были предприняты попытки поисков, но безрезультатно», — рас-
сказывает шэрэтэ Чесанского дацана Жаргал-лама.  

В статье С. Д. Сыртыповой, Х. Ж. Гармаевой, А. А. Базарова «Буддийское 
книгопечатание Бурятии XIX — нач. XX в.» подробно описывается судьба иму-
щества дацанов. В результате многочисленных обращений А. Доржиева,  
А. И. Герасимовой и других образованных людей в руководящие органы страны 
о необходимости сохранения культурно-исторических памятников в 1939 г. была 
создана комиссия Академии наук СССР [Дандарон Б. Д., c. 131–143].  

В отборе экспонатов для музеев и научных учреждений Академии наук от 
Института востоковедения АН СССР принимал участие Евгений Михайлович 
Залкинд, который в своем «Отчете об обследовании дацанов БМАССР в 1939 г.» 
писал: «Руководящие органы Бурят-Монгольской АССР допустили расхищение 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

93 

и уничтожение больших культурных и материальных ценностей и нередко при-
нимали принципиально неправильные решения по отношению к пережиткам ла-
маизма».  

«… Уже осенью 1939 г. начала свою работу экспедиция АН СССР, и руково-
дители сельских советов на местах были обязаны способствовать работе и орга-
низовать планомерный сбор, упаковку и сдачу имущества дацанов участникам 
экспедиции. Членами экспедиции был осмотрен 21 дацан из 42 учтенных; со-
гласно их заключению, «остальные дацаны либо вовсе давно не существовали, 
либо имущество в них было вывезено или ликвидировано, а здания использова-
лись местными организациями (например, военными)». Осмотрены следующие 
дацаны БМАССР: Янгажинский, Онинский (Анинский), Кижингинский, Чесан-
ский, Ацагатский, Эгитуевский, Кыренский, Хойморский, Хандагатайский, Бар-
гузинский, Галтайский, Хохюртаевский, Санагинский, Дэристуевский, Цонголь-
ский, в Агинском национальном округе Читинской области: Агинский, Цуголь-
ский, Токчинский, Хужуртайский, Ульханский, Гуновский».  

 «Таким образом, от Эгитуйского сельского совета было принято «ящиков и 
сундуков в количестве 42, заполненных, упакованных предметами ламского оби-
хода, книгами, одеждой и бурханами, 2 ящика незаполненных, с книгами на мон-
гольском и тибетском языках, курительницами медными, печатными досками и 
печатным станком (сломанным), состоящим из рамы, двух валиков для накатки и 
одного с текстом молитвы и другими предметами, которые были взяты «навалом, 
ввиду отсутствия на месте упаковочного материала».  

«Из имущества Кижингинского дацана собрано «книг 114 штук, икон 141 
штука + 1 подставка, бурханов 241 штука (из них глиняных 5, деревянных 12, 
остальные медные), трубы, раковины и т. д.; в Хандагатайском дацане книги не 
зафиксированы, судя по описи, были иконы и литые скульптуры, декорации зда-
ния дацана — 30, которые отгружены в 6 ящиках. Примерно то же самое в Баргу-
зинском дацане и по дацанам Мухоршибирского аймака. Из трех тункинских да-
цанов к тому времени уже почти ничего не осталось, при ликвидации дацанов 
все было сожжено, сохранились только Ганджур и некоторые книги; из Янга-
жинского дацана вывезено 32 ящика с книгами, позднее храм был уничтожен 
полностью. Из семи ликвидированных закаменских и джидинских дацанов со-
хранилось имущество только Цолгинского дацана. Целиком упаковано имуще-
ство Анинского дацана — вывезено 410 больших и средних ящиков, тюков и па-
кетов, в том числе книги религиозного содержания, коллекция Ганджура, Дан-
джура, всего 5 984 книги, скульптуры 1 000 будд от 20 до 35 см. В декабре 
1939 г. начальник экспедиции А. Г. Гатов заключил договор с директором Чи-
тинского областного музея Тяжеловым о том, что музей передаст им часть куль-
тового имущества бывшего Агинского дацана. Таким образом, библиотека Агин-
ского дацана сохранилась в наибольшей степени, основная часть ее была вывезе-
на Институтом востоковедения АН СССР в Ленинград, где и находится поныне» 
[Сыртыпова С. Д.].  

В этот период активно предпринимались административные и репрессивные 
меры в отношении буддийских священнослужителей и верующих мирян. Пресе-
калось проведение буддийских праздников и молений, в частности празднование 
Сагаалгана, запрещались издания буддийской литературы, практиковалось уни-
зительное отношение к буддийским священнослужителям. Тысячи буддийских 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

94 

священнослужителей были подвергнуты арестам и пыткам, ссылкам и расстре-
лам, немногим удалось бежать за границу, избежать лагерей и смерти. «По рас-
сказу ныне покойного Самбу Цынгуева, работавшего председателем колхоза 
«Коминтерн», настоятеля Шулутского дугана Намдана Сандакова без суда и 
следствия увезли из Хоринской тюрьмы в глухую тайгу и расстреляли якобы за 
то, что он руководил строительством этого дацана. Данное ужасное событие 
произошло в 1920-х гг. ушедшего века» [Студенчество… С. 14]. Речь идет о ламе 
Найдане Санданове, шэрэтэ Шулутовского дугана Чесанского дацана.  

До окончательного закрытия Чесанского дацана предположительно в период  
с 1935 по 1938 г. шэрэтэ Чесанского дацана был Тогмит Дагбаев. Его называли в 
народе Дагбын Тогмит-лама.  

Это был самый тяжелый и трагический период в истории Чесанского дацана. 
Практически были закрыты все дуганы и сумэ. Дацанский духовный комитет 
действовал лишь формально. На территории дацана действовала МТС. В дацане 
остались ламы, которым некуда было идти. В настоящее время о председателе 
духовного комитета или шэрэтэ Тогмите Дагбаеве никаких сведений не обнару-
жено.  

В Книгу памяти жертв политических репрессий в Республике Бурятия вклю-
чены имена немногих репрессированных лам Чесанского дацана. Этот список из 
26 лам и хувараков создал Анатолий Дамбаевич Жалсараев и передал Жалсан-
ламе Чесанского дацана. Сведения о 26 ламах передал мне 27 июля 2017 г. гелун 
Чесанского дацана Жалсан-лама:  

1. Уголовное дело 549: Дансаранов Цынге, 1875 г. р., уроженец БМАССР, Хо-
ринского района, Чесанского сомона, населенного пункта Чесан. Габжа-лама. 
Проживал: Хоринский район, Чесанский сомон, населенный пункт Чесан. Аре-
стован 26.08.1929 г. Дело рассмотрено БМ ОО ОГПУ 22.05.1930 г. по ст. 58−10. 
Решение по делу: прекращено. Реабилитирован Прокуратурой РБ 23.02.1993 г.  
(т. 7, с. 59) 

 2. Уголовное дело 714: Энигмытов Санжи, 1890 г. р., уроженец БМАССР, 
Хоринского района, Чесанского сомона. Лама. Проживал: Хоринский район, Че-
санский сомон. Арестован в 1931 г. Дело рассмотрено БМ ОО ОГПУ 17, 28 ок-
тября 1931 г. по ст. 58−10. Решение по делу: прекращено за недостаточностью 
материалов. Реабилитирован Прокуратурой РБ 01.09.1992 г. (т. 6. с. 227) 

3. Буданов Лудуп, 1880 г. р., уроженец БМАССР, Хоринского района, с. 
Верхний Чесан; бурят; малограмотный. Проживал: БМАССР, Хоринский район, 
Чесанский дацан. Арестован 24 января 1933 г. Приговорен: Верховным судом 
БМАССР 10 ноября 1933 г., обв.: ст. 58−10, 58−11. Приговор: умер. Реабилити-
рован 23 июля 1993 г. Прокуратурой РБ. (подготовительные материалы)  

4. Уголовное дело 2978: Дандаров Дугар, 1891 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, Чесанского сомона, населенного 
пункта Хусан-Кутул. Степной гэбшэ-лама. Проживал: Бурят-Монгольская АССР, 
Кижингинский аймак, Чесанский сомон, населенный пункт Хусан-Кутул. Аре-
стован 24 января 1933 г. Дело рассмотрено Главным судом Бурят-Монгольской 
АССР 10 ноября 1933 г. по статьям 58−10, 58−11. Решение по делу: прекращено 
в связи со смертью обвиняемого. Реабилитирован Прокуратурой Республики Бу-
рятия 23 июля 1993 г. (т. 5, с. 55) 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

95 

5. Уголовное дело 2978: Шагдуров Цыремпил, 1867 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, Чесанского сомона. Степной 
гэбшэ-лама. Проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский аймак, Чесан-
ский сомон. Арестован 24 января 1933 г. Дело рассмотрено Главным судом Бу-
рят-Монгольской АССР 10 ноября 1933 г. по статьям 58−10, 58−11. Решение по 
делу: прекращено в связи со смертью обвиняемого. Реабилитирован Прокурату-
рой Республики Бурятия 23 июля 1993 г. (т. 5, с. 227) 

6. Уголовное дело 2978: Гармаев Цырен-Базар, 1896 г. р., уроженец БМАССР, 
Хоринского района, Чесанского сомона. Бурят, габжа-лама Чесанского дацана, 
проживал: Чесанский дацан. Арестован 25.01.1933 г. Дело рассмотрено Главным 
судом БМАССР 10. 11. 1933 г. по ст. 58−10, 58−11. Решение по делу: 5 лет лише-
ния свободы. Реабилитирован Прокуратурой РБ 22.07.1993 г. (т. 3. с. 54) 

7. Уголовное дело 2978: Жамбуев Шойжоп, 1866 г. р., уроженец БМАССР, 
Хоринского района, Чесанского сомона, населенный пункт Культисонский. Бу-
рят, женат, габжа-лама Чесанского дацана, проживал: Чесанский дацан. Аресто-
ван 25.01.1933 г. Дело рассмотрено Главным судом БМАССР 10.11.1933 г. по ст. 
58−10, 58−11. Решение по делу: штраф 1 000 р. Реабилитирован Прокуратурой 
РБ 22.07.1993 г. (т. 3, с. 83) 

8. Уголовное дело 2978: Павлов Рабжа (он же Добчин), 1868 г. р., уроженец 
БМАССР, Хилого-Хатхцатайского района, Могзонского сомона, населенного 
пункта Орто. Холост, лама-габжа Чесанского дацана, проживал: Чесанский да-
цан. Арестован 25.01.1933 г. Дело рассмотрено Главным судом БМАССР 10.11. 
1933 г. по ст. 58−10, 58−11. Решение по делу: штраф 1 000 р. Реабилитирован 
Прокуратурой РБ 22.07.1993 г. (т. 3, с. 84). Известно, что в период  
1917−1919 гг. был шэрэтэ Чесанского дацана. Он же Жамьянов Рабжа (Дамчой).  

9. Уголовное дело 2978: Жалебуев Шойжон, 1866 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Кулькисон. 
Бурят, проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский аймак, населенный 
пункт Кулькисон, женат, лама-габжа Чесанского дацана. Арестован 25 января 
1933 г. Дело рассмотрено судебно-кассационной коллегией Верховного суда 
РСФСР 27 января 1934 г. по статьям 58−10, 58−11. Решение по делу: приговорен 
к штрафу. Реабилитирован Прокуратурой Республики Бурятия 22 июля 1993 г. 
(т. 3, с. 83) 

10. Уголовное дело 2978: Гатапов Дымбрыл, 1889 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Хоринского аймака, населенного пункта Отчи. Лама-гэбшэ. 
Проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский аймак, населенный пункт 
Чесанский дацан. Арестован 25 января 1933 г. Дело рассмотрено Главным судом 
Бурят-Монгольской АССР 25 апреля 1934 г. по статьям 58−10, 58−11. Решение 
по делу: освобожден за недоказанностью состава преступления. Реабилитирован 
Прокуратурой Республики Бурятия 23 июля 1993 г. (т. 5, с. 42) 

11. Уголовное дело 2978: Жамбалов Галсан Жамбалович, 1898 г. р. Гэбшэ. 
Проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский аймак, населенный пункт 
Чесанский дацан. Арестован 25 января 1933 г. Дело рассмотрено Главным судом 
Бурят-Монгольской АССР 25 апреля 1934 г. по статьям 58−10, 58−11. Решение 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

96 

по делу: освобожден за недоказанностью состава преступления. Реабилитирован 
Прокуратурой Республики Бурятия 23 июля 1993 г. (т. 5, с. 73) 

12. Уголовное дело 3979: Антонов Даши, 1884 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Хоринского аймака, населенного пункта Эхин Хурэ. Бурят, 
грамотный по-тибетски, проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский 
аймак, населенный пункт Сулхарын Адаг. Арестован 24 ноября 1937 г. Дело рас-
смотрено тройкой при НКВД Бурят-Монгольской АССР 27 декабря 1937 г. по 
статьям 58−10, 58−11. Решение по делу: приговорен к высшей мере наказания 
(ВМН). Реабилитирован Верховным судом Бурят-Монгольской АССР 7 сентября 
1957 г. (т. 1, с. 63) 

13. Уголовное дело 1331: Дамдинов Шойнзон, 1896 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Кодун. Лама. 
Проживал: Бурят-Монгольская АССР, Кижингинский аймак, населенный пункт 
Шелота. Арестован 29 ноября 1937 г. Дело рассмотрено тройкой при НКВД Бу-
рят-Монгольской АССР 26 декабря 1937 г. по статье 58−10. Решение по делу: 
приговорен к 10 годам заключения в концлагерь. Умер в заключении 14 августа 
1942 г. Реабилитирован Прокуратурой Бурятской АССР 3 октября 1989 г. (т. 4,  
с. 53) 

14. Уголовное дело 3492: Балданов Ширап, 1900 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Чесан. Служи-
тель культа. Проживал: Читинская область, Хилокский район, населенный пункт 
Гыршулун. Арестован 3 декабря 1937 г. Дело рассмотрено особой тройкой при 
УНКВД по Читинской области по статьям 58−2, 58−11. Решение по делу: приго-
ворен к высшей мере наказания (ВМН). Реабилитирован Прокуратурой Бурят-
ской АССР 9 октября 1989 г. (т. 4, с. 27) 

15. Уголовное дело 5113: Самбуев Цыренжап, 1895 г. р., уроженец БМАССР, 
Хоринского района, Чесанского с/с, населенного пункта Боролжа. Лама-габжа 
Чесанского дацана. Арестован 07.02.1938 г. Дело рассмотрено тройкой НКВД 
БМАССР 10.03.1938 г. по ст. 58−10. Решение по делу: высшая мера наказания 
(ВМН) с конфискацией имущества. Реабилитирован Прокуратурой БурАССР  
21.11.1989 г. (т. 7, с. 129) 

16. Уголовное дело 5113: Цыбиков Балдан, 1874 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, Чесанского сельсовета, населенно-
го пункта Шаралмат. Лама-гэбшэ Чесанского дацана. Арестован 7 февраля 
1938 г. Дело рассмотрено тройкой при НКВД Бурят-Монгольской АССР 10 мар-
та 1938 г. по статье 58−10. Решение по делу: приговорен к высшей мере наказа-
ния (ВМН) с конфискацией имущества. Реабилитирован Прокуратурой Бурят-
ской АССР 21 ноября 1989 г. (т. 7, с. 122) 

17. Уголовное дело 5113: Сандуев Лодой, 1871 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Сулхара. Лама 
Чесанского дацана. Арестован 7 февраля 1938 г. Дело рассмотрено тройкой при 
НКВД Бурят-Монгольской АССР 10 марта 1938 г. по статье 58−10. Решение по 
делу: приговорен к высшей мере наказания (ВМН) с конфискацией имущества. 
Реабилитирован Прокуратурой Бурятской АССР 21 ноября 1989 г. (т. 7, с. 95) 

18. Уголовное дело 5113: Жалсанов Соднойбол, 1886 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймак, Чесанского сельсовета, населенного 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

97 

пункта Дондод. Лама Челутайского (Чесанского?) дацана. Без определенного ме-
ста жительства. Арестован 17 февраля 1938 г. Дело рассмотрено тройкой при 
НКВД Бурят-Монгольской АССР 10 марта 1938 г. по статье 58−10. Решение по 
делу: приговорен к высшей мере наказания (ВМН). Реабилитирован Прокурату-
рой Бурятской АССР 21 ноября 1989 г. (т. 7, с. 38)  

19. Уголовное дело 1121 с: Данжиев Лыгба-Ширап, 1876 г. р., уроженец 
БМАССР, Хоринского района, Чесанского с/с. Лама Чесанского дацана. Аресто-
ван 18.02.1938 г. Дело рассмотрено УГБ НКВД 20. 02. 1939 г. по ст. 58−1 «а», 
58−2, 58−9, 58−11. Решение по делу: прекращено за отсутствием состава пре-
ступления. Реабилитирован Прокуратурой РБ 29.01.1993 г. (т. 7. с. 58) 

20. Уголовное дело 1121с: Дашибылов Дамба-Даржа, 1899 г. р., уроженец 
БМАССР, Хоринского района, Чесанского с/с. Лама. Проживал: ст. Мозгон. Аре-
стован 18. 02. 1938 г. Дело рассмотрено УГБ НКВД 20.02.1939 г. по ст. 58−1 «а», 
58−2, 58−9, 58−11. Решение по делу: прекращено за отсутствием состава пре-
ступления. Реабилитирован Прокуратурой РБ 29.01.1993 г. (т. 7, с. 61) 

21. Уголовное дело 864: Дамдинов Шойдок, 1888 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, Верхне-Кижингинского сомона. 
двое детей, лама-габжа, проживал: Бурят-Монгольская АССР, Верхне-
Кижингинский сомон. Арестован 18 марта 1938 г. Дело рассмотрено Верховным 
судом Бурят-Монгольской АССР 4 июля 1941 г. по статье 58−10, часть 2. Реше-
ние по делу: приговорен к 5 годам заключения в концлагерь с поражением в пра-
вах на 3 года. Реабилитирован Прокуратурой Республики Бурятия 30 марта  
1992 г. (т. 3, с. 66)  

22. Уголовное дело 243: Одонов Намжил, 1874 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймак, Чесанского сельсовета, населенного 
пункта Дондобо. Габжа. Место жительства не указано. Арестован 25 апреля  
1938 г. Дело рассмотрено Хоринским районным отделом НКВД Бурят-
Монгольской АССР по статьям 58−2, 58−10, 58−11. Решение по делу: прекраще-
но. Реабилитирован Прокуратурой Республики Бурятия 13 апреля 1992 г. (т. 6,  
с. 146) 

23. Уголовное дело 429: Гармаев Даши-Жамсо, 1878 г. р., уроженец БМАССР, 
Хоринского района, из Баянгола. Лама-агарамба Чесанского дацана. Арестован 
31.05.1938 г. Дело рассмотрено Верховным судом БМАССР 25.03.1939 г. по ст. 
58−10, ч. 1. Решение по делу: 10 лет лишения свободы. Реабилитирован Проку-
ратурой БурАССР 30.04.1992 г. (т. 4, с. 41)  

24. Уголовное дело 226: Бодиев Дугар, 1899 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Сулхара. Бу-
рят, образование высшее тибетское, проживал: Бурят-Монгольская АССР, Ки-
жингинский аймак, населенный пункт Сулхара. Арестован 3 июня 1938 г. Дело 
рассмотрено тройкой при НКВД Бурят-Монгольской АССР 20 ноября 1938 г. по 
статьям 58−2, 58−7, 58−9, 58−11. Решение по делу: дело прекращено. Реабилити-
рован Прокуратурой Республики Бурятия 16 апреля 1992 г. (т. 1, с. 196)  

25. Уголовное дело 429: Гомбоев Сандан, 1899 г. р., уроженец Бурят-
Монгольской АССР, Кижингинского аймака, населенного пункта Чесанский да-
цан. Гэбшэ. Арестован 6 июня 1938 г. Дело рассмотрено Верховным судом Бу-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

98 

рят-Монгольской АССР 25 марта 1939 г. по статьям 58−10, часть 1, 58−11. Реше-
ние по делу: приговорен к 10 годам заключения в концлагере. Реабилитирован 
Прокуратурой Республики Бурятия 30 апреля 1992 г. (т. 4, с. 44) 

26. Уголовное дело 8026: Абидуев Зундуй, 1875 г. р., уроженец БМАССР, 
Кижингинского района, Сулхара. Бурят, грамотный по-тибетски и по-
монгольски, лама Чесанского дацана до 1927 г., проживал в БМАССР, Кижин-
гинский район, населенный пункт Ушхайта, арестован 10. 12. 1942 г., дело рас-
смотрено военным трибуналом войск НКВД БМАССР 24. 03. 1943 г. по ст. 
58−10, 58−11. Решение по делу: 10 лет лишения свободы. Реабилитирован Вер-
ховным судом БурАССР 18.03.1991 г. (т. 1, с. 28)  

В книге А. А. Терентьева есть сведения еще об одном известном ламе из Че-
санского дацана, который служил в буддийском дацане «Гунзэчойнэй» в Санкт-
Петербурге, фамилия, имя его указаны неточно, правильное написание: «Жамса-
ранов Доржи-Жалсан»: «…список лам и востоковедов, работавших в этой, как 
писал Дылыков, «по существу контрреволюционной организации»: … 8. Жамса-
рано, Доржи Жамсаранович, 1900–1937, лама Чесанского дацана. В 1927 г. из-
бран членом духовного совета Бурятии. Духовным советом был назначен заме-
стителем уполномоченного представителя при Ленинградском буддийском хра-
ме. В 1931–1936 гг. — управдом и управделами тибетско-монгольской миссии. 
Арестован 17 января 1937 г. Приговорен к расстрелу. Расстрелян в Ленинграде 
24 августа 1937 г…». (Санджи Данцикович Дылыков, научный сотрудник  
Института востоковедения АН СССР (1938). В 1971 г. защитил ученую степень 
доктора исторических наук, занимался буддийской деятельностью, регулярно 
ездил за границу на международные буддийские съезды, был избран одним из 
вице-президентов Всемирного братства буддистов) [Буддизм…]. Имя ламы  
Д.-Ж. Ж. Жамсаранова наравне с другими навечно вписано в мемориальную 
мраморную плиту, установленную на стене здания дацана Гунзэчойнэй  
в г. Санкт-Петербурге.  

По воспоминаниям ламы Чесанского дацана Нимы Жапова (бывшего шэрэтэ 
Иволгинского дацана), «в лесах вблизи станций Сохондо и Могзон в 1935–
1937 годы вместе с Нима-ламой и Сан-Дылык-ламой скрывались еще 20 лам, 
среди которых были ламы Чесанского дацана: Дархан Амбэ, Халзан Амбэ, Цы-
бик Бахан Ахэ, Цыдыпов Цыбик и другие» [Цыренжапов Ц.-Д., с. 32].  

Многие до сих пор не знают о судьбе своих родственников и продолжают ис-
кать о них сведения. Например, писали на сайт Чесанского дацана «Вконтакте» 
(записи 2017 г.): «Гармаев Рабдан гэжэ лама Чесаанын дасанай, дайнда 
мордоhон. Есть ли про него какая-нибудь информация?».  

«Здравствуйте, меня зовут Валерий, я из Батанайского рода. Мой прадед слу-
жил в Чесанском дацане, его звали Даба-Самбу Эрдэнеев (возможно, неправиль-
но написано). В тридцатые годы был арестован и убит в Могзонской тюрьме. Вот 
и все что мне известно…  

Татьяна Самбуева из Аги искала своего деда, габжа-ламу Эрдэниин Самбу, 
который служил в Чесанском дацане, «был арестован в 1938 г., отправлен в Ха-
баровский край, расстрелян с другими ламами в местности Зима». Их поиски 
увенчались успехом — габжа-лама Чесанского дацана Эрдынеев Самбу, даты 
жизни: 1887–1941 гг., уроженец с. Укурик Хилокского района Читинской обла-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

99 

сти, был репрессирован в 1937 г. По архивным сведениям, приговор приведен в 
исполнение в декабре 1941 г. в Красноярском крае. Поэтому надо продолжать 
поиски, делать запросы в архивы и т. д.  

 «Во второй половине 1930-х гг. в республике отмечается активность религи-
озных обществ. Это было связано с принятием в 1936 г. новой Конституции 
СССР, ст. 124, которая предусматривала: «В целях обеспечения за гражданами 
свободы совести церковь в СССР отделена от государства и школа — от церкви. 
Свобода отправления религиозных культов и свобода антирелигиозной пропа-
ганды признается за всеми гражданами». В соответствии со ст. 135 духовенство 
получило избирательное право наравне со всеми гражданами страны. В опера-
тивных сводках НКВД 1937 г. указывалось на активизацию верующих в связи с 
принятием Конституции. В качестве примера приводится высказывание члена 
колхоза «Улан-Булак» Чесанского сомона Хоринского района: «Сейчас произво-
дится перепись населения, что является сбором сведений о верующих, если в ре-
зультате переписи верующих окажется много, то могут открыть нам дацаны». 
Также в Гусиноозерском, Эгитуйском дацанах имели место факты организации и 
празднования ежегодного религиозного праздника «Сагаалган» [Религия…  
с. 145].  

Во время Великой Отечественной войны представители различных религиоз-
ных конфессий, в том числе буддисты, принимали активное участие в патриоти-
ческом движении по защите Отечества, вносили посильный вклад в победу в ты-
лу и на фронте. Государственная политика в отношении церкви существенно по-
менялась, но церковь оставалась полностью зависимой от государства и комму-
нистической идеологии. По окончании войны ламы Бурятии решили обратиться 
непосредственно к самому Сталину. В составе делегации лам, обратившихся в 
1945 г. с ходатайством к самому И. В. Сталину по открытию в Бурятии буддий-
ского храма, был и лама Чесанского дацана Цыбжит Дампилов, 1884 года рожде-
ния. Жители села Верхняя Иволга собрали подписи верующих и обратились к  
И. В. Сталину. Из воспоминаний ламы Манжапа Мархаева: «… в Москву за раз-
решением ездили: лама из Аги, ученик Агвана Доржиева лама Хайдуб Галсанов 
(был дид-хамбой), лама Лубсан Нима Дармаев, лама Цыбжит Дампилов из Че-
санского дацана, лама Орсон Нимаев …» и другие. Итогом поездки стало поста-
новление СНК БМАССР, по которому было удовлетворено ходатайство групп 
верующих об открытии буддийского храма «Хамбинское сумэ» в улусе Средняя 
Иволга.  

Мы решили включить историческое постановление Совнаркома БМАССР 
№ 186-ж от 2 мая 1945 г., благодаря которому начала возрождаться буддийская 
церковь в СССР:  

«Совет Народных Комиссаров БМАССР постановляет: 
1.  Удовлетворить ходатайство групп верующих об открытии буддийского 

храма «Хамбинское сумэ» в улусе Средняя Иволга.  
2.  Передать помещение бывшего молитвенного дома Маани религиозной об-

щине под буддийский храм «Хамбинское сумэ».  
3.  Представить настоящее постановление в Совет по делам религиозных 

культов при СНК СССР на рассмотрение.  
Зам. председателя СНК БМАССР М. Ершов.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

100 

Зам. управляющего делами СНК БМАССР Н. Хадаханов» [Копия документа 
из архива Иволгинского дацана].  

С 1946 г. были снова открыты два дацана — Иволгинский в Бурятии и Агин-
ский в Агинском Бурятском округе Забайкальского края, которые действуют и в 
настоящее время.  

В 1946 г. лама Цыбжит Дампилов в качестве делегата принимал участие в 
съезде буддистов, представляя Чесанский дацан [ГАРБ, ф. 248, оп. 1/3, д. 71,  
л. 170]: 

 
Регистрационный лист делегатов съезда буддистов 1946 г.  

 
1 Монгуш Чимба Базыр 1884 лама Тув. а. о., Дзун-Хем. р-н, 

 сомон Чадан 
2 Дава Монгуш Хазага 1886 лама Тув. а. о., сомон Сут–Холь 
3 Хомушку Амурта Де-мир 1892 лама Тув. а. о., Борун-Демчик 
4 Цыденов Бальжинима 1876 мирянин с/с Иволгинский 
5 Нимаев Батан 1885 мирянин с/с Гильбиринский 
6 Гармаев Галсан 1889   
7 Аюшеев Радна 1876 мирянин Кижингинский р-н,  

с/с Ходонский 
8 Цыренов Будожап 1872 мирянин Заиграевский р-н, с/с  

Доодо-Илькинский 
9 Цыденжапов Данзан 1886 лама Селенгинский р-н, 

 с/с Иройский 
10 Дылыкжапов Лхама-жап 1884 лама Селенгинский р-н,  

с/с Иройский 
11 Будаев Чогдон 1872 лама Заиграевский р-н,  

с/с Курбинский 
12 Цыденов Дымбрыл 1892 лама Мухоршибирский р–н,  

с/с Сутайский 
13 Дампилов Цыбжит 1884 лама Кижингинский р-н,  

с/с Чесанский 
14 Тарбаев Дашимолон 1894 лама Иволгинский р-н,  

с/с Гильбиринский 
15 Рэгдэлов Гомбожап 1892 мирянин Кяхтинский р-н,  

с/с Субуктуйский 
16 Чойванов Цырен 1886 лама Закаменский р-н,  

с/с Цакирский 
17 Нанзытов Найдан 1892 лама Хоринский р-н,  

с/с Анагинский 
18 Балданов Бато 1888 мирянин Заиграевский р-н,  

с/с Дабатуйский 
19 Санданов Бато 1891 мирянин Улан-Удэ, 9-й участок 
20 Хомушку Карима Дар-жа 1895 лама Тув а. о., Борун-Хемчик р-н 
21. Жигжитов Самбу 1880 лама Чит. обл., Карымский р-н 

с/с Агинский 
22 Жалсанов Бато 1897 мирянин Чит. обл., с/с Агинский 
23 Батуев Даба 1891 мирянин  
24 Санжиев Самдан 1879 мирянин  
25 Жамбалов Цырен 1876 мирянин с/с Алханайский 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

101 

26 Цыдыпов Данзан 1892 мирянин Чит. обл., с/с Токчинский 
27 Цыренов Чагдор 1861 мирянин Чит. обл., с/с Ага-Хангильский 
28 Доржиев Даба 1884  Ирк. обл., г. Черемхово, 

 ул. Красной Звезды, д. 60 
29 Чагдуров Базар 1894 лама Ирк. обл., ул. Касьянова, д. 3 
30 БайминовСиван 1892 лама Ирк. обл., г. Зима 
31 Доржиев Ширап Жамцо 1883 лама Иволгинский р-н,  

Хамбинское сумэ 
32 Жамьянов Ринчин 1881 лама Хамбинское сумэ 
33 Ринчинов Бавасан 1892 лама Селенгинский р-н,  

с/с Ноехонский 
34 Доржиев Ринчин 1882 лама Хоринский р-н, с/с Анинский 
35 Жамбалон Дамба 1892 лама Тункинский р-н, с/с Кырен 
36 Цыденов Чернин 1892 лама Мухоршибирский р-н,  

с/с Сутайский 
37 Намсараев Цырен-Гарма 1876 мирянин Иволгинский р-н, 

 с/с Иволгинский 
38 Дармаев Лубсан Нима 1890 лама Хамбинское сумэ 
39 Гомбоев Дашинима 1895 мирянин с/с Иволгинский 
40 Цыремпилов Сандак 1872 мирянин с/с Гильбиринский 
41 Цыренжапов Доржи 1890 мирянин с/с Оронгойский 
42 Дармаев Шираб 1881 мирянин с/с Иволгинский 
43 Будаев Нима 1877 мирянин Заиграевский р-н, 

 с/с Дабатуйский 
 
За короткий период, уже через два года, в Хамбын сумэ количество лам вы-

росло, их служило 15, в том числе гэбшэ-лама Жамбалов Бадма-Доржи из Чесан-
ского дацана.  

 
Список зарегистрированных лам Хамбинского сумэ 

 (1948 г.) 
1.  Доржиев Шарап Жамцо, 1883 г. р., Иволга, габжа 
2.  Жамьянов Ринчин, 1881 г. р., Верхний Оронгой, габжа 
3.  Дармаев Лубсан-Нима, 1890 г. р., Бургастай, габжа 
4.  Балданов Цырен-Доржи, 1876 г. р., Бургастай, габжа 
5.  Будаев Чимит, 1887 г. р., Челута, рабжамба 
6.  Тасарунов Чагдур, 1884 г. р., Улигтуй, габжа 
7.  Аюшеев Ринчин-Доржи, 1881 г. р., Кудара, габжа 
8.  Мункожапов Чагдор, 1886 г. р., Харгана, габжа 
9.  Цыденов Чернин, 1892 г. р., Сутай, гэбшэ 
10.  Дандаров Дондок, 1893 г. р., Харлун, габжа 
11.  Гомбоев Жамьян-Шарап, 1886 г. р., Гарга, габжа 
12.  Раднаев Балсамбу, 1881 г. р., Могойтуй, гэбшэ 
13.  Жамбалов Дамба, 1893 г. р., Хоймор, габжа 
14.  Шагдуров Ширап 
15.  Жамбалов Бадма, 1890 г. р., Кижинга, гэбшэ [ГАРБ, ф. 248, oп. 4, д. 80, 

л. 87].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

102 

Среди   документов ГАРБ мы нашли список делегатов нового состава ЦДУБ 
СССР, избранных на съезде, прошедшем 13–14 октября 1956 г. В нем числится 
известный гэбшэ-лама Чесанского дацана Жамбалов Бадма-Доржи: 

«Шарапов Еши-Доржи, 1892 г. р., гэбшэ, гелун, председатель ЦДУБ, Пандидо 
хамбо-лама. В 1900–1904 гг. учился в приходском училище в г. Чите, затем в Гу-
синоозерском дацане.  

Гомбоев Жамбал-Доржи, 1897 г. р., габжа, гелун, дид хамбо-лама, заместитель 
председателя ЦДУБ.  

Жамбалов Бадма, 1890 г. р., гэбшэ, гелун, дид хамбо-лама, заместитель 
председателя ЦДУБ.  

Цыренов Бат, 1895 г. р., габжа, гелун, член ЦДУБ.  
Самбуев Бадма, 1907 г. р., мирянин, член ЦДУБ, уроженец с. Укурик Хилок-

ского р-на Читинской области.  
Кандидаты в члены: 
Бальчинов Лобсан-Нима, 1888 г. р., гэбжэ, гелун, кандидат в члены ЦДУБ, 

уроженец с. Тасархай Джидинского аймака. В 1901−1930 гг. учился в Гусино-
озерском дацане. С 1930 по 1942 г. находился в заключении. С 1942 по 1953 г. 
жил в Усолье Иркутской области. Хорошо знает тибетский, русский, монголь-
ский языки. Пользовался авторитетом среди лам.  

Цыбиков Цырен Доржи, 1892 г. р., мирянин, кандидат в члены ЦДУБ.  
Члены ревизионной комиссии: 
Бальжинимаев Насык-Доржи, 1917 г. р., мирянин, председатель комиссии.  
Гомбоев Дашинима, 1894 г. р., мирянин, член ЦДУБ.  
Доржиев Будожап, 1896 г. р., гэбшэ, гелун, член ЦДУБ, уроженец Борзинско-

го района Читинской области, учился в Цугольском дацане. Имел авторитет сре-
ди лам и верующих.  

Рыгдылов Зандра, 1897 г. р., гэбшэ, гелун, член ЦДУБ. Уроженец Нижне-
Курбинского аймака. С 1910 по 1934 г. учился в Шулутайском дацане. 
В 1935−1942 гг. работал в разных учреждениях Иркутской области.  
В 1942−1945 гг. служил в рядах Советской армии. С 1945 г. трудился чернорабо-
чим в Заиграевском районе. В июне 1956 г. зарегистрирован как лама Иволгин-
ского дацана. Прикреплен к Заиграевскому аймаку.  

Эрдынеев Тудуб, 189 г. р., мирянин, член ЦДУБ [ГАРБ, ф. 248, on. 4, д. 98,  
л. 57–60].  

Авторы Ц. П. Ванчикова и Д. Г. Чимитдоржин, описывая расширение геогра-
фии буддизма в послевоенном СССР, отмечают: «В этот период дацаны исполь-
зовались в политических целях, в основном для демонстрации существования 
принципов «свободы совести» в СССР. Как уже говорилось выше, в начальный 
период ламы с трудом соглашались вести религиозную деятельность, опасаясь 
репрессивных мер со стороны властей, а верующие предпочитали отправлять 
религиозные обряды на дому. Гонения и репрессии на религию оставили глубо-
кий след в сознании верующего населения, многие люди боялись посещать даца-
ны. Под особым контролем властей находились интеллигенция, госслужащие и 
молодежь. Ламам категорически запрещалось иметь учеников.  

Тем не менее у некоторых лам ученики появляются и даже за пределами тра-
диционных буддийских ареалов. Наиболее известна группа, сложившаяся вокруг 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

103 

бурятского ламы Б. Дандарона (преемника ламы Сандана Цыденова), в которую 
входили люди из Бурятии, европейской части России, Украины и Прибалтики. 
Об этом уже написано много книг. В 1972 г. с Дандароном сотрудничали некото-
рые другие ламы, например мастер Калачакры Цыренжаб Гатабон (Гатавон), 
прославившийся, как рассказывал Б. Дугаров, тем, что некогда выиграл диспут в 
знаменитом тибетском монастыре Лаврон. По просьбе Б. Д. Дандарона он даро-
вал посвящение Калачакры известному ныне буддологу и философу А. М. Пяти-
горскому [Ванчиков Ц. П., c. 34]. Цыренжаб Гатабон (1890–1979 гг.) успешно 
окончил образовательный курс и защитил в Чесанском дацане высокое звание 
«аграмба» — почётное тантрийское звание «Дордже-зинрамба» («Держатель 
Ваджра»).  

С началом репрессий Гатабон-лама покинул родные места и направился в 
сторону железной дороги. Через несколько дней он добрался до железной дороги 
и пошел вдоль её полотна «куда глаза глядят». Была зима, стоял лютый мороз, 
проходящий товарный поезд вдруг остановился посреди голой степи — маши-
нист увидел одинокого путника и проникся к нему состраданием. Этот русский 
человек стал для бурятского ламы настоящим Бодхисаттвой. Машинист жестом 
подозвал Гатабона, посадил его в паровоз и увез в Черемхово, где Гатабон-лама 
на свободе пережил смутное время [Буддизм. Каноны… С. 443].  

Учителем Гатабона был Хуваргэ-багши (Хубургай-лама). «Хубургай (про-
звище от слова «хуварак»; имя никто не вспомнил) — лама из Эгитуйского даца-
на (Еравнинский район), был знаменитым дуинхорвой (тибет. «калачакринец», 
практик системы Калачакра). Эгитуйский дацан славился Дуйнхор-дацаном — 
факультетом Калачакра-тантры. По всей Бурят-Монголии это был самый извест-
ный факультет данного направления. Хубургай-лама прошел обучение в Дуйн-
хор-дацане и впоследствии стал его главой. Как практик он достиг такого уровня, 
что давал высшие посвящения — ван (тиб.: «правомочность») — в систему Ка-
лачакра. Последний ванн Калачакры он поставил в Эгитуйском дацане в 1926 г.» 
[Буддизм. Каноны… С. 440].  

В послевоенные годы в Бурятии кроме Иволгинского и Агинского дацанов 
продолжало нелегально действовать несколько сотен бывших лам, выпущенных 
из лагерей и вернувшихся с войны. Они выполняли религиозные ритуалы и об-
ряды по просьбе односельчан и практиковали восточную медицину. За ними 
осуществлялся контроль со стороны КГБ, но репрессивные меры не принима-
лись, отпускали после предупреждений и собеседований.  

По устным воспоминаниям, «в начале 1950-х гг. Жуд-дуган Чесанского даца-
на был в очередной раз перестроен в клуб с библиотекой, внутри переделали и 
отремонтировали здание. Было окончательно разобрано примерно в 1972–
1973 гг. и пущено на дрова. В ходе демонтажа долго не могли разобрать пагоду. 
Обвязали тросом и стащили с помощью трактора. Всё это происходило на глазах 
очевидцев, жителей села, под руководством партийных руководителей». По дру-
гим сведениям, здание снесли 1978 г. по решению дирекции и партийного коми-
тета совхоза «Чесанский». Сохранилась в фондах Музея истории Бурятии фото-
графия Чойра-дугана, выполненная Жабоном в 1969 г. Возможно, фотография 
подписана ошибочно по названию дугана, потому что здание Чойра-дугана было 
двухэтажным, разобрано и вывезено в с. Михайловку для строительства школы и 
домов для учителей. Сохранилась фотография Цогчен-дугана Чесанского дацана 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

104 

от 1935 г. в газете «Буряад үнэн» от 26 февраля 1991 г. № 41. Слева от здания 
Цогчен-дугана на заднем плане видно двухэтажное здание Чойра-дугана.  

В 1991 г.  при Иволгинском дацане был открыт Буддийский институт «Даши 
Чойнхорлин», религиозное высшее учебное заведение для подготовки кадров 
священнослужителей, преподавателей, переводчиков канонических текстов, ху-
дожников-иконописцев. Процесс образования построен по системе монастырско-
го образования традиции Гоман-дацана. В 1991 г. действующих дацанов в Буря-
тии стало 12, в том числе Чесанский дацан. В период возрождения дацанов очень 
остро стоял вопрос о подготовке кадров.  

В газете «Буряад үнэн» № 41 от 26 февраля 1991 г. опубликованы магтаалы о 
Чесанском дацане [Түрэл…].  

Баршыгаа тойрогшо 
Баян сагаан Чисаана.  
Баян Чисаанын хойморто 
Баталгатай сагаан дасан лэ.  
Баталгатай сагаан дасанда 
Баглайрхажа мүргэе.  
Υлзытэеэ тойрогшо  
Υргэн сагаан Чисаана.  
Υргэн Чисаанын хойморто 
Υндэр сагаан дасан лэ.  
Υндэр сагаан дасанда 
Υнжөө, хонон мүргэе.  
Дундатые тойрогшо 
Дуулим сагаан Чисаана.  
Дуулим Чисаанын хойморто 
Дугантай сагаан дасан лэ, 
Дугантай сагаан дасанда 
Дуурхажа мүргэе.  
Дошходой Сүмын хуралда 
Дуун бүреэ татая, 
Дошходой Сумын аршанhаа 
Долоо домнон хүртэе.  
Гандан бэшхүүр татажа, 
Ганжуурай сүмэдэ хуралтай.  
Ганжуурай сүмын аршанhаа 
Ганса домнон хүртэе.  
Сан, хэнгэргэн дэлдээндэ 
Сахюусанай хуралда мүргэе.  
Һанаhан хэрэгээ бүтээлгэндэ 
Һанан, hанан мүргэе.  
Бүреэ бэшхүүрэй дэлдээндэ 
Бурхан багшадаа мүргэе.  
Бүтээхэ хэрэгээ hанахадаа 
Буяншалан, дурдан мүргэе.  
 
Орохо наран соо 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

105 

Амар зугуун Шамбала,  
Олон ерэхэ мэргэдэй 
Уулзахын орон тэндэ лэ.  
Гараха наран соо 
Гансал зугуун Шамбала. 
Ганса ерэхэ мэргэнэй 
Гансахан орон тэндэ лэ.  
Дамаари хонхын дэлдээндэ 
Дошходой хуралда мүргэе. 
Домтой хэрэгэй бүтээлгэндэ 
Дурдан, дурдан мүргэе.  
 
Байхаяа түблэн ургагша 
Баян Сүмбэр хөөрхы.  
Баян Сүмбэрэй шэмэглынь 
Байра Зандан гэлэй лэ.  
Барандаа шүтэhэн Багшамнай 
Баруун Жуугай Саарамба (h), 
Багаханууд дүүнэдтээ дуулгалтай 
Багын hайхан буян лэ.  
Ороноо түблэн ургагша 
Орьёлоо Сүмбэр хөөрхы.  
Орьёлоо Сүмбэрэй шэмэглэлынь 
Угай Жуугай Саарамба.  
Олонхон дүүнэртэ дуулгалтай 
Угай hайхан буян лэ.  
Замбуулинаа түблэн ургагша  
Жабхалан hайхан Сүмбэр лэ.  
Жабхалан Сүмбэрэй шэмэгынь 
Зандан Жуугай гэлэй лэ.  
Заягаасан шүтэhэн багшамнай 
Жагар Жуугай Саарамба.  
Жаахануур дүүнэртээ дуулгалтай 
Заяанай hайхан буян лэ.  

 
Ниже приводим современные магтаалы о Чесанском дацане, опубликованные 

в газете «Хэжэнгэ», подборка Цырендондока Чимитова «Чисаанын дасанай шэнэ 
магтаалнууд» (Хэжэнгын аймаг, Загаhата нютаг): 

Һарьдаг шэлэhээ эхитэй 
Һайхан сагаан Чисаана.  
Һайхан Чисаанын хойморто 
Һаяхан бүтэhэн дасан лэ.  
Һайхан бүтэhэн дасанда 
Һамын Доншод хуралтай, 
Һамын Доншод хуралда 
Һанан, hанан мүргэе.  
 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

106 

Шэлэ хүбшэhөө эхитэй 
Сэлгеэ сагаан Чисаана.  
Сэлгеэ Чисаанын хойморто 
Шэнээр бүтээhэн дасан лэ.  
Шэнээр бүтээhэн дасанда 
Шигэмүүниин хуралтай 
Шигэмүүниин хуралда 
Шэлжэн, шэлжэн мүргэе.  
 
Долоон хүбшэhөө эхитэй 
Дуулим сагаан Чисаана.  
Дуулим Чисаанын хойморто 
Домнон бүтээhэн дасан лэ.  
Домнон бүтээhэн дасанда 
Доншод hамын хуралтай.  
Доншод hамын хуралда 
Дурдан, дурдан мүргэе.  
 
Далай Һама хиидээ сахюусандаа 
Долоо домнон дурдан мүргэе, 
Далай лама Данзан-Жамсадаа 
Дохин, дохин дурдан мүргэе, 
Шажан бурхамнай hөөргөө эрьежэ.  
Чисаанын дасан hүнэhэнhөө мүндэлбэ, 
«Чоймпэллинг» нэрэмнай дахинаа ерэжэ, 
Шүтээhэн Буддадаа hүгэдэн мүргэнэб.  

 
Также в фоноархиве Института монголоведения, буддологии и тибетологии 

СО РАН хранятся образцы магтаалов на тибетском и старомонгольском языках в 
честь бурятских дацанов: Агинский, Анинский, Кудунский (Кижингинский), 
Эгитуйский и другие, в том числе монгольские и тибетские. Внехрамовое чтение 
«маани» является дацанской традицией, которая хорошо сохранилась у бурят, 
особенно у южных и восточных. Главным назначением магтаалов является изу-
чение буддийской молитвы, «маани», вне службы, в обычной повседневной жиз-
ни мирянина. Самой распространенной темой бурятских «магтаалов» и жанровой 
разновидностью буддийских песнопений является прославление буддийских да-
цанов и восхваление жизнедеятельности выдающихся буддийских священнослу-
жителей. Тексты магтаалов со временем подвергались изменениям на вербаль-
ном и музыкальном уровнях и практически превращались в народные интерпре-
тации известных буддийских молитв. Миряне, не знающие тибетского и старо-
монгольского языка, заучивали молитвы наизусть, запоминали тексты (вербаль-
ный и музыкальный) и передавали их устным путем. В основном «маани» знают 
и читают люди старшего возраста. Известны также магтаалы и молитвы, которые 
исполнялись на бурятском языке. В настоящее время по селам районов есть по-
жилые люди, которые собираются вместе и исполняют магтаалы и маани.  

В 1919 г. был построен Шулутовский дуган. К этому времени, по словам ин-
форматора Ц.-Д. Чимитова, при Чесанском дацане кроме Цогчен-дугана было 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

107 

пять дуганов: Диважин, Чойра, Домой, Сахюусан и Жуд, в которых служили 
двенадцать утвержденных штатных лам, освобожденные от податей [Студенче-
ство…, c. 21; Цыренжапов Ц.-Д., c. 12]. «В 1920 г. на территории современного 
Хоринского аймака находилось четыре больших дацана: Анинский, Кижингин-
ский, Чесанский, Челутайский и Ацагатский Мамба дацан» [Нацов Г.-Д., c. 26].  

В начале 1920-х гг., по воспоминаниям современников, Чесанский дацан дей-
ствительно представлял собой большой поселок. Все сумэ к этому времени были 
восстановлены и функционировали. Из архивных источников известны даты вос-
становления (ремонта) всех зданий сумэ: 1854 г. ― Хурдэ и Отошо; 1889 г. ― 
Отошо и Табан Хаан; 1893−1894 гг. ― Майдари и Аюши; 1907 г. ― заново по-
строен Дымчог; 1909 г. ― Гунрик; 1911 г. ― Арьяа-Баала; 1918 г. ― Гунрик.  

 В 1914 г. подано ходатайство о проведении ремонта в сумэ Очирвани, Хурдэ. 
В центре этого сумэ возвышался храмовый комплекс, огороженный глухим дере-
вянным заплотом. Как и все дацаны, он представлял собой прямоугольное ого-
роженное место, строго ориентированное по сторонам света. Вокруг центрально-
го Цогчен-дугана симметрично располагались дуганы (храмы-факультеты). 
Внутри ограды располагались храмы-сумэ (лхаканы), посвященные культам от-
дельных божеств, множество вспомогательных зданий, в том числе кухня, кара-
ульный дом и другие.  

Обычно рядом с Цогчен-дуганом воздвигали субурганы (санскр. ступа; тибет-
ский чортен), которые могли размещаться и за оградой монастыря. Ближе к огра-
де располагались жилища монахов (обычные деревянные дома и войлочные юр-
ты), библиотека, печатня и различные хозяйственные постройки. Храмы и жи-
лища были обращены центральным фасадом в южную сторону. Южные воро-
та дацанов считались главными, ими пользовались в торжественных случаях. 
Ворота главного входа были в виде павильона с колоннами и простыми боковы-
ми воротами на западной и восточной стороне. Внутри ограждения Цогчен-дуган 
имел свою деревянную ограду с входными воротами.  

В указанный период развития Чесанский дацан представлял собой крупный 
буддийский монастырский комплекс, состоящий из 6 важнейших дуганов: глав-
ный Цогчен, затем Диважан, Чойра, Домой, Сахюусан и Жуд, а также Шулутов-
ский дуган и 9 сумэ: Хурдэ, Майдари, Гунриг, Дымчог, -Баала, Очирвани, Ото-
шо, Табан Хаан, Аюши. Кроме этого, функционировал Барай сумэ ― печатня   
дацана. Количество лам и хувараков в них доходило до 600. Алтари малых и 
больших храмов украшали тысячи буддийских скульптур и изображений бо-
жеств. «До революции только Бултумурский дацан в своем комплексе имел 19 
дуганов и сумэ и относился к самому большому дацану по их количеству» 
[ГАРБ, ф. 454, оп. 12, д. 1, л. 1]. Один из первых бурятских дацанов (первое дере-
вянное здание построено в 1758 г.) ― Тамчинский (Гусиноозерский) ― имел 19 
дуганов и сумэ [Тамчинский дацан, с. 7, 19]. В то время на территории Анинско-
го дацана стояло 26 субурганов ― это было самое большое количество субурга-
нов при дацане. В настоящее время здесь построено 108 субурганов, как и преж-
де, это также самое большое количество субурганов среди дацанов Бурятии и 
России.  

В комплекс дацана входили и вспомогательные здания и помещения, слу-
жившие для хранения и приготовления ритуальной и обычной пищи — «чодхан» 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

108 

(склад) и «джахан» (кухня). Чодхан предназначался для приготовления «пожерт-
вования бурханам». Ламы, называвшиеся «тахильчи», готовили всё необходимое 
для алтарей: чистили светильники зула, жертвенную посуду, готовили жертвен-
ную воду аршан. В этом же помещении хранилось масло для заполнения све-
тильников и благовония. Балины (особый вид подношений) также производили в 
чодхане.  

Джахан ― это монастырская кухня, в которой готовили пищу для лам и ми-
рян во время больших богослужений. В монгольских дацанах, как писал  
А. М. Позднеев, «джама есть лама, которого вообще можно назвать монастыр-
ским поваром». Рецепт приготовления дацанского угощения хранился мастерами 
в секрете и обычно передавался в устной форме. Например, «боово» ― самое 
вкусное угощение для божеств. Эти пресные лепешки, жаренные в масле, всегда 
готовили к большим хуралам и праздникам. Их подносили в качестве угощения 
божествам, ламам и друг другу. Угощали молодоженов во время обряда «благо-
словение семьи». Боовы сохраняют вкусовые качества и бывают пригодными для 
употребления достаточно долгое время. Поэтому их брали с собой в дальнюю 
дорогу.  

Во вспомогательных зданиях и сооружениях хранились травяные сборы для 
изготовления лекарств, хозяйственный инвентарь, культовое имущество и пред-
меты, как, например, украшенная деревянная лошадь и телега для проведения 
хурала, посвященного Будде Майтрейе (Будде Грядущего), и другие вещи.  

Обо всем движимом и недвижимом имуществе есть сведения, сохраненные в 
архивных источниках. Несомненно, такой крупный дацан, как Чесанский, не мог 
не иметь собственность. Мы предприняли попытку хотя бы частично, основыва-
ясь на скупых данных информаторов, восстановить картину. В настоящее время 
мы не располагаем подробной информацией о времени постройки, проведении 
ремонтов и перестроек этих зданий, а также достоверными сведениями об их 
планах.  

В комплекс Чесанского дацана входили ступы (субурганы) и различные 
хурдэ, возведенные вокруг дуганов и сумэ. Все субурганы были связаны со зна-
чительными событиями дацана или посвящены высоким и особо почитаемым 
ламам, но по архивным источникам время их возведения, количество нами не 
выявлены. Это связано с тем, что на строительство субурганов не требовалось 
специальное разрешение русского правительства, также как и на многочислен-
ные хурдэ (молитвенные барабаны) вокруг храмовых зданий или по периметру 
дацанов, символически оформленных сэргэ (коновязей). К сожалению, в архив-
ных источниках практически нет сведений о количестве ступ (субурганов), хурдэ 
(молитвенных барабанов) и сэргэ (коновязей), которые являлись характерными 
атрибутами дацанов. По воспоминаниям Намжил-Доржо Жанаевича Жамьянова, 
1929 года рождения, жителя села Могсохон Кижингинского района (запись сде-
лана автором 20 августа 2017 г.), справа и слева от центрального входа на терри-
торию дацана были установлены два «сэргэ», деревянные коновязи. На старой 
фотографии с левой стороны Цогчен-дугана просматривается один субурган, а из 
Ведомости 1878 г. нам известно о наличии двух субурганов. Во всяком случае, 
на территории дацана всё-таки были субурганы, неизвестно только их количе-
ство и с чем они связаны. В настоящее время здесь возвышается восемь субурга-
нов.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

109 

По воспоминаниям жителей села Чесан Кижингинского района, наших совре-
менников, Дашимы Эрдынеевны Цыренбазаровой (село Булак Кижингинского 
района, в настоящее время проживает в г. Улан-Удэ), Виктора Александровича 
Павлова, Дашимы Цыреновны Цыбиковой (записи произведены в июле 2016 г.), 
«перед дацаном были посажены разные деревья ― сосны, ели, березы, тополя и 
разные кустарники, здесь был целый сад. Под деревьями были установлены ска-
мейки для отдыха. Сад имел отдельную ограду».  

Мы предполагаем, что этот сад символизировал священную рощу в Варанаси. 
Эта традиция пришла к нам из Индии и Тибета, где бытует традиция при мона-
стырях сажать сады. «Каждое дерево было посвящено какому-нибудь Будде» 
[Горохов В. А., c. 87]. Во всех буддийских странах особо почитается дерево бод-
хи, под кронами которого Сиддхарта Гаутама достиг просветления и стал Буд-
дой. В практике бурятских дацанов, таких как Агинский, Цугольский, Анинский 
и Зугалайский, начали высаживать деревья и кустарники еще в середине про-
шлого столетия. В 1903–1904 гг. вольный слушатель Санкт-Петербургского уни-
верситета Базар Барадин в своем дневнике о бурятских дацанах писал, что «свя-
щенная роща служила своего рода открытым залом, куда с наступлением суме-
рек под кроны деревьев выходили ламы для прочтения и заучивания молитв, там 
же проводились диспуты, религиозные обряды».  

Интересны воспоминания князя Э. Э. Ухтомского, посетившего много буд-
дийских монастырей в Забайкалье XIX — нач. XX в., в том числе Чесанский да-
цан: «Посетивши три дацана Селенгинского ведомства (Чжидинский, Гусино-
озерский и Бултумурский), а затем шесть хоринских (Цулгинский, Тугнугалтаев-
ский, Хокюртаевский, Ходонский, Чицановский и Эгитуевский), я постепенно 
убеждался в том, что трудно обмануть бдительность инородцев и стать на твер-
дую почву при ознакомлении с ламским бытом и влиянием на единоплеменни-
ков. Бурятские степи искони привыкли жить одною жизнью, более или менее 
общими интересами, и передавать вести друг другу с поражающею быстротою. 
Наезжать в дацаны неожиданно, заставать их врасплох удастся довольно немно-
гим, и то местным чинам земской полиции, которые ламам чаще всего не страш-
ны, как свои люди, радеющие лишь о деньгах и угощении. Когда же чужой чело-
век, лицо незнакомое (особенно если о появлении его заблаговременно известно) 
очутится с глазу на глаз в глуши, перед сплошным инородческим населением, то 
не вновь прибывший контролирует его действия, а оно, напротив, с упорным, 
неослабевающим вниманием, день и ночь следит за его образом мыслей, харак-
тером, наблюдательностью, пониманием и оценкою фактов и т. п. Такое положе-
ние в конце концов делается тягостным и трудно выносимым, лишает самоуве-
ренности и бодрости. Так было и со мною, пока судьба не помогла выйти из-под 
гнета внешних условий» [Материалы по истории… С. 128-129].  

Известный исследователь Владимир Обручев писал: «Буряты придерживались 
ламаизма (тибетской формы буддизма) и имели несколько храмов, называемых 
дацанами, вокруг которых жили в отдельных домах монахи-ламы. Самый круп-
ный храм находился на южной половине западного берега Гусиного озера, вто-
рой, поменьше, — в долине речки Чесана, правого притока р. Худун» [Обру-
чев В.].  

Известный буддолог (индолог) А. П. Баранников в своих воспоминаниях об 
экспедиции в Забайкалье в 1923 г. после посещения Агинского, Цугольского, Гу-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

110 

синоозерского (Тамчинского), Иройского и Ацайского дацанов писал: «Сюда 
приезжает каждый не только молиться, почти каждый имеет здесь сына или род-
ственника, сюда он отдает учиться своего сына, причем ученье производится по 
средневековому методу — при помощи заучивания целых томов религиозного 
содержания. В дацан он приходит лечиться у ламы-врача, а лама-астролог со-
ставляет гороскоп его ребенку, определяет счастливые и несчастливые дни и ча-
сы для начала того или иного дела. Дацан, наконец, дает буряту удовлетворение 
его эстетических запросов — в дацане, и только в дацане, он найдет прекрасную 
архитектуру, сооружения, импонирующие ему и размерами, и своим наружным и 
внутренним блеском; тут он видит блестящую живопись и скульптуру, слышит 
музыку большого оркестра, играющего на разнообразных инструментах…» [Ма-
териалы по этнографии… С. 136].  

 
1.2. «Положение о ламаистском духовенстве 1853 г.»  
и его влияние на деятельность Чесанского дацана  

 
«Первые письменные источники о распространении буддизма в Хоринском 

ведомстве Забайкалья датируются в 50-ми годами XVIII века в канцелярии по 
пограничным делам об утверждении тибетца Лубсан Ширапа главным ламой над 
33 хоринскими ламами. Кроме этого, есть описание профессора Гмелина, побы-
вавшего в 1735 г. у хоринского тайши Иринцея Шодоева, об особой молельной 
юрте тайши и предметах ламаистского культа в семье Шодоева» [Гирченко В.,  
c. 132].  

 В 1741 г. императрица Елизавета Петровна выпустила указ и узаконила су-
ществование «ламайской веры». Всего было учреждено 11 дацанов и в них 150 
штатных лам. Они были освобождены от податей и выделены в отдельное сосло-
вие. Впервые были юридически оформлены и регламентированы все вероиспо-
ведные дела среди бурятского населения, вошедшего в состав российского госу-
дарства. Ламы получили официальное разрешение и правовые основы на пропо-
ведь своего учения среди кочующих бурятских родов. В 1764 г. Екатерина II 
учредила пост Пандидо хамбо-ламы («учёный настоятель») — главы буддистов 
Восточной Сибири и Забайкалья, которым стал Дамба-Даржа Заяев, главный ла-
ма старейшего в Бурятии Цонгольского дацана. Это утверждение считается пра-
вовым признанием буддизма — одной из государственных религий. В 1766 г. 
бурятские ламы, в свою очередь, признали Екатерину Великую воплощением 
Белой Тары на Земле.  

Указом Иркутского губернского правительства от 13 марта 1773 г. хоринско-
му тайше Дамба-Дугару Иринцееву было предписано построить в каждом роде 
по одному кошмовому храму со штатными ламами» [Нацов Г.-Д., c. 173].  
В 1773 г., по сведениям Г.-Д. Нацова, по решению хоринского тайши Дамба-
Дугара Иринцеева была поставлена кошмовая юрта — дацан, с этого берет свое 
начало история Чесанского дацана.  

 «Книга записей судебных законов, выработанных 8 числа последнего месяца 
1775 г. на сборе сайтов двадцати двух отоков всего Селенгинского ведомства», 
содержит разьяснения по наказаниям за проступки против духовных лиц и нака-
заниям самих лам.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

111 

В другом памятнике обычного права бурят — «Положении 11 хоринских ро-
дов по управлению внутренними делами и судопроизводству» от 1808 г. содер-
жатся в пунктах 1–8 виды и меры наказания в зависимости от ранга пострадав-
шего и виновного.  

 Манифестом императора Павла Петровича от 18 марта 1797 г. и указом им-
ператора Александра Павловича от 22 июля 1822 г. вновь было подтверждено 
разрешение свободного исповедания и распространения буддизма. Местные ад-
министрации, за исключением назначения на должности главного ламы и его 
помощника, почти не вмешивались во внутренние дела буддийских монастырей. 
Реформы М. М. Сперанского 1822 г. не коснулись буддийской церкви и оставили 
положение монастырей без изменений, за исключением того, что ламы теперь 
должны быть в подчинении земской полиции. Вскоре после этой реформы с уче-
том назревшей необходимости царское правительство принялось за устройство 
административных дел ламаистской церкви.  

В «Селенгинском уложении 1823 г.» нет отдельной части, посвященной ду-
ховным вопросам и взаимоотношениям. В Уложении выделены две категории 
лам — комплектные, которые освобождены от уплаты податей и несения обще-
ственных повинностей, и податные ламы. Как одно из требований определен 
обет безбрачия для лам, а также выборность лам при повышении в звании и 
включение их в комплектные. Это требование было позже отражено в «Положе-
нии» 1853 г. [Реалии… С. 160–161].  

В период строительства и открытия Чесанского дацана действовало «Уложе-
ние 1823 г. 11 хоринских родов» [Обычное право… С. 60–84]. В Уложении во-
просы буддийской религии выделены в отдельные главы. Первая глава «О буд-
дийских кумирнях и находящихся в них ламах» и вторая глава «О разбиратель-
стве тяжб между ламами и мирянами из-за ссор» были посвящены основным 
направлениям жизнедеятельности дацанов, взаимоотношениям лам с мирянами. 
Согласно ст. 7 гл. 1 «ламы, живущие около дацана своими юртами, там же полу-
чают покосы. Одиноко живущие ламы наделяются покосами по числу лошадей и 
дойных коров в зимнее время. Живущие в улусах ламы получают из территории 
того общества».  

В других главах в соответствующих статьях определены правила в отношении 
лам и хувараков, например, в гл. 8 ст. 65 запрещено курить в монастырях, ку-
мирнях как мирянам, так и ламам. Всего Уложение 1823 г. имело 12 глав и 142 
статьи. Почти во всех сводах обычного права селенгинских и хоринских бурят 
имеются статьи о ламаистском духовенстве. В них говорится о ламах различных 
степеней и должностей в дацанах, численность которых зависела от количества 
дуганов и сумэ.  

По распоряжению генерал-губернатора Восточной Сибири А. С. Лавинского в 
1826 г. был составлен проект ограничительных правил для буддийского духовен-
ства. Эти правила были представлены на рассмотрение в Департамент духовных 
дел иностранных исповеданий Министерства внутренних дел и переданы в Ми-
нистерство иностранных дел. Правительство, опасаясь, что ограничительные ме-
ры могут вызвать «удаление лам вместе с населением в китайские пределы», не 
утвердило проект А. С. Лавинского. С этого момента началась разработка зако-
ноположения о ламаистском духовенстве Восточной Сибири, растянувшаяся на 
три десятилетия.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

112 

«В фондах Музея истории Бурятии хранятся тибетоязычные уставы — джая-
ки — бурятских дацанов, выполненные на шелковых свитках. В частности, име-
ется устав внутреннего распорядка Цонгольского дацана (Балдан Брайбун), сви-
детельствующий о продолжении монастырских традиций тибетского монастыря 
Сэра» [Реалии… c. 159]. В конце 1820-х гг. Цугольский дацан имел свой устав, 
который содержал только аспекты религиозной деятельности с большим акцен-
том на духовность.  

В 20–30-х гг. XIX в. непосредственно вопросами управления буддийской об-
щиной занимались Министерство иностранных дел царского правительства, а 
также генерал-губернатор Восточной Сибири А. С. Лавинский, которые с целью 
создания собственного законодательного проекта в отношении буддистов России 
отправили в Иркутскую губернию Павла Львовича Шиллинга фон Канштадта. 
Привеженец либеральных взглядов, Шиллинг провел масштабное исследование 
буддийской общины. В целях исключения вероятного возникновения предвзято-
сти со стороны Цонгольского или Тамчинского дацанов поручил третьей незаин-
тересованной стороне — Кодунскому дацану — составить устав по управлению 
буддийской общиной. Согласовав с Пандидо хамбо-ламой Гываном Ешижамсуе-
вым, «Шиллинг представляет официальный запрос о составлении проекта устава 
по управлению буддийскими дацанами главному тайше хоринских бурят Верх-
неудинского округа Иркутской губернии Жигжиду Дамбадугарону и главному 
ламе хоринских дацанов Тойндолу Цеванову. По распоряжению тайши в Кудун-
ском дацане собрались высшие ламы Кудунского дацана ― упомянутый Тойн-
дол Цеванов и шанзодба Лхундуб Дандарын, а также заседатель Хоринской 
степной думы Доржи Дарбаев, зайсан Тугулдур Тобоев для обсуждения проекта» 
[Цыремпилов Н., с. 107].  

Уже в августе 1830 г. шэрэтэ Кудунского дацана лично вручил Шиллингу 
Кудунский устав, «озаглавленный как «Религиозный устав монголо-бурятского 
духовенства Забайкалья», состоявший из 289 пунктов и содержавший принципы 
управления делами буддийской монастырской сангхи и порядок ее взаимодей-
ствия с органами власти» [Цыремпилов Н., с. 107].  

В настоящее время изучена единственная неполная копия, состоящая из 148 
глав. Кудунский дацан является наиболее близким к Чесанскому дацану терри-
ториально и даже по организации внутренней и внешней жизнедеятельности.  
В различных публикациях (Галданова и др., 1983, Яроцкий, 1963) этот документ 
носит название по месту создания «Кудунский устав», а не официальное его 
наименование. В настоящее время неизвестно о наличии устава (Джаиг) Чесан-
ского дацана, полный Кудунский устав хранится в музее в Санкт-Петербурге.  

В неполном тексте Кудунского устава отражены такие направления деятельно-
сти, как «строительство дацанов, сбор пожертвований и контроль над ним, религи-
озное образование, внутренняя дацанская иерархия, должностные обязанности мо-
нахов, медицинская и ритуальная практика и прочее», «…148 статей, распределен-
ных по 7 главам, некоторые из которых, в свою очередь, разбиты на части: 

1. Виды дацанов и монастырей. О возведении новых дацанов. 
2. Дацанские службы.  
2.1. Общие положения. 
2.2. Постоянные службы. 
2.3. Особые службы. 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

113 

2.4. Поведение монахов, согласно монастырским правилам. 
3. Дацанская казна и поступление средств. 
4. Категории монахов, необходимых для каждого дацана. 
5. Выборы степенных, почетных и должностных комплектных монахов. 
6. Наказания за нарушение монашеских обетов. 
7. О дацанских школах. 
7.1. Общие положения о школах. 
7.2. Специальные школы. 
7.3. Подготовка в дацанах эмшэ, зурхайша и гурумшэ и их помощь нуждаю-

щимся. 
7.4. Об астрологах. 
7.5. О медитации и проведении ритуалов» [Цыремпилов Н., с. 107–108].  
В проекте монахи выдвинули предложение о введении в структуру управле-

ния дацанами переходного звена между монастырями, их настоятелями и адми-
нистрацией Пандидо хамбо-ламы. В своем уставе Шиллинг этому «переходному 
звену» дал наименование об окружных духовных управлениях. При расчете ко-
личества дацанов предлагался один дацан на тысячу душ верующих с приходом, 
обслуживающим территорию в сто верст по окружности (ст. 3). Возведение да-
цанов должно было осуществляться за счет верующих. Устав предписывал вы-
бирать из числа мирян ответственных за пожарную безопасность «со своим ин-
вентарем» и охрану имущества (ст. 14–17). Для поддержания необходимой ти-
шины вокруг монашеской обители правила запрещали мирянам кочевать ближе 
трех верст от дацана. Устав определял минимальное количество (70 человек) для 
нормального функционирования каждого дацана. Все монахи подразделялись на 
три категории по степени посвящения (гелун, гецул, банди) и на четыре катего-
рии по своим функциям (ст. 57–58): степенные ламы (шэрэтэ, лацаб, соржо, шан-
зодба, даа лама, нансо); почетные ламы (жидба, гурумчи, гэсгы, 2 унзада); долж-
ностные ламы (ноён-лама, захирагчи, нирба, 4 бичээчи, сойбон, 2 тахильчи,  
9 сойбо и 2 жама); ученые ламы (бэлигтэ, улзытэ, эрхэтэ, дархан, тойн, 8 зурхай-
чи, 10 эмши, 2 зурачи, сийлэчи (ст. 58). Предполагалось ввести институт убаши 
(ст. 60), принявших пять базовых обетов из расчета 1 от 200 прихожан обоего 
пола, которые должны были состоять при дацане и проходить обучение в рели-
гиозной школе, чтобы восполнить в случае естественной убыли и расстрижения за-
менить банди в штате дацана. Все должности были выборными, с участием членов при-
хода (ст. 68), первые лица дацана утверждались губернскими властями (ст. 70).  
В уставе подробно были расписаны все функции монахов, начиная от шэрэтэ и 
заканчивая учеными ламами. Основной обязанностью лам перед обществом и 
государством являлся долг «молиться за спокойствие и счастье всех живых су-
ществ, молиться за спокойствие и счастье монарха и всех подданных, молиться 
за долгую жизнь и обретение святости Будды в будущих перерождениях»  
(ст. 19). Подробный анализ категорий лам с их обязанностями подтверждает 
наше предположение о том, что подобная администрация в дацанах существова-
ла в таком или примерно таком виде с момента возникновения первых монасты-
рей в Забайкалье. Кудунский устав наделял широкими полномочиями окружные 
духовные управления, которые фактически регулировали всю жизнь в дацане. 
Разработчики устава, таким образом, стремились в некоторой степени воссоздать 
организацию родовых управлений бурят-монголов, согласно Уставу Сперанско-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

114 

го. Независимые друг от друга степные думы напрямую подчинялись губерн-
ским властям. Эти же принципы пытались перенести на религиозную админи-
страцию [Цыремпилов Н., с. 109-115]. В целом Кудунский устав предполагал 
активное участие государства в жизни буддийской общины, при этом больший 
акцент делался на духовность.  

В 1831 г. Министерство иностранных дел командировало в Восточную Си-
бирь чиновника Шиллинга фон Канштадта для изучения административного 
устройства ламаизма в Забайкалье, проверки данных генерал-губернатора Ла-
винского и составления нового проекта по ламаистской конфессии в Восточной 
Сибири. Две задачи в работе Канштадта были главными: первая — устранить 
земских чиновников от управления религиозными делами бурят и вторая — со-
средоточить духовную власть в руках хамбо-ламы. Устав Шиллинга, составлен-
ный после изучения оригинальных дацанских уставов и материалов обычного 
права, в принципиальных положениях повторяет Кудунский устав, он обсуждал-
ся в течение семи лет в различных ведомствах, министерствах и в итоге был от-
клонен. С 1838 по 1841 г. решался спор о ведомственном подчинении духовных 
дел ламаистов Восточной Сибири.  

После экспедиции Павла Шиллинга селенгинские и хоринские буддисты, не 
дождавшись от властей свода правил и принципов управления буддийской санг-
хой, предложили новый устав по отдельному управлению. В августе 1841 г. на 
общем совете Пандидо хамбо-ламы Гывана Ешижамсуева, шэрэтэ, соржо и по-
чтенных лам дацанов, а также «атаманов четырех хоринских и селенгинских 
полков, тайши и уважаемых людей были обсуждены «замечания относительно 
улучшения управления ламами и религиозной жизнью высшим начальством». 
Новый устав явился комплексом поправок к нормам обычного права бурят-
монголов. Предлагалось официально разрешить дацанам открывать мастерские и 
печатные дворы, готовить своих печатников, принять правила регулирования 
медицинской деятельности монахов, утвердить процедуру выборов ремесленни-
ков, иконописцев, книгопечатников, учителей тибетского, монгольского, русско-
го языков. Предлагалось поставить религиозно-образовательную систему под 
контроль властей с целью её официальной легимитизации, установление надзора 
главными тайшами за делами религиозной администрации в точном соответ-
ствии с пожеланиями генерал-губернатора А. С. Лавинского. Кроме этого, пред-
лагалось упорядочить вопросы наследования ламами имущества, распределения 
подношений от мирян, снабжение регулярным пайком высших лам, утверждение 
форм одежды, которые были подробно описаны. В новом уставе было отражено 
стремление буддистов к диалогу с властями. Но данная инициатива осталась без 
внимания со стороны власти, тем не менее данный устав является подтверждени-
ем активного поиска буддистами путей конструктивного взаимодействия с вла-
стями после неудачи шиллинговского устава. Буддисты выражали согласие на 
систему зависимости сангхи от родовых органов управления, которая являлась 
шагом навстречу тем чиновникам, которые видели в такой зависимости ключ к 
эффективному контролю над делами сангхи [Цыремпилов Н., с. 135–138].  

«В монгольском фонде ЦВРК хранится 4 экземпляра устава Цугольского да-
цана — ВМ-29, МII-47, МIII-933, МIII-1251. Композиционно данное сочинение 
делится на три части: вводная, основная и заключительная. Основная часть де-
лится на две части, указанные самим автором. Автором является известный уче-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

115 

ник первого шэрэтэ Цугольского дацана Л. Дандарова — Галсан-Жимба Дылги-
ров, который стал вторым шэрэтэ этого известного дацана. Устав был издан в 
печатне Цугольского дацана ксилографическим способом. В вводной части ука-
зано, что цель данного сочинения — «дать правила о том, чего следует придер-
живаться и чего избегать хуваракам во время служб». В первой части устава 
приводятся наставления о необходимости следования учению Будды, описыва-
ются общие требования к монахам, соблюдению ими правил и обетов. Во второй 
части определены названия ежегодных и ежедневных хуралов, приведены поря-
док отправления хуралов и служб, правила поведения монахов во время хуралов. 
В сочинении подчеркивается важность почитания лам, необходимость учения 
как источника святости, собрания 10 духовных деяний, усердия в следовании 
принятым обетам. В уставе не приводится иерархия лам и административное 
устройство дацана, неоднократно отмечаются преемственность буддийской тра-
диции и широкие исторические взаимосвязи тибетских, монгольских и бурятских 
духовных центров. Из колофона устава известно, что он изначально был написан 
на тибетском языке, указаны краткие биографические сведения Г.-Ж. Дылгирова. 
На монгольский язык был переведен через 50 лет. Цугольский устав ориентиро-
ван в основном только на монастырскую богослужебную практику и регламен-
тирует нормы ее проведения, его можно рассматривать как основной духовный 
закон буддийского монастыря, определяющий тщательное исполнение буддий-
ских устоев и упорядочивающий его внутреннюю жизнь» [Реалии… С. 181–189].  

В 1841 г. вышло «Новое постановление о жизни и обычаях (Правила, уста-
новленные селенгинскими и хоринскими главными и почетными духовными и 
светскими сайтами в 1841 г.»). В этом документе более подробно описаны взаи-
моотношения светских и духовных лиц, обязанности лам, циклы хуралов в даца-
нах, меры наказания провинившихся священников, определены знаки отличия и 
одеяния лам в зависимости от положения и звания и другие вопросы.  

С 1841 по 1843 г. разработка проекта правил о ламах перешла в руки главного 
управления Восточной Сибири, предложившего новую идею, а именно учрежде-
ние контроля над всеми административными, финансовыми, хозяйственными и 
кадровыми вопросами внутренней деятельности дацанов, осуществляемого свет-
ским инородческим управлением, по инстанции и губернскими властями. Проект 
законоположения, разработанный губернской администрацией, также не был 
утвержден.  

В Забайкалье из Петербурга был командирован чиновник Департамента ду-
ховных дел МВД Левашев, которому кроме сбора дополнительных сведений о 
ламаизме поручено было выяснить взаимоотношения между православием, ла-
маизмом и шаманизмом. В отличие от Шиллинга Левашев не стремился ознако-
миться с ламаизмом по оригинальным источникам, счел его необременительным. 
В 1849 г. Левашев представил свой «Устав для руководства ламайскому духо-
венству Восточной Сибири», который также не был утвержден.  

В 1851 г. было принято «Хоринское положение» по указанию Военного гу-
бернатора Забайкальской области и атамана Забайкальского казачьего войска 
предписанием от 8 октября за №117 на основе предыдущего положения 1823 г. 
[Обычное право… С. 85–110]. Новое положение состояло из 19 глав и 197 ста-
тей. Первые 8 глав были посвящены организации жизнедеятельности дацанов, 
вопросам избрания и утверждения лам, ламских школ, исполнения ламами обе-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

116 

тов, посвящения в хувараки, имущества лам и дацанов и другим. Первая глава 
содержит 6 статей и предписывает создание канцелярии во главе с главным ла-
мой хоринских дацанов. Во второй главе был определен порядок проведения 
хуралов в дацанах, рассмотрен вопрос о расходах на проведение хуралов. Третья 
глава посвящена штатному расписанию: «в каждом дацане должны быть один 
шэрэтэ, один лацаб, один цоржи, один шанзотба, один засак, один да, один нан-
су, два гэскуя, два гэика, два унзата, два нирба, два тахильчи, один дуганчи, один 
жама, один сойбон. Из этих лам первые девять являются должностными, послед-
ние одиннадцать — титулованными. Остальные хувараки нужны для чтения вы-
шеупомянутых великих книг и службы многочисленных хуралов». Глава четвер-
тая «Об избрании и утверждении должностных лиц и лиц, носящих почетное 
звание лам» регламентирует назначение на должность и требования к кандида-
там. В главе пятой «О ламских школах» устанавливается шесть ступеней в обра-
зовании лам. В шестой главе «Об исполнении ламами обетов, покаяниях и нака-
заниях за большие и малые проступки», в п. 43 отмечено, что ламы разделяются 
по трем степеням посвящения: 1) гелонги — 253 обета; 2) гэцулы — 36 обета;  
3) банди — 9 обетов. Глава седьмая «О посвящении в хувараки и замещении 
мест выбывших лам» содержит требования к хуваракам. Стать банди или хува-
раком могли только те, кто овладел тибетской и монгольской грамотой, выучил 
рапсал и докшиты, раздел Ламрима, прошел экзамен у цоржо-ламы, а также дол-
жен был поручить свои светские обязанности по уплате податей другим людям. 
Восьмая глава «Об имуществе и джасе дацанов и имуществе лам» определяет 
порядок учета имущества, отчетности, распределения доходов и расходов, в том 
числе наследование имущества лам. Главы с 9 по 19 посвящены правовым во-
просам светских лиц» [Реалии… С. 168–173].  

 В 1852 г. генерал-губернатор Восточной Сибири Н. Н. Муравьев представил 
очередной проект «Положения о ламайском духовенстве», который был отредак-
тирован в Министерстве внутренних дел, рассмотрен в Сибирском комитете се-
ната, утвержден царем 15 мая 1853 г. и было объявлено 9 июля 1854 г.  

Быстрое утверждение проекта Н. Н. Муравьева было связано с активизацией 
дальневосточной политики царизма. В проекте Н. Н. Муравьева, принятом за ос-
нову «Положения 1853 г.», многое использовано из предыдущих предложений 
Министерства внутренних дел и Министерства иностранных дел о централиза-
ции административного управления ламаистской церкви путем сосредоточения 
власти в руках одного хамбо-ламы и всех ограничительных мерах, на которых 
настаивали губернские администрации.  

Вероисповедными делами бурят-ламаистов до середины XIX в. занимались 
учреждения ведомств иностранных дел (Посольский приказ, Посольская канце-
лярия, Коллегия иностранных дел, Министерство иностранных дел).  

Правительство предпочитало иметь в Забайкалье сильную, централизованную 
церковную власть, способную подчинить все центробежные силы, считая, что 
легче иметь дело с одним хамбо-ламой, чем с десятками соперничающих настоя-
телей монастырей.  

 «Положение о ламайском духовенстве Восточной Сибири» 1853 г. рассказы-
вает об иерархическом и хозяйственном устройстве дацана, порядке управления, 
регламентирующем основные сферы жизни лам и хувараков и хозяйственно-
административной жизни дацанов. Пандидо хамбо-лама утверждает шэрэтэ. 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

117 

Правительство контролировало личный состав управления дацанов. Зачисление в 
штат, назначение на штатные должности, возведение в духовные степени произ-
водились через хамбо-ламу, но вступали в силу только после утверждения цар-
ской администрацией и выдачи соответствующих официальных дипломов.  

«Зачисление в штат производилось из так называемой Гусиноозерской школы 
хувараков, ученики которой являлись кандидатами на замещение вакансий в лю-
бом дацане. Официальная карьера любого ламы обеспечивалась только офици-
альными, заверенными губернскими властями дипломами о возведении в духов-
ное звание и назначение в штат, без этой формальной стороны получение штат-
ных должностей в дацане было невозможно» [Птицын В. В., c. 37; РГИА, ф. 821, 
оп. 133, д. 410а, л. 106, 60].  

Вся повседневная жизнедеятельность дацана в основном была организована в 
рамках данного положения и определяла количество, порядок выбора и назначе-
ния ламаистских священников на должности, их подчинение светской власти. 
Этим же документом были установлены жесткие ограничения и правила по-
стройки дацанов и ведения их хозяйственной деятельности».  

Положением 1853 г. было определено «комплектное» количество дацанов, 
штат этих 34 дацанов был установлен в рамках приложения о штатном расписа-
нии в количестве 285 лам. Понятия «штат» и «комплект» никак не различались. 
Все остальные ламы были признаны вне закона, на них не распространялись пра-
ва и льготы для штатных лам. По этому положению многие вышеназванные ду-
ховные должности были упразднены и введены должности хамбо-ламы (глава 
буддийского духовенства) и шэрэтэ (настоятель монастыря). В соответствии с 
данным положением все духовенство Восточной Сибири делилось на шесть сте-
пеней: 1) для управления всем буддийским духовенством призвали главного 
Пандидо хамбо-ламу (главенствующего ламу всех дацанов Восточной Бурятии); 
2) трех помощников по духовным округам (Гусиноозерский (Тамчинский), Цон-
гольский, Кудунский); 3) степенных лам (шэрэтэ, соржи, шанзадба, цзасак, даа, 
нансо); 4) почтенных лам (лацаб, чжудба, агарамба); 5) должностных лам 
(гэбгуй, унзад, ноен-лама, захирагчи, нярба, бичечи, мэдэчи, чобомба, чжами, 
гэюк, чженжунчи, тахильчи, дуганчи, сойбан); 6) ученых лам (биликту, улзейту, 
эрхэту, дархан, тойн, цзурхайчи, эмши, дзурачи).  

«Согласно положению религиозными делами, дацанами и ламами ведал хам-
бо-лама, который подчинялся «…непосредственно департаменту иностранных 
исповеданий Министерства внутренних дел, а отчетностями обязан перед губер-
натором Забайкальской области и генерал-губернатором Восточной Сибири», а 
назначение настоятелей ― шэрэтэ производилось по рекомендации хамбо-ламы 
Военным губернатором Забайкальской области с утверждением у генерал-
губернатора Восточной Сибири».  

«На хамбо-ламу была возложена ответственность за надлежащее исполнение 
всех пунктов данного положения (§ 6). Избирался Пандидо хамбо-ламой из трех 
претендентов. Важным условием для занимаемой должности были не только не-
обходимые для этого знания и качества, но и обязательное владение русским 
языком (§ 8). Это условие было весьма проблемным явлением, т. к. буддийскими 
священниками были либо выходцы из местного населения, которые русским 
языком не владели или владели плохо, либо монгольские ламы, которые читали 
по-монгольски и по-тибетски, но не владели русским языком».  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

118 

«Пандидо хамбо-ламе предоставлялось право собирать в духовном правлении 
съезды из шэрэтэв всех вверенных дацанов и светских почетных представителей 
от каждого ведомства для обсуждения важных религиозных вопросов и хозяй-
ственных нужд бурят» [Крайнова Л. Н., с. 6–7].  

«Контроль за перемещениями буддийских священнослужителей был строгий, 
а сама процедура достаточно бюрократической, что в целом потребовало около 
двух месяцев для рассмотрения ординарного дела в канцеляриях хамбо-ламы и 
Военного губернатора Забайкальской области. Как свидетельствуют архивные 
документы, с администрацией генерал-губернатора согласовывался отпуск штат-
ных лам на лечение на минеральных водах или по другим причинам, включение 
в число штатных лам и хувараков, исключение из податного состояния и др. По-
этому согласно пункту 40 данного положения хамбо-лама и шэрэтэ не могли по-
кидать пределы своих приходов. Этот порядок распространялся на всех штатных 
лам и хувараков. Любой лама, желающий получить отпуск, должен был обра-
титься с письменным разрешением на имя шэрэтэ своего дацана, далее его про-
шение с приложением письма шэрэтэ посылалось хамбо-ламе, который, в свою 
очередь, ходатайствовал перед органами власти о выдаче разрешения. Также 
требовали получения разрешительных документов и другие отлучки из дацана. 
Например, сохранились письма из Забайкальского казачьего войска, адресован-
ные хамбо-ламе, о необходимости присутствия буддийского священнослужителя 
и присылки штатного ламы для исполнения обрядов и приведения к военной 
присяге казаков-бурят, буддистов по вероисповеданию» [Аюшеева М. В.].  

 «Следующим по значимости в ламаистском духовенстве были шэрэтэ-ламы, 
которые являлись настоятелями монастырей. Назначались шэрэтэ «из среды лам 
всех дацанов в совокупности» (§ 14), их представление и распределение по даца-
нам зависело от усмотрения Пандидо Хамбы (§ 13). Шэрэтэ утверждались в 
должности генерал-губернатором, с выдачей диплома, по непосредственному 
представлению Пандидо хамбо-ламы (§ 15). В обязанности шэрэтэв входило не 
только заведование своим дацаном, на них также возлагались управление и от-
ветственность за подчиненных ему лам и других проживающих при дацанах лиц, 
исполняющих религиозные обеты: гелуны, гецулы, варма рабжуны (монашеские 
степени в ламаистских монастырях) (§ 16). Помощником и заместителем шэрэтэ 
являлись чоржи (§ 2, п. 3), он же в случае болезни или отсутствия шэрэтэ испол-
нял религиозные обряды у мирян (§ 18)».  

«Все остальные должности в дацанах: чоржи (соржо) — помощник шэрэтэ, 
ловбоны — проповедники, гэбгы и унзады, за исключением шэрэтэв, утвержда-
лись в должности по приказу Пандидо хамбо-ламы, от усмотрения которого и 
зависело распределение их по дацанам, повышение и перемещение их из одного 
дацана в другой (§ 19)».  

«Все ламы, согласно религиозному учению, должны были совершать хуралы в 
дацанах и сумэ, а также исполнять духовные потребности мирян по приглаше-
нию вне дацанов, проповедовать благоразумный образ жизни (§ 20). Все осталь-
ные должности, связанные с культовыми и финансовыми делами монастырей, 
считались вне закона».  

«При каждом дацане содержалось определенное штатом количество лам и 
учеников. Принимать учеников или лам сверх штата дацана строго воспрещалось 
(§ 29). Новые ламы из числа учеников школы при Гусиноозерском (Тамчинском) 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

119 

дацане зачислялись на вакантные места в штат любого дацана. Ламы и прожива-
ющие при монастырях миряне, которые дали обет гелуна, гецула и варма-
рабжуна, должны были носить одежду, соответствующую присвоенным религи-
озным учением степеням, по возможности из дешевых материй, «дабы не обре-
менять своих родителей и родственников (§ 36). Однако вне стен монастыря не 
возбранялось ношение светской одежды».  

Положение 1853 г. определило и решение одного из насущных вопросов — о 
наделении землей. Наделение дацанов землей производилось из земель прихо-
жан, поскольку в противном случае «наделение дацанов было бы равносильно 
дополнительному наделению инородцев». Планы наделов определялись пре-
имущественно с целью разрешения возможных споров, однако выдача этих пла-
нов не основывалась «ни на норме права, ни на постановлении центрального 
правительства или главного местного управления краем, а лишь на отдельных 
немотивированных указаниях областного правления, из которых первым по вре-
мени был указ от 4 мая 1857 г. за № 2796» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 409, л. 80].  

«В 1853 г. 25 забайкальских дацанов владели 14 521,5 десятины земли на 98 
участках. На одно штатное лицо духовного звания приходилось 46,2 десятины 
земли. Самым крупным землевладельцем был Агинский дацан: ему было выде-
лено 1 376,5 десятины земли на 5 участках» [Пржиборовский С. В., c. 3].  

 «Каждый дацан имел в собственности определенное количество десятин зем-
ли «из инородческих, казенных пустопорожних и кабинетских земельного уезда, 
в котором таковые находятся» (§ 49): Пандидо хамбо-ламе отводилось 500 деся-
тин, шэрэтэ по 200, гелунам и гецулам по 60, банди по 30 и хуваракам по 15 де-
сятин. Количество и качество земли, принадлежащей дацану, могли быть разны-
ми. Таким образом, в 1863 г. Гусиноозерский дацан владел 1 500 десятинами 
земли, Агинский — 1 400, Аларский и Цугольский — 1 200 десятинами.  

Духовные лица не должны были иметь никакой собственности и содержаться 
должны были, как и дацаны, за счет пожертвований мирян. При вступлении в 
ламаистское духовенство послушник должен был отказываться от всего своего 
состояния в пользу родителей или иных родственников (§47,48). Если же лицо 
духовного звания не соглашалось лишаться собственности, то оно должно было 
выбыть из духовного звания в светское (§ 50)».  

По нашему подсчету, согласно Положению 1853 г. Чесанский дацан на 1858 г. 
по штатному списку [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 125, л. 14–14 об.] на 7 лам, в том чис-
ле шэрэтэ, 5 лам и 1 банди, имел 530 десятин пастбищных и сенокосных земель. 
Кроме этого, некомплектные ламы, несмотря на запрет, тоже имели свои земли. 
В связи с этим возникали конфликты с мирянами.  

Движимое и недвижимое имущество дацанов находилось в ведении казначей-
ства (джасы) во главе с ламой-казначеем — нирбой. Джаса подразделялась на 
«джасу дацана», принадлежащую всей общине в целом, и «джасу лам и хувара-
ков», распределяемую среди духовенства в зависимости от должностной иерар-
хии и духовных степеней лам. Кроме общей джасы дацана существовали отдель-
ные казначейства дуганов.  

«Заведовали «как движимым, так и недвижимым» имуществом дацанов ста-
росты, которые избирались на три года из среды прихожан. Должность эта была 
не только почетна для мирянина, но и весьма ответственна, ответственна 
настолько, что выбранный претендент утверждался на данную должность Воен-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

120 

ным губернатором Забайкальской области (§ 51). Староста находился в подчине-
нии шэрэтэ. В его обязанности входила охрана всего имущества, а также ежеме-
сячный учет всех доходов лам и дацана (§ 52)».  

Настоятели дацанов должны были ежегодно отчитываться перед хамбо-ламой 
о состоянии хозяйственной деятельности, о стоимости движимого и недвижимо-
го имущества, о доходах и расходах, о послужных списках личного состава. 
В свою очередь, эти сведения представлялись хамбо-ламой в губернское управ-
ление.  

«Хозяйство, находящееся при каждом дацане, безраздельно принадлежало 
всей общине, к которой относился дацан, и находилось в заведовании шэрэтэ 
(§ 54). Денежные доходы дацанов или сумэ, которые складывались из добро-
вольных пожертвований мирян, продажи религиозных предметов, фиксирова-
лись в специальной книге. Интересен тот факт, что полученный капитал ламы и 
миряне имели право с общего согласия положить в Государственный банк под 
проценты, пустить в ход в торговом предприятии или же учредить при дацане 
общественный банк, получая в год не более 12%. Полученные таким образом 
средства советом мирян и духовных лиц расходовались на нужды дацана или 
сумэ или шли на субсидию неимущим мирянам, проживающим при дацанах для 
исполнения религиозных обетов (§ 55). Денежные доходы каждого дацана дели-
лись на 10 частей и распределялись следующим образом: 10% отсылалась раз в 
год, 1 января, шэрэтэ каждого дацана ПандидоХамбо-ламе на его содержание и 
покрытие канцелярских доходов, 20% поступали в пользу шэрэтэ, 30% отпуска-
лись на содержание дацанов и канцелярские расходы при них, остальные же 40% 
делились между ламами (§ 56). Доходы, полученные от пожертвований и прино-
шений, не включались в расходы на содержание лам. Такие расходы, как наем 
сторожей, отопление, освещение, свечи, курительные вещества для дацанов или 
сумэ, миряне по совместному решению, которое фиксировалось в инородческих 
управлениях, покрывали сбором от 5 до 10 копеек с каждой души» [Крайно-
ва Л. Н., с. 8–10].  

Наличие большого движимого и недвижимого имущества способствовало 
развитию торговых, ссудно-ростовщических и арендных операций джасы дацана. 
Дацанские хозйства занимались продажей скота на городских рынках, в Кяхте 
его меняли на чай, который пользовался большим спросом у населения. В ходе 
торговых операций в джасу дацанов поступало больше дохода, чем от простого 
содержания скота. Подношения прихожан тоже становились предметами прода-
жи. Также ламы получали серьезный доход от перепродажи заграничных пред-
метов культа.  

Как и все дацаны, Чесанский дацан занимался продажей бурханов, образов, 
молитв, поясов и других культовых предметов, что являлось одной из суще-
ственных статей доходов казны. Кроме этого, в казну (джасу) дацана поступали 
различного вида пожертвования мирян — плата за заказные молебны и чтение 
обрядников о благополучии и здравии семьи, о сохранении долгой жизни ново-
рожденному, об излечении от болезней и недугов; вклады на помин души, для 
«очищения от грехов и накопления добродетелей» умершего и обеспечения ему 
лучшего перерождения в будущей жизни. В джасу дацана зачислялись подарки, 
подношения за оттиски богов и книг с ксилографических досок джасы, а также 
приношения в покаяние за совершенные грехи, штрафы духовных лиц и т. д. 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

121 

Кроме джасы лам и хувараков существовали и индивидуальные доходы лам, ко-
торые не поступали в эту джасу. Эти доходы состояли из персональных подарков 
или платы за исполнение религиозных нужд в улусах. Удовлетворение религиоз-
ных потребностей населения было стабильным источником большей части дохо-
дов дацанских джас и лам.  

Имущество джасы дацана записывалось в книгу с печатью и находилось под 
наблюдением нярбы дацана. Приход и расход по этой книге подвергались реви-
зии со стороны Пандидо хамбо-ламы. Ежегодно в октябре проводился подсчет 
доходов и расходов.  

Штатные ламы забайкальских дацанов утверждались персонально губернато-
ром Забайкальской области, шэрэтэ, Иркутским генерал-губернатором. Штатные 
ламы проживали на территории дацана, не имели своей собственности. Как пра-
вило, они владели тибетским и монгольским языками, астрологическими и меди-
цинскими знаниями.  

По своим обетам ламы в бурятских дацанах делились на хувараков, гецулов и 
гелунов. Хувараки являлись первой ступенью монашества и самыми младшими 
по возрасту монахами. Следующий обет гецула получали по желанию все име-
ющие обет хуварака и достигшие юношеского возраста. Самым старшим обетом 
монашества является обет гелуна. В этот сан посвящались монахи, достигшие 
возраста старше 20 лет и имеющие обет гецула.  

Органом управления дацаном являлись сугунды — дацанский совет, состоя-
щий из старейшин и представителей исполнительной власти (шэрэтэ, надзира-
тель, эконом и др.). Сугунды обсуждал и принимал решение по организацион-
ным вопросам жизнедеятельности дацана. Обязанностью шэрэтэ, избранного ла-
мами дацана и представителями местного населения на известный срок, являлись 
забота и поддержание нравственной дисциплины лам и хувараков, организация 
учебного процесса, нравственное просвещение мирян своего прихода путем пуб-
личной проповеди, наставлений и деятельного участия в деле преподавания буд-
дийского учения.  

Вся жизнедеятельность Чесанского дацана неотъемлемо подчинялась право-
вым нормам, действующим в отношении буддийского духовенства на протяже-
нии всего периода развития дацана. Чесанский дацан по духу своему, организа-
ции внутреннего уклада жизни и развития и в территориальном плане был 
наиболее близок к Кудунскому дацану. Большинство лам до перехода в Чесан-
ский дацан в 1840–1850 гг. были выходцами из Кудунского дацана, принимали 
обеты и посвящения (лун) у шэрэтэ именно этого дацана и безусловно оказывали 
влияние на его организацию жизнедеятельности. Поэтому если и был устав Че-
санского дацана, то вряд ли бы он кардинально отличался от устава Кудунского.  

«В дацанах, независимо от ограничений и запретов Положения 1853 г., нахо-
дились тысячи лам и хувараков, они получали «незаконное» посвящение в ду-
ховное сословие и богословское образование не в Гусиноозерской школе хувара-
ков, а в бурятских, монгольских и тибетских монастырских школах, получали 
богословские ученые звания, даже рекомендации от ургинских иерархов для за-
мещения штатных вакансий в бурятских дацанах» [Кудрявцев Ф. А., с 37].  

Дацаны не всегда строго следовали требованиям положения и допускали не-
которое своевольничество в решении различных вопросов уклада жизни дацана. 
Были исключения, например, направление для дальнейшей учебы прилежных 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

122 

хувараков в различные монастыри Монголии, Тибета, Индии, приглашение из 
этих стран высокочтимых лам для передачи буддийских практик, содержание 
превышающего количества лам и хувараков при дацанах, строительство различ-
ных зданий и строений (дуганы и сумэ, в том числе кухни и печатни) в дацанах, 
различные сборы среди мирян на нужды дацанов.  

Полученное на строительство разрешение сопровождалось требованием, что-
бы по возведении нового здания дацана его старое здание было уничтожено и на 
его месте не была сооружена ни часовня, никакое другое молитвенное здание.  

Развитие Чесанского дацана, как и буддизма в России в целом, проходило в 
условиях жесткого государственного контроля, преодоления сопротивления ша-
манистов, стремления привести всех подданных в православие. В насаждении 
оседлости и земледелия среди кочевых бурят-монголов царская власть отводила 
ведущую роль дацанам и буддийским священнослужителям. Кроме того, в раз-
витии дацанов была заинтересована местная аристократия и знать, рассматрива-
ющие их как источник легимитизации их власти при умелом использовании 
большого властного потенциала, заключенного в буддийских символах и прак-
тике [Намнанов Д. Д., с. 181].  

 Тем не менее рубеж XIX–XX вв. можно назвать периодом благоприятного 
развития буддизма в России. Как в Чесанском, так и в других дацанах были по-
строены все необходимые культовые сооружения (дуганы, сумэ, субурганы и 
другие), несмотря на то, что с 1853 г. согласно Положению о буддистах Восточ-
ной Сибири запрещалось строить новые дацаны, производить сбор средств и 
расходовать их на культовые нужды без подачи специальных ходатайств, утвер-
жденных местными бурятскими властями, генерал-губернатором и Министер-
ством внутренних дел России. Однако этот тройной контроль не помешал даца-
нам еще вести строительство в огромном объеме, никогда еще на строительство, 
оборудование и украшение не расходовалось столько народных средств и труда, 
как во второй половине XIX в. и начале XX в. [Намнанов Д. Д., c. 181–182].  

 
1.3. Священные книги Чесанского дацана 

 
В библиотеке дацана хранились редкие книги, рукописи, разнообразные этно-

графические материалы, манускрипты, ксилографы и прочие печатные и руко-
писные издания. В каждом дугане была своя библиотека. Главным достоянием 
были письменные памятники — священные канонические «полные собрания на 
монгольском и тибетском языках Ганжур в 108 томах, 2 комплекта, Данжур в 226 
томах, 2 комплекта, Юм в 21 томе, 2 комплекта, 12–15 тысяч сумбумов — собра-
ний сочинений тибетских и монгольских священнослужителей и различных буд-
дийских текстов» [ГАРБ, ф. 425, оп. 33, д. 20, л. 1]. Сумбумы — собрания сочи-
нений отдельных авторов, которые составляют наряду с канонической, школьной 
и класса «торбу» (отдельные издания) литературой значительную часть в составе 
буддийской литературы. Сумбумы по-тибетски — молитвенники, являются со-
кровищницами дацанов. Полные комплекты собраний Ганжура и Данжура име-
лись в очень немногих, как правило в крупных, дацанах, к тому же на двух язы-
ках.  

Имелись сочинения знаменитого Цзонхавы, его учеников, далай-лам и многих 
тибетских и монгольских средневековых ученых-схоластов, учебники философ-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

123 

ских школ различных монастырей, сочинения по истории буддизма, медицине, 
астрологии, религиозной дидактике, молитвословы, сборники тарнических за-
клинаний (тарни ― мантры буддийских йогических практик). Научная ценность 
этой литературы была огромной, ибо она представляла собой всю обширнейшую 
систему индо-тибетского буддизма. К сожалению, указанные раритеты были без-
возвратно утеряны и уничтожены, за редким исключением, которые попали в 
музеи и хранилища архивных источников.  

«По приблизительному подсчету минимальное количество буддийской лите-
ратуры по состоянию на 1914 г. в сорока основных бурятских дацанах составля-
ло 450 тысяч томов (по 400 страниц в среднем) и оценивалось в 4,5 млн рублей в 
ценах 1914 г. Это без учета того, что в отдельных дацанах имелись особо ценные 
издания, «художественно переписанные «девятью драгоценностями», золото, 
серебро, медь, железо, коралл, жемчуга, раковина, бирюза, лазурит, на специаль-
ным способом изготовленной черной бумаге». Такой Ганжур был в Кыренском 
дацане Тункинского аймака, в нескольких дацанах Селенгинского аймака, в Цу-
гольском дацане и др. Одна переписка Тункинского Ганжура в 110 томах обо-
шлась в 63 250 р. Двусторонний переплет стоил не менее 10 рублей за том, каж-
дый том был дополнительно обернут в три обертки из китайского шелка по 1 м. 
(каждая около 650 р.), итого, всего без учета бумаги и драгоценных красок - 65 
тысяч рублей в ценах 1909-1910 гг.» [Сыртыпова С. Д., с. 28]. 

«Начало систематическому изучению коллекций книг тибетского и монголь-
ского фондов ХВРК ИМБиТ было положено в середине 50-х гг. Важную роль 
для приведения фондов в надлежащий порядок сыграли бывшие ламы, знатоки и 
практики буддизма, принятые в качестве сотрудников института для работы в 
рукописном отделе Лодой Ямпилов, Гымпыл Гомбожапов, Бато-Мунко Дашиев, 
Бидья Дандарон. Потому систематизация буддийской литературы в фондах была 
подчинена традиционной классификации, существующей в тибетском буддизме, 
с выделением канонических изданий — Ганджур, Данджур (тиб. bka' gyur; bstan 
gyur), авторских собраний сочинений — сумбумов (тиб. Gsung 'bum) и отдельных 
изданий (тиб. thor bu)» [Сыртыпова С. Д., c. 36]. 

Ганжур означает по-тибетски «перевод предписаний», «перевод откровений» 
и является собранием наиболее авторитетных, принадлежащих Будде Шакьяму-
ни текстов и изречений, имеющих безусловную каноническую силу (перевод 
сказанного Буддой). Ганжур — главный источник основных положений догма-
тики и предмет культа для буддийского священнослужителя. Издается Ганжур в 
100, 102 томах и более (до 108), содержащих в общей сложности 1 083 отдель-
ных сочинения. Обычно он подразделяется на 7 основных частей. Первый раздел 
носит тибетское название Дул-ва (санскр. Виная), что означает «монашеская 
дисциплина» или «правила поведения монашеской общины», и содержит не-
сколько сочинений. Второй раздел — Шэрчин, объемом от 21 до 24 томов, по-
священ Праджняпарамите, т. е. «высшей ступени абсолютной (потусторонней) 
мудрости» или «высшей мудрости, переводящей на другой берег существова-
ния». Третий раздел — Пал-чэн — пространно (в 6 томах и 24 главах) излагает 
одно из наиболее популярных сочинений махаяны — Махаваипулья-сутру («сут-
ру о великом собрании»). Четвертый раздел посвящен вопросам религиозной мо-
рали — Кон-цээг или Гонзаг (санскр. ратна-кута — «гора драгоценностей»), а 
также 5–6 томов диалога Будды со своими учениками и высказывания различных 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

124 

авторитетных для буддистов личностей по вопросам этики и метафизики. Пятый 
раздел — До (270 произведений) или До-дэ (санскр. сутра), т. е. «руководство», 
«поучительные речи». Состоит из 30 или 32 томов и частично совпадает по со-
держанию с Сутта-питакой палийского канона, включая сочинения махаяны, что 
позволяет понимать идеологию ламаизма. Шестой раздел — Ньигдай «освобож-
дение от горестей» (санскр. «нирвана»), состоящий из двух томов «рассказа о 
великой кончине», «перехода в нирвану» Шакьямуни, его последние наставле-
ния, трагические переживания всех живых существ, вызванные «уходом учите-
ля», поднесение ему жертв, сожжение тела и другие. Седьмой раздел — Джюд  
(санскр. тантра — букв. «сплетение», «ткань»). Это 22 или 24 тома сочинений 
тантризма, которые, таким образом, вводятся в состав канонической литературы 
ламаизма.  

Вызывает большой интерес история комплекта Ганжура из Чесанского даца-
на, представленная в публикациях Ц. П. Ванчиковой. Ганжур является культур-
ной и исторической ценностью, памятником монгольской письменной культуры 
и буддийских канонов. В настоящее время в монгольском фонде ЦВРК ИМБТ 
СО РАН хранится уникальный комплект рукописного монголоязычного Ганжу-
ра, который до 1929 г. хранился в Чесанском дацане. Данный Ганжур является 
«парадным изданием», иллюстрирован изображением божеств, написан красно-
черными чернилами.  

Как мы уже писали выше, собрание томов Ганжура было куплено примерно в 
1898 г. у Пандидо хамбо-ламы Чойнзина Доржо Иролтуева по его возвращении 
из Пекина шэрэтэ Чесанского дацана Р. Ч. Эрдынеевым по цене 25 рублей золо-
том за каждый том [ГАРБ, ф. 248, оп. 3, д. 21, л. 47–48].  

По сведениям Ц. П. Ванчиковой, он был приобретен на средства верующих и 
привезен паломниками или ламами Чесанского дацана из одного из монастырей 
Долоннора. В комплекте насчитывается 110 томов, отсутствуют 4 тома и «гар-
чаг» (оглавление). Более подробные сведения об истории его приобретения от-
сутствуют. Количество томов увеличивается в связи с тем, что написан в руко-
писном варианте. В печатном варианте обычно насчитывается до 108 томов.  
В архивном фонде Центра восточных рукописей и ксилографов ИМБТ СО РАН 
хранится несколько документов, связанных с историей их поступления в фонды 
Бурятского ученого комитета (сейчас ИМБТ) в 1929 г., в том числе акт от 21 сен-
тября 1929 г. о том, что сотрудник Буручкома Намсараев Хуца доставил в биб-
лиотеку Буручкома 110 томов «Ганжура» на монгольском языке, привезенные из 
Чесанского дацана [Ванчикова Ц. П., c. 157–165; Пурбуева Ц. П., c. 26–29; Пур-
буева Ц. П., c. 47–48]. По сведениям Л. Я. Ямпилова, отсутствующие тома в 
настоящее время хранятся в частной библиотеке в с. Ульдурга Еравнинского 
района у одного из родственников служителя Чесанского дацана.  

 Отмечается, что во всем мире было издано в рукописном варианте всего че-
тыре экземпляра на монгольском языке: один находится в научной библиотеке 
Санкт-Петербургского университета (написанный черными чернилами), один в 
научной библиотеке г. Улан-Батора в Монголии, один г. Хух-Хото в Китае, а 
также Ганжур Чесанского дацана, хранящийся в настоящее время в ЦВРК. «В 
Ацагатском дацане имелся Ганжур, написанный серебром, который был приве-
зен из Тибета Агваном Доржиевым как подарок от Далай ламы» [Цыбенов Б. Д., 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

125 

c. 85]. Описание петербургского рукописного Ганжура есть в работе З. К. Касья-
ненко [Каталог… 380 с.].  

В ЦВРК имеются архивные документы по истории приобретения комплекта 
монгольского Ганжура. Среди них: 

1. Командировочное удостоверение, выданное Х. Намсараеву 15 июня 
1929 г.: Бурят-Монгольский ученый комитет действительно поручает предъяви-
телю сего научному сотруднику Х. Намсараеву вести переговоры о передаче в 
ведение Ученого комитета сочинения «Ганжур» на монгольском языке (ЦВРК 
ИМБТ, ф. 9, т. 57, л. 41).  

2. Командировочное удостоверение, выданное Х. Намсараеву 7 сентября 
1929 г. Научный сотрудник Бурят-Монгольского ученого комитета тов. Намсара-
ев Хуца командируется в Хоринский, Еравнинский аймаки и в район ст. Могзон 
Забайкальской железной дороги Читинского округа для получения находящихся 
у отдельных граждан девяти томов монгольского Ганжура из библиотеки Чесан-
ского дацана, которые были взяты этими гражданами на временное пользование. 
Согласно информации Л. Я. Ямпилова (1910–1993), отсутствующие тома хранят-
ся в частной библиотеке в с. Ульдурга Еравнинского района (ЦВРК ИМБТ, ф. 9, 
т. 53, л. 45).  

3. Акт. 1929 г. 21 сентября составлен настоящий акт в том, что сотрудником 
Буручкома Намсараевым Хуца сдан в библиотеку Буручкома 110 томов «Ганжу-
ра» на монгольском языке, привезенные из Чесанского дацана (ЦВРК ИМБТ,  
ф. 9, т. 53, л. 150).  

 По сведениям Н. В. Цыремпилова, «известный бурятский писатель Хоца 
Намсараев (1889–1959) 21 сентября 1929 г. лично доставил Ганжур из Чесанско-
го дацана в Буручком в г. Верхнеудинск на хранение. Со ссылкой на информа-
цию, сообщенную нам сотрудницей ИМБТ Юмжаной Жабон, мы пишем, что еще 
ранее в начале XX в. этот Ганжур был тайно вывезен из Пекина бурятскими ла-
мами и казаками и отправлен на хранение в Чесанский дацан. Есть также ссылка 
на отрывок из книги Ш. Б. Чимитдоржиева «Кто мы, бурят-монголы?», где он 
сообщает, что по наводке Найдана Гомбоева, главы почтовой службы Российско-
го посольства, Пандидо хамбо-лама Иролтуев посетил г. Пекин в дни Ихэтуань-
ского восстания и отобрал из разрушенного императорского дворца ценности, в 
числе которых, по всей видимости, кроме Зандан Жуу был также вывезен и мон-
гольский Ганжур».  

Данжур — второй важнейший сборник ламаистской литературы — «перевод 
учений» или «перевод толкований» (перевод пояснений к сказанному Буддой). 
Он содержит основные положения буддизма и дальнейшее их развитие, сделан-
ное схоластами Индии вплоть до X в. н. э. Его 225 томов также солидны, как и 
тома Ганжура. Основную массу входящих в Данжур произведений составляют, 
как и в Ганжуре, переводы с санскрита, дополненные переводами с китайского и 
других языков. Лишь немногие сочинения, вошедшие в Данжур, могут считаться 
оригинальными тибетскими. Данжур делится на две большие части: Джюд (тан-
тра) и До (сутры). Джюд имеет 88 томов, состоящих из 2 640 трактатов, заклина-
ний, магических призывов и восклицаний, «лечебных» формул, молитв и т. д., 
расположенных вперемежку. В Джюд входит все 24 тантрийские системы, объ-
единенные «четырьмя отделами тантр». Одно из произведений высшего из четы-
рех отделов тантр (Ануттара-йога-тантры) — это трактат Калачакры («Колесо 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

126 

времени»), занимающий в Данжуре 5 томов, который в современном ламаизме 
имеет особое значение.  

В части До 137 томов, состоящих не из самих сутр, а из комментариев к неко-
торым сутрам, вошедшим в Ганжур, и из оригинальных сочинений крупнейших 
буддийских авторов 1-го тысячелетия н. э. Сюда входят важнейшие сочинения 
«шести украшений Индии» — Нагарджуны, Арьядевы, Асанги, Васубандху, Ди-
гнаги и Дхармакирти — и разъяснения к этим сочинениям, сделанные другими 
авторами.  

О судьбе священных книг Данжура, Юма Чесанского дацана неизвестно. Ис-
тория священной книги «Юм» (в переводе с тибетского — «мать») восходит к 
временам Будды. Она входит в состав «Ганжура» — Учения Будды, состоящего 
из 108 томов. Юм дает понятие Пустотности, без постижения которого в буддиз-
ме нет избавления от Неведения и достижения Просветления. Вполне возможно, 
что Пандидо  хамбо-лама Итигэлов, в совершенстве постигший Учение Будды, в 
свое время читал именно эти тома священной книги. В 60–70-е гг. прошлого века 
пожилые люди, знающие старомонгольскую письменность, читали Юм. Они 
знали, что книга периодически требует чтения. Декламация сутр ведет ум к 
непосредственному осознанию запредельной мудрости, к постижению тайны 
Учения и приумножению благих заслуг. 

Некоторые произведения из первого каталога Цугольского дацана с пере-
водами и комментариями, выполнеными известным переводчиком буддийской 
литературы Г.-Ж. Дылгыровым, были переизданы в том числе и в Чесанском да-
цане. «Переводы Г.-Ж. Дылгырова, комментарии и авторские труды, включен-
ные в первый каталог Цугольского дацана, пользовались большим успехом у 
широких масс народа. Это красноречиво подтверждает тот факт, что из 30 сочи-
нений из этого каталога 22 произведения были переизданы другими дацанами. 
Главным образом, их переиздавали в дацанах Хоринского ведомства, в которых 
хорошо была налажена книгоиздательская деятельность. Особенно много произ-
ведений из первого каталога было переиздано в типографиях Ацагатского дацана 
(11 сочинений), Эгитуйского дацана (9 сочинений), по 2−3 произведения ― в 
Анинском и Чесанском дацанах. В Агинском дацане также переиздавали тексты, 
выпущенные Г.-Ж. Дылгыровым. В первом ксилографированном каталоге Агин-
ского дацана mongyol-im iisiig-iin terigiiten kedtin jiiil nom-ud-un garsay amui «Ка-
талог «монгольской азбуки» и прочих книг разного рода» содержатся 7 произве-
дений из данного каталога» [Сыртыпова С. Д., с. 58]. 

В Национальном музее искусств имени Богдана и Варвары Ханен-
ко (бывшее название — Киевский музей западного и восточного искусства) в 
числе уникального собрания предметов зарубежного искусства в Украине, в за-
пасниках музея среди памятников тибетской письменности хранятся рабсалы 
Чесанского дацана.  

О существовании рабсалов в Киевском музее Ханенко пишет Е. Д. Огнева в 
статье «Памятники тибетской письменности в Украине»: «… рабсалы, или же 
чойчжод-рабсалы, т. е. тексты с обязательным соборным чтением в философских 
школах при дацанах, представлены рабсалами Цонгольского (VII/11) и Чисан-
ского/Чесанского (IV/1б) дацанов» [Огнева Е. Д., c. 216; Востриков А. И., c. 301].  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

127 

Мы связались с заведующим отделом искусства Востока данного музея в ав-
густе 2017 г., она подтвердила наличие в музее рабсалов Чесанского дацана.  
В своем письме ведущая научная сотрудница отдела искусства Востока Марта 
Логвин написала, что в настоящее время «нужный Вам рабсал еще не оцифрован. 
Работа по фотофиксации и сканированию этого памятника требует усилий не-
скольких специалистов, включая реставратора старинных книг, для этого нам 
придется обратиться в Национальный реставрационный центр, поскольку в шта-
те музея нет именно такого узкого специалиста». По словам заведующей отделом 
Галины Ивановны Биленко, «после оцифровки данные раритеты будут в откры-
том доступе». Надеемся, что дацан когда-нибудь сможет вернуть хотя бы копию 
этих рабсалов.  

В «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе дацана на 31 декабря 
1878 г.» перечислены буддийские книги (молитвословы), в том числе канониче-
ские книги Ганжур и Данжур с указанием их стоимости:  

«– 1 том Жадомба судар, 395 страниц, на тибетском, написан белым серебром 
на черном листе, стоимость 250 р.; 

– 1 том Тарба Ченбо судар, 100 страниц, на тибетском, написан золотом на 
черном листе, стоимость 51 р.;  

– Ганжур судар, 101 том, стоимость 600 р.;  
– Данжур судар, 225 томов, стоимость 675 р.;  
– 1 том Алтан Гэрэл судар, на тибетском языке, стоимость 3 р.;  
–1 том Жадомба судар, на тибетском языке, стоимость 3 р.;  
– на монгольском 23 тома Богдо Зонхово Жалсоб Богдын сумбум, стоимость 

64 р.;  
– на монгольском 1 том Маани Ганбум, 609 страниц, стоимость 609 р.;  
– на монгольском 1 том Ламрим Шинбу, 300 страниц, стоимость 300 р.; 
– на монгольском 1 том Алтан Гэрэл, 237 страниц, стоимость 118 р.;  
– на монгольском Ёhоной hургаал, 4 страницы, стоимость 2 р.;  
– на монгольском 1 том Тарба Шинбу судар, 156 страниц, стоимость 78 р.;  
– на монгольском 1 том Хайландама, 133 страницы, стоимость 133 р.;  
– на тибетском 1 том Чойжид рабсал, 366 страниц, стоимость 183 р.;  
– на тибетском 1 том Гаржама, 60 страниц, стоимость 60 р.;  
– на тибетском начало Гонда Задай, 18 страниц, стоимостью 18 р.;  
– на тибетском начало Гунчэн Дэмбрэл, 32 страницы, стоимостью 32 р.; 
– на тибетском начало Риглам Чойне, 82 страницы, стоимостью 82 р. …» 

[ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 32, л. 8−10].  
В примечании отчета об имуществе дацана есть сведения за 1915 год о по-

жертвованиях лам в библиотеки дацана: «…1) от Данзан Дампилуна: № 535 ― 
Банчин Балдан Ешин сумбум в 9 томах за 18 р.; № 536 ― Банчин Шоглой Нам-
жилун сумбум в 9 томах за 18 р.; № 537 ― Сонпрул юм за 15 р.; № 538 ― Дара 
Эхэ бурхан 21 шт. по 1 р.;  

2) от гелуна Дампила Сампилуна: № 539 ― Жилбан-абиин сумбум в 25 томах 
за 50 р.; № 540 ― Жидун Нендби Доржиин сунжид в 28 томах за 56 р.;  

3) от инородца Широба Чойвану: № 541 ― Ехэ Цэнди Жэбзэл-дэйгээр (дэлгэр) 
за 50 р. Всего за 2015 год пожертвований было на сумму 208 р. Вместо шэрэтэ ге-
лун Сампилун (подпись). Староста дацана Вампилун (подпись)» [ГАРБ, ф. 459,  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

128 

оп. 1, д. 91, л. 10–10 об.]. В других отчетах также есть перечень буддийских книг, 
приобретенных дацаном или пожертвованных ламами и прихожанами.  

«Образцы печатных изданий бурятских дацанов свидетельствуют о большом 
внимании, уделявшемся книгопечатанию, искусности мастеров и тщательности 
технологической обработки матриц, обложек, оберток и ярлыков для книг. Тра-
диция изготовления, хранения и использования книг свидетельствует об особом 
трепетном отношении бурят к учению, образованию. Бурятские ксилографы вы-
годно отличаются высоким качеством печати, грамотным набором текста, калли-
графической резьбой, различными дополнительными декорациями. Существова-
ние централизованного института Хамбо-ламы как главы буддийской церкви Во-
сточной Сибири обеспечивало междацанские связи, а стало быть, и взаимообмен 
факультетов разных монастырей печатной продукцией» [Сыртыпова С. Д.,  
с. 16–17]. 

В канонических изданиях записаны все догмы веры, культы и традиции, ука-
заны правила и нормы, обязательные для адептов буддийской религии. Также в 
них описаны исторические сведения, мифы и жизнеописание основателей буд-
дийской религии и их последователей, оставивших важный след в истории фор-
мирования верования. Главным условием для глубокого и полного постижения 
теории и практики Дхармы является принятие монашества. После принятия обе-
та монахи последовательно погружались в изучение широкого круга канониче-
ских источников, входящих в свод буддийского канона — Ганжур и Данжур, а 
также сумбумы с целью правильного осознания смысла Учения Будды Шакья-
муни, сочетающего в себе методы сутры и тантры.  

 
1.4. Большие и малые хуралы 

 
Хурал — собрания лам-монахов, священнодействие, буддийская служба. Он 

помогает очистить ум от отпечатков неблагих деяний, совершенных телом, ре-
чью и умом. В Монголии и Бурятии хуралы делят на большие и малые. Малые 
хуралы читаются каждый день, в основном на тибетском языке. Даты проведения 
малых повседневных молебнов устанавливают согласно традициям каждого мо-
настыря или же выявляют по астрологическому признаку. При этом наиболее 
благоприятными для умножения добродетели считаются 8, 15 и 30-й лунные дни. 
Большие хуралы созываются в дни священных дат, связанных с четырьмя знаме-
нательными событиями в деятельности учителя Шакьямуни и его становления 
Буддой, а также в дни, посвящённые нисхождению учителя Будды Шакьямуни из 
области небожителей в сферу людей. По своей структуре хурал разбивается на 
предварительную, основную и заключительную части. В большинстве случаев 
проведение больших хуралов рассчитывают на три дня, но иногда и дольше. При 
этом средний день, а иногда и последний день приходится на основную дату для 
проведения молебна. Всего на проведение больших и малых хуралов в общем 
отводилось 92 дня в течение года.  

В 8 хоринских дацанах (по сведениям Хоринской степной думы от 10 декабря 
1853 г.) проводились в течение года 15 больших и главных хуралов: 

«1-й по монгольскому или лунному исчислению начинается с 1 числа весен-
ней луны и продолжается по 15-е число. Этим хуралом приносится моление, 
воспоминание чудес, показанных Шигимунием, он продолжается 15 дней.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

129 

2-й бывает 15 числа последней весенней луны, это проповедование Шигиму-
нием учения Цаган-Курдун (о течении времени), 1 день (речь идет о Сагай 
Хурдэ).  

3-й в 7-е число летней луны, проводится моление по случаю рождения Шиги-
муния, один день (одна из версий, 7-е число первой летней луны, речь идет о за-
чатии).  

4-й в 15-е число летней 1-й же луны, воспоминание святости божества Шиги-
муния и переселении его от сего места, один день (речь идет о рождении, про-
светлении и уходе в нирвану).  

5-й в 4-е число летней последней луны, о первоначальном проповедовании 
Шигимунибурханских учений своего Ассоро-Тынгыримо полубогам, обитаю-
щим в другом мире (речь идет о Майдари-хурале, посвященном первому поворо-
ту колеса учения).  

6-й в 15-й день последней же летней луны, о значении в утробе матери Шиги-
муни бурхана, один день.  

7-й в конце в последних числах летней последней луны, избираются счастли-
вые дни, в которые производятся чтения Юм, состоящего из 21 тома, этот хурал 
продолжается три дня.  

8-й также летом и осенью избираются счастливые дни, в которые производят-
ся чтения книг Ганжура и Данжура, состоящих 1-я из 108-ми, последняя из 225 
томов, полагается для первой и последней 20 дней.  

9-й в 29-й день осенней последней луны о переселении Шигимуни бурхана из 
царства 33 тынгыриев Замбу Тибе (здешний мир), один день (речь идет о хурале 
Лhабаб дуйсэн, снисхождение Будды Шакьямуни с 33 небес в Замбудиву).  

10-й с 23-й по 25-ю зимнюю первую луну в честь бога Зонхавы, просветителя 
Тибета Шигимунием шигимунианской верой, три дня (речь идет об основателе 
школы Гелугпа Зонхаве).  

11-й в 29-е и 30-е числа последней луны проводится моление по древнему об-
ряду два дня (речь идет о хуралах Сагаалгана, которые проводятся с 27-го по  
30-е число).  

12-й по русскому исчислению 25 июля, 22 августа, 20 ноября и 6 декабря, то 
есть великоторжественные дни рождения, коронование, восшествие на всерос-
сийский престол (…) его императорского величества, о здравии и долголетии их 
императорских величеств государя и государыни и всего августейшего дома, че-
тыре дня.  

«В сих 12 хуралах составится 63 дня, сверх этого между вышеозначенными 
хуралами отправляется богослужение Началу четырех источников божества, а 
именно бурханам, именуемым Ламарин, Аюша, Отошо, Найдан, Мандуб, Ди-
глинзон, Сундуй, Гунрик, Дара Инкэ, Тарба, Соге Цокто, Зандан, Соге Ямандага, 
Маха Гала, Иргин Халу Укин Тынгыри, о четырех лицах Махагале, Жамасарану, 
бывшего цылибою дорлику Дондукбал Даон, Ганжию (…) в честь пяти царей, 
хранителей священного писания» (Речь идет о богослужении бурханам: Ламри-
му, Аюше, Отоше, Найдану, Мамбе, Дорлигхану, Сундую, Гунригу, Дара Эхэ, 
Тарбе, Соге Цокто Зандану, Соге Ямандаге, Махакале, Эрлиг Хаану, Ухин 
Тынгырию, четырехликому Махакале, Жамсарану, Дамжан Дорлику, Дорже Да-
яну (Табан Хаану), Ганжуру) [ГАРБ, ф. 8, оп. 2, д. 33, л. 179–180 об. Рукопись. 
Подлинник; История Хоринской… С. 260–262].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

130 

Система Калачакра обеспечивала астрономическую и астрологическую служ-
бу буддизма. Во время хуралов «больших чтений» читали книги «Ганжур», 
«Данжур», «Юм», «Ламрим», «Сундуй», «Алтан Гэрэл», «Жаадамба» и другие 
канонические буддийские сочинения. Ежегодно во время Ганжур-хурала читали 
поочередно Ганжур и Данжур. В связи с тем, что Ганжур состоял из 114 частей, 
как в Чесанском дацане, прочитать в течение трех дней, отведенных на проведе-
ние хурала, было невозможно. Поэтому ежегодно начинали читать с того места, 
на котором остановились в прошлом году. Таким образом, чтение всех томов 
Ганжура и Данжура растягивалось на несколько лет.  

Хурал Белого месяца проводили в течение 15 дней, Ганжур-хурал (8-й день 
второго лунного месяца) — декламация всех томов священных текстов Учения 
Будды, собранных в сводах «Ганжур» и «Данжур», Дуйнхор-хурал (15-й день 
третьего лунного месяца) посвящен Владыке Времени Калачакре, Дончод-хурал 
(15-й день четвертого лунного месяца) посвящен дню рождения Будды Шакья-
муни, достижению им Просветления и уходу в махапаранирвану, Майдари-хурал 
проходил в течение 3 дней  (15-й день пятого лунного месяца), посвящен перво-
му повороту учения Будды Шакьямуни, Лхабаб Дуйсэн-хурал (22-й день девято-
го лунного месяца) посвящен нисхождению Будды Шакьямуни с небес духовно-
го царства Тушита на Землю, где он давал настаивания своей великой матери 
Махамайе, Зула-хурал (25-й день десятого лунного календаря) посвящен уходу в 
Нирвану Великого Учителя Богдо Зонхавы (Чже Цонкапа), проводится в течение 
трех дней, праздник подношения Вселенной тысячи лампад.  

Наряду с основными шестью хуралами проводились Жуд-хуралы.  
А. М. Позднеев при описании монгольских монастырей указывает на существо-
вание кумирен, называющихся жуд-сумэ: «Это те кумирни, в которых исключи-
тельно читаются молитвы, причисляющиеся к последней части буддийских мо-
литвенников — Чжуд, и отсюда заимствованное своё специальное имя. Таким 
образом, третья часть буддийских молитвенников не только не читается во всех 
монастырях, но и даже не во всех больших обителях совершают служение Чжуд, 
яснее сказать, оно обязательно находится там, где изучается высшее богословие, 
где основаны школы цаннита» [Позднеев А. М., c. 308].  

По сведениям Д. С. Жамсуевой, «в Агинском дацане школа цаннит возникла в 
1850–1860 гг., чуть ранее хамбинского Гусиноозерского дацана» [Жамсуе-
ва Д. С., c. 46]. По данным Б. Дандарона, «школа Джуд в Агинском дацане осно-
вана в 1880 г.» [Б. Д. Дандарон…, c. 121]. «В Агинском, Цугольском и селенгин-
ских монастырях тантру изучали по «джуд-дод лавранской системе», а в пяти 
хоринских дацанах по системе «джуд-мад лхасской традиции» [Ламаизм в Буря-
тии... С. 63]. Имелись в виду Анинский, Эгитуйский, Чесанский, Ацагатский да-
цаны, после революции с 1924 г. начали проводить и в Кижингинском дацане.  

На начальном этапе Жуд-хуралы всегда проводили под руководством специ-
ально приглашенных тибетских лам. Тантрийские культы по ритуалам высших 
тантр были закрытыми, предназначенными только для посвященных из числа 
духовенства. Окончившие курсы цаннита лица могли посещать вторую высшую 
школу буддизма — «Жуд», состоящую в постижении абсолюта путем созерца-
ния. Начинающие обучение в школе «Жуд» (тантре) должны были принять по-
священие «Ван», который включает в себя принятие обета.  



Проект нового крыльца Цокчен-дугана 
Чесанского дацана. 1899. 

РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 266–277

Проект нового портика 
Цокчен-дугана Чесанского дацана. 1899. 

РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 400, л. 266–277

План фасада Цокчен-дугана Чесанского дацана. 
РГИА, ф. 821, оп.133, д. 398, л. 25



Проект Цокчен-дугана Чесанского дацана (эскиз). ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 7

Проект Цокчен-дугана Чесанского дацана (эскиз). ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 9



Проект Цокчен-дугана Чесанского дацана (эскиз). ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 5, л. 5

Акт сдачи Х. Намсараевым в Буручком 21 сентября 1929 г. 110 томов канона Ганжур 
ЦВРК ИМБТ, ф. 9, т. 57, л. 150



Передача буддийской практики Жуд в Эгитуйском дацане. В центре Агпа-гэгэн. Слева на-
право: шэрэтэ Челутаевского дацана, шэрэтэ Чесанского дацана Ринчин Чойван Эрдынеев, 

Пандито Хамбо лама Чойнзин Доржи Иролтуев, Цанид Хамбо Агван Доржиев, шэрэтэ 
Эгитуйского дацана, гелун Анинского дацана. 1902

Четвертый ряд слева: лама Шойжал Жалсанов; третий ряд (самый высокий) лама Нима 
Жапов, шэрэтэ Иволгинского дацана. Фото из архива Чесанского дацана



Ганжурва-гэгэн Данзан Норбоев 
(1858–1935), освятивший в с. Кижинга 

субурган Джарун Хашор

Лама Найдан Санданов, шэрэтэ 
Шулутовского дугана Чесанского дацана

Жамьян Дамбинима, Гунчэн-гэгэн из мо-
настыря Лавран Дашичил, проводивший 
передачу практики Учения в Чесанском 

дацане

Лубсан Лhyндуб Дандаров, перерожденец 
Богдо Панчена, шэрэтэ Цугольского дацана



Джа Яг Сан Ринпоче XIII Галсан Цултим 
Данбий Нима из монастыря Гумбум

Проповедь Джа Яг Сан Ринпоче XIII Галсан 
Цултим Данбий Нимы во второй приезд в 

Чесанский дацан в 1912 г.

Агпа-гэгэн из монастыря Гумбум, 
проводивший передачу практики Учения 

в Чесанском дацане в 1912–1913 гг.

Мастер Калачакры Цыренжаб Гатабон, 
защитивший звание доржезинба 

в Чесанском дацане



Фотокопия страницы одного из 110 томов буддийского канона Ганжур Чесанского дацана 
из фонда ЦВРК ИМБТ

Бронзовая копия Зандан Жуу, созданная в 
XVI — начале XX века. Такая копия являлась 
реликвией Чесанского дацана. В настоящее 

время одна из 12 копий хранится в Эрмитаже 
в Санкт-Петербурге

110 томов священного канона Ганжур Че-
санского дацана хранится в фонде ЦВРК 
ИМБТ. Д. Д. Намнанов. Сентябрь 2018 г.



Съезд (сугунды) шэрэтэ бурятских дацанов. Первый ряд, слева четвертый — пандита хам-
бо-лама Ч-Д. Иролтуев, справа от него — Шагжи (Йройский дацан), Айдапов, настоятель 
Сартульского дацана. Слева от него — настоятели Челутайского, Бырцуйского, Загустай-
ского дацанов. Второй ряд (слева направо): Д.-Д. Итигелов (Янгажинский), настоятели 
Чесанского, Токчинского, Гунэйского, Хохюртайского, Цолгинского, Галтайского дацанов. 
Третий ряд (слева направо): настоятель Цонгольского дацана, два человека — не установ-
лены, заместитель настоятеля Кижингинского дацана, заместитель настоятеля Агинского 

дацана Бадлуев

II Духовный Собор буддийского духовенства. 22 декабря 1925 г. 
г. Верхнеудинск (Выделен Пандито Хамбо-лама Д. Мункожапов)



Лама Цыренбазар Гарма-
ев, эмши, гэбшэ

 (?–1968)

Лама Осор Аюшеевич 
Гылыков (1873–1953)

Лама Аюша Шойдорович 
Дулмаев (1904–2000), за-

щитивший степень гэбшэ 
в Чесанском дацане

Шой-баабай. Лама Пиран-
галай Цынгеевич Гарма-

жапов (1911–1986)

Лама Сандан Шагда-
ров (1910–1979), гэбшэ, 

астролог

Лама Будажап Цэрэнович 
Ендонов (1890–1956), 
защитивший степень 

аграмбы в г. Лхасе

Лама Намжил Будаевич 
Гылыков  (1910–2002)

Лама Гарма Доржиев 
(1897–1982)

Лама Сан-Дылык 
Цэрэнович Ендонов 

(1905–1978), гэбшэ, эмши, 
как и его отец



Няня-лама. Шойжал 
Доржиевич Жалсанов 

(1905–1982)

Лама из Чесанского даца-
на, учитель ламы Намжи-

ла Будаевича Гылыкова

Лама Бадма-Доржо Жам-
балов (1891–1967), шэрэтэ 
Иволгинского дацана, дид 

Хамбо лама

Лама Нима Жапов (1905–
1989) с Далай-ламой

Урда Убгэн (Хусоотын 
баабай). Морхоон 

Сультим, гэбшэ лама, 
родом из Монголии

Лама Галсан Жамбалович 
Жамбалов (1896–1983)

Лама Намдаг Сангитович 
Намсараев (1898–1942)

Лама Самбу Эрдынеев 
(1887–1941), габжа

Лама Цыренжаб Шерни-
нов (Баабайхан)



Лама Ширапдоржо Сан-
жиевич Санжиев 

(1899–1983)

Лама Жамьянширап 
Буданович Цыбиков 

(1899–1981)

Гэлун-лама Нацаг-Доржо 
Базаров (слева) 
и Радна-Базар

Лама Жанчипдоржо 
Бадмаевич Чимитов 

(1920–1974)

Лама Соном Бахан-ахай

Слева направо: габжа Ш. Жалсанов, гэбшэ 
Жамьян Ширап и его брат



Фотокопии листов Отошо, напечатанные в Чесанском дацане. 
Отошын бар находится у ламы Гывана Базарова. 2018

Сын Цыдендамба-ламы соржо-лама дацана Хамбын Сумэ Гыван Базаров 
за чтением молебна Отошо. 2018



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

131 

До революции на территории современной Бурятии только в четырех даца-
нах — Ацагатском, Анинском, Эгитуйском и Чесанском — проводился один из 
высочайших и значительных по сути молебен «Жуд». Порядок и правила прове-
дения хуралов были очень строгими, в том числе порядок приема пищи. На пе-
риод проведения хурала у себя в дацане или участия в другом дацане шэрэтэ 
просили освобождения от исполнения обязанностей у самого хамбо-ламы. В 
подтверждение этого мы нашли в архиве приказ: «Приказ Пандидо хамбо-ламы 
№189 от 12 марта 1908 г. шэрэтэ-ламе Эгитуйского дацана Зодбоеву. По реше-
нию Военного губернатора Забайкальской области №1987 от 29 февраля Вам 
было предписано исполнять тантрийские хуралы в 1908 г. в Вашем дацане и 
также в Анинском, Ацагатском, Чесанском дацанах в свободное время от своих 
обязанностей время. Вместе с тем посылаем Вам свидетельство №158. Во время 
проведения тантрийских хуралов в течение 1908 г. Вы будете вынуждены отлу-
чаться из дацана, поэтому предписываю Вам подобрать кому, какому гэлуну Вы 
доверили бы временное исполнение своих обязанностей. Пандидо хамбо-лама 
Иролтуев» [ГАРБ, ф. 285, оп. 2, д. 124, л. 9].  

По описанию А. М. Позднеева, посетившего Анинский дацан в 1909 г., «бро-
дячая школа гонуд» состояла из 88 человек, которые совершали «ярнай хурал». 
«Помещались они во дворе Хурдэнэй сумэ, согласно требованию хурала, не вы-
ходя за кумиренную ограду, проводя всю ночь вместе в кумирне. По установлен-
ному обычаю ламы эти по окончании «ярнай-хурала» должны были оставаться 
на зимовку в этом же дацане, а следующей весной предпринимали новый путь 
через Ацагатский и Чесанский в Эгитуйский дацан, где опять будут совершать 
«ярнай-хурал» и затем проводить зиму 1910/11 г.» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, 
л. 74; Дневник вольнослушателя… С. 195–196; Жамсуева Д. С., c. 80–81].  

По сведениям Б. Барадина, «в школе «гонуд» служили ламы из 5 хоринских 
дацанов. Служили «хату-тарни-хурал», что дословно переводится как «сложная, 
тяжелая мантра», свыше 100 лам, которые в течение года по ходу солнца должны 
были проходить по дацанам круг пешком. Службу гонуд-ламы начинали до вос-
хода солнца, ночевали в Хурдэнэй сумэ в сидячем положении, имели право толь-
ко один раз в сутки питаться, не снимали одежду в течение месяца. В эту школу 
попадали только сильные духом и телом ламы, так как многие ламы боялись 
жесткой дисциплины и аскетичного образа жизни. Начиная службу с Анинского 
дацана они продолжали хурал в Эгитуйском, затем в Чесанском дацане, после в 
Кижингинском и Челутайском (Ацагатском). Каждый приход гонуд-лам в пере-
численные дацаны сопровождался большим притоком прихожан. На следующий 
год круг повторялся заново».  

В работе Г. С. Митыповой по истории Ацагатского дацана есть в табличной 
форме «Список нештатных лам и хувараков, кочующих по местности Ана, Кодун 
и по реке Уде. 1870 г.» из 102 человек за подписью бывшего епископа Селенгин-
ского Мартериана III, среди которых перечислены ламы Чесанского дацана: 

«… 13. Ванзад Галшын, из рода Хальбин, из местности Жэбхеэhэн.  
25. Цэрин Габуин, из рода Барун Хуасай, из местности Жэбхеэhэн.  
41. Лодон-Доржи Баянай, из рода Галзут, из местности Дундата.  
45. Самдан Багшиин, из рода Худай, из местности Чесана.  
66. Дамшаа Бахын, из рода Галзут, из местности Чесана.  
75. Цэвэн Цоктоин, из рода Галзут, из местности Заха.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

132 

76. Дарма Дондогун, из рода Галзут, из местности Заха.  
77. Лосол Санжиин, из рода Галзут, из местности Дундата.  
78. Дансрун Сангачиин, из рода Хубдууд, из местности Чесана.  
101. Арсалан Тарбаин, из рода Хуацай, из местности Булаг.  
102. Домшой Данзайн, из рода Хуацай, из местности Булаг» [Митыпова Г. С., 

c. 48–50; ГАРБ, ф. 425, оп. 1, д. 3, л. 1–2 об.]. Возможно, в списке содержатся 
имена и других лам Чесанского дацана. Предполагаем, что это и есть те самые 
ламы из Анинской дацанской школы Джуд, созданной по системе так называе-
мой «бродячей школы гонуд», они и участвовали в Джуд-хуралах поочередно в 
каждом из хоринских дацанов: Анинском, Эгитуйском, Ацагатском (Челутай-
ском), Чесанском, в более поздний период и в Кудунском (Кижингинском).  

По сведениям Г.-Д. Нацова, «… бурятские ламы приложили много усилий, 
чтобы установить здесь традицию проведения хуралов «Джуд», то есть распро-
странить тантризм. В 1880 г., в период пребывания в Агинском дацане Агвана 
Доржиева, лама Намаганов Жанчиб-Султэм получил от тибетского гэгэна разре-
шение на введение в бурятских дацанах хуралов «Джуд». Провели сбор пожерт-
вований среди лам хоринских дацанов, нойонов, богачей, степных лам и мирян. 
Собрав огромные пожертвования, ламахай Намаганов и Агван Доржиев как 
представители бурятской церкви отправились в Тибет с большими подношения-
ми. Вернулись, получив разрешение от Далай ламы на проведение хуралов 
«Джуд» в бурятских дацанах в присутствии нескольких тибетских лам. Впослед-
ствии Далай-направил сюда авторитетного ламу Равжа аграмба вместе с четырь-
мя другими ламами. Однако, находясь в пути, эти ламы отравились, и в Бурятию 
прибыл только один Равжа аграмба.  

В 1912 г. в Северном Хори, в Анинском дацане, Равжа агромба вместе с деся-
тью самыми грамотными ламами положил начало традиции проведения хуралов 
«Джуд». Однако официальное разрешение со стороны русской администрации на 
проведение хуралов «Джуд» получено не было, поэтому они проводились в су-
губо тайной обстановке, поочередно в каждом из хоринских дацанов: Анинском, 
Эгитуйском, Челутайском, Чесанском. Соблюдали четкую конспирацию при пе-
редвижении из одного дацана в другой, ходили пешком, использовать лошадь, 
ездить верхом не разрешалось. Люди, удивлялись, почему известные ламы, про-
славленные учителя Челутайского дацана, ламахай Гармаев добирались до 
Анинского дацана пешком.  

В 1900 г. из Тибета пригласили большого ламу Ринпоче, чтобы проводить 
хуралы «Джуд» в более широком масштабе. Собралось более 60 лам, имеющих 
звание габжа, и был проведен хурал в строжайшей тайне от администрации. Од-
нако по непонятной причине внезапно нагрянула полиция из Верхнеудинска, ко-
торая арестовав Ринпоче, продержала его несколько дней в тюрьме. Все ламы, 
нойоны переполошились, собрали большую сумму и вручили взятку верхне-
удинскому начальству, чтобы освободить Ринпоче.  

Отчего первоначально Жуд-хуралы проводились в такой тайне? Тибетские 
ламы, которые возглавляли проведение хуралов «Джуд», настаивали, что надо 
держать в секрете от русского начальства совершение хуралов «Джуд», во время 
которых читаются сокровенные тантрийские тексты. Все же впоследствии в ре-
зультате ходатайства Пандидо хамбо-ламы Иролтуева перед высшими учрежде-



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

133 

ниями власти официальное разрешение на проведение хуралов «джуд» было по-
лучено. Снова пригласили тибетского ламу, чтобы он руководил проведением 
хуралов.  
    В 1918 г. он умер в Эгитуйском дацане, и после этого до сего дня джуд-хуралы 
проводятся под руководством бурятских лам. С 1924 г. джуд-хуралы, кроме че-
тырех названных дацанов, стали проводиться еще в Кижингинском дацане. Сей-
час они проводятся очень активно уже в пяти хоринских дацанах. С 1918 по 
1925 г. в отправлении джуд-хуралов участвовало более 80 лам. После 1930 г. их 
стало еще больше. В чем причина? Сами ламы объясняли: «Перед уничтожением 
религии набирает силу тантризм, который сохранится» и по мере возможности 
старались рапространять эту мысль … 1935 год, 28 июля опись 5, №12 «О Шам-
бале и Джуд-хурале» [Нацов Г.-Д., c. 138-140].  

В 1933 г. в проведении Джуд-хурала в Анинском дацане участвовало 142 ла-
мы из указанных выше дацанов. Время проведения хурала поочередно в разных 
дацанах в течение года занимало 154 дня с учетом передвижения и организации 
подготовки.  

«В 1934 г. в Ацагатском дацане был проведен хурал «Хайлан». Участвовало 
109 человек из 5 дацанов: Эгитуйского, Анинского, Чесанского, Кижингинского, 
Ацагатского. Это богослужение проводилось ежегодно в летнее время во избе-
жание греха прерывания жизни новых существ во время хождения по земле, ибо 
это время, когда мелкие живые существа живут наиболее активной жизнью. Во 
время хурала, который длился в течение 45 дней, старались ограничить хожде-
ние. Из 5 вышеназванных дацанов прибыло 88 человек, ацагатских лам было 21 
человек» [Цыбенов Б. Д., с. 71].  

Ежедневно проводились молебны в Цогчен-дугане, посвященные покровите-
лю Чесанского дацана Балдан Лхамо, санскр. Шримати-дэви. Проводился зула-
хурал, посвященный чествованию выдающегося иерарха буддийской церкви, ос-
нователя тибетской школы Гелуг — реформатора и философа Дже Цзонхавы 
(1357–1419 гг.). Ежемесячно 25 числа десятого лунного месяца по лунному ка-
лендарю и назван так потому, что в этот праздник принято зажигать 1000 штук 
лампад — зула. В «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе дацана на 
31 декабря 1878 г.» подписанная шэрэтэ Чесанского дацана ламой Вампилом 
Адушеевым перечислены большие медные 1000 штук сугсэ стоимостью 100 руб-
лей и маленькие медные 1000 штук наhата сугсэ стоимостью 125 рублей [ГАРБ, 
ф. 459, оп. 1, д. 32, л. 6]. Хурал «Цзумай» (Тысяча лампад) совершается до сих 
пор в воспоминание кончины Дже Цзонхавы, великого основателя желтого тече-
ния Учения Будды. Это очень красивый ритуал. Начало его привязано ко време-
ни восхождения созвездия Плеяд и в это время во всех крупных дацанах зажига-
ют тысячи светильников. В сгущающихся сумерках мерцают бесчисленные лам-
пады, словно приветствуют созвездие Плеяд на потемневшем небосклоне, напо-
миная всем о духовном подвиге Великого Учителя.  

Как и во всех дацанах, проводился Найдан-хурал, который посвящался 16 ар-
хатам, «современникам» Будды Шакьямуни, его ближайшим последователям и 
проповедникам буддийского вероучения. Архаты исполняют завет самого Шакь-
ямуни сохранить буддийское учение после смерти Учителя до прихода пятого 
Будды — Майтреи. Как правило, этот хурал проводился в одном из сумэ Арьяа-
Баала, Гунрик или Дэмчок.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

134 

Проводились и хуралы в честь богинь Белой Тары и Зеленой Тары, которые 
специализируются на защите людей от внезапных бедствий, несчастий, даруют и 
защищают детей; хуралы в честь этих богинь были популярными, читались в 
каждом дацане» [Ламаизм в Бурятии… С. 215–216].  

«Так как главнейшие сношения России с Монголией начались в царствование 
Екатерины Второй …, то ламы приурочили её к одному из хубилганов Дара Эхэ. 
Название русского царя «белым» дало этому призванию еще большую пищу и 
определенность» [Позднеев А. М., c. 69]. «Молитвы за благополучие государей-
императоров — воплощения Белой Тары возносились начиная с 1888 г., по-
скольку 17 октября император Александр III и царственные родственники спас-
лись при крушении поезда. Молитва была составлена Пандидо хамбо-ламой 
Жамбалом Гомбоевым» [Птицын В. В., c. 25–26].  

По архивным сведениям, «чисановцы отправляют цаннитские хуралы, в слу-
жении которых у них участвует не менее 150 человек» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 
133, л. 91 об.]. Чесанский дацан входил в общину «джудских» хуралов, состоя-
щих из лам высшего сословия Анинского, Ацагатского, Эгитуйского дацанов. 
Джуд-хуралы проводились по очереди в каждом дацане.  

Проводились и специальные молебны (ритуал), например, по вызыванию до-
ждя в засушливый период летних месяцев по просьбе прихожан. Сохранилось 
свидетельство очевидца известного декабриста Н. Бестужева, который наблюдал 
это в Тамчинском дацане и писал об этом в своем письме от 14 октября 1841 г. 
сестре Елене: «… Я был свидетелем молений бурятских … о дожде … три ламы 
… сидели перед маленьким столиком, на котором в медных чашечках лежали 
зерна разного хлеба, вода, молоко, арака или вино, сыр, творог. На самом краю 
берега сложен был из камней жертвенник, на котором курились различные гор-
ные травы, тут же собранные. Барабан, тарелка, колокольчик у старого ламы со-
ставляли музыку, сопровождавшую их пение … Наконец, когда по прочтении 
молитв на жертвенник возложены были новые травы, все припасы, стоявшие на 
столе в чашечках, по очереди были брошены или выплеснуты в реку в жертву 
добрым духам, — начал как будто нарочно накрапывать дождь, и когда гром ба-
рабана и тарелок, звон колокольчика и возвышенные голосалам слились с ревом 
ветра — блеснула молния, загремел гром и пролился обильный дождь, который 
разогнал всех, и молельщиков, и любопытных» [Письма из Сибири… С. 105].  

 В 1841 г. по приглашению шэрэтэ Чесанского дацана для передачи буддий-
ских практик приезжал из Внутренней Монголии Хорчид-гэгээн (доромбо-лама 
Галсан Содбо), который проводил высшие посвящения — «ванн» (тиб.: «право-
мочность») — передачи практики Калачакры (Дуйнхор), а также трехдневное 
посвящение в систему «Дэсрун ванн». Подобные практики проводились не во 
всех дацанах. С тех пор в Чесанском дацане молебен, обращённый к боже-
ству Калачакре (хурал «Дуйнхор»), проходил 15 числа третьего лунного месяца в 
Хурдэ-сумэ. В этот день Будда Шакьямуни в образе Калачакры проповедовал 
учение сокровенной мантры. Большие молебствия проводились, чтобы почтить 
деяния других учителей буддийской традиции.  

Большим событием для буддийского духовенства и мирян было завершение 
строительства в 1919 г. в Кижинге ступы «Джарун Хашор», на освящение (рам-
най) который были приглашены настоятели 5 дацанов, в том числе шэрэтэ Че-
санского дацана габжа-лама Бальжир Ямпилов.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

135 

Из функционировавших в 1920-е гг. на территории современной Бурятии 
только в четырех дацанах — Ацагатском (Шулутском), Анинском, Эгитуйском и 
Чесанском — проводился один из высочайших и значительных по сути молебен 
«Джуд».  

По традиции после больших хуралов, проводимых в летний период, устраива-
лись спортивные состязания «Эрын гурбан наадан» — Три игры мужей, в кото-
рых принимали участие и ламы, и миряне, состязались по стрельбе из лука, кон-
ной скачке и бурятской борьбе. В архивных документах и путевых записках ис-
следователей описываются народные игры, которые проводились среди хорин-
ских бурят по важным праздникам. Миссионер Алексей Малков описывает 
народный праздник, утроенный после хурала в Цугольском дацане в июле 
1865 г.: «С обеда начались сборы к окончательному акту празднества. Сбегались 
добрые молодцы на белых и соловых рьяных конях на нарочитое место, устанав-
ливались в шеренгу, делали счет бегунцам, условливались в мете и толковали об 
устранении помехи друг другу во время самого бега… Хозяева бегунцов сажали 
на них седоков, таких легоньких и маленьких, что едва можно видеть в седле, но 
притом таких смелых и цепких, что несмотря на их детский возраст, и в ум ни-
кому не придет сказать или помыслить об их падении. Так хорошо приучают бу-
ряты детей своих сидеть на лошадях. Для них бег на всем скаку — потеха. В то 
же время происходили сборы к угощению. Со всех сторон тащили в кунурах и 
тыбшинах мясо, арцу, несли воду, самовары, чайники, чашки и прочие принад-
лежности пира… Борцы рассаживаются поровну один против другого на рассто-
янии нескольких саженей. Пространство между ними служит для них площадью 
арены. Рассевшись таким образом, каждый снимает с себя гутулы (сапоги), ски-
дает рубаху, если была, и засекает порты так высоко, что из них делается нечто 
вроде препоясания … Оформившись таким образом, борцы получают предвари-
тельно благословение от Шэрэтэ, каждый отдельно, потом сходятся … Равно-
сильные и малознающие сметку в борьбе часто возятся до утомления себя и зри-
телей, так и расходятся или уже их разводят, как угоревших в бою петухов. 
Одержавшие верх идут опять на благословение к Шэрэтэ и получают от него в 
приз или кирпич, или сколько-нибудь серебренников … Пока продолжалась 
борьба, прибежали бегунцы. Передового брал один из лам, ставил мордой перед 
лицом главных лам, потом подходил глашатай; получив благословение от 
Шэрэтэ и хадак на руку, садился на коня и громким звонким голосом … отчетли-
во читал похвалу коню, люду бурятскому и главному ламе Шэрэтэ. По оконча-
нии хадак, который висел у него на руке, был поднесен им Шэрэтэ. Потом под-
вели другого коня, которого тот же импровизатор восхвалял перед князем Ган-
тимуровым и хадак был поднесен князю; дальше — мне, потом Тайше. Седоки 
остальных бегунцов, въезжая в круг, только громким окликом давали знать, чья 
лошадь, делая при этом под такт оклика шапкой (малахаем) полукруг над своей 
головой. Этим и заканчивается праздник …» [Малков А., c. 239–248].  

Такое же описание народного праздника сделал миссионер Анинского стана 
Н. Виноградов, присутствовавший на хурале в Анинском дацане на освящении 
сумэ Майдари-бурхана 17 октября 1897 г. [Виноградов Н., c. 170–178].  

Существует много различных по своему значению хуралов, посвященных 
разным божествам и важнейшим событиям буддийской истории, ежедневные 
ритуалы в честь защитников и хранителей учения — сахуюсанов и другие обря-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

136 

ды и молебны по просьбе прихожан, помогающие и защищающие верующих от 
различных негативных сил.  

«Для каждой категории божеств предназначается вполне определенный набор 
служб, в зависимости от ранга божества, его характера, функций, внешнего об-
лика и т.д. Так, 1) славословия или магталы (тиб. bstod pa) могут предназначаться 
практически всем категориям божеств от Будд до сабдаков; 2) садханы, или 
дубтабы (тиб. bsgrub thabs, букв. «способ реализации»), предназначаются для 
божеств высших разрядов пантеона, тех, которые входят в понятие Триратны, т. 
е. существ просветленных, как мирных, так и гневных; 3) солдебы (тиб. sol debs), 
или просьбы; 4) солчеды ― подношения, угощения (тиб. sol mchod); 5) сан чога 
(sangs cho ga ―  подношение воскурений); 6) сержэм (тиб. gser skyems) ― под-
ношения напитка; 7) подношения балина (trior bul) ― относятся практически ко 
всем разрядам обожествляемых существ;  8) догжуры (тиб. jlog sgyur) ― ритуалы 
возврата, преодоления (букв. "возврата") зла силовыми методами обращены к 
гневным и полугневным божествам; 9) мандал шива «подношение мандалы»; 10) 
жабтуй (skyabs 'thus ― очистительное омовение) связаны с обращением к выс-
шим разрядам божеств. При исполнении полного ритуала по культу определен-
ного божества различные типы ритуальных действ совмещаются в одну боль-
шую службу ― чествование, в финале которой исполняется танраг (тиб. gtang 
rag) ― благодарение, воздаяние за исполнение просьбы» [Сыртыпова С. Д.,  
c. 169]. 

 По буддийскому вероучению и утверждению шэрэтэ Жаргал-ламы, «хуралы 
обладают большой силой воздействия на человека, на разрешение его проблем. 
Когда ламы читают молитвы, то буддийские божества, которым посвящается мо-
лебен, незримо присутствуют в эти моменты в дацане. Внутреннее обращение 
человека к ним посредством молитвы, просьбы дает положительный эффект. Во 
время хурала дацан наполняется мощной божественной энергетикой, очищая все 
вокруг, все присутствующие в дацане люди получают благословение».  

 
1.5. Музыкальные инструменты, используемые при проведении  

хуралов и молебен в бурятских дацанах  
 
Неотъемлемыми атрибутами во время проведения больших и малых хуралов 

являются различные буддийские музыкальные инструменты. В системе культо-
вой музыки в дацанах большое место занимают буддийские музыкальные ин-
струменты, они были завезены ламами из Тибета и Монголии в конце XVII в. 
Звучание культовых музыкальных инструментов можно услышать и в настоящее 
время в период традиционных буддийских праздников — хуралов, а также в 
обычной ритуальной службе в дацане.  

Состав инструментов оркестров дацанов перешёл из тибетского оркестра, в 
состав которого входили барабаны разных размеров, медные трубы длиной до 
трех-четырёх метров, морские белые раковины, медные тарелки. Отдельные ин-
струменты сопровождали ежедневные хуралы. О наличии этих инструментов в 
Чесанском дацане есть записи, сделанные в ходе ревизии за подписью шэрэтэ-
ламы Вампила Адушеева в «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе 
дацана на 31 декабря 1878 г.» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 32, л. 8], а также в более 
ранних и последующих отчетах о движимом и недвижимом имуществе дацана.  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

137 

23 апреля 1867 г. в Москве под названием «Народы России» была организова-
на первая этнографическая выставка России. Вызывает интерес отношение к вы-
ставке Чесанского дацана. Выставка рассказывала о традиционной культуре 
народов практически всех регионов Российской империи, в том числе бурят.  
На фоне ландшафтов, тщательно подобранных для каждого представленного ре-
гиона, крестьянских жилищ и хозяйственных построек располагались группы 
фигур-манекенов, одетых в традиционные костюмы различных народов России и 
зарубежных славянских стран. На выставке было представлено около 300 мане-
кенов в национальных костюмах, 450 комплектов и деталей одежды, 1 100 пред-
метов быта, а также музыкальные инструменты, модели построек и орудий тру-
да, лубочные картинки и около 1 600 фотографий.  

Вызвал широкий интерес доклад профессора Московского университета  
А. С. Владимирского «О законах музыкальной гармонии и национальных ин-
струментах, доставленных на этнографическую выставку» в ее «парадную 
часть». Главное внимание было уделено их конструкции, включая описания не 
только важнейших звукообразующих частей, таких как резонатор, гриф, струны, 
но и внешнего вида корпуса со всеми украшениями, резьбой. Он показал наряду 
с другими инструменты, употребляемые при буддийском богослужении — сель-
нимы (тарелки) и хон-хо (бронзовый колокольчик) из Забайкальской области. 
Среди ударных мембранофонов были забайкальские: «кынгырык» (хэнгэрэг) и 
«дамара» (дамаари), употребляемые при буддийском богослужении. Духовые 
инструменты были представлены в своих основных разновидностях, в том числе 
«голин-бурэ» (үхэр-бүрээ) из Забайкалья — инструмент, применявшийся во вре-
мя буддийского богослужения. Среди язычковых «буддийский бишкур» (биш-
хүүр) — деревянная труба с медным мундштуком и раструбом.  

В числе шэрэтэ за оказанное содействие и помощь в сборе предметов буддий-
ского культа шэрэтэ Чесанского дацана Вампил Адушеев был награжден бронзо-
вой медалью «За усердие» и дипломом Императорской этнографической выстав-
ки 1867 г.  

В каждом дацане был специально назначенный лама — джинджук (чжин-
чжуг), который был помощником унзада, руководил игрой на музыкальных ин-
струментах. Даже в самом маленьком дацане было минимальное количество му-
зыкантов: бишхурчи — 2 (играющих на бишхуре), ганлинчи — 2 (играющих на 
ганлине), дунгар-буречи — 2 (играющих на раковине), хэнгэргэчи — 4 (играю-
щих на барабане), буречи — 4 (играющих на трубе, из них 2 играющих на ухэр 
буре), саньчи — 2 бьющих в сан, дамаарчи — 2 бьющих в дамаари, дэншикчи — 
2 бьющих в дэншик, дудармачи — 1 ударяющий в дударма, все гелуны ударяли в 
хонхо (колокольчики). Практически это был целый музыкальный оркестр. При 
исполнении хуралов большое значение придавалось культовой музыке, которая 
усиливала мелодичное синхронное произношение молитв ламами.  

«Музыка различается по стилю исполнения в зависимости от назначения ри-
туалов и бывает успокоительная, расширительная, подчиняющая и суровая, раз-
рушительная. Первая музыка тихая, с постепенными, едва выраженными вариа-
циями, вторая более насыщенная, подобная журчанию воды или рассыпанию 
драгоценных камней. Третья — напряженная, одновременно грустная и веселая, 
чарующего и манящего характера. И, наконец, последняя применяется при по-
давлении маар и демонов, она подобна тысяче громов, подавляющая своим гро-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

138 

хотом и воем, потрясающая невообразимыми неожиданными манипуляциями, 
пермежающимися паузами гнетущей тишины. Каждый инструмент, используе-
мый в ритуалах, имеет определенное, особое значение, формально за ним за-
крепленное. Но это значение может меняться, если один и тот же инструмент 
используется в разных ритуалах. В традиции сутр музыкальные инструменты и 
вокальное исполнение используются как аккомпанемент религиозных церемо-
ний, а в тантре они являются важной частью самой практики» [Буддизм… 
С. 540–542].  

Во время хурала ламы в специальном одеянии исполняли обрядовый танец 
Цам, который проводился на открытом воздухе, церемонию сопровождал весь 
оркестр.  

В архиве Г.-Д. Нацова в его кратких заметках есть ценные сведения о музы-
кальных инструментах отдельных дацанов, которые использованы в их описании 
в работе Т. Б. Шагжиной. Туяна Баировна в своей работе «Использование куль-
товых буддийских музыкальных инструментов во время традиционных буддий-
ских праздников» (2013 г.) дает подробную характеристику культовых буддий-
ских музыкальных инструментов и их назначений. Мы решили дать краткие све-
дения об этих инструментах.  

«Культовые буддийские музыкальные инструменты делятся на четыре груп-
пы: потрясаемые, ударные, духовые, струнные, причем последние при буддий-
ских молебнах уже не употребляются. Общее количество отдельных инструмен-
тов насчитывается около 24. В настоящее время дацаны в составе своих музы-
кальных принадлежностей имеют только 10–12, которые более других соответ-
ствуют религиозному канону и по своей природе являлись сигнальными.  

К первой группе «потрясаемых» инструментов относятся: 
– хонхо — это символ высшей мудрости, это небольшой культовый колоколь-

чик с рукояткой, увенчанной ваджрой (вачиром), иногда с изображением богини 
Дара-эхэ. Необходимую принадлежность к хонхо составляет ещё ваджра 
(vadjra) — это род небольшого скипетра. Он обязательный атрибут богослуже-
ния, его назначение — прогонять препятствия, демонов, злых духов, которые 
всегда стараются смущать дух служащих. На наружной стороне колокольчика 
начёркивается шесть мистических слогов — «Ум-ма-ни-бад-мэ-хум». Колоколь-
чик и ваджра используются в ритуалах всегда одновременно и символизируют 
женское и мужское начала. В служениях хонхо как музыкальный инструмент 
составляет принадлежность первенствующего в хурале — унзад-ламы, который в 
установленное время (по большой части при произнесении тарни), берёт хонхо в 
левую руку, а в правую — ваджру и звонит, завершая этим чтение молитвы или 
какого-либо раздела богослужения; 

– дамару (дамаари) — это род небольшого барабанчика или колотушки. Да-
мару представляет собою пустой, двухсторонний деревянный ручной цилиндр, 
по форме напоминающий песочные часы. Состоит из двух одинаковых конусо-
видных барабанчиков, скреплённых поясом или так называемой талией, к кото-
рой привязаны на шёлковой нити кожаные шарики, при встряхивании ударяю-
щиеся об одну и другую мембраны, и производят звук вроде барабанной дроби. 
Корпус изготовлен из дерева, а мембраны из кожи. Дамару различают по вели-
чине, форме и оформлению. Некоторые дамару раскрашены, разрисованы; дру-
гие украшены орнаментом из серебра и драгоценными камнями. Дамару является 



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

139 

одним из главных сакральных инструментов, символизирующих каноны буддиз-
ма.  

Ко второй группе «ударных» инструментов относятся: 
– хэнгэрэг — плоский двухсторонний барабан, бывает трёх видов: большой, 

средний и малый. Барабан используется во время ритуальных процессий. Корпус 
деревянный, окрашенный красной краской, и украшается изображением пяти или 
семи взаимно переплетающихся драконов. На эти стенки барабана без посред-
ства обручей натягивается кожа. В качестве украшения также используют изоб-
ражение лотоса. Играют на нём изогнутой деревянной палочкой в форме вопро-
сительного знака с кожаной шишечкой «дохюур». Иногда на ручке завязывают 
шелковый шарф как символ почитания божественного музыкального инструмен-
та. Большой хэнгэрэг обычно подвешивают к потолку дацана, а средний и малый 
устанавливают на подставку; 

– сан — парные большие тарелки (дэльбэ) с головками (саран) посередине; 
головки эти служат вместо рукоятки, в них вдеваются хадаки и, держась за них, 
ударяют тарелками одна о другую. Диаметр тарелок 30 см. Более часто цан дела-
ется из композиции, составленной из меди, чугуна и серебра; 

– дэнчик (дэншэг) — две миниатюрные вогнутые медные тарелочки, соеди-
нённые кожаным ремешком за рукоятки. При игре зажимается в ладони расши-
рением вверх и покачивается из стороны в сторону, язык при этом, привязанный 
верёвкой к центру, ударяется о края, и издается ритмичный звон. Используется 
для распеваний молитв и мантр; 

– дударма — состоит из четырёхугольной деревянной рамки с рукояткою на 
одной стороне. В середине эта рамка разделяется перегородками от 9 до 12 квад-
ратиков, в каждом из которых помещается по одной медной тарелочке, различ-
ной величины и звуковысотной настройки. Ударами металлической палочкой, 
производимыми с различной силой и по различным частям тарелочек, извлекают 
множество разнообразных звуков.  

К третьей группе «духовых» инструментов относятся: 
– дунгар-бурэ — обыкновенная морская раковина, звук которой подобен рогу. 

Дунгар — белая раковина, а бурэ — трубка. Дунгар-бурэ различают по величине. 
Употребление раковины как инструмента при богослужениях буддисты относят 
к временам Будды Шакьямуни. Дунгар-бурэ используют во время хуралов и как 
сигнал для призывания к богослужению. Звукоизвлечение происходит путём 
вдувания воздуха сильной струёй в узкую часть раковины при одновременном 
закрытии ладонью правой руки широкой части. Обычно раковина оправляется в 
серебро с изображением благоприятных буддийских символов и украшается дра-
гоценными камнями. Используется для исполнения ритуальных обрядов; 

– бишхур — музыкальный деревянно-духовой язычковый инструмент типа 
гобоя. Он является единственным инструментом, способным интонировать ме-
лодии в пределах пяти звуков. Состоит из конического или цилиндрического де-
ревянного корпуса, скреплённого металлическими кольцами, и медного растру-
ба. Имеет 8 отверстий. Длина инструмента около 60 см. Нижняя часть инстру-
мента — медный раструб. В дацанском оркестре бишхур выделяется своим соч-
ным, резким и несколько необычным звуком, напоминающим английский рожок; 

– ганлин — культовый духовой инструмент, состоящий из трёх частей, сред-
няя часть изготавливается из стали, а две конечные — из серебра. Передняя часть 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

140 

ганлина обыкновенно бывает несколько сжатой и заканчивается изображением 
головы дракона или же двумя отверстиями, которые называются «лошадиными 
ноздрями». Звуки ганлина напоминают собой ржание мифического коня «ачжи-
най морин», который переносит верующих из этого мира в блаженную обитель 
Сукхавати. Используется при совершении обряда чод. Просто так дуть в ганлин 
запрещается, только в ритуальных целях; 

– буреэ — большая медная труба приблизительно в сажень длиной. Использу-
ется для выражения почтения и преклонения перед мирными божествами. Она 
сделана из меди, украшена резьбой из дерева и позолотой. В начале каждого раз-
дела большого коллективного ритуала в монастыре громко играют на всех музы-
кальных инструментах; 

– ухэр-буреэ — большая медная коническая труба, похожая на хобот слона. 
Самый крупный духовой инструмент, используемый в буддийской ритуальной 
музыке. Обычно весом до 10 кг и длиной до 2–3 м (могут достигать 4–5 м), рас-
труб инструмента в диаметре 27 см при игре устанавливается на специальную 
подставку, при исполнении в помещении или на плечо помощника-хуварака, при 
исполнении вне помещения. Телескопическая труба изготавливается из меди или 
латуни, некоторые инкрустируются и украшаются. Когда раструб направлен в 
горы, происходит поразительный эффект эха. Несомненно, низкий звук дунчена 
влияет на физиологическое и психологическое состояние человека. Считается, 
что этот инфразвук производит поистине космический эффект, соединяя Небо и 
Землю, Свет и Темноту. Инструмент состоит из трёх частей, вставляемых одна в 
другую. Мундштук чашеобразной формы. Конусовидный ствол расширяется по-
степенно, переходя в раструб, заканчивающийся конусообразным кольцом. Ух-
эр-буреэ имитирует рёв быка или слона, придаёт всей массе разнородных звуков 
и шумов культового оркестра земной фундамент. Звуки этого инструмента обла-
дают такой интенсивностью, громкостью, что слышны за 5-6 км от дацана. Для 
достижения продолжительного звучания часто используется два инструмента. 
Дунчен часто можно услышать в монастырях на рассвете и на закате, перед ри-
туалами и другими важными событиями, а также при прибытии важных лам» 
[Шагжина Т. Б.].  

Кроме этого, в дацанах можно увидеть «тибетскую поющую чашу». Изготав-
ливается из сплава семи металлов. Обычно используются золото, серебро, сви-
нец, железо, олово, ртуть и медь. Используют чаши отнюдь не для забавы. Это 
мощное средство для медитации и целительства. Энергетические поля, произве-
денные поющими чашами, обладают особой природой: звук возникает в них, 
двигается по спирали наружу расширяющимися кругами, исходящими из чаши, и 
в то же время закручивается по спирали внутрь чаши.  

 «Ежегодно ламы устраивали несколько праздников для привлечения бого-
мольцев и сбора подаяний, необходимых для поддержания храмов и существова-
ния лам» [Обручев В.]. В докладной записке директора антирелигиозного музея 
А. И. Герасимовой в середине 1930-х гг. при ликвидации Гунейского, Токчин-
ского и Хужиртаевского дацанов было отмечено, что «культовое имущество трех 
дацанов разрушено в показательном порядке с привлечением масс верующих …. 
Уничтожено 9 комплектов дацанских оркестров» [ГАРБ, ф. р. 475, оп. 1, д. 1,  
л. 59].  



Глава 1. История создания Чесанского дацана 
 

141 

В «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе дацана» от 31 декабря 
1878 г. за подписью шэрэтэ Вампила Адушеева на имя Пандидо хамбо-ламы пе-
речислены музыкальные инструменты: медные колокольчики с Очиром 7 шт. 
стоимостью 10 р. 50 к., 2 пары сильнина стоимостью 35 р.; 2 пары сильнина ма-
лых стоимостью 15 р.; 2 пары ехэ сан стоимостью 30 р.; 4 пары бага сан стоимо-
стью 20 р.; 2 шт. хэнгэрэк стоимостью 30 р.; 10 шт. кожаных хэнгэрэк стоимо-
стью 20 р.; 1 пара большая бронзовая буреэ стоимостью 75 р.; 2 пары малых 
бронзовых буреэ стоимостью 35 р.; 6 шт. дунгар буреэ стоимостью 15 р.; 2 пары 
бронзовых ганлин стоимостью 35 р.; 3 пары бронзовых бишхуур стоимостью 
25 р. [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 32, л. 12]. По мнению Балдан-ламы (Александра Пи-
рангалаева), «это инструменты практически на 2 оркестра».  

В своей работе «Буддийский храм как культурно-символический текст: куль-
турологический подход» М. С. Антонова очень точно подчеркивает значение му-
зыкальных инструментов в дацанах во время проведения хуралов: «...» Звуча-
щее» пространство в буддийском храме представлено музыкальными инструмен-
тами и песнопениями. Символика «звучащего» храмового пространства пред-
ставляет собой определенный тип чувствования, прежде всего устремленный к 
всеобщей соборности. В этом смысле музыкальное «обрамление» выступает как 
символ духовности. Видом буддийского храмового пения считаем исполнение 
мантр, мелодизму которых присуща уравновешенность, неторопливость, посту-
пательное движение, а также сочетание звуков, порождающих вибрации опреде-
ленного строя (определенной чистоты). Произнося (пропевая) мантру, человек 
«настраивает» себя на соответствующую «волну», приобретая необходимые ду-
ховные качества или получая защиту (у каждой мантры есть свое значение).  
В сакральный мир созвучий и символов нас погружает буддийский музыкальный 
инструментарий: дунчен — большая труба (изобретенная тибетскими мастера-
ми), издаваемые звуки которого (по уровню громкости) провозглашают мужское 
и женское начало мироздания; ваджра-колокольчик, символизирующий мудрость 
и представляющий женский аспект; вина (лютня), олицетворяющая ступени 
мудрости в науке и искусстве; дамару (двойной ритуальный барабан), символи-
зирующий двойственность Сансары с её непостоянством» [Буддийские… 
С. 173].  

В заключении первой главы следует отметить, что история большого Чесан-
ского дацана берет свое начало с первой кошмовой юрты, возведенной в 1773 г. в 
Чесанской долине. Чесанский деревянный дацан был официально открыт в 
1828 г. в числе первых среди хоринских дацанов. По своей форме дацан имел 
сино-тибетский стиль архитектуры. Границы прихода дацана охватывали доста-
точно большую территорию. В состав прихода входили семь основных родов, а 
также представители других родов. Как известно, в конце XIX в. в Хоринском 
ведомстве не было единой территории проживания по отдельным родам, повсе-
местно преобладали улусы со смешанным расселением из представителей раз-
личных хоринских родов и поколенных ответвлений. Это связано с тем, что про-
изошла замена родового принципа организации ламской общины и дацанского 
прихода на территории (по сторонам света). До революции вся повседневная 
жизнедеятельность дацана в основном была организована в соответствии с «По-
ложением о ламайском духовенстве Восточной Сибири» 1853 г.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

142 

В ходе исследования установлено из архивных источников о наличии в Че-
санском дацане таких святынь, как скульптура Зандан Жуу из красного сандало-
вого дерева высотой 1,20–1,30 см, одна из бронзовых позолоченных копий обра-
за Зандан Жуу, хранящегося в Эгитуйском дацане, высотой 20–30 см. Таких ста-
туэток в дацанах Забайкалья насчитывалось всего около 10–12 штук. Дацан имел 
два комплекта полных томов священных канонических книг Ганжур и Данжур на 
монгольском и тибетском языках. В настоящее время один из редких рукопис-
ных комплектов Ганжура Чесанского дацана на монгольском языке хранится в 
книгохранилище ЦВРК БНЦ СО РАН. Собраны из различных источников магта-
алы о Чесанском дацане, а также обнаружены рабсалы Чесанского дацана в 
Национальном музее Украины в г. Киеве.  

Государственным архивом Республики Бурятия осуществлен перевод  
Г. Н. Очировой с монгольского языка метрической книги Чесанского дацана и 
посемейные списки прихожан по родам. Со списками и метрической книгой 
можно ознакомиться на сайте Государственного архива Республики Бурятия 
www. gbu-garb. ru и на интернет-портале www. soyol. ru в подразделе «Электрон-
ная база данных документов на монгольской письменности из фондов Государ-
ственного архива Республики Бурятия».  

Таким образом, в конце XIX — начале XX в. Чесанский дацан сформировался 
как единый целостный архитектурный ансамбль. Рубеж XIX-XX вв. можно 
назвать пиком расцвета Чесанского дацана. В этот период своего развития дацан 
представлял собой крупный буддийский монастырский комплекс, состоящий из 
6 важнейших дуганов — главный Цогчен, затем Чойра, Жуд, Сахюусан, Дива-
жан, Домой, а также Шулутовский дуган и 9 сумэ — Хурдэ, Майдари, Гунриг, 
Дымчог, Арьяа-Баала, Очирвани, Отошо, Табан Хаан, Аюши. Кроме этого, 
функционировал Барай сумэ — «печатня» (типография) дацана.  

Расположенный в живописной местности Чесанской долины, застроенный 
компактно и целесообразно по всем буддийским канонам, он действительно яв-
лялся центром религиозной, культурной и административно-хозяйственной жиз-
ни для местного населения. Общий образовательный уровень Чесанского дацана 
не уступает ведущим монастырям Тибета, Монголии, Бурятии. Дацанская школа 
«цаннит», эмши ламы были известны далеко за пределами Чесанского прихода. 
Была открыта двухклассная приходская школа (училище) для местного населе-
ния. Велась издательская и переводческая деятельность, в период строительства 
дуганов и сумэ получило развитие бурятское зодчество и каноническая архитек-
тура. Стилизованная в традициях древних буддийских монастырей, красочный 
интерьер храмов, украшенный скульптурами буддийских божеств, филигранно 
расписанные танки на ткани придавали дацану аскетичный и в то же время вели-
колепный вид. Чесанский дацан стал известным своей школой среди дацанов За-
байкалья, одним из центров духовной жизни мирян, их общения и веры.  

 
 

 
 



 
 
 

 

 
 
 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

144 

 
 

2.1. Факультеты Чесанского дацана 
 

«В Восточном Забайкалье буддизм явился обучающим условием ценностного 
единства основных направлений системы дацанского образования. Забайкаль-
ские ламы учили учащихся просветлению как умственной деятельности или 
мудрости. Центральную позицию в мировоззрении дацанского образования за-
нимал сострадательный ум, из которого возникала бодхичитта. Альтруистиче-
ская мотивация двигала адептом во время практики парамит. Она имела два ас-
пекта: пять первых совершенств и мудрость. Шесть совершенств, практика дис-
циплины (дисциплина бодхисаттв, дисциплина тантры), отказ от десяти негатив-
ных действий, трех недобродетелей тела, четырех недобродетелей речи, алчно-
сти — таков путь, рекомендуемый учащимся дацанов Восточного Забайкалья. 
Этот путь, представляющий собой совокупность моральных норм, психотехни-
ческих процедур и определенных «теоретических» представлений, выделен  
как обучающий метод буддизма в религиозно-философском образовании восточ-
нозабайкальских дацанов. Буддийская традиция говорит о нем как о сочетании 
культуры поведения (шила), культуры психики (читта или самадхи) и культуры 
мудрости (праджня)» [Будаева С. Ц.].  

«Буряты отличались высоким процентом духовенства в соотношении на душу 
населения: «Так, в докладной записке секретариата Бурревкома БурАССР от 18 
мая 1922 г. сообщается, что ламство составляет 21% бурятского населения (в то 
время как среди мусульманского населения России соотношение было 1 мулла 
на 300 человек (0,3%), а среди православного ― 1 священник на 1 000 человек 
(0,1)). Это означает, что не менее 20−25% населения бурят до революции 1917 
года было грамотным и владело тибетской и монгольской письменностью. Нема-
ловажную роль в данном вопросе играл также фактор культовости буддийской 
книги. Согласно буддийскому вероучению, книга, сутра является физическим 
проявлением или символом слова Будды, в то время как скульптура или живо-
писное изображение есть символы тела Будды, а ступа (субурган) символом со-
знания Будды. Однако, несомненно, имела значение также и природная склон-
ность бурят к книге и учению, отмечавшаяся многими исследователями как 
национальная черта характера» [Сыртыпова С. Д., c. 15]. 

«Большую роль в распространении буддийской религиозно-философской си-
стемы среди бурят, в том числе хоринских родов, сыграли монгольские и тибет-
ские ламы, прибывшие на территорию Забайкалья в XVIII в. Также необходимо 
отметить заслуги и местных лам, которые получили высокое образование в Ти-
бете и Монголии. Официально утвердившиеся границы между Российской импе-
рией и странами Востока не позволили многим ламам из Бурятии свободно по-
лучить образование в соседних странах. Возможность приобретения духовного 
образования, в том числе философского, стали предоставлять местные крупные 
дацаны. Наибольшей популярностью и авторитетом пользовались Цугольский, 
Гусиноозерский (Тамчинский), Агинский, Анинский, Чесанский и Кудунский 
(Кижингиский) дацаны» [Будаева С. Ц.].  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

145 

Тибетское слово «дацан» «обозначает духовное учебное заведение с полным 
курсом обучения, являющееся своеобразным аналогом института или факульте-
та. По своей специализации эти факультеты подразделяются на общие или рели-
гиозно-философские, тантрийские, медицинские, ламримовские, астрологиче-
ские или Калачакры, Хэваджры и Ваджрабхайравы» [Мир… С. 47]. В соответ-
ствии с «Положением о ламаистском духовенстве» 1853 г. число хувараков со-
ставляло 35 человек, которые должны были постоянно находиться в Гусиноозер-
ском дацане. Только в этом дацане было разрешено иметь дацанскую школу, все 
остальные школы считались незаконными.  

В структуре дацанской системы образования базовым является религиозно-
философский факультет. А. М. Донец в статье «Дацанская система образования и 
тибетоязычная учебная литература» рассматривает основные предметы, делает 
анализ тематики, основной, обязательной и дополнительной литературы религи-
озно-философского факультета. На основе анализа учебной литературы называет 
три принципа, на которые опирается дацанская система образования: интеграль-
ность, двуединство абсолютной и относительной истин, коллективность. К ос-
новному принципу дацанской системы образования относится «участие в диспу-
тах с постоянно меняющимися партнерами, помогающими друг другу усваивать 
философские идеи, вырабатывать беспристрастность и находчивость» [Мир…,  
c. 55].  

Бурятский буддизм развивался в традиции школы Гелугпа, особое внимание в 
которой уделялось монастырскому образованию и предъявлялись высокие обра-
зовательные стандарты. Процесс образования в дацанах Бурятии проводился по 
системе монастырского образования традиции Гоман-дацана. «Стандарты в об-
ласти образования в бурятском буддизме стали устанавливаться в период созда-
ния первых монастырей. Так, первый стационарный Цонгольский дацан славился 
на всё Забайкалье монастырскими духовными школами, которые следовали про-
граммам дацанов знаменитого тибетского монастыря “Балдан-Брайбун”» [Ван-
чикова Ц. П., Чимитдоржин Д. Г., c. 83]. Многие современные молодые ламы 
прошли обучение в Индии, именно в Балдан-Брайбун Гоман-дацане, в том числе 
и хувараки, выходцы из Чесанского дацана.  

Анинский дацан «Гандан Шаддублинг», основанный в 1775 г., являлся одним 
из крупных центров классического буддийского образования Центральной Азии. 
Это первый каменный буддийский храм на территории России. В Анинском да-
цане исстари в присутствии представителей генерал-губернаторства каждый 
тайша торжественно вступал в должность, присягая на верность Российскому 
государству. Ламы дацана в начале каждого года по лунному календарю, в дни 
праздничных хуралов «Монлам-Ченмо», всегда читали молитвы благопожеланий 
в честь каждого тайши, в честь каждого нойона — глав 11-ти родов хори-бурят.  

Именно Анинский дацан стал первым из всех дацанов, который посетил пред-
ставитель императорского дома Романовых. А в алтаре Цогчен-дугана был уста-
новлен бюст Екатерины Великой, которую верующие почитали как воплощение 
аспекта благой энергии Богини Белая Тара. Эта традиция была заложена первым 
Пандидо хамбо-ламой Дамба Даржа Заяевым, получившим в 1764 г. этот высо-
кий государственный пост по высочайшему указу. Именно Екатерина II основала 
институт Пандидо хамбо-лам России, что означало обретение буддийской церко-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

146 

вью Российской империи автокефалии, обретение независимости от тибетских и 
монгольских иерархов.  

Здесь в философской школе дацана в течение 23 лет будущий XII Пандидо 
хамбо-лама Даша Доржо Этигэлов постигал основы теории и практики Учения 
Будды, прежде чем начать свой великий путь йогина.  

Большинство дацанов в начале XX в. имело философские факультеты. Кроме 
философских, внутренних дисциплин изучались другие науки, особо выделялись 
факультеты астрологии и медицины. Следующим этапом в монастырском обуче-
нии было изучение тантр. По завершении философского образования монахи по-
ступали на факультеты систем тантры Гухьясамаджи, Ямантаки, Чакрасамвары, 
которые следовали программам тибетских тантрийских школ (Жуд мад и Жуд 
дод). По окончании после успешной сдачи экзамена получали ученую степень 
«аграмба» (знаток тантры). По своим ученым званиям ламы делились по факуль-
тету цаннит: габжа, рабжамба, дорамба, лхарамба; по факультету акпа — аграм-
ба, по факультету тибетской медицины — манрамба.  

Наиболее крупные дацаны имели три факультета — общий (философский — 
цанид), тантрический (джуд) и медицинский, в небольших дацанах был только 
общий факультет; на тантрический факультет принимали только монахов, полу-
чивших общую философскую подготовку, а в группы по изучению «Калачакра 
тантры» — только самых способных из числа допущенных к изучению тантр. 
Поэтому в Чесанском дацане для изучения школы цанид были построены Чойра-
дуган (философский факультет), Жуд-дуган (тантрический факультет), Домой-
дуган (медицинский факультет). По окончании тантрического факультета часть 
выпускников определялась для дальнейшей службы в Хурдын-сумэ, Гунриг-
сумэ, Дымчог-сумэ. По окончании медицинского факультета часть выпускников 
направлялась в Отошо-сумэ. Большая часть выпускников продолжала оставаться 
в Чойра-дугане.  

Закончившие обучение хувараки и ламы защищали ламские (богословскую) 
степени «гэбшэ» и «габжа» по основным канонам буддийского учения («габжийн 
дамжаа бариха», «домын дамжаа бариха»). Это своеобразные экзамены в форме 
диспутов, и в случае успешного проведения диспута присваиваются ученые сте-
пени: «гэбшэ» и «габжа». По случаю успешной защиты этих степеней проводит-
ся официально принятая раздача подарков высшим ламам и угощение лам и 
хувараков своего дацана (гэбшэйн, габжийн дом табиха). Эта традиция в некото-
рых монастырях Индии, Тибета, Монголии соблюдается и в настоящее время. 
Ламы, защитившие ученую степень габжа, получали право носить мантию (жан-
ши) желтого цвета. Гэбшэ-ламы носили мантию коричневого цвета. Мантию ла-
мы надевали при особых богослужениях. При проведении обычных ежедневных 
хуралов в мантию облачался только гэбгы-лама или гэсхы-лама для контроля за 
соблюдением порядка во время богослужения, а вне храма они следили за нрав-
ственным поведением монахов.  

Изучение тибетской медицины было развито в крупных дацанах, где открыва-
лись школы — Манба дацаны (дуганы), Домой, Отошо (дуганы и сумэ), где гото-
вили эмши-лам. Наиболее известные школы по изучению тибетской медицины 
существовали в Цугольском, Агинском, Ацагатском и других дацанах. Эти даца-
ны имели свои печатни и имели возможность выпускать ксилографы на тибет-
ском и старомонгольском языках, в том числе медицинской литературы. Чесан-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

147 

ский дацан имел один комплект матриц для издания литературы по школе 
цаннит и манба. О широком распространении тибетской медицины среди бурят-
ских дацанов говорит большая и уникальная коллекция медицинских книг и 
брошюр, хранящихся в Центре восточных рукописей и ксилографов, которая в 
прошлом принадлежала бурятским дацанам.  

Лобсан Лхундуб Дандаров, основатель Цугольского дацана, один из наиболее 
известных лам в истории бурятского буддизма, в 1845 г. основал первую бурят-
скую школу классического буддийского философского образования (цанид). 
Школа цанид Цугольского дацана послужила основой для создания впослед-
ствии подобных школ в других бурятских дацанах. Система «цанид» предпола-
гала последовательное изучение пяти дисциплин, на что уходило около пятна-
дцати лет (как правило, родители отдавали в монастыри детей в очень раннем 
возрасте): 

1. Логика (праманавартика) — по сочинениям Дхармакирти (гносеология).  
2. Праджняпарамита (путь «классической» Махаяны) — по тексту Майтрейи 

Абхисамая-аламкара (теория просветления, то есть достижения состояния Буд-
ды).  

3. Мадхьямика — по трактату Чандракирти «Мадхьямакаватара« (теория сре-
динности, учение о пустоте — относительности бытия).  

4. Абхидхарма — по «Абхидхармакоше» Васубандху и 
«Абхидхармасамуччае« Асанги (энциклопедия канонической философии).  

5. Виная (прежде всего Винная муласарвастивадинов) — этика монашества.  
Программа обучения состояла из пяти разделов. Курсы разбивались на 

14 классов — зинда: 
– в первый и второй годы осваивали старомонгольский и тибетский языки, за-

учивали наизусть тексты. Обучались переводу с тибетского на монгольский, ри-
сованию и ремеслам; 

– в третьем и четвертом классе изучалась логика; 
– с пятого по девятый — курс праджняпарамиты. Шло изучение тибетской 

медицины, включавшее годичный курс теории и курс практической терапии и 
хирургии; 

– десятый и одиннадцатый классы — мадхьямика. Хувараки получают в том 
числе знания по астрологии и астрономии; 

– в двенадцатом-тринадцатом классах — курс абхидхармы; 
– после девятого года обучения начиная с четырнадцатого класса молодые 

ламы сдавали экзамены на степень «габжа»; 
– после восьмилетнего обучения логике и праджняпарамите ламы получали 

степень «гэбшэ»; 
– после четырех классов мадхъямики и абхидхармы, после восьми классов 

Винаи — степень «габжа».  
В бурятских и монгольских монастырях высшая степень именовалась «габжа» 

или «габжу».  
Система богословского образования «подчинялась образцам ведущего мона-

стыря ламаистской традиции — Гоман-цаннит» [Ламаизм в Бурятии… С. 56]. 
Между тем обучались и в Тибете при монастыре Лавран, в Монголии в Урге 
(Улан-Баторе) или в местных дацанах Бурятии.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

148 

В соответствии с «Хоринским Положением 1851 г.», главой 5 «О ламских 
школах» ст. 40 обучение лам имело 6 ступеней: 

«Первая ступень — мэжиба. Обучение чтению, письму на тибетском и мон-
гольском языках и подобное по системе «толта», заучивают наизусть рапсал и 
докшиты, изучают ритуал чтения молитв.  

Вторая ступень — шоксаба. Должны хорошо овладеть переводом с тибетского 
на монгольский язык таких книг, как большой и малый Ламрим, Ложон, изучить 
правила обета, хорошо изучить книги по Дулбе.  

Третья ступень — маарамба. Досконально изучают все книги по медицине.  
Четвертая ступень — чжигремба. Полностью изучают книги по астрологии.  
Пятая ступень — цанид. Полностью изучают Цадма, Парчин, Ума, Онбо, 

Дулба — эти пять томов книг.  
Шестая ступень — агримба. Целиком изучают четыре отрасли тантрийских 

книг.  
Из этого следует, что уже на второй ступени образования ламы должны изу-

чить обеты и необходимую литературу по Винае. А на пятом курсе полностью 
изучить книги по Дулбе.  

Для получения более высокого уровня образования ламам, достигшим высо-
кой учености, разрешалось шэрэтэ отбывать в другие дацаны для дальнейшей 
учебы, в том числе за рубежом.  

Эгитуйский дацан славился Дуйнхор-дацаном — факультетом Калачакра-
тантры. По всей Бурят-Монголии это был самый известный факультет данного 
направления. Хубургай-лама прошел обучение в Дуйнхор-дацане и впоследствии 
стал его главой. Как практик он достиг такого уровня, что давал высшие посвя-
щения — ван (тиб.: «правомочность») — в систему Калачакра. Последний ван 
Калачакры он поставил в Эгитуйском дацане в 1926 г.» [Буддизм. Каноны… 
С. 440]. «Хубургай (прозвище от слова «хуварак»; имя никто не запомнил) — 
лама из Эгитуйского дацана (Еравнинский район) был знаменитым дуинхорвой 
(тибет. «калачакринец», практик системы Калачакра). Учителем Гатавона был 
Хуваргэ-багши (хубургай-лама).  

 «В полном объеме программы монастырских школ вся учебная литература 
была издана только в Агинском дацане. По остальным дацанам наблюдалась 
следующая картина: хоринские дацаны (Кижингинский, Чесанский, Эгитуев-
ский, Анинский, Ацагатский) в общей сложности имели один комплект матриц 
для издания литературы по школе цаннит и манба; официальных сведений об 
учебных изданиях селенгинских дацанов нет, этот вопрос требует специального 
изучения» [Ламаизм в Бурятии… С. 78].  

 «В Чойре-дугане хувараки проходили школу Цаннит, где изучали систему 
буддийской философии в реалистическом направлении, в противоположность 
символическому. Реалистическое направление в изучении буддизма называется 
«цаннит-текпа», в литературе — сутра. В круг изучения дисциплин входят гно-
сеология, санскр. прамана; теория достижения состояния Будды, санскр. пара-
мита, учение срединности и пустоте санскр. мадья-мана, метафизика санскр. 
абхидхарма и этика монашеской жизни санскр. винная» [Летописи… С. 94].  

В Чойра-дугане изучали буддийскую религию и философию, периодически 
проводились диспуты — состязания, выпускные экзамены «дамжаа». Собира-
лись ламы из разных дацанов, которые стремились повысить свои знания, реши-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

149 

ли участвовать в диспутах и посоревноваться в глубоких познаниях цаннита, а 
также ламы, решившие продолжить обучение трактатов по богословию, филосо-
фии, логике, этике. Цаннит-ламы проводили время в чтении и составлении выпи-
сок из различных сочинений, изучали различные толкования и комментарии по 
отдельным интересующим их вопросам, производили сличение текстов. Ламы 
стремились изучить «илэрхэй аймак саба», что позволяло им изучить не только 
точный смысл писаний, но и держать в своих руках таинственные силы управле-
ния природой. В дальнейшем ламы этой школы пополняли состав «бродячей 
школы гонуд лам».  

Школу Чойра еще называют «монастырской школой». Обучение в ней откры-
вало в дальнейшем путь к духовной карьере. С возникновением школы Чойра 
появилось церковное требование обязательного обучения цанниту каждого ламы. 
Без этого образовательного ценза немыслимо было продвижение по реальной, а 
не выдуманной царскими чиновниками, должностной иерархии дацанского 
управления. Изучение «цаннита» и присвоение звания «гэбшэ» по окончании 
проводились не во всех дацанах Бурятии, «в Забайкалье … не менее как в десяти 
дацанах существует уже изучение цаннита и звание гэбшэ дается на месте» [Ки-
рилов Н. В., c. 120]. Цугольская школа цаннит была первой в Забайкалье и осно-
вана в 1845 г. по летописи хоринских бурят, по сведениям А. М. Позднеева в 
1821 г.  

По другим сведениям, школа «Чойра» начала действовать впервые в Забайка-
лье в Цугольском дацане в 1859 г., затем в Агинском дацане. Цаннитская школа 
Цугольского дацана считалась лучшей. Открытие такой школы свидетельствова-
ло о высокой степени подготовленности лам Чесанского дацана и не случайно, 
что «первыми основателями цаннитских школ Агинского, Гусиноозерского в 
1861 г. и других богословских школ были первые ученики цугольского цаннита» 
[ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 106 об.]. По окончании школы звание «гэбшэ» 
присваивалось на месте [Кирилов Н. В., c. 120]. Все бурятские дацаны школы 
«Чойра» изучали цаннит по системе тибетского Гоман-дацана, за исключением 
Цонгольского дацана, который следовал системе тибетского монастыря Сэра.  

В Кижингинском дацане: «В начале зимы 1890/91 г. при дацане была открыта 
школа «Чойра» [Славься… С. 262]. В этой же книге в разделе о Чесанском да-
цане отмечается: «Дацан славился учеными ламами, там жил Агпа Гэгэн (по-
тибетски: ринпоче), прибывший из Тибета. Школа «Чойра» здесь была создана 
во второй половине 70-х годов XIX в., что на более 10 лет раньше, чем в Кижин-
гинском дацане» [Славься… С. 268].  

 «В больших монастырях по преимуществу сосредоточивается изучение буд-
дизма, высшие школы которого известны под именем цаннита. Ламы, изучаю-
щие это высшее богословие, совершают свои богослужения и производят рели-
гиозные диспуты в специально назначенных для этого храмах, получающих 
название «цанидыйн сумэ» (монг.). Окончившие курс цаннита получают … пра-
во совершать тантрическое богослужение, для которых также устраиваются осо-
бые храмы — Джудын сумэ» [Позднеев А. М., c. 18]. Школы «Жуд» в бурятских 
дацанах появились позднее философских.  

В Жуд-дугане размещаются школы «Жуд» по изучению тантризма. Жуд — 
тантра, основа Учения Будды в Тибете, Монголии, Бурятии. В Чесанском дацане 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

150 

тантру изучали по системе «джуд-мад лхасской традиции». В этом дугане на 
торжественные богослужения в честь идамов-бурханов Жигжед (Ямандаги), 
Сандуй (Гухьясамаджа), Дымчог (Чакрасамвара) и отчасти Чагдор (Ваджрапани) 
собирались ламы и хувараки школы Жуд. Среди жудских школ бурятских даца-
нов только в Анинской дацанской школе «Жуд» была система так называемой 
«бродячей школы гонуд». В 1878 г.  в Агинском дацане была основана школа 
«Дуйнхор» — Калачакры, чем и завершилось построение основных направлений 
высшего духовного образования по тибетскому образцу.  

В соответствии с курсом обучения периодически проводились диспуты — со-
стязания, выпускные экзамены «домын дамжаа бариха» (защищать ламскую сте-
пень). Порядок диспута в Тамчинском дацане подробно описан А. М. Позднее-
вым: «По окончании утреннего богослужения ламы, намеревающиеся давать 
объяснения, встают со своих обычных мест и садятся на приготовленных для них 
седалищах у горнего места кумирни. Умеющий давать вопросы встает, снимает 
шапку и мантию, оставляя их на своем месте в общем ламском круге, и подходит 
к своим диспутантам. Став перед ними и держа четки в правой руке, он, прежде 
всего, ударяет правою ладонью левую, после чего разводит руками, опуская ле-
вую ладонь книзу, а правую поднимая вверх, причем произносит: «дис!». Опу-
щение левой ладони книзу в таинственном смысле знаменует прикрытие дверей 
адов, дабы не возрождались в них существа; поднятие правой руки означает воз-
ведение из мест злополучных перерождений существ, которые преследовали эти 
перерождения прежде… Возглас «дис!» составляет слог, изображающий сердеч-
ную сущность Манджушри, почитаемого источником мудрости, и назначается 
как бы для свидетельства о призывании божественной помощи к разъяснению 
истины. После сего лама-совопросник предлагает свой вопрос первому из сидя-
щих и, если тот не отвечает, снова предлагает тот же вопрос; удар в ладони дол-
женствует свидетельствовать собою горячность, с которою спрашивающий отно-
сится к диспуту. Если разрешающий не ответит после повторения ему вопроса в 
третий раз, спрашивающий касается рукою правого плеча его, что означает по-
беду, и переходит ко второму сидящему для ответов с тем же вопросом» [Позд-
неев А. М., c. 197–198]. Также подробное описание практики проведения еже-
дневного учебного диспута в ходе учебного процесса в дацанских школах пред-
ставлено в коллективной монографии «Буддизм в истории и культуре бурят» под 
редакцией И. Р. Гарри [Буддизм в истории… С. 140–146].  

«Способ изучать богословие посредством диспута перешел в Тибет из Индии 
… Последователи Цзонхавы применяли эти диспуты для практики изучения бо-
гословия в дацанах» [Донец, 2004, с. 24]. Открытый диспут является главной 
«школьной практикой монастырской системы образования и является важней-
шим аспектом, поскольку согласно традиционным представлениям умение прак-
тически оперировать материалом в целях зашиты учения имеет большое значе-
ние, чем пассивно усвоенные знания» [Базаров, 1999, с. 53].  

Практика философского диспута выполняла задачу воспроизводства буддий-
ской мыслительной традиции и контроля над уровнем образованности послуш-
ников, ведь ученые степени присваивались монахам только по результатам вза-
имных дискуссий.  

«Среди школ Жуд бурятских дацанов только в Анинской школе была бродя-
чая школа-гонуд для лам 5 дацанов хори-бурят, открытая по инициативе А. Дор-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

151 

жиева. Школа отличалась особым аскетизмом: питались раз в сутки, в течение 
месяца не снимали одежду, спали в сидячем положении. Богослужения также 
отличались спецификой, проводили «хатуу тарниин хурал» (богослужение слож-
ной тантры), в котором принимали участие более 100 монахов. Схема перемеще-
ний во время богослужения была следующей: исходной точкой являлся Анин-
ский дацан, затем Эгитуйский, далее проводили хуралы в Чесанском дацане, по-
сле в Кижингинском и Ацагатском. Эти ежегодные хуралы проходили в сопро-
вождении большого количества верующих. В 1909 г. в школе гонуд числилось 
88 человек [Жамсуева Д. С., с. 61]. По сведениям, полученным от шэрэтэ Анин-
ского дацана Еши-Лэгцога Дарижапова, больные, женщины, дети ложились пря-
мо на дороге и через них перешагивали все 99 лам. Многие делали подобное не-
сколько раз. Приблизительно в 1890-х гг. богатый бурят из местности Эгита 
Номгон Дугар преподнес ламам школы 99 отборных скакунов бурятской поро-
ды» [Цыбенов Б. Д., c. 71].  

В Чесанском дацане кроме реалистического направления в буддизме, как бы-
ло описано выше, изучали и символическое направление. Это направление рас-
сматривается как специальное, с высоким уровнем подготовки, имеет тайную для 
посвященных часть учения. Монахи, допущенные к изучению символики, долж-
ны были пройти специальное посвящение (лун). Основное различие между этими 
двумя направлениями заключается в том, что путь по первому направлению 
начинается с постепенного изучения самой основы Учения, которая ведет к «ос-
новной цели» или состоянию Будды через вступление в монашество, исполнения 
шести парамит совершенствования, четырех деяний на пользу живых существ  
и т. д. Символическое же направление предполагает непосредственное осу-
ществление «основной цели» или с готового состояния Будды. Поэтому монах, 
идущий по этому пути, должен строго соблюдать обеты и представлять себя как 
Будду со всеми помыслами и действиями самого Будды. Это считается скорей-
шим путем просветления в течение одной человеческой жизни. Данная теория 
считается чрезвычайно сложной и доступной только для тех, кто достиг высоко-
го уровня подготовки в изучении цаннит, строго соблюдает данные обеты, ведет 
подвижнический образ жизни, имеет опыт медитации и управления сознанием. 
В зависимости от программы образовательный курс символики проходил в тече-
ние трех или четырех лет: трехгодичный курс — 1-й год зинда огма (младший 
класс), 2-й год зинда барма (средний класс), 3-й год зинда гонма (старший класс); 
четырехгодичный курс — 1-й год Шугмый зинда (обрядовый класс), 2-й год Же-
дримбый зинда (класс изучения начальной теории символики), 3-й год Дигабый 
зинда (класс изучения комментариев), 4-й год Гарамбын зинда (класс кандидатов 
на ученое звание или изучения высшей теории символики).  

Курс символики изучается по объяснительно-толковательному методу. Окон-
чившие курс и пробывшие в нем более 10 лет дополнительного времени для усо-
вершенствования в теории символики защищают звание «аграмба», что значит 
«совершенный знаток символики» (иногда эта степень называется Дорже-
зинрамба — «Держатель ваджра»). Буддийские системы символики, особенно 
четвертая, имеют обширную литературу на санскрите и особенно на тибетском 
языке. Эта литература имеет специальные термины и понятия, своеобразный 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

152 

тантрийский стиль изложения, иносказательные способы передачи понятий и 
совершенно недоступна для неподготовленных.  

Одним их тех, кто успешно окончил обучение и защитил в Чесанском дацане 
высокое звание «аграмба», был известный мастер Калачакры Цыренжаб Гатавон 
(Гатабон). «Ульдургинский лама Цыренжаб Гатабон в Эгитуйском дацане полу-
чил высшую общебогословскую степень — габжа и звание аграмбы (высшая 
тантрийская степень, получаемое после 17 лет обучения на тантрийском факуль-
тете Жуд-дацана). В Чесанском дацане защитил почетное тантрийское звание 
дорджезинба («Держатель Ваджра»), которое присваивается особо отличившим-
ся в познаниях» [Буддизм. Каноны… С. 484]. Тибетский термин «дорджезинба» 
есть буквальный перевод с санскритского «Ваджрадха», которое в тантрийской 
традиции есть особое проявление Будды Шакьямуни. В этой форме Будда про-
поведовал тантры. Соответственно, титул «дорджезинба» уподобляет тантрий-
ского мастера самому источнику буддийской тантры. Ушёл из жизни в 1979 г. в 
возрасте примерно девяноста лет.  

В Домой-дугане Чесанского дацана проводились хуралы по учению и практи-
ке восточной медицины. В Большом академическом монгольско-русском словаре 
слово «дом» переводится как «целебные средства, заговор от болезней», «эм 
дом» — целебные средства и лекарство. Эмши-ламы дацана были известны не 
только среди своих мирян, но и далеко за пределами прихода Чесанского дацана. 
«Самостоятельно готовили травяные лекарства по тибетским рецептурам. Эмши-
ламы имели учеников — хувараков. Вели учет и регистратуру прихожан, исто-
рию болезней своих пациентов. Была обширная библиотека по тибетской меди-
цине на старомонгольском и тибетском языках. Эмши-ламы дорожили своими 
инструментами, только своим ученикам передавали свои секреты врачевания, 
способы и методы лечения различных заболеваний. Лечить можно было после 
точного усвоения пяти книг под названием “Лхантаб-Джуд-ши”», говорил из-
вестный эмши-лама Чимит-Доржо Дугаров, рассказывая о своем учителе из Че-
санского дацана эмши (hудалши), гэбшэ-ламе Гармын Цыренбазаре в ходе 
встречи 15 сентября 2017 г. в г. Улан-Удэ. По окончании медицинского факуль-
тета часть выпускников определялась для дальнейшей службы в Отошо-сумэ, 
лучшие оставались для обучения новых хувараков и лам, посвятивших себя уче-
нию и практике тибетской медицины. Ламы и хувараки Чесанского дацана по 
направлению от дацана обучались в известных медицинских школах Цугольско-
го, Ацагатского и других дацанов.  

В Чесанском дацане в Отошо-сумэ (построено в 1831 г.) к этому времени уже 
изучали восточную медицину и практиковали эмчи-ламы. Сам шэрэтэ-лама Луб-
сун Гунга Зундуев был эмчи-ламой, занимался восточной медициной. Его друг, 
шэрэтэ Цугольского дацана Лобсан Лхундуб Дандаров, с которым они начинали 
строить Чесанский дацан, также являлся известным эмчи-ламой.  

В конце 1860-х гг. обсуждался вопрос об открытии медицинской школы в 
Кудунском дацане, где планировалось обучение восточной медицине лам пяти 
хоринских дацанов. В архиве в фондах Кудунского дацана сохранилось письмо 
исполняющего обязанности Пандидо хамбо-ламы Ванчикова исполняющему 
обязанности шэрэтэ Кудунского дацана Жамсо Бошоктуеву: «Гэлун-ламе Кодун-
ского дацана шанзодбе Бошоктуеву № 143 от 22 августа 1867 г. Этим летом во 
время моего посещения Вашего дацана Вы вместе с почтенным дис-ламой об-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

153 

суждали вопрос об основании медицинской школы по традициям буддийской 
религии. Закончена ли ныне эта школа? Если же уже нынче завершаете, то де-
лайте это без промедлений. Этим письмом делаю напоминание Вам о том, чтобы 
Вы довели до моего сведения следующие данные: «из каких дацанов обучаются, 
их имена, общая численность, по каким книгам, предметам и по каким традици-
ям проводится обучение? Исполняющий обязанности Пандидо хамбо-ламы Ван-
чугун» [ГАРБ, ф. 470, оп. 1, д. 25, л. 9]. В конце этого же года следует письмо об 
утверждении Жамсо Бошоктуева учителем медицины: «Штатному ламе Кодун-
ского дацана Жамсо Бошоктуеву через Верхнеудинский земский суд, через Хо-
ринскую степную думу. От исполняющего обязанности Пандидо хамбо-ламы, 
Главного ламы верующих монгол-бурят Восточной Сибири. Утверждение учите-
ля медицины преподающего ученикам пяти дацанов от 30 декабря 1867 г. № 204. 
Гэлун ламе Кодунского дацана, учителю лекарей Жамсо Бошоктуеву. 8 октября 
этого года ламы и миряне пяти дацанов — Анинского, Эгитуйского, Кодунского, 
Чесанского, Ацагатского единодушно одобрили Вашу кандидатуру и изучив Вас, 
со своей стороны я также соглашаюсь с народом. Поэтому я приказываю Вам 
быть учителем медицинской школы согласно утвержденному разрешению. По-
ручаю Вам, Бошоктуев, безо всяких послаблений обучать, исходя из собствен-
ных медицинских знаний и дать образование послушникам — ученикам из вы-
шеназванных пяти дацанов, доверяя Вам, я назначил Вас учителем этой школы. 
Исполняющий обязанности Пандидо хамбо-ламы Ванчугун» [ГАРБ, ф. 470,  
оп. 1, д. 25, л. 10]. Габжа-лама Жамсо Бошоктуев 5 марта 1868 г. в возрасте  
61 года был утвержден исполняющим обязанности шэрэтэ Кудунского дацана.  
В 1820 г. — хуварак, 1836 г. — гэцул, 1840 г. — гэлун, 1840 г. — штатный лама, 
входил в состав первого выпуска известной Цугольской школы цаннита. По не-
известным причинам официальное открытие школы так и не состоялось.  

Основоположником системы медицинского образования в бурятских дацанах 
являлся Цугольский дацан, где в 1869 г. была основана школа, основным предме-
том изучения которой являлся тибетский медицинский канон «Джуд-ши» XII в. 
под руководством монгольского ламы Чой манрамбы. До революции число од-
них только эмчи-лам в дацане доходило до 300 человек. Впоследствии Цуголь-
ский дацан прославился своей школой манба-дацана (дугана). В 1867 г. в Агин-
ском дацане была издана книга шэрэтэ Тугулдурова под названием «Большой 
Агинский рецептурник».  

Ю. Ж. Жабон в своей статье «Буддийские стандарты “внутренних и внешних 
наук”» подробно описывает порядок изучения «Джуд-ши»: «Из четырех томов или 
тантр “Чжуд-ши” ученик был обязан выучить наизусть так называемые три малые 
тантры. “Тантра основ” содержит структуру тибетской медицины. “Тантра объяс-
нений” раскрывает методологические аспекты теоретической медицины. “Допол-
нительная тантра” дает описания разных лекарственных форм, излагает правила и 
показания для проведения процедур прижигания, иглоукалывания, кровопускания, 
массажа, раскрываются приемы диагностики по пульсу, моче и пр. Девяносто две 
главы “Тантры наставлений”, в которых излагалась клиническая часть медицин-
ской науки, требовалось не заучивать наизусть, а только хорошо изучить и усво-
ить их содержание. По завершении заучивания каждой тантры сдавался экзамен, 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

154 

а при окончании всего курса — экзамен по всем трем тантрам» [Буддийские тек-
сты… С. 103]. Четыре книги «Джуд-ши» изучали в течение четырех лет.  

«После сдачи устных и письменных экзаменов по “трем малым тантрам” уче-
ники приступали к изучению тонкостей медицинской науки. Характерно, что в 
буддийской образовательной системе от учеников младшего возраста в обяза-
тельном порядке требуют простого механического заучивания необходимых тек-
стов. Считается, что когда в память уже заложена необходимая информация, ее 
дальнейшее аналитическое усвоение происходит гораздо быстрее. Тем более ес-
ли это касается «Чжуд-ши» или других так называемых коренных текстов, кото-
рые бывает очень сложно понять. Как правило, эти тексты специально для заучи-
вания и запоминания написаны стихами, потому отличаются крайней лаконично-
стью изложения материала. Далее, после того как ученики заучили наизусть ко-
ренные тексты, им дается уже развернутый комментарий к ним, с приведением 
более детальных классификаций понятий и терминов, с подробным разъяснени-
ем теории и практики. Что касается медицины, то помимо усвоения комментари-
ев на “Чжуд-ши” предполагалось изучение и остальных медицинских текстов — 
фармакологических и фармацевтических руководств, фармакогностических 
трактатов и рецептурных справочников. Вся эта медицинская литература в сово-
купности представляет собой системное изложение тибетской медицинской 
науки и входит в обязательную программу, необходимую для окончания меди-
цинского факультета манба-дацанов. Кроме указанных обязательных учебных 
текстов для доходчивости и правильного понимания содержания медицинских 
источников преподаватели составляли свои собственные руководства и пособия, 
делали наглядные пособия в виде отдельных анатомических таблиц и медицин-
ских атласов. Если в Тибете традиция создания медицинских атласов имеет бога-
тую и длинную историю, как, например, “Атлас тибетской медицины”, состав-
ленный Деси Сангье Гьяцо к “Вайдурья-онбо” — комментарию к “Чжуд-ши”, то 
бурятские монастыри — преемники тибетской культуры — также переняли опыт 
изготовления и использования в учебном процессе подобных медицинских атла-
сов. Так, например, имеются наглядные пособия в виде анатомических таблиц 
медицинской школы Ацагатского дацана, которые были сделаны ее настоятелем 
эмчи-ламой Д. Ендоновым (1870–1937). Основная цель этих наглядных пособий 
заключается в том, чтобы максимально точно находить расположение внутрен-
них органов, уязвимых мест, сосудов и точек, необходимых для проведения ле-
чебных процедур. Занятия же собственной практикой разрешалось только после 
полного освоения всех теоретических и практических аспектов медицины. При-
мечательно, что наряду с медицинским образованием в монастырях у бурят пра-
китиковалось и семейное, частное обучение. Здесь объем полученных учеником 
медицинских знаний определялся квалификацией обучающего учителя» [Буд-
дийские тексты… С. 104; Земля Ваджрапани…]. По сведениям старшего пере-
водчика БурЦИКа Ц. М. Очиржапова: «Школа восточной медицины при Ацагат-
ском дацане была организована на основании постановления  
“О создании в пределах Бурятии трех медицинских школ” в соответствии с про-
токолом Духовного сбора буддистов Бурятии в Ацагатском, Цугольском, Там-
чинском дацанах. Ацагатская школа должна была обслуживать все дацаны, вхо-
дящие в состав Хоринского (8 дацанов), Тункинского, Баргузинского, Аларского 
и Эхирит-Булагатского аймаков. Обучение длилось в течение 7 лет. В программу 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

155 

обучения входило изучение 4 основных правил восточной медицины, изложен-
ных Буддой Шакьямуни: 1) Зажуд; 2) Манакжуд; 3) Шаржуд; 4) Чемажуд. Кроме 
этого, в программу входило изучение причин болезней, исследование болезней, 
определение диагноза, профилактики, антисептики, фармацевтики, а также изу-
чение индийских, китайских, тибетских инструкций и руководств. По окончании 
по представлению медицинского совета выдавали диплом от Центрального ду-
ховного совета буддистов, возглавляемого Пандидо хамбо-ламой» [ЦВРК ИМБТ. 
ОАФ, д. 299]. Полный учебный курс тибетской медицины в традиционной тибет-
ской монастырской системе охватывает 20 лет. Необходимо отметить, что только 
на русском языке есть полный опубликованный перевод «Джуд-ши», часть 
«Лхантаба (Дополнения)» и фрагментарный перевод других комментариев. До 
сих пор нет полного перевода «Джуд-ши» ни на одном языке Европы.  

В фондах Музея истории Бурятии им. М. Н. Хангалова хранится часть архива 
Центрального духовного совета (ЦДС) буддийского духовенства. В статье  
Ц.-Х. В. Очировой (старший научный сотрудник отдела фондов музея) «Сведе-
ния о ламах и мирянах, практиковавших тибетскую медицину в 1928 г. (по мате-
риалам ЦДС буддийского духовенства)» анализируются сведения, содержащиеся 
в одной из папок: Дело № 6. 1928 г. “Квалификационные списки, собранные из 
дацанов, лам и мирян, практикующих тибетскую медицину”. Сведения были 
представлены в табличной форме из 30 дацанов. Согласно таблице, только в  
6 дацанах в 1928 г. (Цонгольском — 23 чел., Агинском — 20 чел., Эгитуйском — 
30 чел., Чесанском — 22 чел., Кижингинском — 28 чел., Баргузинском —  
29 чел.) занимались восточной медициной, в других дацанах в 2 раза меньше, в 
11 дацанах по 7 и менее человек. В Чесанском дацане из этих 22 лам в штате да-
цана находились 13 лам, из этих 13 лам 11 лам имели ученую степень габжа, 2 — 
рабджамба» [Иволгинский дацан… C. 120]. 

Когда возникли школы Чойра, «появились церковные требования обязатель-
ного обучения цанниту каждого ламы, без этого образовательного ценза немыс-
лимо было продвижение по реальной, а не выдуманной царскими чиновниками 
должностной иерархии дацанского управления. Подтверждением этого служит 
то, что из 367 лам и мирян, занимающихся тибетской медициной, к 1928 г., по 
сведениям ЦДС, 235 лам имеют ученые степени, из них только 8 являются ман-
рамбами, т. е. окончили медицинские факультеты, таким образом обучение 
цанниту, т. е. богословию и философии буддизма, являлось действительно обяза-
тельным для каждого ламы» [Иволгинский дацан… C. 119].  

 В Чесанском дацане получали полное монастырское образование и защищали 
звание габжа, идентичное званиям доорамбы (лавранского) и лхаарамбы — про-
фессоров буддологии. Габжа — это «изучивший 10 текстов», ученое звание, при-
сваиваемое ламе, выдержавшему диспут по пяти великим писаниям Тибета: 
«Праманавартика» Дхармакирти, «Праджняпарамита» Будды Шакьямуни, «Мад-
хьямакаватара» Чандракирти, «Абхидхармакоша» Васубандху, «Виная» Гуна-
прабхи и пяти знаменитым комментариям к ним. Кроме этого, защищали почет-
ное тантрийское звание аграмба, или доржезинба («держатель ваджр»). Немногие 
могли достичь такого совершенства владения священными книгами. Получив 
столь высокое звание, ламы становились известными в своих познаниях схола-
стической философии, и перед ними открывались новые возможности.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

156 

В соответствии с принятыми обетами согласно уставу монашеской жизни 
(санскр. виная) и полученными духовными посвящениями монахи получают ду-
ховные звания: убаши (тиб. генъен, санскр. упасака), барма равжун, гецул  
(санскр. шраманера), гелун (санскр. бхикшу). При замещении должностей обще-
го административного управления в дацанах и культовой иерархии в храмовых 
богослужениях учитывается достигнутая степень духовного посвящения и нали-
чие степени богословского образования.  

После революции 1905 г. бурятское духовенство настаивало на «свободном 
открытии богословских школ любых разрядов в требуемом количестве и свобод-
ном печатании богословской литературы в дацанских типографиях, отменить 
цензуру и ограничения на доставку из-за границы всего необходимого для разви-
тия богословия, книгопечатания и культового искусства», также требовало «вве-
сти преподавание ламаизма в школах министерства просвещения и введения 
национальных школ с предоставлением ламству права преподавания в них» 
[Очерки истории… C. 289–292].  

В истории Чесанского дацана есть примечательный факт. «МОУ “Чесанская 
СОШ” — одна из старейших школ Кижингинского района. В октябре 1914 г. при 
дацане была открыта двухклассная приходская школа (училище) для местного 
населения. Описывая родовую русско-бурятскую инородческую школу, 
А. М. Позднеев пишет: “Весною 1914 г. прихожане Чисановского дацана, со-
ставлявшие население Улан-бургасуйского булука, пожелав дать своим школь-
никам более удобное местожительство, решили перевести свою школу в дацан, 
где всегда представлялась возможность как арендовать хорошее помещение для 
школы, так равно с большим удобством содержать интернат и, наконец, найти 
для ученика частную квартиру, поместив его или нахлебником у кого-либо из 
хувараков или даже бесплатно у кого-либо родственника, или знакомого. В пору 
моего посещения дацана под помещение школы был снят двор одного из штат-
ных лам, на котором было возведено две жилых избы русской постройки и один 
сарай. Величина каждой избы равна 3 кв. сажени, к обращенным на юг дверям 
которой были пристроены досчатые сени. Каждая изба заключала в себе одну 
большую комнату, в расстоянии 2 аршин от входной двери, в которой поставлена 
дощатая перегородка, отделяющая прихожую от зала. В прихожей выведена 
большая изразцовая голландская печь, переднею своею стороною входящая в зал 
через отверстие, вырезанное в перегородке, между тем как задняя сторона печи, с 
проделанною в ней топкой, находится в прихожей. Таково собственно помеще-
ние школы, устроенной на 20, 25 приходящих воспитанников. Вторая изба, отво-
димая собственно под бесплатную квартиру для учителя, совершенно такая же 
по своему плану, и только голландская печь заменена в ней русскою. В избе этой 
проживает учитель с женою и 8 учеников школы, которых учитель принял от 
родителей в качестве нахлебников, с платою от 10 до 12 рублей за человека в ме-
сяц. Остальные 15 учеников школы проживают в дацане у местных лам и реши-
тельно все приняли на себя священные обеты монашества. За арендованное по-
дворье будучное общество уплачивает домовладельцу оного, ламе, 360 рублей в 
год; а отопление здания совершается дровами, которые поставляются обществом 
натурою» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 132, л. 189–190; Жамсуева Д. С., 2016, 
c. 212]. Первая учительница Чиркова Анисья Алексеевна была специально при-
глашена из Верхнеудинска. Через год учителем этой школы был назначен уро-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

157 

женец с. Кулькисон Рабдан Цыдыпович Аюшеев (1871–1942). В 1922 г. после 
отделения церкви от государства школа вышла из Чесанского дацана и стала 
называться Кудара-Бурятской начальной школой первой ступени. В ней работали 
двое учителей — Рабдан Аюшеев и приезжий учитель Кузьма Осипович Серге-
ев» [Кижинга… 2011, c. 42, 123]. В память об известном учителе и большие за-
слуги одна из улиц в с. Загустай Кижингинского района названа в честь 
Р. Ц. Аюшеева.  

В этой школе в 1914–1916 гг. учился известный бурятский общественный и 
политический деятель, уроженец села Булак Бадма Намжилович Намжилон 
(1903–1972). Он продолжил свое обучение в Кудара-Бурятской школе первой 
ступени в с. Загустай в доме местного жителя Тыжина. В июне 1924 г. был 
направлен на работу в органы помощником уполномоченного ОГПУ в Хорин-
ском аймаке. В период с 1924 по 1929 г. вел активную борьбу с буддийским ду-
ховенством и сочувствующими. Это ему было присвоено звание комбрига в 
1935 г., когда он был направлен в г. Сталинград (Волгоград) для укрепления об-
ластного управления ОГПУ. Можно сказать, что это был первый генерал из бу-
рят, так как в то время его должность соответствовала генеральскому званию 
(бригадный комиссар — специальное воинское звание для высшего политиче-
ского состава в 1935–1942 гг.). Участник Великой Отечественной войны. Репрес-
сирован в 1937 г., реабилитирован в 1956 г., назначена персональная республи-
канская пенсия РСФСР.  

«Хамбо-лама Ч. Д. Иролтуев был великим просветителем и уже в начале 
XX в. ввел в школах основы религиозной культуры. Тогда в Забайкальской обла-
сти в 1909 г. было 22 бурятских училища, из них 4 двухклассных и 18 одно-
классных. Во всех вышеназванных училищах состояло учителей — 26, законо-
учителей — 8 и вероучителей — 2, всего 36, а учащихся обоего пола — 734. 
Пандидо хамбо-лама Иролтуев предложил ввести в программу обычных предме-
тов дополнительные: 1) учение и письмо на монгольском языке; 2) буддийское 
вероучение для детей.  

Мера эта осуществлялась в девяти училищах Миннарпросвета, в коих долж-
ности преподавателей этих предметов занимали два буддийских духовных лица 
(ламы) и семеро особых светских учителей, получавших за таковой труд свой 
вознаграждение от 50 до 300 рублей в год.  

В качестве учебника для преподавания означенного предмета употреблялась 
составленная учителем Базаровым книга “Русско-монгольская речь”. К этому 
надлежит добавить, что в ближайшем будущем при прохождении означенных 
предметов предполагалось пользование также изданиями в переводе с русского 
языка на монгольский Санкт-Петербургского общества востоковедения, предна-
значенными служить проводником русской культуры среди местных жителей 
монгольского корня. К числу означенных изданий относятся следующие брошю-
ры: 1) “Краткое изложение Учсения Будды Шакьямуни”; 2) “Краткий рассказ о 
строе государства, его жителях и их промыслах”; 3) “Краткие рассказы о вселен-
ной”; 4) “Начальные уроки естествознания”» [250 лет институту… С. 86].  

Система получения образования обсуждалась на заседании второго общебу-
рятского съезда при Тамчинском дацане 10(23)–16(29) июля 1917 г., в котором 
участвовал шэрэтэ Чесанского дацана. Состоялось утверждение «наказа» делега-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

158 

там Петроградской комиссии по делам ламаизма. Относительно системы полу-
чения образования были выдвинуты следующие положения: «дацанам должно 
быть предоставлено право устраивать духовные школы следующих типов: 

– школа философии Чойра с двадцатилетним курсом, с обязательным препо-
даванием в ней монгольского языка, литературы и истории бурят-монголов; 

– школа Жуд с пятнадцатилетним курсом; 
– школа Дуйнхор с девятилетним курсом; 
– медицинская школа с десятилетним курсом; 
– школа математики и астрологии Зурхай с астрологическим отделом (янчир) 

с семилетним курсом; 
– школа санскритской и тибетской филологии с шестилетним курсом» [Гир-

ченко Вл., 1926]. Но эта программа не была реализована в связи с последующим 
закрытием дацанов.  

В фондах Хоринской степной думы Государственного архива РБ сохранился 
черновой вариант весьма интересного документа: «…прошение о создании в Бу-
рятии централизованного учебного заведения Буддийской академии для подго-
товки соответствующих кадров с указанием количества зданий, учителей и 
названий предметов, которые должны были изучать студенты будущей акаде-
мии. Притом названия этих предметов написаны по-тибетски и подразделяются 
на следующие дисциплины: 1) Ламрим; 2) Языкознание; 3) Риторика; 4) Поэтика; 
5) Логика; 6) Праджняпарамита; 7) Мадхьямика; 8) Математика; 9) Черная аст-
рология; 10) Белая астрология; 11) Медицина; 12) Изобразительное искусство; 
13) Письмо; 14) Ло-чжон (раздел Ганжура); 15) Дул-ва (раздел Ганжура). Землю 
для основания академии предлагалось выбрать рядом с Селенгинской или Хо-
ринской степными думами, вследствие близости к большим сумэ и большим ос-
новным русским дорогам. Причем предполагалось отправить на подготовку учи-
телей в монастыри Тибета из числа местных лам или на начальной стадии при-
гласить учителей по основным предметам из Тибета. Данный документ характе-
рен еще и тем, что в нем прямо говорится о моральном и бытовом разложении 
ламства и нарушении им обетов ввиду тяжелых условий жизни большей части 
нештатных лам и отсутствия соответствующего буддийского образования» 
[ГАРБ, ф. 8, оп. 4, д. 145].  

Дацанская дисциплина и среда создавали условия и атмосферу постоянного 
учебного и трудового процесса. Дацан способствовал достижению высокого со-
циального статуса для талантливых выходцев из небогатых бурятских семей. 
Многие необходимые навыки ученики осваивали в монастырской среде благода-
ря их многократной повторяемости при проведении хуралов, участию в повсе-
дневной хозяйственной деятельности дацана. Собирая травы со старшими мона-
хами, изучали флору и фауну, затем готовили сырье для лекарственных препара-
тов. Наблюдая за работой старших лам, внимательный и способный ученик по-
лучал практические навыки. В дацане каждый послушник имел личного настав-
ника, как правило, земляка или родственника. Если такового не находилось, от-
ветственного учителя назначал распорядитель или сам настоятель.  

«Особенностью монастырского уклада было то, что интеллектуальная эли-
та — ламы-философы, не участвовавшие в хозяйственной жизни дацана, — жила 
на содержании общины и продолжала многолетнее обучение, имея в дацане ме-
сто и кров. Ламы-философы являлись интеллектуальным центром монастыря, 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

159 

монастырской школы» [Ванчикова Ц. П., Чимитдоржин Д. Г., c. 85]. Чтобы стать 
астрологом, необходимо было досконально усвоить и выдержать экзамен на зна-
ние семи книг по астрологии — бидаргарба. Переписчиками книг и живописцами 
становились лучшие знатоки в дацане, которые имели такое свидетельство, кро-
ме этого, их избирали на общем собрании духовных лиц и прихожан дацана.  

Помимо ученых и рядовых лам, занятых в основном храмовыми богослуже-
ниями, при дацанах обычно есть монахи, специализирующиеся в различных ви-
дах деятельности: иконописцы, резчики печатных досок, скульпторы, чеканщи-
ки, литейщики, плотники, печники и т. д. Светлана Бардалеева, заслуженный ра-
ботник культуры Республики Бурятия, в публикации об известном буддийском 
художнике С.-Ц. Цыбикове «Памяти мастера буддийского искусства Бурятии» 
пишет о предъявляемых требованиях и высоком уровне подготовки иконописцев 
(зурачинов): «В общее дацанское обучение входили занятия по теории искусств, 
иконографии, канонам, поэтому мастер разбирался в канонах буддийского ис-
кусства, сам мог произвести расчеты и прочертить схемы изображения тех или 
иных божеств. Он знал модули — меры, основывающиеся на размерах ладоней и 
пальцев (ангулах), и, главное, обучал этому своих учеников. Выполнение изоб-
ражения божеств являлось магическим действом. Без духовного посвящения их 
нельзя было писать, надо было иметь как бы “допуск” к изображению священ-
ных образов. Иконописью и скульптурой могли заниматься только люди из лам-
ского сословия, посвященные в особый ритуал.  

Многие художники пользовались готовыми руководствами, так называемыми 
“тик”, на тибетском языке — тик-за-чан-дел, а на монгольском — tigei nom, с 
точными расчетами и схемами изображения разных классов божеств (системы 
аштатала, даштатала), восходящими к древнеиндийским трактатам по икономет-
рии, а также к традициям Калачакра- и Самваратантры. Кроме этого, существо-
вали готовые трафареты-образцы, прориси божеств. Не все мастера владели ти-
бетским языком, да и сложно было разобраться в чертежных схемах и расчетах. 
Поэтому большая часть народных мастеров копировала готовые образцы под ру-
ководством опытных лам-зурашинов. Работы, не отвечающие требованиям кано-
на, уничтожались, так как предполагалось, что они могут навредить не только 
художнику и заказчику, но и всему дацанскому приходу.  

Буддийские скульптуры внутри изготавливали полыми, чтобы потом запол-
нить эту пустоту, превратить статую в магическую реальность. Поклоняясь бо-
жеству, верующий видел не только внешнюю оболочку, но и внутреннюю куль-
товую суть.  

Мастера кроме резьбы по дереву владели техникой папье-маше, сложной по 
технологии. Вырезанную из дерева скульптуру оклеивали тканью, сверху нано-
сили слой бумаги, измельченной и перемешанной с растительным клеем, а затем 
обмазывали глиной с клеевым связующим, изготовленным из отвара корней не-
которых растений. Такая смешанная техника давала возможность художнику де-
лать более тонкую проработку мелких деталей и отдельных фрагментов. В одном 
произведении могли использоваться разнообразные материалы и техники: для 
атрибутов, деталей украшений использовалась глина, смешанная с мелом, мел-
ким песком или древесной пылью, а для хрупких деталей использовали жесть, 
прочеканенную медь или серебро» [Бардалеева С., 2017].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

160 

Ламы и хувараки жили в дацане на свои средства, ламы со званиями и ком-
плектные должны были обучать их под своим наблюдением без всякой мзды и не 
заставляя работать на себя. Родители приводили своих сыновей в дацаны и отда-
вали в хувараки — послушники (бурханай шаби), то есть ученики Будды, в воз-
расте от 10 до 25 лет, хотя по «Положению» 1853 г. (параграф 28) было установ-
лено, что хуварак принимает посвящение не ранее достижения им 18 лет. При-
бывшего подростка в дацан для обучения встречали в основном земляки-
односельчане, как правило, старшие монахи. Именно они определяли его даль-
нейшую судьбу. При посвящении в «убаши» он принимал обеты мирянина, со-
блюдающего пять заповедей начальной ступени монашества. При посвящении в 
«банди» он становился духовным лицом (учеником веры), принимал 10 началь-
ных обетов монаха и ему присваивали новое духовное имя. Аттестация проводи-
лась после полного изучения им книг, читающихся при богослужениях в дацане. 
После аттестации шэрэтэ подавал ходатайство на имя Пандидо хамбо-ламы для 
включения в приказ генерал-губернатора области. Через короткое время он обя-
зательно должен был принять обеты гецула (36 обетов, включающих в себя обет 
безбрачия), по достижении 21 года — полные монашеские обеты гелуна (253 
обетов). К этому времени он должен был закончить восьмилетнее обучение по 
логике и праджняпарамите и защитить степень «гэбшэ».  

В дацанах по буддийским канонам отношения между монахами, учителем и 
учеником, настоятелем и рядовыми членами и т. д. ритуализированы, но особен-
но эта ритуализация подчеркнута в отношениях членов сангхи с мирянами.  
В общественных местах монаха традиционно приветствуют поднятием сложен-
ных ладоней к груди или ко лбу. Те же, кто желает получить от монаха наставле-
ния, нередко простираются перед ним, то есть касаются земли «пятью точками»: 
коленями, локтями и лбом.  

«Система образования была неразрывно связана с нравственным тренингом 
хувараков с раннего детства, основанным на монастырском уставе и обетах. 
Важным условием духовного роста высшего ламства было принятие полных мо-
нашеских обетов, отречение от мирских соблазнов и привязанностей. Монахи 
старой школы “одной рукой брали, а другой — раздавали”, поддерживая бедных 
и обездоленных, а также своих учеников» [Ванчикова Ц. П., Чимитдоржин Д. Г., 
2006, c. 86].  

 
2.2. Культовые здания: дуганы и сумэ 

 
Чесанский буддийский монастырский комплекс состоял из центрального хра-

ма — Цогчен-дугана, 5 дуганов, 9 сумэ, Барай-сумэ (печатня) и других вспомога-
тельных зданий, помещений, культовых сооружений. Несмотря на попытку об-
рести самостоятельность в результате раскола, Шулутовский дуган все же вхо-
дил в приход Чесанского дацана. Общее количество дуганов и сумэ, по офици-
альным источникам, было 17. В каждом из них была своя библиотека, был свой 
унзад-лама. Количество священнослужителей в лучшие времена достигало более 
600 человек. До своего закрытия Чесанский дацан относился к числу крупных 
буддийских монастырских комплексов Бурятии. Он упоминается в воспомина-
ниях путешественников и исследованиях известных востоковедов и этнографов 
XIX и XX вв. и в научных публикациях современных ученых.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

161 

Осуществлена попытка описания дуганов и сумэ на основе анализа аналогич-
ных культовых зданий Забайкалья, архивных источников, научных публикаций.  

По всем канонам архитектура дацана должна символизировать божественное 
тело Будды. Дацан огорожен забором. Главные ворота дацана — богдойн-халга, 
как и положено, располагались на южной стороне ограды. В западной, восточной 
и северной стенах имелись калитки. Главные ворота открывались в особо торже-
ственных случаях, в остальное время на территорию дацана входят через калит-
ки. Мощеная дорожка от главных ворот до крыльца Цогчен-дугана называется 
«священный путь». Здания строили с учетом местных географических и клима-
тических особенностей. Вестибюль — отличительная черта бурятских дацанов. 
Он предназначался для отсечения холодного воздуха. В монастырях Монголии и 
Тибета вход в помещения зданий осуществляется прямо с улицы.  

Кроме этого, как выше описывалось, строительству храма предшествовали 
обряды выбора места, причем для наиболее точного определения приглашали 
астрологов, снискавших уважение и известность.  

«В Монголии, например, при определении места для монастыря хамбо Гэгэна 
в районе Улясутая в 1879 г. из Урги приехала группа астрологов, в течение меся-
ца занимавшаяся гаданиями и молебствиями. А. М. Позднеев замечает, что ламы 
считали это чрезвычайно трудным и важным делом, поскольку должны были 
совпасть все астрологические приметы. Во внимание принималось все — ланд-
шафт и расположение гор, близость к источникам воды, направление ветров, вид 
самого места. На второй стадии гадателями определялось не только время начала 
постройки, точный день и время суток, но и где лучше брать материалы для 
строительства» [Тамчинский дацан, c. 27].  

Здания ориентировались по сторонам света. Цогчен-дуган строился в центре 
двора, другие дуганы и сумэ, как правило, располагались вокруг него. Внутри 
территории дацана дуганы и сумэ могли иметь свое непосредственное огражде-
ние.  

В сутрах и тантрах существуют тексты «учебников» по строительству храмов, 
монастырских резиденций и ступ. Поэтому при строительстве дуганов и сумэ 
ими строго руководствовались все дацаны Бурятии.  

Вслед за соборным храмом — Цогчен-дуганом — всегда следуют храмы-
школы отдельных факультетов. Поэтому в Чесанском дацане также были распо-
ложены Чойра-дуган (философия), Агпа (тантра), или Жуд-дуган, Хурдэ-сумэ 
(Калачакра), Отошо-сумэ и Домой-дуган (восточная медицина) и др. Эти храмы 
ничем существенным друг от друга не отличались, кроме как размерами и степе-
нью богатства украшений. Только в храмах-школах отдельных факультетов в 
дацанах встречались изображения особых божеств и святых, тех, кому посвяще-
ны эти храмы. Например, в Агинском дацане в храме медицины Мамба-дугане 
встречались преимущественно изображения божеств медицины (Будда Врачева-
ния, Бхайшаджьягуру) или идамов тантрийских систем.   

Дуганы, принадлежащие монастырям, обносились оградой. Дацаны «сопер-
ничали» между собой внешним видом и размерами, количеством искусно изва-
янных и написанных изображений и хранящихся в них древних манускриптов. 
Дуганы красились в желтый, красный и белый цвета. При этом наиболее почет-
ным считался желтый цвет. К их основным украшениям относились: золоченая 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

162 

кровля и надкрышные украшения в виде золоченых цилиндров — «ганджиров», 
с выгравированными на их поверхности мантрами шрифтом «ланчжа», или изоб-
ражения птицы «гаруды», пожирающей змей; по обеим сторонам этих фигур мо-
гут стоять попарно изваяния победного знамени «дхваджа» (жалцан) и драгоцен-
ности «чинтамани». Эти украшения могут состоять из одной-двух первых фигур 
или ряда из трех или пяти фигур, в середине которых ставится одна из первых 
двух фигур.  

Углы храмовых крыш украшались головами чудовищ «макара» или драконов, 
либо завершались иным орнаментом. Под ними вешались колокольчики, которые 
тихо позвякивали от малейшего дуновения ветра.  

Стены храма украшались медными золочеными зеркалами-мелонгами,  
крестообразными фигурами двойных «ваджров (вишваваджра)». На лицевой сто-
роне храма, на верхней части стены могла находиться пара золоченых моно-
грамм, вроде известной калачакринской мантры, называемой «намчу вандан» — 
«Десять совершенных, обладающих мощью», состоящей из ажурной вязи 10 букв 
санскритского алфавита «ланчжа».  

Дуган имеет плоскую крышу, окон нет, но он освещается особым приспособ-
лением на крыше, так что свет падает сверху. На крыше дугана устроены круго-
вые помещения вдоль стен, в виде ряда небольших комнат, имеющих наружные 
окна, которые снаружи храма кажутся окнами дугана. Вдоль надкрышных поме-
щений образуется круговой открытый коридор вокруг светового приспособле-
ния, представляющего четырехугольное возвышение в середине крыши. Это 
приспособление также имеет свою крышу с золоченым цилиндром-ганджиром, и 
высота его одинакова с уровнем стен дугана, так что снаружи дуган имеет как бы 
плоскую крышу.  

Крыша преддверного отделения портала всегда украшается тремя золочеными 
фигурами Колеса Учения — «чойнхор», с двумя антилопами «ридаг по мо» (сам-
ца и самки) по обеим его сторонам. Колесо означает Закон Будды, а антилопы 
означают живых существ обоего пола, которые должны внимать Святой Дхарме 
с чистотой невинных оленей.  

Задняя часть дугана, или гонкан, далеко возвышается над крышей дугана, и 
крыша его также украшается золочеными ганджирами, состоящими из одной, 
трех или пяти фигур. Гонкон представляет специальное отделение для хранения, 
главным образом изображений идамов и дхармапал, и имеет входные двери 
внутри дугана, со стороны передней части храма.  

Северная стена в дуганах и сумэ считается более священной, алтарной, ча-
стью храма. В середине этой стены находится алтарное изображение в виде 
стенной живописи или статуи Будды Шакьямуни или Цзонхавы. Затем по обеим 
сторонам алтарного изображения уделяются места изображениям наиболее по-
читаемых школой божеств и лам. Перед алтарем на специальных сооружениях 
расставлены буддийские символы — ступы и субурганы, предметы ритуальной 
утвари — жертвенные чаши, подсвечники разных размеров (наhата), зажигаемые 
перед божествами, мандалы. На боковых стенах помещаются изображения об-
щебуддийских божеств и святых, причем порядок и объекты этих изображений 
не были строго выдержаны. Стены также могли быть расписаны свитковой жи-
вописью — танками. В потолочном пространстве развешаны специальные риту-
альные разноцветные штандарты и знамена с изображением на них буддийской 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

163 

символики. Таким образом, комплекс внутреннего убранства храмовой компози-
ции, жертвенные подношения, аромат благовонных курений, музыкальное со-
провождение во время молебнов и хуралов создавали единое культовое ощуще-
ние эманации, присутствия Будды, воплощения божеств в пространстве дуганов 
и сумэ.  

К следующему типу относятся «лакханы» (тиб. Lhakhang) то же, что и 
«сумэ» — слово из монгольского языка, служащее для обозначения малого храма 
в буддийском монастыре, по-бурятски «сумэ» — храмы, посвященные культу 
отдельных божеств. В русском языке сумэ соответствует устаревшее «кумирня». 
Они являются «жилищами богов». Лакхан представляет цельное высокое здание 
и не имеет отдельных частей, как дуганы. Лакханы также могут иметь надкрыш-
ные помещения с ганджирами. Наиболее популярными божествами, которым 
посвящаются лакханы, являются Майтрейя — Будда будущего, Амитабха, Цзон-
хава, Манджугхоша Синханада, Тара, Амитаюс и др.  

В сумэ (лакханах), имеющих обычно только одно помещение, устанавливают-
ся статуи тех божеств, которым посвящаются лакханы: Майтрейе (бур. Майда-
ри), Цзонхаве и другому какому-то конкретному будде, идаму, бодхисаттве. Как 
было сказано выше, к 1831 г. было построено девять сумэ: Табан Хаан, Хурдын 
сумэ, Отошо, Майдари, Очирвани, Гунриг, Арьяа-Баала, Дэмчог, Аюши. Кроме 
этого, дацан имел Барай-сумэ («печатня», типография). Сравнительный анализ 
приведенных описаний малых сумэ Чесанского дацана и монастырских комплек-
сов в других дацанах показывает, что эти здания имели несложную простран-
ственную композицию, общепринятую для малых бурятских храмов. Стены зда-
ний и форма крыши были исполнены в традиционном для бурятского храмового 
зодчества стиле. Как правило, малые храмы отличались выраженным исполнени-
ем линии конька крыши, главного карниза здания. Поэтому «концы конька кры-
ши переходили в поднимающиеся кверху резные фестоны. Диагональные ребра 
крыши переходили в головы мифических чудовищ с подвесными колокольчика-
ми. Главный карниз здания состоял из нижней фризовой части и выступающих 
друг над другом плит. Их как бы несут цветные бруски, имитирующие концы 
балочек покрытия. Нижний их ряд состоял из брусков квадратного сечения, 
верхний — круглого сечения» [Жамсуева Д. С., 2016, c. 211]. В Российском госу-
дарственном историческом архиве сохранились представленные проекты сумэ 
Цолгинского (Цулгинского) дацана — сумэ Дымчог [РГИА, ф. 821, оп. 133, 
д. 401, л. 43об.], Аюши [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 401, л. 22 об.], Гунриг [РГИА, 
ф. 812, оп. 133, д. 401, л. 21]. Необходимо отметить, что система декорации каж-
дого храма, каждого дугана и сумэ уникальна, так как расположение и сочетание 
канонических сюжетов, оформление алтарной части варьируются и никогда не 
повторяются. Тем не менее есть канонические традиции и определенные законо-
мерности системы декорации бурятских дацанов.  

 
Цогчен-дуган 

С учетом вышеуказанных источников годом открытия Цогчен-дугана — глав-
ного храма Чесанского дацана — можно считать 1828 год, когда был проведен 
ритуал освящения (рамнай), начались официальные богослужения и прием ве-
рующих ламами. В главном храме проводились основные большие хуралы в те-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

164 

чение года по лунному календарю. Ежедневно проводились молебны, посвящен-
ные покровителю Чесанского дацана Балдан Лхамо (санскр. Шримати-дэви). По-
рядок традиционного оформления по буддийским канонам главных алтарей Цог-
чен-дуганов в бурятских дацанах описан в книге «Буддизм. Каноны. История. 
Искусство»: «Главный алтарь со статуей Будды Шакьямуни с двумя учениками 
Шарипутрой и Маудгальяяной находился у северной стены. Север символизиро-
вал сторону, куда распространялось Учение Будды и где располагалась Шамбала. 
Убранство алтаря составляли скульптуры, ступы, мандалы, жертвенные подно-
шения, различные ритуальные предметы. Живописные свитки — танка с изоб-
ражениями Будды, различных божеств и других персонажей пантеона — оформ-
ляли периферию сакрального пространства главного храма. По обеим сторонам 
центральных дверей Цогчен-дугана с внутренней стороны находились изображе-
ния четырех махарадж (охранителей сторон света) — Вайшраваны, Вирупакши, 
Вирудхаки и Дхритараштры. С внешней стороны обычно висели изображения 
Цаган Убугуна, Туншэ (четыре согласных животных: слон, обезьяна, заяц и во-
рона). К числу алтарных предметов относились также чаша для подаяний (бадар 
аяга), чаша в виде черепа (габал) тантрийского йогина, монашеский посох (дул-
дуй), мандала, медное зеркало для освящения воды, бумба с аршаном, закрытая 
кропилом из павлиньих перьев. Симолическое декоративное убранство храмово-
го интерьера составляется из навеса над алтарем в форме четырехугольного бал-
дахина (лабри), сшитого из разноцветного шелка и атласа; штандартов (бадан) в 
виде длинных широких лент, сшиваемых из материй пяти основных цветов: си-
него, белого, красного, желтого и зеленого; стягов (жалцана) в форме круглых 
продолговатых цилиндров, сшитых из желтой, красной и синей материи, круг-
лых зонтов из желтого шелка; круглых шаровидных украшений (чима-пурма), 
изготовленных из разноцветных шелковых и атласных мешочков и наполненных 
благовониями; разнообразных фонарей (дэнлу) из шелка, стекла, бумаги и т. д. 
Пять цветов бадана обозначают Пять Бодхисаттв Ваджраяны, три цвета жалца-
на — три отдела буддийского учения: Тантра, Виная, Абхидхарма» [Буддизм. 
Каноны... С. 490–491]. Из архивных источников до наших дней сохранилась фо-
тография внутреннего убранства алтарной части третьего этажа Цогчен-дугана. 
На фотографии с правой стороны отражена статуя Зандан Жуд, о которой мы 
писали выше — из красного сандалового дерева высотой и ростом с пятилетнего 
мальчика. 

Основываясь на записях Б. Барадина с описанием Цогчен-дугана Цугольского 
дацана, которое имеет большую фактологическую точность, а также по ведомо-
сти имущества Чесанского дацана от 1878 г. можно хотя бы фрагментарно вос-
становить содержание и внутреннее пространство дугана.  

 
Сахюусан-дуган 

Сахюусан-дуган посвящен защитникам Учения — дхармапалам. Был постро-
ен из дерева, имел квадратную форму. Внутри храма обычно устанавливалась 
статуя Богдо Цонхавы и вокруг него хранители его учения. Ежедневно по утрам 
проводили ритуал, посвященный Балдан Лхамо (сахюусану) — охранителю, за-
щитнику Чесанского дацана. Чтения ритуала сахюусанам являются обязатель-
ными — нельзя пропустить ни одного дня. В старину, в случае если ритуал про-
пускался хотя бы один раз, дацан должен был быть упразднен.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

165 

«Палден Лхамо (санскр. Шри Деви) — это тибетское представление об ужа-
сающей черной индийской богине. Легенды объединяют ее с Тарой и Сарасвати. 
Гигантских размеров Лхамо едет на своем диком муле по морю крови и жира, 
она окаймлена пламенем ее энергии. Прическа украшена золотым полумесяцем, 
на голове — драгоценная корона с пятью черепами. Ее красные волосы стоят 
дыбом. У нее три глаза. В ушах серьги с подвесками: левая в виде змеи, что сим-
волизирует ночь и водную стихию, правая в виде льва, что символизирует день и 
солнце. Тело темно-синего, почти черного цвета, с обвисшей грудью, горящими 
бровями и усами. Гирлянда свежих голов окружает тело Лхамо. На животе Пал-
ден Лхамо цепь из костяных бусин с подвеской в виде красного солнца в золотых 
лучах или колесо дхармы. Вокруг ее талии тигровая шкура. Пояс — волшебная 
пестрая змея. На плечах — накидка из шерсти дикого яка. В правой руке у нее 
жезл-трезубец из сандалового дерева, увенчанный ваджрой и черепом, в левой — 
капала с кровью и горчичным вином, символом опьяняющей горечи человече-
ских заблуждений. Лунный диск в центре волос и солнечный диск в ее пупке — 
это подарок от бога Вишну, а другие украшения являются подарками от других 
богов. Попона мула сделана из кожи ее собственного сына.  

Рядом висит доска и игральные кости, символизирующие страсти, омрачаю-
щие ум и ведущие к гибели. К передней и задней лукам седла прикреплены 
клубки ниток — символ нитей привязанностей, грез, уводящих от истинного пу-
ти. На поясе Палден Лхамо — две перекрещивающиеся красные дощечки со зна-
ками, по которым она определяет смертный час любого божества. Считается, что 
Палден Лхамо исцеляет от всех болезней и является хранительницей жизни и 
смерти. Она — хозяйка времени. Обычно рядом с Палден Лхамо в качестве сви-
ты изображают четырех махарадж — богинь времени года, которые сторожат 
четыре стороны света. Над головой Палден Лхамо изображается белая богиня 
Сарасвати, которая держит в руках пиванг — струнный музыкальный инстру-
мент» [Галсан Багша, c. 15].  

Одна из легенд описывает Лхамо как царицу демонов-людоедов Цейлона. Она 
поклялась убить своего собственного сына, если окажется не в состоянии от-
вергнуть своего мужа и его подданных от каннибализма и человеческих жертво-
приношений. Когда муж отказался принять ее предупреждение, она исполнила 
клятву, убив ребенка на глазах у отца, и превратилась в грозную форму Лхамо. 
Божества, сопровождающие Лхамо, это крокодилоголовая дакини (тиб. Чусрин-
ма), ведущая мула, и львиноголовая дакини (тиб. Сандыма) позади нее.  

Гневный облик Балдан Лхамо Сахюусана отражает большую силу, мощь и 
решимость буддиста преодолеть собственные недостатки, которые традиционно 
зовутся «врагами на пути». Это омрачения, смешанные чувства, которые затме-
вают природу Будды, всегда присутствующую в каждом существе.  

Балдан Лхамо — одна их трех основных защитников в школе Гелугпа и един-
ственное женское божество среди группы Восьми защитников Дхармы (бур. 
Сахюусан). Она особенно влиятельна в Тибете, где является особой защитницей 
Лхасы и Далай-ламы. Ее отражение появляется на озере Лхамо Латсо, знамени-
том предсказаниями будущего, отраженного на своей поверхности.  

«При жизни Будды Шакьямуни она была освящена и уполномочена на защиту 
Дхармы. С того времени она стала главной защитницей Дхармы… По линии пре-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

166 

емственности данной Лхамо существует множество больших, средних и кратких 
письменных работ, написанных учеными Тибета» [Галсан Багша, c. 31].  

 
Диважан-дуган 

Диважан-дуган посвящен Чистой Стране Диважан (санскр. Сукхавати) Будды 
Амитабхи, или рай Будды Амитабхи (Неизмеримый свет). Э. Ухтомский отме-
чал: «Как нам пришлось наблюдать в буддийских монастырях Забайкальской 
области, Дэважины помещаются обыкновенно в отдельном строении» [Ухтом-
ский Э. Э., 1904, c. 92]. Здесь проводился ежемесячный Диважан-хурал.  

В этом дугане помимо молебствий о перерождении в «чистой земле» (раю) 
Будды Амитабхи также устраивались молебны об отпущении грехов убиения 
живых существ на пищу, грехов порубки деревьев на дрова и строительство, ры-
тья земли и другие. Описание рая Сукхавати у Н. В. Кирилова: «Люди святые 
могут перестать перерождаться в материальном мире, могут разорвать всякую 
связь с сансарой и слиться с совершенно бестелесными, с блаженной вечной пу-
стотой, нирваной, возродиться на месте райском — Сукхавати. В этой блаженной 
области души людей созерцают свет небожителя Абиды, сидящего на троне, в 
великолепном дворце, в виде дацана, с несколькими оградами и пристройками 
для лиц свиты. Абида изображается в позе углубленного созерцания, сидящим со 
скрещенными ногами, в остроконечной шапке, благословляющим левой рукой и 
с закрытой чашей в правой руке, эмблемой полноты блаженства» [Кирилов Н. В., 
1986, с. 76].  

В настоящее время в Иволгинском, Агинском дацанах, а также в дацане Хам-
бын Хурэ на Верхней Березовке в г. Улан-Удэ можно увидеть, что из себя пред-
ставляет Диважан-дуган и его убранство. Диважан, подобный описанному  
Э. Э. Ухтомскому, с незначительными вариациями, выглядел приблизительно 
так: «фигуры расположены на трехступенной пирамиде неправильной формы. 
Посредине верхней третьей ступени высится массивный резной трон, на котором 
сидит бронзовый Будда Амитабха… Над ним раскинуло свои ветви дерево Бод-
хи; листья его рельефно сделаны из картона разных цветов; на конце каждой вет-
ви — резной из дерева цветок лотоса. Престол Амитабхи окружен восемью (по 
четыре с каждой стороны) бронзовыми изображениями бодхисаттв… Перед са-
мым престолом, с лицами, обращенными на центральную фигуру божества, 
находятся изображения девяти сидящих лам, с маленькими четками из бисера 
перед каждым; фигуры лам весьма искусно вырезаны, каждая из цельного куска 
твердого дерева, и раскрашены лаковыми красками. На узкой ступени, огибаю-
щей верхний ярус, стоят изящно вырезанные из дерева цветы лотоса, некоторые 
из них… еще не вполне раскрылись, другие уже развернули свои разноцветные 
венчики, и из них появляются фигуры лам и “простых душ” с молитвенно сло-
женными руками. Интересны костюмы и фигуры статуэток, изображающих ду-
ши мирян… Некоторые фигуры уже как бы отделились от своего цветка и, под-
вешенные на тонкой проволоке, летят к престолу “Будды бесконечного света”. 
По сторонам трона… спускаются горы, сделанные из картона, раскрашенные 
разноцветным красками; на каждой горе — две двухэтажные пагоды с изображе-
ниями божеств. Бурханы в этих пагодах… медицинский Будда Оточи, Зеленая 
Тара, Цзонхапа. Из пупка центральной фигуры Амитабхи исходят лучи, изобра-
женные радужной полоской материи, и соединяются с божествами… в пагодах. 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

167 

На горах с пагодами нарисовано на каждой по озеру… из озер на нижнюю сту-
пень пирамиды вытекают реки, образующие на ней три больших, соединенных 
между собой протоками озера. На берегу этих озер расположены целые леса. На 
первом плане, на высоком, широко распустившемся цветке лотоса, ствол которо-
го украшен бутонами и плодами, — изображение Шакьямуни в “позе свидетель-
ства”. Будда Шакьямуни является земным перерождением Дхьяни-будды Ами-
табхи, и эта мистическая связь, по-видимому, олицетворяется посредством лу-
чей, исходящих из пупка Абиды. На самом верху рая, как бы паря в воздухе, — 
целый ряд из облаков типичной китайской стилизованной формы; на них распо-
ложены изображения духов воздуха с разнообразными атрибутами…» [Ухтом-
ский Э. Э., 1910, c. 90–92]. К сожалению, мы можем ознакомиться с интерьером 
Диважан-дугана того периода времени лишь по его словесному описанию благо-
даря исследованиям Э. Э. Ухтомского, Н. В. Кирилова и др.  

Диважан-дуган имел свое отдельное ограждение. Вокруг дугана, по устным 
преданиям, был посажен сад деревьев. До настоящего времени сохранилась кра-
сивая арка ворот при входе в сад, которая находится на территории современного 
дацана.  

Чойра-дуган 
Чойра-дуган (тиб.) — «философский факультет», храм факультета философии 

Чойра, функционально это было помещение для проведения занятий по богосло-
вию. Здание Чойра-дугана было двухэтажным [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 409, л. 20; 
Цыбенов Б. Д., 2001, c. 21; Цыренжапов Ц.-Д., c. 12]. Чойра-дуган является од-
ним из основных дуганов дацана.  

В центре храма была установлена статуя Будды Цзонхавы — основателя шко-
лы Гелугпа, позади бодхисаттва Манджушри. Изучение цаннита связано с име-
нем Цзонхавы. Будда Цзонхава — основатель школы Гелугпа, родился в 1357 г., 
в десятый день десятого месяца, в долине Цонка провинции Амдо Восточного 
Тибета. В Тибете его почтительно называют Дже Ринпоче («Досточтимый и Дра-
гоценный»), также «Царем Дхармы трех миров». В литературе школы Гелугпа 
имя Цзонхавы обычно предваряется титулом «Всеведущий наставник».  

В ходе обучения от ламы Умапы Богдо Цзонхава получил посвящение Ман-
джушри и с усердием проводил данную практику. За очень короткое время он 
добился реализации практики и увидел бодхисаттву Манджушри напрямую, мог 
задавать ему вопросы, подобно тому, как ученик спрашивает Учителя, и получал 
ответы. Большую часть времени в этот период жизни Богдо Цзонхава проводил, 
созерцая Манджушри, который давал ему наставления.  

Собрание его сочинений в восемнадцати томах включает в себя сотни трудов 
по всем аспектам буддийского учения, разъясняющие наиболее трудные для по-
нимания положения сутраяны и мантраяны. Цзонхава считал, что для достиже-
ния состояния будды недостаточно соблюдать только обеты пратимокши, но 
также необходимо развивать устремление к пробуждению ради блага существ и 
практиковать мудрость, постигающую реальность. Поэтому он написал трактат, 
излагающий Учение о ступенях пути трех типов личностей — «Большое руко-
водство к этапам пути пробуждения» — «Ламрим Ченмо». Этот труд, основан-
ный на тексте Атиши «Светоч на пути к пробуждению», подробно и поэтапно 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

168 

излагает весь путь к состоянию будды и является базовым учебным пособием в 
школе Гелугпа.  

Кроме этого, Цзонхава уделял большое внимание системе Тайной мантры, ко-
торое нашло отражение в его труде «Нагрим Ченмо» — «Большое руководство к 
этапам пути мантры». Также к основным трудам относятся такие работы, как 
«Сущность искусства изложения иносказательных и буквальных учений», «Хва-
ла взаимозависимости», «Ясное описание пяти стадий Гухьясамаджи» и «Золо-
тые четки».  

Одной из главных целей письменных трудов, учений и практики Богдо Цзон-
хавы была реформа тибетского буддизма. Реформы были направлены на созда-
ние новой традиции, где большое внимание уделяется строгому следованию пра-
вил винаи, всестороннему изучению буддийской философии и тантрической 
практике, соответствующей монашеским обетам.  

В 1409 г. Чже Ринпоче учредил большой молитвенный праздник Монлам 
Ченмо, который и сейчас празднуется во всех монастырях школы Гелуг в пер-
вый, так называемый Белый месяц года. В этом же году им был учрежден мона-
стырь Гандан. От названия этого монастыря происходит и название школы Ге-
луг. В 1419 г., передав трон монастыря Гандан своему ученику Гьялцабу Ринпо-
че, великий Учитель трех миров ушел в чистую сферу. Именно в 25-й день пер-
вого зимнего месяца по лунному календарю в дацанах России и по всему миру 
отмечают день памяти Богдо Цзонхавы. Зула-хурал — «Праздник тысячи лам-
пад» (День ухода в нирвану Богдо Цзонхавы) — проходит в течение трех дней в 
честь земного воплощения бодхисаттвы Манджушри, основателя тибетской 
школы Гелугпа (в переводе Добродетель), последователями которой сегодня яв-
ляются и буддисты Традиционной сангхи России, и многие верующие по всему 
миру.  

Лама Цзонхава почитается в Тибете как второй Будда, а два его основных со-
чинения — «Ламрим» (посвященное общему пути Махаяны) и «Нагрим» (по-
священное пути тайной мантры) — полностью охватывают духовную практику 
буддизма. По преданию, сам лама Цзонхава в конце земной жизни просил буду-
щих учеников не печалиться, что они не встретились с ним лично, а прочесть два 
упомянутых труда, что будет равноценно личной встрече.  

Манджушри — бодхисаттва семейства Лотоса (тиб. Падма, см. пять будда-
семейств), наряду с Авалокитешварой и Ваджрапани — один из трех главных 
бодхисаттв. Он олицетворяет мудрость, разум и волю, а также представляет про-
светленный ум будд.  

Бодхисаттва Манджушри (санскр., тиб. — Джампел) — «Славный сиянием», 
«Очаровывающий красноречием», также называемый Вагишвара («Владыка Ре-
чи») — бодхисаттва запредельной мудрости, которая постигается в озарении.  
С чтения мантры бодхисаттвы мудрости буддист начинает любые занятия 
наукой, ему посвящаются духовные стихи, которые предваряют написание тек-
стов. Поэтому она сопровождает монаха с самых первых шагов его, еще послуш-
ника, в монастыре.  

Манджушри — бодхисаттва мудрости (санскр. Праджня), покровитель знания 
(санскр. Джняна) и сутр праджняпарамиты, поэтому выполнение практик, повто-
рение мантр, связанных с ним, способствует более глубокому постижению 
Дхармы, развитию относительной и абсолютной мудрости, укрепляет память. 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

169 

Считается, что верующий, поклоняющийся Манджушри, обретает глубокий ум, 
хорошую память и красноречие.  

Манджушри — один из немногих бодхисаттв, который упоминается как в 
сутрах, так и в тантрах. Его особая цель — помочь буддисту постичь свою соб-
ственную сущность и истинную природу всех вещей. Манджушри был в преды-
дущем воплощении царем Амба, который поклялся стать бодхисаттвой на благо 
всех живых существ. Согласно легенде, он восемьдесят четыре тысячи лет назад 
верой и правдой служил тогдашнему будде и стал бодхисаттвой, дав обет не ухо-
дить в нирвану, пока не придут все тысяча будд этой кальпы. Его главное святи-
лище находится в Китае, в провинции Шанси, на пятиглавой горе Утайшань. 
Культ Манджушри с горы Утайшань известен в Тибете; а китайский путеше-
ственник И-цин, посетивший Индию в VII в., отмечал тот факт, что святилище 
Утайшань было известно индийцам.  

Тибетцы считают, что одним из земных воплощений Манджушри был царь 
Трисонг Децен (742–810 гг.) и все его последующие воплощения. Благодаря его 
содействию буддизм широко распространился в Тибете. Культ Манджушри осо-
бенно популярен в восточных областях Тибета, т. к. земным воплощением Ман-
джушри считается основатель школы Гелуг Чже Цзонхава (1357–1419). Кроме 
того, самые авторитетные ученые всех школ признаны воплощениями Ман-
джушри. В Непале его считают основателем непальской цивилизации и соз-
дателем Катманду. Считается, что практика Манджушри приносит людям муд-
рость, хорошую память и красноречие.  

Известно множество его форм. Для спасения живых существ бодхисаттва 
Манджушри проявляется в разных формах. Многие буддийские тексты описы-
вают 41 форму Манджушри, из них изображения пяти мирных и гневных форм 
встречаются наиболее часто. В наиболее популярной форме Манджушри пред-
стает красивым индийским царевичем с телом золотисто-желтого цвета, который 
символизирует богатство его знаний, восседающим на белом льве или сидящим в 
позе лотоса на лотосовом троне. В поднятой правой руке он поднимает меч, от-
секающий неведение, в левой руке у сердца он держит стебель цветущего лотоса, 
чьи лепестки поддерживают текст праджняпарамита-сутры, символизирующий 
учение о совершенной высшей мудрости.  

Манджушри также считают бодхисаттвой ясного слова, одна из наиболее по-
пулярных его форм называется Манджугхоша (тиб. Джамьянг) — «Красивый 
голос», Манджунатха — «Красивый спаситель» или Вагишвара — «Господин 
речи», «Владыка ясного слова».  

По мнению ширээтэ Жаргал-ламы, Балдан-ламы (А. Пирангалаева) и других 
лам Чесанского дацана, в этом дугане в алтарной части (справа или слева) также 
была установлена скульптура (статуя), танка божества Ямантаки, описание кото-
рой приведено в разделе о Жуд-дугане.  

Сохранилась фотография Цогчен-дугана Чесанского дацана, где отчетливо 
видно двухэтажное здание Чойра-дугана слева на заднем плане. Второе по вели-
чине здание монастыря после Цогчен-дугана относилось к числу крупных Чойра-
дуганов среди дацанов Забайкалья.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

170 

Обычно около здания Чойра-дугана находился помост, который был предна-
значен для проведения диспутов среди лам, там был установлен ритуальный ба-
рабан, с ударом которого в том числе начиналось в дацане какое-либо событие.  

В историко-краеведческом издании «Тамчинский дацан», 2015 г., г. Улан-Удэ, 
со ссылкой на РГИА есть сведения о размерах Чойра-дугана Тамчинского даца-
на, построенного в 1897 г., который соответствовал своими размерами Чойра-
дугану Чесанского дацана: «Одним из требований, предъявленным к постройке 
домов, было правило ставить жилые дома от храма на расстоянии человеческого 
голоса, т. е. дом этот имел целевое назначение — обеспечить нормальное функ-
ционирование сформировавшейся школы Цаннит. Из плана, представленного для 
утверждения в техническо-строительный комитет МВД, явствует, что размеры 
его примерно такие же, как в Чесанском дацане» [РГИА, ф. 821, оп. 133, д. 410а, 
л. 135; Тамчинский дацан, с. 119]. Официальное разрешение на строительство 
нового здания Чойра-дугана в Тамчинском дацане было получено 10 апреля 
1897 г.  

 
Жуд-дуган 

В Жуд-дугане размещалась школа Жуд по изучению тантризма. В алтаре ду-
гана были установлены статуи гневных тантрийских божеств Гухьясамаджи, Ча-
красамвары и Ямантаки. В дугане проводился ежедневный сахюусан-хурал. 
«Обычно в Жуд-дугане в центре алтаря на северной стороне устанавливают ста-
тую Будды Цзонхавы, танку Ямантаки, алтарные скульптуры Гомбо Сахюусан и 
богини Зеленой Тары. В алтаре размещают танки Ямантаки, Сандуй, Дэмчог, а 
также танку-нагтан “Бажиг”, специально предназначенную для медитативной 
практики. В этом дугане проводились закрытые тантрийские богослужения ла-
мами высокого уровня», — рассказывает гэбшэ-лама Балдан Пирангалаев.  

Жуд (тиб. «тантра, ученик») — здесь проводились учения по медитации. Факт 
возведения этого дугана является свидетельством того, что ламы Чесанского да-
цана стали шире практиковать систему Гухьясамаджи-тантры. Созерцание этого 
божества и проведение связанных с ним ритуалов свидетельствовало о распро-
странении учения Ваджраяны. Внутри храма была установлена мандала — оби-
тель Будды, которая символизирует его окружение, горизонтальная модель Все-
ленной.  

Тантрийское божество Гухьясамаджа (Сандуй) (тиб. Сангва Дюпа, или Санг-
дю, букв. «Собрание тайн», «Тайное собрание») — идам, божество медитации 
Гухьясамаджа-тантры. Второе имя «Акшобхьяваджра» указывает на то, что он 
считается эманацией дхьяни-будды Акшобхьи. Гухьясамаджа, «владыка тантр», 
также идентифицируется с Адибуддой как его проявление и символизирует три-
единство тела, речи и мысли Адибудды. «Гухья» в переводе — тайный, а «сама-
джа» — собрание. Это означает, что эта система естественным образом сокрыта, 
или является тайной, для тех, кто не готов ее понять. Именно поэтому она долж-
на держаться в тайне. Она тайна не только в силу своего языка, который сложно 
понять, но и учить ее следует тайно от тех, кто пока не готов к ее пониманию. 
Собрание тайных факторов может подразумевать всех божеств, которые исполь-
зуются в этой системе, или этим термином могут обозначаться три так называе-
мых скрытых фактора, три ваджры — ваджрное тело, ваджрная речь и ваджрный 
ум, под которыми подразумеваются просветляющие аспекты этих трех врат.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

171 

Гухьясамаджа является идамом отцовской (тантра метода) ануттара-йога-
тантры (букв. «непревзойденная йогическая тантра»). В тантрических писаниях, 
попавших в Тибет с новыми переводами тантры, имеется множество текстов по 
Гухьясамадже, связанных с его тремя главными формами. Эти три формы тако-
вы: Акшобхья Гухьясамаджа школы Арьяа; Манджушриваджра школы Джня-
напады; Локешвара Гухьясамаджа, используемая в обоих упомянутых школах. 
Практики, связанные с первой из форм, получили наибольшее распространение. 
Мы считаем, что в Чесанском дацане были тексты по тантре Локешвара 
Гухьясамаджа, потому что об этом божестве написано в отчете шэрэтэ дацана 
Ринчин-Агвана Зургадаева о движимом и недвижимом имуществе дацана за 
1908 г. под номером 19 стоимостью 150 рублей [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 89, л. 
2об]. По отчету шэрэтэ дацана Вампила Адушеева о движимом и недвижимом 
имуществе дацана за 1881 год под номером 13 стоимостью 150 рублей это боже-
ство числилось в Цогчен-дугане [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 45, л. 3].  

Гухьясамаджа имеет шесть рук, он сидит в позе лотоса на лунном диске, ле-
жащем на лотосовом троне. У него три лица: центральное лицо — синего цвета, 
правое — белое, левое — красное. Три лица символизируют преобразование трех 
ядов: привязанности, невежества (заблуждения), гнева (ненависти). Тело 
Гухьясамаджи темно-синего цвета. В объятиях его — супруга Ваджраспаршта-
вья, с телом синего цвета. У нее также шесть рук, но одна голова. Гухьясамаджа 
и его супруга держат одни и те же символы — ваджру, колокольчик, меч, драго-
ценность, исполняющую задуманное, колесо Закона (дхармачакру) и лотос.  
В основной системе Гухьясамаджи, которая практикуется в традиции Гелуг, при-
сутствуют 32 божества. Гухьясамаджа-тантра считается единственной из тантр, 
которую Будда Шакьямуни проповедовал непосредственно людям.  

Описание божества Чакрасамвары (тиб. «Дымчог»), который является боже-
ством медитации, а в буддийской мифологии Ваджраяны — главным идамом, в 
Чакрасамвара-тантре представлено в сумэ Дымчог.  

 Также в Жуд-дугане проводились хуралы, посвященные идаму Ямантаке 
(санскр. «одолевший и сокрушивший Яму»). Ямантака как идам и дхармапала 
является гневным проявлением бодхисаттвы мудрости Манджушри и Будды в 
состоянии, которое тот принял, дабы одолеть разбушевавшегося царя преиспод-
ней. На философском уровне эта победа понимается как торжество алмазной 
мудрости высшей реальности над злом, невежеством, страданием и смертью. Для 
направления Гелугпа Яма Дхармараджа имеет особое значение, поскольку явля-
ется одним из трех основных защитников школы наряду с Махакалой и Вайшра-
ваной, а также потому, что основатель новой традиции (самой молодой на Тибе-
те) Гелугпы — Цзонхава — считается одним из воплощений Манджушри, одо-
левшего Яму.  

Ямантака является одним из главных идамов тибетского буддизма, так же как 
Хеваджра, Гухьясамаджи, Чакрасамвара и Калачакра, практики всех этих идамов 
наиболее распространены в школе Гелугпа.  

Существует много его форм, например, черная, красная и ужасающая фор-
ма — Ваджрабхайрава. В иконографии он изображается как в одиночной форме, 
так и в форме яб-юм в союзе со своей шакти, духовной супругой Ваджраветали. 
В традиции тантрического буддизма женское — это аспект мудрости, а муж-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

172 

ское — аспект метода. Символически это передается изображением божества и 
его супруги. Ямантака в любой своей форме представляет собой единство муж-
ского и женского аспектов. Ямантаку в форме яб-юм в иконографии изображают 
с шестнадцатью ногами, с тридцатью четырьмя руками, с девятью головами. Ча-
ще всего он темно-синего цвета, но в некоторых садханах также встречаются ма-
нифестации его и других цветов, в мандале они окружают центрального темно-
синего Ваджрабхайраву и имеют по три лица и по шесть рук. Центральная ниж-
няя голова Ямантаки — голова буйвола.  

В руках его с правой стороны можно увидеть дигуг, кинжал, топор, морскую 
раковину, стремя, палицу, ваджру, жезл, меч, дамару и другие атрибуты, а с ле-
вой стороны — череп, голову, щит, ногу, аркан, лук, колокол, руку, саван и дру-
гие символические атрибуты. Под ногами его справа — человек, бык, осел, вер-
блюд, собака, овца и лиса — все это жертвенные животные в религии бон. Под 
ногами слева мы видим коршуна, сову, ворона, попугая, павлина и лебедя. Также 
по канону внизу танки изображается кладбище.  

Над восемью из девяти голов Ямантаки изображается голова Манджушри. 
Ямантака как гневное воплощение бодхисаттвы Манджушри впервые упомина-
ется в «Гухьясамаджа-тантре». Ваджрабхайрава («Угрожающая ваджра») являет-
ся наиболее известной формой Ямантаки. Полное его описание дано в 
«Ваджрабхайрава-тантре».  

Другая, менее распространенная ипостась идама Ваджрабхайравы называется 
Ямантака Трайодашадева — Тринадцатибожный, поскольку его окружают две-
надцать пар божеств.  

Ямантака и его праджня Ваджраветали полностью обнажены (не считая мно-
гочисленных украшений) — это символ их свободы от иллюзий и заблуждений. 
Волосы идама стоят дыбом — это знак его просветленности. Другие аспекты об-
раза Ямантаки хорошо разъяснены в толковании ламы Цзонхавы: его девять го-
лов соответствуют девяти разделам буддийского канона (либо восемь из них 
означают восемь сторон света, а милостивая голова Манджушри — центр), его 
тридцать четыре руки вместе с его умом, речью и воплощенным телом соответ-
ствуют тридцати семи аспектам Просветления, два рога символизируют две ис-
тины (относительную и абсолютную), шестнадцать ног — шестнадцать аспектов 
концепции шуньи (пустоты). Идам стоит на индийских богах (под правыми но-
гами — четырехголовый Брахма, Вишну и др., под левыми — шестиголовый 
Сканда — бог войны, Ганеша и др.), на человеке, животных и птицах. Централь-
ной парой рук он держит обычные атрибуты гневных божеств — нож григуг и 
чашу габалу (капалу), символизирующие единство мужского и женского начала. 
Другой атрибут всех гневных божеств — ожерелье из отрубленных человеческих 
голов — означает победу мудрости над эгоизмом. Пять черепов в диадеме на 
каждой из его голов — символ преодоления пяти грехов: невежества, жадности, 
гордости, гнева и похоти.  

Ваджрабхайрава-тантра, написанная в VIII в., включает в себя и философское 
учение, и медитативную практику. О Ваджрабхайраве говорится, что он подни-
мается в лишенную самости трансцендентную реальность, где сила его ипоста-
сей существует вне облика, и может поднять медитирующего к мудрости через 
преобразование гнева. Поскольку практика Ануттара-йога-тантры основана на 
пустотности всех явлений и недвойственности, то есть внутреннем единстве то-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

173 

го, что обычному сознанию кажется противоположностями, то она допускает 
существование гнева, который трансформируется в высшую мудрость. Гнев в 
этом случае является силой, помогающей преодолеть глубоко укоренившиеся 
ошибочные взгляды и другие пороки (гордость, зависть, ненависть), являющиеся 
причиной всех страданий. Такая практика крайне рискованна, поскольку гнев 
входит в число основных пороков и в случае неудачи карма практикующего 
сильно отягчается. Успешная же медитация на Ямантаке дает могущественный и 
немедленный эффект, помогающий практикующему постичь мудрость, преодо-
леть препятствия, достичь долгой жизни и даже одолеть собственную смерть.  

 Создание Ваджрабхайрава-тантры связано с именем Джняна-дакини и маха-
сиддхи Лалитаваджры, который получил учение от нее. Культ Ямантаки тесно 
связан с Цзонхавой, а поскольку они оба являются эманациями бодхисаттвы 
Манджушри, то и вся школа Гелугпа находится под покровительством идама 
Ямантаки.  

Более распространена традиция Цзонхавы, восходящая к его пространной са-
дхане «Драгоценный ларец» — Заматог. Именно эта садхана стала основой более 
кратких садхан и многочисленных комментариев.  

Во время хурала ламы проводили один из самых сильных буддийских обря-
дов — подношение через огонь божеству идаму Ямантаке — «Жинсриг» (огнен-
ное подношение). Смысл обряда заключается в том, что Одиночный Ямантака — 
это проявление, или эманация, Будды Манджушри, олицетворяющего мудрость. 
В нашем мире есть существа, которых нельзя укротить мирными способами, а 
потому Будда Манджушри принял гневную форму, чтобы привести их к Про-
светлению. Как отмечают ламы, ритуал Огненной пуджи в настоящее время про-
водится по просьбе людей. В некоторых случаях для реализации дел или разре-
шения проблем человеку бывает необходимо провести ритуал Жинсриг. Обряд 
Жинсриг предназначен для устранения проблем, препятствий, от болезней, пор-
чи, вреда от духов местности, а также для очищения той местности, где прово-
дится ритуал. Огненная пуджа бывает четырех видов: умиротворяющая, умно-
жающая, гневная и покоряющая.  

Если в Отошо-сумэ, Деважин-дугане и других проводились ритуалы и чита-
лись хуралы, которые можно определить как в большей степени «открытую для 
мирян храмовую обрядность, в основном рассчитанную на удовлетворение мас-
совых религиозных потребностей верующих в их молитвах о долголетии, здоро-
вье, благополучии в земной жизни, обеспечении материальных, хозяйственных 
интересов, избавлении души от мучений в загробном мире и счастливой судьбе в 
будущей жизни, то культы и ритуалы высших тантр были закрытыми, предна-
значались для духовенства» [Ламаизм в Бурятии… C. 215–217].  

В Жуд-дугане обычно хранятся предметы тантрийского культа. По информа-
ции гелуна Жалцан-ламы Чесанского дацана (Энгельса Николаева), «в Жуд-
дуганах проводились философские учения и практики по различным тантрам ла-
мами высокого уровня. Принимающие участие в этих хуралах ламы пользова-
лись уважением среди лам, мирян. Эти ламы, владеющие собой, отличались ме-
диативными способностями».  

 
 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

174 

Домой-дуган 
В Домой-дугане проводились хуралы по учению и практике восточной меди-

цины. В алтарной части дугана размещали изображения божеств медицины 
(Отошо — Будду Бхайшаджьягуру, Будду Врачевания (Исцеления)) и идамов 
тантрийских систем.  

Отошо — Бхайшаджьягуру (санскр. «Гуру-целитель», «Духовный учитель-
лекарь») — Будда, главенствующий среди восьми будд Медицины. Другое его 
имя Бхайшаджьягурувайдурьяпрабхараджа (санскр. букв. «Царь бериллового 
сияния», «Царь лазурного сияния»). Чистая Страна Бхайшаджьягуру, называемая 
«Лазуритовый Свет», находится на востоке. Бхайшаджьягуру известен у тибет-
цев под именем Манла, у монголов — Оточи. Днем Будды Медицины по восточ-
ному календарю считают 30-е число 9-го месяца.  

По описанию «Бхайшаджьягуру-сутры» Бхайшаджьягуру находится на Небе-
сах Вайдурьянирбхаса (букв. «Блеск драгоценного камня вайдурьи», вайдурья — 
берилл), которые расположены в восточном направлении, где Будда Бхайшаджь-
ягуру проповедует Дхарму.  

Основу тибетской медицины составляют четыре медицинские тантры (Чжуд-
ши), которые, как считается, были переданы людям Буддой Медицины. В соот-
ветствии с этим учением причиной всех болезней являются три яда человеческо-
го сознания: неведение, привязанность (страсть) и гнев. Эти три яда вызывают 
дисбаланс между тремя дошами, что приводит к болезням. Доши — три основ-
ные фундаментальные жизненные силы, которые регулируют все функции орга-
низма. Человек здоров, когда доши находятся в сбалансированном состоянии:  

– вата (эфир и воздух) — принцип импульса, необходимый, чтобы мобилизо-
вать функцию нервной системы, 

– питта (огонь и вода) — принцип энергии, который использует желчь, чтобы 
направить вываривание и, следовательно, метаболизм в венозную систему, 

– капха (вода и земля) — принцип жидкости тела, который имеет отношение к 
слизистым субстанциям, смазыванию и источнику питательных веществ для ар-
териальной системы.  

Три доши взаимодействуют с четырьмя условиями: окружающая среда, пита-
ние, образ жизни и эмоциональное состояние. Это, в свою очередь, ведет к влия-
нию на взаимодействие между элементами тела. Из этого следует, что болезни 
тела являются следствиями болезней ума. Всего выделяют двадцать пять взаимо-
действующих элементов. Об этом в коренной медицинской тантре записано: 
«Если вкус и действие пищи соответствуют образу жизни, тогда все эти двадцать 
пять элементов находятся в равновесии и здоровье и жизнь человека будут про-
цветать. Если же нет, тогда здоровью будет вред».  

Методика лечения болезней, исходя из вышесказанного, основана на приве-
дении в состояние гармонии различных элементов. Это достигается с помощью 
четырех типов лечения: правильное питание; правильный образ жизни; лекар-
ства; кровопускание, прижигание, иглоукалывание и другие методики данного 
класса. Согласно буддийскому представлению, все живые существа этого мира 
больны, пусть даже это не выражается в явной форме, болезнь может находиться 
в спящей форме. Это проявляется в отсутствии гармонии между «внешним» и 
«внутренним» и полном удовлетворении своей жизненной ситуацией. Поэтому 
практика Будды Медицины — прежде всего, путь духовного самосовершенство-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

175 

вания, ведь гармоничный человек не подвержен болезням, у него все элементы 
правильно взаимодействуют между собой. Всего, как считается в соответствии с 
буддийским учением, существует 84 000 омрачений сознания, что приводит к 
возникновению 84 000 видов болезней. Но главные омрачения, как было указано 
выше, — неведение, привязанность и гнев. Поэтому 84 000 болезней сводят к 
1016 видам, которые, в свою очередь, сводятся к 404 видам. Эти 404 вида разде-
ляют на четыре класса болезней (каждый класс насчитывает 101 болезнь): влия-
ние кармы прошлых жизней; влияние кармы раннего периода данной жизни; 
вредоносное влияние духов (в данном случае медикаментозное лечение не будет 
эффективным, необходимы духовные методы); легкие недомогания, излечивае-
мые правильным питанием и правильным образом жизни.  

 «В этом дугане проводили хуралы, посвященные Будде Медицины, занятия 
по учению и практике восточной медицины. Эмчи-ламы дацана передавали свои 
знания своим ученикам — хуваракам. Закончившие обучение хувараки защища-
ли ламскую степень по основным канонам буддийского учения (“домын дамжаа 
бариха”). Ламы и хувараки осуществляли сбор лечебных трав на территории 
прихода и за его пределами, заказывали дефицитные травы и порошки, готовые 
лекарства в другие дацаны Бурятии, Монголии, Тибета. Имели специальный ам-
бар для сушки лечебных трав. Самостоятельно готовили травяные лекарства по 
тибетским рецептурам. Среди эмчи-лам были опытные ламы, владеющие пуль-
совой диагностикой, они занимались кровопусканием. Прихожане обращались к 
эмчи-ламам также для лечения домашних животных. Кроме этого, проводили 
молебствия и различные обряды по защите верующих от различных негативных 
сил (заговор от болезней), от душевного расстройства, упадка сил и эмоциональ-
ного перенапряжения», — по информации Балдан-гэбшэ (Александра Пиранга-
лаева) из Буддийского университета Иволгинского дацана.  
 

Шулуутын (Челотинский, Шулутовский) дуган 
Революционные события в Бурятии и в целом по стране не могли не влиять на 

повседневную жизнедеятельность Чесанского дацана. После революции буддий-
ское духовенство разделилось по идейным взглядам на «обновленцев» во главе с 
цаннит-хамбо Агваном Доржиевым и «консерваторов», которые защищали 
прежний уклад в буддийских дацанах. Вышестоящие ламы дацана непосред-
ственно разделились на обновленцев и консерваторов. Кроме этого, в истории 
Чесанского дацана есть эпизод раскола среди лам, связанный с известным тео-
кратическим балагатским движением.  

Ламы Кижингинского и Чесанского дацанов были непосредственно связаны с 
движением, охватившим Хоринский (по административному делению того вре-
мени) аймак во время Гражданской войны, в том числе Цаганский (Чесанский) 
хошун. Началось оно в июне 1918 г., когда хоринцы на своем аймачном съезде 
приняли резолюцию об «…освобождении бурят от призыва в улан-цагды (крас-
ные всадники) как никогда не привлекаемых к военной службе». При правлении 
атамана Семенова (с сентября 1918 г. по март 1920 г.) хоринцы по той же при-
чине отказались идти в цаган-цагды (белые всадники).  

Сторонники балагатского движения опирались на мнение и авторитет своего 
почитаемого святого, которого они звали Номун-Хааном (лама Лубсан Сандан 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

176 

Цыденов — учитель Б. Дандарона). Проведя к тому времени в непрерывном за-
творничестве более 20 лет в местности Суорхэ возле с. Усть-Орот, лама Сандан 
считал для бурят-буддистов неприемлемым участие в братоубийственной граж-
данской бойне. Эта тенденция неучастия довольно быстро вылилась в стремле-
ние к административной автономии, широко распространенное явление во время 
Гражданской войны, в которой светская власть была бы в руках почитаемого 
представителя буддийской религии. В феврале 1919 г. инициаторы из «Кижин-
гинского кредитного товарищества» обратились к ламе Сандану «…с письмен-
ной просьбой… о принятии населения под свое покровительство и защиту… из-
бавлении бурятской молодежи от призыва в цаган-цагды… и о даче исчерпыва-
ющей директивы о создании Богоуправления».  

Последователи Лубсана Сандана Цыденова стали называться балагатами (бур. 
балагат — ставка). Лама-Найдан Санданов, дамдин-янсановский йогин (главный 
идам Акпа-гэгэна), во время разобщения решительно принял сторону Джа Яг 
Сан Ринпоче XIII, в дальнейшем активного балагата.  

Энергия разделения уже была велика, когда в Чесанский дацан приехали два 
высоких тибетских гостя — Джа Яг-гэгэн (Джа Яг Сан Ринпоче XIII Галсан Цул-
тим Данбий Нима — настоятель одного из монастырей Гумбума) и Акпа-гэгэн, 
его друг и соратник. Остановились они в доме у Гуро-соржо, каждый в отдель-
ном помещении. В эту ночь в дацан прибыла неизвестная женщина необычайной 
красоты. Утром в дацане стало известно, что Джа Яг был у нее ночью, а Акпа-
гэгэн не был. Поскольку оба они были гелунами (монахами, давшими 256 обетов, 
в том числе обет целомудрия), то часть лам во главе с Гуру соржо осудила Джа 
Яг-гэгэна, другая же часть лам отнеслась к происшедшему без осуждения. Оба 
же гэгэна относились всегда друг к другу дружески, с пониманием пути другого.  

Именно в этот их первый приезд зародилась идея реформы буддизма. В ее об-
суждении приняли участие в основном ламы Кижингинского и Чесанского даца-
нов. Инициатором реформы был Лубсан Сандан Цыденов. Это ему принадлежит 
знаменитая фраза: «Дацан — это сансара».  

«В конце XIX в. группа влиятельных тибетских перерожденцев связывала 
дальнейшее (т. е. в реалиях современности) развитие буддизма с Бурятией и ши-
ре — с Россией. Джа Яг Сан Ринпоче XIII принадлежал к этой группе, и именно 
он осуществлял на практике теоретические разработки группы. Джа Яг Сан два-
жды посетил Бурятию — в конце XIX в. и в 10-х гг. XX в. Первый раз приехав в 
Бурятию, он посетил ряд дацанов (Кудунский, Чесанский, Тамчинский), встре-
чался с ламами, проповедовал Учение и по просьбе бурятских учеников составил 
несколько ритуальных текстов» [Буддизм. Каноны… С. 434–436].  

Эрдэни-лама (Ринчин Чойван Эрдынеев), настоятель Чесанского дацана, был 
знаком с Джа Яг-гэгэном еще до раскола. У него было два ученика: соржо-ламы 
(габжа) Найдан Санданов и Гуробазар Нимаев, Гуробазар был одним из самых 
активных противников реформаторского движения Лубсана Сандана Цыденова. 
Противники реформы остались жить в домах при дацане и стали называться 
хошунами.  

Следующим этапом стал раскол среди лам Кудунского дацана, к которым 
присоединились ламы Чесанского дацана. В 1919 г. более 300 лам и хувараков 
организовали новый Шулутовский дацан во главе с ламой Найданом Сандано-
вым, объявив его «независимым от Пандидо хамбо-ламы, но подчиненным… 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

177 

созерцателю Лубсану Сандану Цыденову». Шулутовский дацан стал главным 
дацаном балагатов.  

После объявления о создании буддийского теократического государства при-
езжали представители других, не вошедших в состав этого государства, хошунов 
с просьбой о принятии их в состав нового государства. Многие хошуны Хорин-
ского аймака, хошуны Селенгинского и Баргузинского аймаков (Батанай-
Харганатский, Гушитский, Хуацайский, Чикойский, Селенгинский, Оронгойский 
хошуны) делегировали своих представителей для поклонения хану-ламе  
Л.-С. Цыденову и выражали желание вступить в состав нового государства, стать 
его подданными.  

«Была создана специальная комиссия для составления Конституции вновь со-
здаваемого теократического государства в составе 22 человек, с тем чтобы она 
заседала и не позднее как через 3 дня в улусе Сулхара в доме Чимита Цыренова и 
принятый его проект Конституции был представлен на утверждение царя-ламы 
Л. С. Цыденова… В состав комиссии входил лацаб-лама Чесанского дацана Зан-
дара Доржиев. В Конституции было прописано о правительстве, государствен-
ном великом суглане, балагатских установлениях, суде, охране государственного 
порядка. В состав теократического государства входили 12 балагатских обществ: 
Кодунское, Челсанайское, Кижингинское, Улан-Бургасунское, Цаган-норское, 
Сарантуевское, Ород-Гольское, Могсохонское, Чесано-Гольское, Ехэ-Булакское 
и Кулькисонское, кроме этого Барун-Ульдургинское» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. 
д. 299, д. 14–16]. В конце апреля 1919 г. был проведен первый «государственный 
великий суглан» в составе 102 делегатов.  

По некоторым сведениям, Шулутовский дуган был построен в 1919 г. в ре-
зультате раскола лам Чесанского дацана на обновленцев и консерваторов, а так-
же сторонников, поддержавших идею известного балагатского движения. По 
другим сведениям, Шулутовский дуган построен в результате внутреннего рас-
кола лам Чесанского и Кудунского (Кижингинского) дацанов. Надо отметить, 
что дуган был построен без разрешения высоких властей и Пандидо хамбо-ламы 
за сравнительно короткие сроки. Шэрэтэ дугана до 1935 г. был сторонник группы 
консерваторов габжа, соржо-лама Найдан Санданов.  

По сведениям Б. Дандарона: «Вскоре после этого сторонники балагатского 
движения покинули Чесанский и Кижингинский дацаны и сосредоточились в 
Шулутайском дацане к востоку от Кижинги, который стал главным дацаном ба-
лагатов. 8 марта 1920 г. председатель Бурят-монгольского управления ДВР Рин-
чинов по ходатайству Пандидо хамбо-ламы Цыремпилова выселил лам-
бунтовщиков и запечатал новый дацан. Но ламы во главе с вернувшимся из 
ссылки Найданом Сандановым самовольно сорвали печать и обратно прикочева-
ли туда» [Лубсан Сандан… 2018].  

Из рукописи старшего переводчика БурЦИКа Ц. М. Очиржапова «Теократи-
ческо-балагатское движение и бандитизм по Хоринскому аймаку (1917–
1927 гг.)» (на 93 листах): «В феврале и марте месяце 1921 г. теократически 
настроенные ламы Чесанского дацана, в числе более 300 человек расколовшиеся 
от лам антитеократов объявляют независимость теократического духовенства от 
прочего ламства будущего духовенства Восточной Сибири с непосредственным 
подчинением царю-деспоту теократического общества созерцателю Самдану 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

178 

Цыденову, выходя из ведения главного ламы Пандидо Хамбы, что вызвано дан-
ным названному духовенству указанием известного противника национальной 
автономии Цыдена Догбаева (ламы Цугольского дацана), разъяснившего им как 
о допустимости образования любых духовных обществ, в частности теократиче-
ского, так и о возможности создания и постройки всяких монастырей на основе 
декрета об отделении церкви от государства и свободы совести» [ЦВРК ИМБТ. 
ОАФ. д. 299, л. 38–39].  

«…Ламы, приписанные к данной духовной организации, в течение месяца ор-
ганизовали перенос силами и средствами верующих и сочувствующих в мест-
ность Шулуута Чесанского сомона Цаганского хошуна в 5 км от Чесанского да-
цана для образования нового теократического монастыря. По их убеждению, их 
месторасположение в данной местности представляет самое лучшее условие в 
деле дальнейшего процветания религии и благоденствий духовенства, как пред-
сказал им учитель и созерцатель Л. Цыденов» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. Д. 299.  
Л. 40].  

«В июле 1921 г. в местности Хухэ Шулута Хоринского аймака прошло рамнэ 
(освящение) нового дацана, основанного учениками Сандан-ламы, вышедшими 
из Чесанского дацана. Восьмилетнему Бидии, в ламской одежде сидевшему на 
самом высоком месте, на специально построенном для него троне, была подне-
сена мандала (санскр. “круг”, “сфера”; здесь — “символическое изображение 
вселенной”). На этом ритуале по письменному распоряжению из тюрьмы 
Сандан-ламы к Бидие перешел от него духовный титул Дхарма-раджа, Бидия 
становится преемником Лубсан Сандан Цыденова. Торжества продолжались три 
дня» [Буддизм. Каноны… С. 436].  

Бидия Дандарон был признан перерожденцем Джа Яг Сан Ринпоче XIII Гал-
сан Цултим Данбий Нимы — настоятеля одного из известных монастырей Гум-
бума, что в северо-восточном Тибете. Бидьядара Дандарович Дандарон (1914–
1974) — йогин, известный бурятский перерожденец-тулку, философ, ученый-
востоковед — вел безупречный образ жизни подвижника и проповедника буд-
дизма. Как реформатор Дандарон оставил уникальные труды по теории буддиз-
ма, написанные им на русском языке. Европейские и бурятские ученики сохра-
нили и продолжили традицию Джа Яг Сан Ринпоче, Лубсана Сандана Цыденова 
и Бидьядары Дандарона. Агван Силнам-лама (отец Б. Дандарона), в миру Доржи 
Бадмаев, был известным и авторитетным ламой-тантристом, учеником и спо-
движником Сандан-ламы Цыденова. 

Это событие описано в рукописи Ц. М. Очиржапова: «В начале июля 1921 г. 
по инициативе известных лам-теократов из Шулутовского дацана  
Н. Сампилова, Ш. Цыбикова, из Кижингинского дацана Гынина Цыремпилова, 
Д. Цыбикова с участием теократических министров Д. Сампилова, Б. Ц. Гармае-
ва, авторитетных теократов Ц. Базарова, Д. Доржиева и других устраивается в 
Шулутовском дугане торжество по случаю создания дугана и балагатских уста-
новлений по повелению царя-деспота Л.-С. Цыденова в течение 2–3 дней с тор-
жественными молитвами, с праздником “Эрын гурбан наадан”» [ЦВРК ИМБТ. 
ОАФ. Д. 299. Л. 43].  

«В торжестве участвовало огромное количество верующих, преимущественно 
из теократов Бодонгутского, Цаганского, Хальбинского хошунов и некоторых 
сомонов Галзутского, Худайского, Хубдутского, Шарайтского и Хуацайского 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

179 

хошунов Хоринского аймака, а также присутствовали старший следователь При-
байкальского областного Политнарсуда Карпович, начальник 4-го участка Верх-
неудинской уездной милиции А. Уваров, старший милиционер того же участка 
А. Гольберг и др.  

Сидящему на троне 9-летнему наследнику Л. Цыденова Бидия Дандарону 
преподносится нанзат-хадак и мандала, монастырь объявляется балагатским цен-
тром, концентрирующим теократическое духовенство и балагатские организации 
и учреждения, вместо столицы Соемпкус, образованного при создании теократи-
ческого государства в 1919 г.» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. Д. 299. Л. 43].  

Необходимо отметить, что старший штатный гелун-лама Гэнин Цыремпилов 
(Тэхын ламхай) из Кижингинского дацана пользовался большим авторитетом у 
лам и хувараков, был одним из лидеров балагатских лам, сподвижником Лубсана 
Сандана Цыденова. Был родом из Куорки (Верхняя Кижинга), в 1897 г. — хува-
рак, банди Эгитуйского дацана, в 1901 г. — гелун Кудунского дацана, окончил 
Агинскую школу цаннит. В связи с его болезнью 6 апреля 1922 г. был отправлен 
в Кижингинский дацан в целях исключения волнений в случае его ареста.  

«В связи с поражением балагатского отряда председатель Бурмонавтупра  
Э. Ринчинов со своим отрядом прибыл 7 апреля 1922 г. в Челотинский (Шулу-
товский) монастырь на предмет задержания скрывшихся там вооруженных бала-
гатцев, причем до момента оцепления отрядом данного монастыря вооруженные 
балагатцы в числе 10 человек успели скрыться в лес, за исключением 3 участни-
ков отряда в лице Сандака Найданова (Найдана Санданова. — Д. Н.), которые 
были задержаны с винтовкой в руках. 8 апреля выносится Ринчиновым поста-
новление о разгоне лам данного монастыря, монгольский текст которого гласит 
нижеследующее: “Я, председатель Центрального Управления Бурят-
Монгольской области Э. Ринчинов, прибыв в Бодонгутский хошун, на основании 
мандата от 16 марта с. г. № 727... постановил: 1) предложить ламам, обитающим 
вокруг этого молитвенного дома, в трехдневный срок покинуть это место, оста-
вив караул над постройками, с тем чтобы они жили и учились грамоте в Кижин-
гинском и Чесанском дацанах; 2) все находящееся имущество в молитвенном 
доме как общественное достояние передать ближайшему дацану, предложив 
шэрэтэ дацана включить в опись имущества дацана; 3) сообщить об этом Панди-
до хамбо-ламе буддийского духовенства РСФСР и ДВР через Бурмонавтупр и 
министру национальных дел для принятия соответствующих мер”. По оглаше-
нию данного постановления имущество, находящееся в молитвенном доме, до-
ставлялось Чесанскому дацану с закрытием его дверей путем пропечатания печа-
тью председателя Цаганского хошуна. При вынесении указанного протокола и 
закрытии молитвенного дома в качестве понятых участвовали председатель Хо-
ринского аймачного управления Э. Вамбоцыренов, председатель Цаганского 
хошуна Ц. Шагдаров, председатель суда Очиржапов, представители лам данного 
дугана Галдан Абидуев, Тогмит Очиров, Намжил Одонов, Ендон Одо, Гон-
чикжап Аюшиев, Рабдан Бадмаев и от верующих Дамдинжап Балданов и Буда-
жап Цыбикдоржиев» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. Д. 299. Л. 60–63].  

Но данное решение до конца не было выполнено, балагатцы обосновали это 
нарушением свободы вероисповедания, свободы выбора постоянного местожи-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

180 

тельства, отделением церкви от государства, и наиболее активные и непримири-
мые продолжили борьбу до 1926 г.  

Отделение от Чесанского дацана не было разрешено и признано ни шэрэтэ 
Чесанского дацана, ни Пандидо хамбо-ламой, не было согласовано и со светски-
ми властями. Более того: «…На имя шэрэтэ спустя некоторое время поступило 
отношение от Пандидо хамбо-ламы Цыжипа Цыренпилова о недопустимости 
самовольного образования нового дацана, ссылаясь на нарушение устава о ла-
майском духовенстве 1853 г. Также этот вопрос он поднимал на обсуждении 
объединенного заседания членов Бурнарревкома и представителей Чикойского, 
Агинского, Хоринского, Баргузинского аймаков 29 апреля 1921 г. в г. Чите. Было 
вынесено постановление, которое запретило сооружение нового монастыря за 
обремененностью, нецелесообразностью и недопустимостью его образования 
ввиду неизбежности возникновения и усиления раскола среди верующих бурят 
данного района. Теократы, в свою очередь, считают это явным нарушением за-
конодательства о свободной религии» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. Д. 299. Л. 41].  

После окончательного разгрома «балагатского движения» в 1926 г., кроме 
«активистов» и сочувствующих, остальные ламы и хувараки вернулись в свои 
дацаны, имущество дугана было возвращено в дацаны. Под юрисдикцией Чесан-
ского дацана Шулутовский дуган продолжал действовать вплоть до своего за-
крытия в 1936 г., официально был закрыт в 1938 г. вместе с Чесанским дацаном.  

В 2000-е гг. в научный оборот вводятся закрытые прежде документы, архив-
ные источники по «балагатскому движению». Отдельные стороны изучаемой 
проблемы были затронуты в работах К. М. Герасимовой, С. Ю. Лепехова,  
В. Б. Базаржапова, А. Н. Кочетова, В. А. Демидова и В. В. Демидова, Л. Б. Жаба-
евой, А. А. Елаева, В. М. Монтлевича, Ц.-Х. В. Очировой и Н. В. Цыремпилова, 
П. Балдандоржийна, А. Матвеева, Д. Л. Баяртуевой, А. М. Стрелкова, В. В. Баба-
кова. В целом для этих работ характерно стремление к объективному подходу. 
Так, по словам известного ученого-религиоведа К. М. Герасимовой, «политиче-
ские определения теократического (балагатского) движения как “контрреволю-
ционного”, “антисоветского”, “этноцентрического”, “националистического”, 
“сепаратистского” несправедливы, поскольку огульные обвинения и расхожие 
политические ярлыки неприменимы для выяснения объективной исторической 
природы этого движения». В пятом выпуске серийного издания «Выдающиеся 
бурятские деятели» опубликована статья Э. Ч. Дарибазарона и Ш. Б. Чимитдор-
жиева «Сандан Цыденов», в которой авторы на основе архивных материалов 
опровергают утверждение об антинародном характере балагатского движения.  

 
Хурдэ-сумэ 

Хурдэ-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. Хурдэ-сумэ — это храм 
Калачакры, санскр. «колесо времени», тиб. «дуйнхор», бур. «сагай хурдэ», пред-
ставляет собой тайное сокровенное учение и взаимосвязи макрокосмоса и мик-
рокосмоса человека, так же называется факультет Дуйнхор. В этом сумэ еже-
дневно проводился Сахюусан-хурал, а также в определенные дни Дуйнхор-
хурал.  

 «В молебствиях, обращаемых в этих кумирнях к бурхану Дуйнхор, выража-
лись молитвенные благопожелания, чтобы в будущей своей жизни молящиеся 
возродились в блаженном царстве Шамбала, перед лицом обитающего там бур-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

181 

хана Дуйнхор хурал последнего месяца весны был посвящен памяти легендарно-
го события, когда Будда Шакьямуни впервые начал проповедовать тантрийское 
учение» [Ламаизм в Бурятии… С. 214]. При проведении хуралов проводился цам 
Дуйнхор.  

Б. Я. Владимирцов в своей книге «Тибетские театральные представления» 
описывает цам Дуйнхор: «Содержание цама заключается в представлении гроз-
ных божеств и гениев покровителей буддизма, а также в изображении их борьбы 
за буддийскую церковь. Цам, хотя и театрализованное представление, тем не ме-
нее это священный религиозный обряд, мистерия, ставящая себе целью не только 
поучать зрителей, напоминая им о вечности всего сущего и о разных таинствен-
ных силах, но и войти в особое мистическое единение с этими силами и через то 
водворить в округе радость и счастье» [Владимирцов Б. Я., 1923, с. 99]. В Анин-
ском, Эгитуйском, Цэжинском, Агинском, Зугалайском и Хужиртайском дацанах 
проводился цам Дуйнхор. О проведении цама в Чесанском дацане сведений пока 
не обнаружено, но нам представляется, что, имея сумэ Хурдэ, а также посвяще-
ние для проведения Дуйнхор-хурала, ламы Чесанского дацана все-таки проводи-
ли цам Дуйнхор.  

Шэрэтэ дацана Лубсан Гунга Зундуев в 1841 г. именно с целью изучения 
комментариев на тантрийское сочинение «Калачакры» и передачи практики Ка-
лачакры (Дуйнхор) из Внутренней Монголии пригласил Хорчид Гэгэна (доором-
ба ламы Галсан Содбо). По всей вероятности, это происходило в Хурдэ-сумэ.  

Цам Дуйнхор, или так называемая калачакринская мистерия, исполнялся без 
масок. «Танцующие были одеты в нарядные халаты и головные уборы с высокой 
макушкой, украшенной по нижней линии пятью маленькими черепами, от кото-
рых свисала черная бахрома, закрывающая лоб и брови до уровня глаз. Цам 
Дуйнхора был малочисленным по составу, его исполняли от 17 до 40 человек, 
включая оркестр» [Очерки истории… С. 424].  

Для верующих система Калачакра, основанная на комментариях к «Кала-
чакра-тантре», и в настоящее время обеспечивает астрономическую и астрологи-
ческую нужды буддизма. Калачакра в переводе означает «колесо времени».  
В тибетском буддизме Калачакра — это идам или тантрическое божество, кото-
рое используют в наиболее сложной системе — Калачакра-тантре, которая в ти-
бетской традиции считается вершиной учений Ваджраяны.  

Основой или замыслом «Калачакры» является доктрина единства бытия, т. е. 
Калачакра дает возможность понять отождествление макрокосма с микрокосмом, 
Вселенной с человеком. Согласно текстам данной тантры, все внешние явления и 
процессы взаимосвязаны с телом и психикой человека, в результате, изменяя се-
бя, человек изменяет мир вокруг себя.  

Тантра разделена на пять глав. Первая глава посвящена космологии, астроно-
мии, астрологии и теории календаря. Тибетцы провели реформу календаря, введя 
систему шестидесятилетних циклов, которую уже более тысячи лет использова-
ли в Китае. Причиной заимствования китайского календаря послужило то обсто-
ятельство, что календарь Калачакры также основывается на шестидесятилетнем 
цикле, хотя и немного ином, чем цикл китайского календаря. За точку календар-
ного отсчета был взят 1027 год, когда, в соответствии с тибетской традицией, 
буддийский учитель Атиша принес текст Калачакры из страны Шамбалы.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

182 

Вторая глава посвящена описанию человеческого организма, третья глава — 
подготовке к медитациям и этапу инициации, четвертая глава — самим медита-
тивным практикам, а пятая непосредственно состоянию просветления.  

Система практик в этой тантре достаточно сложная, необходимо пройти целый 
ряд специальных посвящений (инициаций). Практика начинается с посвящения в 
мандалу, изготовленную из цветного порошка или песка (раджомандала). Созда-
ние мандалы из цветного песка состоит из следующих стадий: установления ори-
ентации по сторонам света; подготовки квалифицированных художников; приго-
товления разноцветных порошков; прорисовки структурных линий; окрашивания в 
соответствующие цвета мандалы; размещения божеств; вхождения в мандалу; 
устроения сада подношений; ритуала разрушения мандалы.  

Манадала Калачакры посвящается миру и физическому балансу как одной 
личности. Хотя изображение плоское, мандала является трехмерной, с пятиэтаж-
ным «божественным дворцом», в центре которого божество Калачакра выражает 
состояние просветления. Человек, который просто смотрит на мандалу, чувству-
ет умиротворение на различных уровнях. Божества мандалы Калачакры создают 
благоприятную атмосферу и уменьшают напряжение и насилие в мире. Это путь 
засевания семени, который имеет кармический эффект.  

«Учение тантры Калачакры (Дуйнхор) реализованным земным и неземным 
существам по просьбе великого царя Шамбалы Сучандры, воплощения Ваджра-
пани (Очирвани), даровал сам Будда Шакьямуни, одновременно находясь в двух 
местах: на юге Индии, в местности Даньякатака и в Раджгире, на скале Грифов, 
где передавал учение второго поворота колеса Дхармы — сутру запредельной 
мудрости “Праджняпарамита”».  

Чтобы передать существам этой эпохи могучее учение о законах времени, о 
взаимодействии и взаимозависимости микрокосма и макрокосма, то есть челове-
ка и Вселенной, человека и всего мироздания, о совершенстве и величии Дхар-
мы, в Даньякатаке Будда явил себя в облике самого Владыки Времени Кала-
чакры. Через несколько дней после дарования тантры жители этой местности 
стали свидетелями чуда — с неба пошел дождь из рисовых зерен. Это было зна-
ком благословения будд и бодхисаттв, огромное количество живых существ в те 
дни обрели здесь плод “прорезавшегося уха” и очень быстро достигли высоких 
духовных реализаций. В память об этом чуде жители назвали это место “Балдан 
Брэйбун” — “там, где появилась гора риса”», а позже они здесь воздвигли ги-
гантскую ступу”» [Словарь буддиста].  

Считается, что Калачакра была принесена в Индию Килу и Калачакрападой, 
ее продолжали изучать и практиковать в Индии, и со временем она попала в Ти-
бет. В Бурятии Калачакра-тантра стала практиковаться одной из первых, в 
XVIII в., с благословения I Пандидо хамбо-ламы Дамба Даржа Заяева. Благодаря 
огромным усилиям VII Пандидо хамбо-ламы Сандэлэг Ванчикова в 1864 г. 
Дуйнхор-хурал впервые был проведен в резиденции хамбо-ламы — в Тамчин-
ском дацане. И далее он был введен в практику других дацанов. В комплексе 
многих монастырей имелись Дуйнхор-дуганы. Потому как тантра Калачакры 
приносит неиссякаемое благо той земле, где она существует, где проводятся ми-
стерии цам, где происходят посвящения в тантру Калачакры.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

183 

По сведениям Д. С. Жамсуевой, «впервые школа Дуйнхор (Калачакра) в За-
байкалье была основана в 1878 г. при Анинском дацане, затем подобные школы 
развились в ряде хоринских и селенгинских дацанов» [Жамсуева Д. С., с. 51].  

 По сведениям Б. Д. Цыбенова, «школа Дуйнхор обеспечивала астрономиче-
скую и астрологическую буддийскую службу, в основу которых входили ком-
ментарии на тантрийское сочинение Калачакры, составляла сведения о движении 
солнца, луны, звезд и планет, о затмениях солнца и луны и т. д. …В дацанах хо-
ринцев сумэ Дуйнхор было в Агинском и Эгитуйском дацанах. В этих дацанах 
проводился цам Дуйнхор… В Анинском дацане мистерия Калачакры появилась 
примерно в 1907–1908 гг., традиционно цам совершался в тот день, в который 
впервые в монастыре проведено было его служение» [Цыбенов Б. Д., 2011, c. 75].  

В настоящее время в России, в Бурятии, эти традиции проведения практики 
Калачакры (Дуйнхор) с благословения хамбо-ламы Дамбы Аюшеева были пол-
ностью восстановлены в соответствии с каноном, в течение долгих 16 лет — с 
1997 по 2013 г. — в Улан-Удэнском дацане «Хамбын Хурэ» (п. Верхняя Березов-
ка). На базе Дуйнхор-дугана здесь был открыт тантрический факультет Дуйнхор 
Буддийского университета «Даши Чойнхорлин» им. Дамба Даржа Заяева.  

 
Майдари-сумэ 

Майдари-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. Здание сумэ Майдари 
стояло в отдельной ограде, где размещались и вспомогательные строения для 
хранения инвентаря к хуралу Майдари, в том числе колесница и искусственная 
зеленая лошадь в натуральную величину. После реконструкции в 1893–1894 гг. 
это было третье по величине здание монастыря после Цогчен-дугана и Чойра-
дугана. Майдари-сумэ должен был располагаться по буддийским канонам на се-
верной стороне от Цогчен-дугана.  

Майдари-сумэ посвящен Будде грядущего Майтрейе. Культ бодхисаттвы 
Майдари, почитавшегося как Грядущий Будда, имел широкое распространение в 
Забайкалье, поэтому «каждый дацан старался приобрести прежде всего статуи 
Майдари 1000 будд» [Архив Г. Д. Нацова, 1972, с. 9]. Майтрея, как пишет И. А. 
Подгорбунский, «считается одним из тысячи будд-мироправителей… Первым 
после Шакьямуни будет управлять Майтрея… В то время как Шакьямуни сде-
лался отшельником, Майтрея возродился в небе Тушита, где пребывает в насто-
ящее время и где будет жить, пока ему не придет время спуститься на землю. В 
некоторых сказаниях он называется не буддой, а бодхисаттвой. Специальная его 
добродетель — милосердие» [Подгорбунский И. А., c. 33].  

«Культу Майтрейи посвящено в забайкальских дацанах десять сумэ. По дан-
ным Н. Кирилова, одноименные сумэ, кроме Тамчинского, были в Джидинском, 
Чесанском, Токчинском, Цугилинском дацанах» [Кирилов Н., с. 33].  

В качестве аналогов Майдари-сумэ можно рассматривать сумэ, сохранившие-
ся в Монголии, в Агинском и Иволгинском дацанах. С культом почитания Будды 
грядущего были связаны многие хуралы и обряд так называемого вращения 
Майдари, имевший распространение в дацанах Тибета, Монголии и Бурятии. 
Обряд круговращения Майдари, проводимый в летнее время, был одним из из-
любленных зрелищ прихожан. Проводить этот ритуал могли только наиболее 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

184 

богатые монастыри. Обряд, как правило, совершался в заранее определенный, 
«непременно в один и тот же зауроченный день» [Позднеев А. М., c. 384–386].  

«В бурятских дацанах докшитский Цам и хурал Маани, трансформировав-
шийся в праздник круговращения Майдари», проводились летом [Ламаизм в Бу-
рятии… С. 213].  

Примерно за две недели до начала проведения обряда приводился в порядок 
весь инвентарь, особенно деревянная телега, на которой перевозили статую 
Майдари, хранившуюся во вспомогательных зданиях и помещениях дацана.  
А. М. Позднеев подробно описывает «круговращения Майдари», причем замеча-
ет, что к этому времени приурочивались состязания в философском цанните 
[Позднеев А. М., c. 390].  

В «Ведомости о движимом и недвижимом имуществе дацана на 31 декабря 
1878 г.», подписанной шэрэтэ Чесанского дацана ламой Вампилом Адушеевым, 
перечислены указанная скульптура Майдари, покрытая золотом, стоимостью 100 
рублей, «зеленая деревянная лошадь» стоимостью 10 рублей и «деревянная теле-
га» стоимостью 50 рублей для проведения обряда «Майдари грядущего» [ГАРБ, 
ф. 459, оп. 1, д. 32, л. л. 7,8]. «Высокая стоимость по тем временам обусловлена 
красивым оформлением и различными украшениями, медью, латунью, золотом, 
всеми настоящими атрибутами для запрягания лошади в телегу.  

После чтения в главном храме шэрэтэ выносил скульптуру Майдари, ее во-
дружали на зеленого коня, перед статуей складывали книги, предметы с алтаря. 
В воздухе развивался запах благовоний, звучала музыка, трубили раковины. Все 
приходило в движение, и волной людской несомый среди рокота речей, плавно 
двигался зеленый конь с сидящим на нем сияющим золотом всадником — Гря-
дущим Буддой. Повозка, влекомая впряженными в нее ламами, останавливалась 
перед южными воротами, совершался хурал, затем то же перед западными, се-
верными, восточными воротами, — и процессия снова возвращалась к южным. 
Совершалось чтение юроолов (благопожеланий) Майдари, потом бурхана снима-
ли с колесницы и вносили в сумэ, туда же возвращали книги и принадлежности с 
алтаря» [Позднеев А. М., c. 387–392].  

Майдари почитался Буддой грядущего и являлся символом устремления лю-
дей к грядущему — просветленному и сострадательному. Культ Будды грядуще-
го получил наибольшее развитие на рубеже веков, но не все монастыри могли 
себе позволить приобретение скульптурной композиции Майдари. Каждая 
скульптура представляла собой произведение искусства и была показателем 
уровня благосостояния монастыря. Обычно дацаны приобретали статуи в До-
лонноре. По архивным источникам Института восточных рукописей РАН и све-
дениям Д. С. Жамсуевой, самая большая статуя Майдари в Забайкалье размером 
в 15–16 метров высотой (5 саженей и 1 аршин), в окружности в нижней части 16–
20 саженей была в Агинском дацане и была приобретена в период 1889–1902 гг. 
[ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 119; Жамсуева Д. С., 2016, с. 58–59]. По мате-
риалам членов экспедиции 1927 г. Р. Мэрдыгеева и П. Дамбинова, «Майдар 
Анинского дацана представлял из себя гигантскую статую с изображением бу-
дущего будды в сидячем положении. Высота Майдари 5 саженей и 2 аршина. 
Одно ухо этой громадины не меньше роста взрослого человека в натуральную 
величину. Аннинский Майдари считается по величине самым большим из всех 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

185 

Майдаров, имеющихся в дацанах бурят-монголов» [ЦВРК ИМБТ. ОАФ. Д. 375. 
Л. 19].  

 
Гунриг-cумэ 

Гунриг-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. в честь идама Вайрочаны 
одному из пяти татхагат. Обычно Всеведущий Вайрочана изображается сидящим 
на белом лотосе, в руках — «колесо учения». В этом сумэ ежедневно проводился 
хурал, посвященный идаму Вайрочане. Также проводились хуралы по ушедшим 
из жизни ламам и хуваракам. Поэтому в некоторых дацанах он находился за пре-
делами ограды дацана.  

Божество Гунриг почиталось как божество, спасающее от мучений в будущих 
неблагополучных перерождениях, дающее возможность скорейшего приобрете-
ния святости людьми уже умершими. Поэтому в молитвах, обращаемых к боже-
ству Гунригу, испрашивалось спасение неудачно переродившихся близких и 
родных, а также молебны за упокой усопших, об избавлении души от мучений в 
загробном мире и о счастливой судьбе в будущей жизни. Во многих дацанах Бу-
рятии имелись сумэ Гунриг, что свидетельствует о значимости этой практики и 
его популярности среди верующих.  

По сведениям Д. С. Жамсуевой, Гунриг-сумэ Цугольского дацана имел сле-
дующие размеры: «здание сумэ высотой 3 м, одноэтажное, стены длиной 18 м, 
шириной 16 м, с 4 окнами, покрытое кровельным железом, на каменном фунда-
менте, стоял на северо-восточной стороне от Цогчен-дугана» [Жамсуева Д. С.,  
c. 197].  

Гунриг-сумэ Хохюртайского дацана, по описанию А. М. Позднеева, имел ал-
тарь, «на первом месте которого восстановлен кумир Чжигчжита, а по бокам его 
кумиры Сандуя и Гунрика. По бокам алтаря устроены шкафы, в котором поме-
щаются изображения “Мургулийн бурхан”. Указанную форму в наименовании 
собранных бурханов я впервые повстречал в Хохюртаевском дацане. Все эти 
будды отлиты по общему типу Будды Шакьямуни и отличаются один от другого 
только положением рук (мудра)» [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 132, л. 170-171].  

«Единственное во всех бурятских дацанах бронзовое изваяние, изображающее 
дворец Гунрига (Гунригийн луйлэн), было установлено в Кудунском (Кижингин-
ском) дацане, которое являлось большой достопримечательностью внутреннего 
убранства в сумэ Аюши» [Жамсуева Д. С., 2016, c. 130].  

Время пощадило один из уникальных скульптурных комплексов — объемную 
мандалу Дхьяни-Будды Сарвавид (Всеведущего) Вайрочаны (санскр.), или Гун-
риг (бур.), выполненную в дереве мастерами во главе с С.-Ц. Цыбиковым для 
сумэ Гунриг Янгажинского дацана. Мандала Будды Вайрочаны считается одной 
из древнейших мандал индийского происхождения и относится к классу йога-
тантр. Известно, что обитель этого божества — страна Акаништха (санскр.) — 
считается высшей и наиболее совершенной из миров. О значимости и популяр-
ности этого культа в бурятском буддизме говорит то, что в 23 дацанах дорево-
люционной Бурятии имелись сумэ Гунриг. Прижизненное поклонение божествам 
мандалы дает спасение душе умершего от плохих перерождений, может изме-
нить неблагоприятную карму и дать возможность перерождения в райских «чи-
стых землях» в разных сторонах космического пространства.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

186 

Комплекс мандалы Гунриг состоял из 37 фигурок, сохранилось 35, сильно по-
врежденных, с утратами фрагментов, атрибутов. Сохранилась танка Янгажин-
ского дацана «Мистический цикл 37 божеств мандалы Гунриг», что указывает на 
распространенность этого ритуала в дацанах. К нему имелись специальные тек-
сты ритуалов — сокшоды.  

В перечне движимого и недвижимого имущества в отчете шэрэтэ дацана за 
1917 г. есть танка Чесанского дацана «Мистический цикл 37 божеств мандалы 
Гунриг» [ГАРБ, ф. 459, оп. 1, д. 91, л. 27].  

 
Дымчог-сумэ 

Дымчог-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. и посвящено одному из 
особо почитаемых божеств тантрийского пантеона идаму Чакрасамваре («богу 
счастья») и относится к классу аннутара-йога-тантр. Чакрасамвара (санскр. букв. 
«Круг Высшего Блаженства», тиб. «Дымчог») — божество медитации, в буддий-
ской мифологии Ваджраяны — главный идам в Чакрасамвара-тантре. В этом 
сумэ по определенным дням проводился хурал, посвященный идаму Чакрасам-
варе.  

Дымчог является наряду с Сандуем, Жигжедом и Калачакрой наиболее часто 
практикуемым идамом традиции Гелуг. Божество Дымчог покровительствует 
чтению и теоретическому усвоению религиозных учений, а равно созерцанию 
или полному восприятию, а само здание сумэ предназначалось для принесения 
жертв и молебствий бурхану Дымчог, дающему магические средства к приобре-
тению духовных и телесных благ.  

Чакрасамвара имеет две основных формы: с двумя или с двенадцатью руками. 
В обоих случаях его изображают в соединении с духовной супругой Ваджрава-
рахи (тиб. Дордже Пагмо). Их союз — символ единства пустоты и блаженства. 
Практика является методом, который позволяет открыть истинный смысл симво-
ла, — она ведет к высшему внутреннему блаженству. Открывая блаженство, 
приносящее сознанию и телу умиротворение, легкость, практик обнаруживает 
также состояние за пределами обусловленности — пустоту.  

Тело Самвары — синего цвета. Он носит тигровую шкуру, обернутую вокруг 
талии, и шкуру слона. Его четыре лица (в двенадцатирукой форме) — желтого, 
синего, зеленого и красного цветов. На нем костяные украшения, тигр с пятью 
черепами (символ пяти просветленных семейств), гирлянда из 51 человеческой 
головы. На короне Чакрасамвары имеется изображение Будды Акшобхьи. В ру-
ках у идама ваджра, колокольчик, капала (чаша из черепа), аркан, голова Брахмы, 
тантрический жезл, дегуг (кривой нож для сдирания кожи), кинжал, трезубец, 
дамару (двойной ритуальный барабан).  

В двурукой форме Чакрасамвара имеет тело синего цвета и одно лицо. Он но-
сит тигровую шкуру, обернутую вокруг талии, и шкуру слона. Самвара обнимает 
супругу, его руки перекрещены и держат ваджру и колокольчик — символы ме-
тода и мудрости. Ваджраварахи красного цвета, у нее одно лицо и две руки.  

Супруги находятся посреди бушующего пламени, под их ногами на солнеч-
ном диске на лотосовом троне лежат божества: Бхайрава (синего цвета) и его су-
пруга Каларатри (красного цвета). В двурукой форме Чакрасамвара синего цвета, 
у него одно лицо. Он обнимает супругу, его руки перекрещены и держат ваджру 
и колокольчик — символы метода и мудрости.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

187 

Тантра Чакрасамвары была проповедана Буддой Шакьямуни в стране дакинь. 
Традиция Чакрасамвары сохранилась до наших дней. Главное внимание в Чакра-
самвара-тантре уделяется порождению четырех типов блаженства (связаны с 
главными чакрами в тонком теле человека). Это характерно для материнских 
тантр, к которым относят Чакрасамвара-тантру. Она легко практикуется людьми 
с художественными наклонностями. Эта тантра особенно распространена в тра-
диции Гелугпа и в традиции Кармапа. Созерцают ее и в других школах.  

По сведениям Д. С. Жамсуевой, Дымчог-сумэ Цугольского дацана по акту 
учета 1935 г. «длиной 12 м, шириной 10 м, с обшивкой тесом, покрытый кро-
вельным железом, на каменном фундаменте, с 8 окнами и четырьмя контрамар-
ками, с продольной террасой с потолком длиной 12 м, шириной 6 м» [Жамсуе-
ва Д. С., c. 196].  

В Забайкальском крае 13 сентября 2016 г. на священной горе Алханай освяти-
ли статую Белого Чакрасамвары (Сагаан Дымчог бурхан). Чакрасамвара является 
хранителем буддийской религии и хозяином горы Алханай. Освящение проводил 
Еши Лодой Ринпоче, основатель улан-удэнского дацана «Ринпоче Багша». Ста-
туя Белого Чакрасамвары была дарована Алханаю еще в августе 2016 г. Освяще-
ние статуи проходило при большом присутствии паломников и верующих. Бе-
лый цвет статуи символизирует чистоту религии и долгую жизнь. Статуя уста-
новлена чуть выше от статуи Будды Отошо, по дороге к источнику (аршану). Со-
трудники национального парка «Алханай» под руководством заслуженного ар-
хитектора России Болота Дондокова очистили площадку для установки статуи, 
проложили настилы к площадке. Статуя белого Чакрасамвары наряду с другими 
также стала одним из главных достопримечательных объектов на Алханае, кото-
рым поклоняются сотни и тысячи алханайских паломников.  

Это второй подобный подарок от Досточтимого Еше Лодой Ринпоче.  
В 2011 г. он подарил Алханаю первую статую Будды Отошо (Бога медицины), 
которая уже стала одним из основных достопримечательностей Алханая.  

 
Арьяа-Баала-сумэ 

Арьяа-Баала-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. в честь бод-
хисаттвы Великого Сострадания Авалокитешвары (бур. Арьяа Баала). По буд-
дийским канонам здание сумэ должно было стоять на северо-западной стороне 
от Цогчен-дугана, как и в других дацанах.  

В этом сумэ ежемесячно проводился хурал, посвященный бодхисаттве Арьяа-
Баала, который некогда дал монашеский обет спасти всех живых существ от пут 
сансары. Его облик белого цвета, две первые руки сложены вместе у сердца в 
жесте, умоляющем всех будд и бодхисаттв о заботе и покровительстве над всеми 
живыми существами и избавления их от страдания. В них он держит Драгоцен-
ность, исполняющую желания, — символ бодхичитты. В другой правой руке 
Арьяа-Баала держит хрустальные четки, символизирующие его способность 
освобождать всех существ в шести мирах от страданий сансары через практику 
начитывания шестисложной мантры «Ом мани бадме хум», в левой руке он дер-
жит стебель синего лотоса утпала, симолизирующего его безупречную и состра-
дательную мотивацию. Сумэ Арьяа-Баала было предназначено для развития со-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

188 

стояния сострадания и милосердия, недаром у этого будды тысячи рук для по-
мощи всем страждущим и нуждающимся.  

В 1911 г. сумэ Арьяа-Баалы было построено заново в период, когда шэрэтэ 
дацана (1905–1911) был габжа-лама Зургаадайн Агван. Из документов, касаю-
щихся строительства зданий сумэ, сохранилось распоряжение Военного губерна-
тора от 1911 г. о постройке при Чесанском дацане сумэ в честь бога Арьяа-Баала. 
[ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 409, л. 20; Цыбенов Б. Д., 2001, c. 21]. Причиной строи-
тельства сумэ послужил 100-летний юбилей «неизменного служения Манийн 
хурал», введенного в Агинском, Цугольском, Кудунском и других дацанах хо-
ринских бурят в 1811 г. Мунхэ мааниин хурал, или Арьяа Баалын бүтэл, т. е. ис-
полнение (созерцание) Арьяа-Баала бурхана, был популярным среди верующих 
хоринских бурят.  

 
Очирвани-сумэ 

Очирвани-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. Очирвани (от санскр. 
Ваджрапани) в мифах монгольских народов — грозное божество (докшит), гро-
мовержец, особо почитается как покровитель монгольских народов. Ваджрапа-
ни — один из бодхисаттв в Махаяне, включая Ваджраяну. Обычно изображается 
в угрожающей позе, темно-синего цвета, с ваджрой в поднятой руке. Его главная 
функция — уничтожение заблуждений. Ваджрапани в буддийской иконографии 
используется как одно из защитных божеств, окружающих Будду.  

Его эпитеты: «имеющий великую силу», «свирепый». Очирвани представля-
ется сначала злым, а затем укрощенным (принявшим буддизм), с ним связаны 
демоноборческие и змееборческие сюжеты: в облике птицы Гаруды побеждает 
мирового змея лосуна. По другой версии Очирвани как божество погоды, осо-
бенно дождя, — покровитель змеевидных Лу и защитник их от Гаруды. Очирва-
ни наделен функциями демиурга и культурного героя: он творит землю (из при-
несенной со дна океана щепотки), участвует в изготовлении напитка бессмертия 
(аршан — в монгольских вариантах мифах о Раху). Его постоянный атрибут — 
очир (ваджра), с его помощью Очирвани забрасывает на небо огонь, который 
становится солнцем; от удара очиром по океану на небе появляется месяц; очир, 
брошенный вслед Раху (в монгольских вариантах), рассекает его пополам [Ми-
фологический словарь, 1990].  

По нашим сведениям, планировался ремонт, как указано в донесении шэрэтэ 
от 1914 г.: «пришедшие в ветхость здания сумэ “Очирваани” и “Хурдэ” не отре-
ставрированы; забор, построенный в 1879 г., сгнил, сейчас его заново строят» 
[ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 481, л. 47–48; Цыбенов Б. Д., 2001, c. 21]. Но, по сведениям  
А. М. Позднеева, посетившего Чесанский дацан в 1919 г., как было указано ра-
нее, здания сумэ Очирвани и Арьяа-Баала на тот момент не были восстановлены.  

 
Отошо-сумэ 

Отошо-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. Сумэ Отошо, или Мамба- 
дуганы, посвящены Будде Медицины. В этом сумэ ежемесячно проводился Ото-
шын хурал. В Тибете Бхайшаджьягуру изображают либо как Будду, либо как 
бодхисаттву Бхайшаджьяраджа. Бхайшаджьягуру облачен в монашеское одея-
ние, он сидит на львином троне. Темно-синий цвет его тела символизирует муд-
рость Дхармадхату. В левой руке, покоящейся на бедре, он держит чашу с целеб-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

189 

ным растением, символом панацеи от всех омрачений ума и болезней, его назва-
ние — миробалан (говорится также, что в патре находится лекарство из трав, 
устраняющих болезни слизи, ветра и желчи, а также три корневых яда: гнев, 
привязанность и неведение). В правой руке, развернутой в варада-мудре (жесте 
защиты), у него стебель этого растения. Как у любого будды, у него имеется ма-
ленькая круглая выпуклость выше носовой перегородки — урна, а на вершине 
черепа находится большая выпуклость — ушниша. Так же как и Будда Шакья-
муни, Будда Бхайшаджьягуру наделен тридцатью двумя основными и восемью-
десятью второстепенными признаками Будды. Его волосы короткие и вьющиеся, 
мочки ушей — удлиненные и проколоты.  

На многих изображениях Бхайшаджьягуру изображают в окружении семи ис-
целяющих будд: «Превосходное имя», «Драгоценная Луна», «Золотое лекар-
ство», «Свободный от страдания», «Провозглашающий Дхарму», «Безграничный 
океан» и «Сознающий Дхарму». Семь будд часто внешним кольцом окружают 
шестнадцать великих бодхисаттв, среди которых такие бодхисаттвы-махасаттвы, 
как Самантабхадра, Манджушри, Авалокитешвара, Кшитигарбха и Ваджрапани. 
Дальше, по внешнему кругу изображения, Бхайшаджьягуру окружают «двена-
дцать генералов якши», практикующих его учение, они защищают и охраняют 
учение Будды Медицины.  

В некоторых случаях Будду Медицины изображают рядом с Буддой Шакья-
муни и Буддой Амитабхой.  

Иногда Будду Медицины называют Вайдурьяпрабхараджа (санскр.  букв. 
Hаставник/Владыка Врачевания Лазуритового/Бериллового Сияния). Лазурит в 
разных культурах уже многие тысячи лет считается лечебным камнем. В симво-
лическом значении он является самой чистотой, то есть очищает от любых бо-
лезненных проявлений не только на физическом, но и на духовном уровне. По-
этому Будду Медицины называют еще Буддой Исцеления. Буддисты Тибета уве-
рены, что если с верой прикоснуться к изображению Бхайшаджьягуру, то можно 
исцелиться от любой болезни. Это также подчеркивает действенность практик 
(садхан), связанных с Бхайшаджьягуру.  

Практика Будды Медицины, как считают буддисты, обладает невероятной си-
лой. Даже просто повторение имени этого Будды может защитить от многих бо-
лезней и неблагоприятных последующих перерождений. Если же ежедневно 
начитывать мантру Бхайшаджьягуру, то можно не только заранее оградить себя 
от множества заболеваний, но и очистить отрицательную карму и усмирить вре-
доносных духов, причиняющих страдания. Молитвы к Будде Медицины дей-
ственны и для благополучного решения мирских дел. Мантра Бхайшаджьягуру 
(Отошо): Тадьята Ом Бекхандзе Бекхандзе Маха Бекхандзе Рандзе Самуд Гате 
Соуха.  

С момента строительства в 1831 г. Отошо-сумэ медицина являлась важной 
сферой деятельности Чесанского дацана. С этого времени начинается изучение 
восточной медицины. Скорее всего, были приглашены высокие специалисты в 
этой области из Монголии для обучения и передачи практик медицинских хура-
лов. Изучалась восточная медицина во многих хоринских дацанах. Особенно 
пользовались авторитетом и уважением крупная медицинская школа Ацагатско-
го дацана, ламы-лекари Агинского, Эгитуйского дацанов. По исследованиям Ка-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

190 

стрена, «у агинских лам было 60 лам лекарей. Изучение тибетской медицины 
шло по традиции мамба монастыря Лавран, продолжалось четыре года, в течение 
которых изучался трактат “Джуд-ши”. По окончании обучения выпускники по-
лучали звание манранбы. Врачебную мудрость ламы черпают из тибетских ис-
точников… Наиболее известные из этих врачей имеют небольшие клиники, в 
которых преподают медицину своим ученикам» [Гирченко В. П., 1939, с. 75].  

Эмчи-ламы также изучали европейскую медицину. Они составляли подроб-
ные описания лекарственных растений. Им были хорошо известны терапевтиче-
ские и хирургические способы лечения. Знания передавались по традиции от 
учителя к ученикам. Вполне вероятно, что эмчи-ламы Чесанского дацана делали 
списки и вели истории болезней, они занимали высокое иерархическое положе-
ние в дацане, сами собирали большинство материалов для изготовления ле-
карств. В сумэ проводились службы, посвященные Отошо-бурхану — Будде 
Манлы и его воплощениям, покровителям медицины. Также ритуалы и медицин-
ские хуралы, в основном рассчитанные на удовлетворение массовых религиоз-
ных потребностей верующих в их молитвах о скорейшем выздоровлении при 
различных недугах, об искоренении болезни, долголетии, здоровье, благополу-
чии в земной жизни и др. Большой хурал в честь Отошо (Манлы) проводили не-
сколько раз в год. В ведомости дацана 1878 г. есть записи о размещении здесь 
мандалы с изображением пяти перерождений Манлы, 16 бодхисаттв-
последователей, 12 ночжин и 10 чойжонов — воплощений Махакалы — гения-
хранителя Манлы.  

Во время Отошо-хурала читаются молитвы во благо всех живых существ, за 
долгую жизнь, исцеление и выздоровление. Этот день считается благоприятным 
для всех благих деяний, так как плоды от совершенных деяний увеличиваются в 
сотни раз.  

Также во время хурала проводится ритуал по ушедшим из жизни. Он совер-
шается для того, чтобы умерший быстро и беспрепятственно обрел новое рожде-
ние в счастливой участи — мирах людей или богов. Считается, что после смерти 
каждое существо попадает в промежуточный мир «бардо». Если при жизни оно 
накопило недобродетели, то в состоянии бардо испытает нестерпимую боль и 
ужас от устрашающих кармических видений. Обряд во время хурала Отошо со-
стоит из нескольких частей, во время которых последовательно проводятся очи-
стительные ритуалы, декламируются тексты-разъяснения, для того чтобы стран-
ник в бардо осознал свою смерть, устранил смятение и беспрепятственно обрел 
новое благоприятное рождение.  

 
Сумэ Табан Хаан 

Сумэ Табан Хаан было построено в 1828–1831 гг. и посвящено пяти личным 
гениям, или защитникам Учения Будды Шакьямуни. Здесь звучали речитативы и 
мелодии садданы Табан Хаана (тиб. Куна), проводился обряд «Куны ганшаг 
Доржо даянг» (практики раскаяния и устремленности перед хранителем Табан 
Хаана под названием Доржо даянг).  

В сумэ Табан Хаан проводили (по лунному календарю — во 2-й день первого 
весеннего месяца, в особый день мирских сахюусанов) ритуал умилостивления 
Махапанчараджей (Великих пять царей). Хурал посвящен Махапанчараджам — 
мирским защитникам (гениям-хранителям) буддизма. Мирской защитник — это 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

191 

защитник буддийского учения, не вышедший из сансары, но имеющий боже-
ственную силу в нашем мире. По преданию, они были могущественными духами 
тибетской религии бон. По легенде, укрощены Падмасамбхавой и превращены в 
хранителей монастыря Самье. Считался мифологическим предком тибетских ца-
рей, а также небесным божеством. Учитель Падмасамбхава обратил Махапанча-
раджей в защитников Учения Будды, и они поклялись помогать его распростра-
нению, защищать живых существ и помогать им. Покровительствуют тем, кто 
занимается скотоводством, строительством. Так как культ Махапанчараджей 
(Великих пять царей) специфичен, по структуре данный хурал несколько отлича-
ется от других хуралов, посвященных сахюусанам, порядок поклонений, жертво-
приношений и ритуалов имеет свои неповторимые особенности. На хурале со-
вершаются ритуалы «сэржэм» и «далга».  

Кроме этого, Табан Хаан (санскр. Махапанчараджа; монг. Таван Хаан) изве-
стен как антишаманистское божество. Пехар (бур. Бехар) Белый Брахма, или Бог 
белого (облачного) неба, — это древнее тибетское божество и ламаистский 
дхармапала. Вселяется в оракулов и наделяет их духом пророчества. Сопоставля-
ется с иранским богом Митрой. Изображался в разных версиях, иногда трехголо-
вым белотелым всадником в широкополой шляпе на белом льве с зеленой гри-
вой, или просто белым всадником, или птицеголовым существом.  

 
Аюши-сумэ 

Аюши-сумэ было построено в период 1828–1831 гг. Аюша Бурхан (санскр. 
Будда Амитаюс, «беспредельная жизнь»; монг.  Аюуш) — божество долгой жиз-
ни, особая форма Будды Амитабхи. Амитаюс выступает в качестве сердечного 
сына Амитабхи и является главой семейства Падма (Лотосовое семейство). Ран-
ние упоминания об Амитаюсе содержатся в «Сукхавати» (I век н. э.). В качестве 
одного из эпитетов Будда Амитабха здесь называется Амитаюсом, т. е. облада-
ющим «неизмеримой жизнью». В биографии Нагарджуны упоминается, что в 
детские годы он преодолел критический срок в своей жизни, начитывая мантры 
Амитаюса (ему предсказывали раннюю смерть). В жизнеописании Мандаравы, 
духовной ученицы Гуру Ринпоче, есть история о совместной практике Падма-
самбхавы и Мандаравы для достижения уровня видьядхары вечной жизни: 
«Падмасамбхава взял Мандараву с собой в пещеру Маратика, которая находится 
к югу от горы Потала, в чистой обители Авалокитешвары. Там Гуру и его супру-
га развернули мандалу Амитаюса и приступили к практике видьядхары бессмер-
тия. Через три месяца практики к ним явился Амитаюс и коснулся сосудом с 
эликсиром бессмертия голов Падмасамбхавы и Мандаравы, а затем влил им в рот 
по несколько капель из этого сосуда. Падмасамбхаве он придал облик Хаягривы, 
а Мандараве — Ваджраварахи, и они обрели сиддхи видьядхары вечной жизни, 
так что стали не подвержены старению и смерти».  

Почитание Будды Амитаюса дарует долгую жизнь, устраняет препятствия, 
способные укоротить жизнь. Основная цель практик Будды Амитаюса — обре-
тение состояния за пределами рождения и смерти.  

Будда Амитаюс изображается сидящим в позе лотоса с телом рубиново-
красного цвета, в руках, сложенных в дхьяна-мудре, сосуд с амритой (санскр. 
amṛta — нектар бессмертия). Амитаюс носит украшение бодхисаттвы Самбхога-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

192 

каи. Чаще его изображают красного цвета, но есть также танки с белым Амитаю-
сом. В одиночной форме Амитаюс сидит в медитативной позе и держит в руках, 
сложенных в дхьяна-мудре, сосуд с амритой. В форме яб-юм у него в руках дра-
гоценный сосуд с амритой и стрела с пятью разноцветными лентами (тиб. 
mda'dar/дадар), символ контроля над жизненными элементами.  

На хурале «Цэдо», посвященном Будде Амитаюсу, читают «Сутры долголе-
тия». Тем самым молят об укреплении жизненных сил, здоровья, удлинении 
жизни, защите от воздействия злых сил. Для укрепления жизненных сил следует 
делать подношения Будде, возжигать зула (светильники). К Будде Амитаюсу об-
ращаются в молитвах о долгой и счастливой жизни, о здоровье и богатстве.  

В Аюши-сумэ проводились «богослужения… читались молитвы о долгой и 
спокойной жизни сейчас и в будущих перерождениях». Сумэ в честь Будды, 
охраняющего жизнь и дарующего долголетие, были очень популярными в боль-
шинстве бурятских дацанов, имевших его в своей структуре (Аларский, Худжер-
тайский, Токчинский, Цолгинский, Эгитуйский, Хохюртаевский, Чесанский, 
Агинский, Тугнугалтайский, Анинский, Янгажинский, Иройский, Аракиретуев-
ский, Бултумурский, Учетуйский, Гэгэтуевский, Ацайский, Джидинский) [Лама-
изм в Бурятии… С. 214].  

 Описывая Аюши-сумэ Хохюртайского дацана, А. М. Позднеев писал: «Аю-
шиин сумэ имеет в своей главной божнице только один кумир 1000-рукого Арь-
яа-Баала, величиною в 3 локтя, а по бокам этой божницы располагаются по  
2 шкафа, в которых расставлены с правой стороны — непосредственно прилега-
ющие к божеству 16 Найдан, а с левой — кумиры 21 Дара-эхэ; а далее 1000 ку-
миров Цзонхавы, по 500 с каждой стороны, совершенно по образцу того, как это 
сделано в аракиретуевском дацане, откуда эти кумиры и приобретены» [ИВР 
РАН. ф. 44, оп. 1, д. 132, л. 170–171].  

Также проводились ритуалы и читались хуралы, которые можно определить 
как в большей степени открытую для мирян храмовую обрядность, в основном 
рассчитанную на удовлетворение массовых религиозных потребностей верую-
щих в их молитвах о долголетии, благополучии в земной жизни, в обеспечении 
материальных и хозяйственных интересов и др.  

 «Впервые школа Дуйнхор (Калачакра) в Забайкалье была основана в 1878 г. 
при Анинском дацане, затем подобные школы развились в ряде хоринских и се-
ленгинских дацанов» [Жамсуева Д. С., 2016, с. 51]. Поэтому в других дацанах 
сумэ Аюши с началом изучения Калачакры были трансформированы в Дуйнхор-
дуганы (сумэ).  

 
Барай-сумэ (печатня, типография) 

Барай-сумэ (печатня, типография) была построена, по нашему предположе-
нию, во второй половине 1870-х гг. Бар — деревянные матрицы для печатания 
книг. Как правило, здание Барай-сумэ в целях пожарной безопасности обивали 
железом, строили в стороне от дацана. Барай-сумэ являлось очагом издательско-
го дела. Внутри печатни находились шкафы для хранения матриц, которые были 
расставлены согласно каталогу (гарчагу). О начале книгопечатания в Чесанском 
дацане нет достоверных сведений. К сожалению, в настоящее время нами не об-
наружен каталог (гарчаг) изданий типографии Чесанского дацана. У Гыван-
ламы, соржо-ламы дацана Хамбын-сумэ на Верхней Березовке г. Улан-Удэ, от 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

193 

отца шэрэтэ Чесанского дацана Цыдендамба-ламы, хранится книга «Отошин 
бар», напечатанная в Чесанском дацане. 

В печатнях дацанов хранились клише буддийских сутр, сочинений индийских 
мудрецов, философских сочинений тибетских лам, сочинений монгольских лам 
по философии, буддийские наставления (зарлиг) и другие книги. Были клише 
разного формата — совсем короткие и более длинные, длинного размера и ко-
роткого формата, малого размера и короткого формата.  

Развитие философской, тантрийской, медицинских школ при дацанах, внед-
рение буддийских религиозных обычаев в быт населения обусловили необходи-
мость снабжения духовенства и верующих предметами культа — богословской 
литературой, скульптурными и живописными изображениями божеств. Эти по-
требности не могли быть полностью удовлетворены ввозом дорогостоящей лите-
ратуры и ритуальных предметов.  

 «Хоринские дацаны (Кижингинский, Чесанский, Эгитуйский, Анинский, 
Ацагатский) в общей сложности имели один комплект матриц для издания лите-
ратуры по школе цаннит и манба» [Ламаизм в Бурятии… С. 78]. «Агинский да-
цан издавал все основные и толковательные учебники для дацанских школ 
цаннит, манба, чжуд и дуйнхор…» [Дневник вольнослушателя… С. 205].  

«Более подробные сведения о количестве и наименовании книг, издаваемых 
при печатне Ацагатского дацана, дает каталог оттисков типографических дере-
вянных дощечек с вырезанными на них текстами священных книг на тибетском и 
монгольском языках и разных изображений, находящихся в дацанах Забайкаль-
ской области, составленный в канцелярии хамбо-ламы в 1911 г. Этот каталог был 
доставлен в тюках в Петербург для цензуры А. М. Позднеевым. Общее число 
присланных со всех дацанов печатных произведений достигло 1696 томов кни-
жек и брошюр» [РГИА, ф. 821, оп. 150, д. 429, л. 3; Митыпова Г. С., c. 16].  
«В списке тибетских и монгольских ксилографов Чесанского дацана, имеющемся 
в каталоге, подготовленном в 1911 г. канцелярией хамбо-ламы бурятских мона-
стырей Восточной Сибири Д.-Д. Итигэлова, содержится всего 17 наименований 
монгольских ксилографов и 189 названий тибетских, то есть в указанном дацане 
было издано в 11 раз больше тибетских ксилографов». 

«В пояснительной записке этого каталога дан отзыв о содержании и достоин-
стве библиотек дацанов. Названы наиболее распространенные молитвы: “Санч-
жот монлам” на тибетском языке и “Сундуй монлам” сочинение, известное под 
тибетским заглавием “Панба тарба чэнбо”, а на монгольском — “Хутухту йэхэхэ 
тонилгачи”, по которой изучаются мистические доктрины ламаизма. Далее в от-
зыве указываются сочинения, употребляемые как для чтения на дому, так и в ка-
честве молитвенных богослужебных чтений в кумирнях. В библиотеках имеются 
книги, предназначенные для ознакомления мирян с верованиями буддистов. Та-
ковы, например, “Сукавадийнь орон у цзон аль”, или “Об устройстве рая”. Наря-
ду с указанными сочинениями отмечены часто встречающиеся руководства в 
религиозно-нравственном и религиозно-обрядовом отношении — “Маани унша-
ху йосонь”, т. е. правила, по которым надлежит читать молитвы» [РГИА, ф. 821, 
оп. 150, д. 429, л. 1–3; Митыпова Г. С., c. 16].  

В библиотеках дацанов часто встречаются издания, как указано в пояснитель-
ной записке, предназначенные специально для лиц духовного звания: «Блунг-ги-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

194 

чир-чжой» — уставные правила для гелунов и «Гэцул-чжи — чир-чжой» — пра-
вила для гэцулов [РГИА, ф. 821, оп. 150, д. 429, л. 1–3; Митыпова Г. С., c. 16].  

В типографии Кижингинского дацана общее число сочинений на тибетском и 
монгольском языках составляло 1368 «баров» (вырезанных ксилографических 
дощечек) [ИВР РАН, ф. 44, оп. 1, д. 133, л. 98].  

В коллективной монографии «Буддийское книгопечатание Бурятии XIX ― 
нач. XX в.» отмечено, что «в результате исследовательского поиска было обна-
ружено 201 сочинение, отпечатанное традиционным ксилографическим спосо-
бом в бурятских монастырях и посвященное различным аспектам буддийской 
логики. Но так как среди них присутствуют многочисленные дубликаты, отдель-
ными логическими сочинениями могут считаться лишь 78. Необходимо доба-
вить, что внутри традиционных библиографических справочников ― гарчаков ―  
было выделено 71 наименование логических текстов» [Сыртыпова С. Д., c. 89–
90]. 

Выделенные сочинения принадлежали среди других дацанов и Чесанскому 
дацану. «Были найдены следующие логические тексты Чисанского дацана (тиб. 
dGa ' ldan cho s 'phel gling):  

1. Bi o rigs kyi sdo m tshig blang dor gsal ba'i me long zhe s bya ba bzhug s s o ―  
Ясное зерцало принятого и отброшенного итогового заключения (относительно) 
Учения о сознании — II; III (ИМБиТ СО РАН ― ТТ-12953). Особый отличитель-
ный признак ― это количество листов. Их в отличие от Кударинского и Агин-
ского издания (7 листов) было 9 (См.: Каталог печатных досок. 1963. Р. 98,  
№ 797). 

 2. bsDu s chen gyi rnam bzha g rigs lam gse r gyi sg o 'byed lung dang rigs pa'i gan 
mdzo d bo gsal yid kyi mun sel skal ldan dad pa'i 'jug ngog s zhe s bya ba bzhug s s o 
― Благословенный брод, который просветляет тьму ума, ― хранилища рассуж-
дения и текста, объявляющие золотой путь анализа великого собрания ― I; III 
(ИМБиТ СО РАН ― ТТ-11351). 

 3 . Kun mkhye n 'jam dbyang s bzhad pas mdzad pa'i thai 'gyur che ba'i rnam bzha 
g mdo r bsdus bzhug s so ― Сочиненный Джамьян Шадпой, сборник кратких тол-
кований на большое выведение ― II; III (ИМБиТ СО РАН ― ТТ-13039). 

4. Текст Tshad ma ma m 'grel gyi dgong s don bsdus grwa rig pa'i s g o byed rgyu 
'bras на 110 листах, указанный в Своде Хамбо-ламы (См.: Свод Хамбо-ламы, 
Р. 98. № 770), нами не был найден» [Сыртыпова С.  Д., c. 97]. 

Издательская деятельность дацана была прекращена приказом Забайкальского 
генерал-губернатора в 1884 г. в Селенгинском, Баргузинском и в четырех хорин-
ских дацанах. Несмотря на запрет, хамбо-лама Гомбоев в своем распоряжении 
шэрэтэ настаивал, чтобы типографические дощечки «бар» сохранить, а в домах 
прихожан печатание книг запретить [ГАРБ, ф. 425, оп. 1, д. 94, л. (без номера)].  

Е. Д. Огнева в статье «Памятники тибетской письменности на Украине» пи-
шет, что в настоящее время в г. Киеве в запасниках Национального музея искус-
ств имени Богдана и Варвары Ханенко среди памятников тибетской письменно-
сти хранятся рукописи, ксилографы и рабсалы, изданные в том числе в Чесан-
ском дацане. «В мае 1998 г. вместе с новой коллекцией декоративно-прикладных 
предметов музей вновь приобрел письменные источники, которые вместе с изоб-
разительным и этнографическим материалом представляют духовное наследие 
бурят, чьи земли оказались в зоне влияния тибетской цивилизации. Поступило 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

195 

более 120 памятников тибетской письменности. В собрании оказались рукописи 
(30 ед. хр.) и ксилографы, написанные или изданные в печатнях при дацанах Бу-
рятии. Все книги малого формата (меньше 45 см), единственный текст большого 
формата — пекинское издание XVII–XVIII в. (более 65 см). Нижний порог кол-
лекции — XVII–XVIII в., верхний — 20-е гг. ХХ в., пока еще действовали печат-
ни Агинского, Ацагатского, Цугольского, Цонгольского, Чесанского и других 
монастырей. В составе коллекции находится также один бар (от тиб. par или 
shing-par) — деревянная матрица-шаблон для издания ксилографических текстов.  

Большая часть ксилографов повреждена и требует реставрации. Преимуще-
ственно, как и в любой книге, вне зависимости от традиции ее существования, 
утрачены первые и последние листы. В некоторых случаях сложно установить, 
отдельная ли это тематическая подборка текстов или это подбор текстов, состав-
ленный предыдущим владельцем в Бурятии, до того как собрание оказалось в 
Киеве. Дополнительно в россыпи листов удалось определить отдельные произ-
ведения, часть россыпи осталась неотождествленной. Согласно колофонам, не-
которые ксилографы изданы в Агинском, Цонгольском, Цугольском, возможно, 
Чесанском и Кундунском дацанах. К сожалению, в исследованиях по буддизму в 
Бурятии практически не приводятся названия дацанов на тибетском языке. В ко-
лофонах двух сочинений указаны даты: «Хрустальное зеркало» (І/4) — медицин-
ский трактат Лобсан-балчжора, написанный или изданный в Агинском дацане в 
1908 г., и текст в традиции ламрим, созданный в 1881 г. Агван-Ешей-Санпо 
(VII/9). Репертуар книг из собрания представляет канонические тексты, произве-
дения тибетских учителей, монгольских и бурятских авторов, писавших на ти-
бетском языке, а также безымянные сочинения» [Огнева Е. Д., c. 212–216].  

В 1880 г. Чесанский дацан наряду с другими дацанами официально имел свою 
печатню и занимался издательской деятельностью, издавал достаточно обшир-
ную литературу на тибетском и монгольском языках. В 1887 г.  в дацанах Буря-
тии действовало уже 29 типографий, которые до их разрушения в 1930-е гг. 
успели издать около 2000 названий книг на тибетском и монгольском языках. По 
нашему предположению, являясь достаточно крупным дацаном с большим коли-
чеством лам и хувараков, в начале XX в. Чесанский дацан издавал практически 
всю необходимую для изучения и обучения каноническую учебную литературу 
по богословским дисциплинам (философии, логике, астрономии, астрологии, 
тантризму, винае, медицине и т. д.), а также обрядовую литературу, используе-
мую во время проведения хуралов и разных ритуалов. Помимо религиозно-
богословских произведений, дацаны, которые имели типографии, издавали еще и 
ксилографические оттиски изображений бурханов, хии-морин, которые исполь-
зовали верующие при исполнении ежегодных традиционных обрядов.  

Таким образом, до революции практически все дуганы и сумэ дацана были 
действующими и в них проводились службы и хуралы. Чесанский дацан пред-
ставлял собой традиционный тип бурятского буддийского храма — трехэтажный 
на каменном фундаменте главный храм — Цогчен-дуган, другие дуганы и сумэ 
вокруг главного храма, система декоративного убранства. По своему замыслу 
при строительстве (1831 г.) расположение всех сумэ и дуганов в более поздний 
период, их пропорциональное соотношение, общий силуэт изогнутых крыш и 
другие буддийские символы во внешнем облике составляли ансамблевое един-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

196 

ство. Весь комплекс дацана со своим местоположением органично сочетался с 
окружающим природным ландшафтом. Полагаем, что внутреннее убранство ду-
ганов и сумэ не отличалось от убранства хоринских дацанов. Были характерны 
присущие тому времени элементы декоративно-прикладного искусства, скульп-
туры, живописи. Хотя система декоративного убранства, цветовая гамма и 
оформление алтарной части имели некоторые особенности в каждом дацане. На 
наш взгляд, это имеет важное значение при восстановлении прежнего облика 
дореволюционного дацана — в строящемся новом Цогчен-дугане. Как известно, 
в мотивы бурятского храмового декора были заложены сакральные значения ре-
лигиозно-философских понятий буддизма, которые требовали расшифровки.  
В истоках символического языка просматриваются геометрические фигуры диа-
граммы Вселенной — мандалы, горизонтальной проекции Вселенной и горы Су-
меру, ее центра — вертикальной оси Вселенной, которые являлись идейной ос-
новой планировки и объемно-пространственной композиции бурятских дацанов, 
основополагающего понятия буддийского мировоззрения.  

 
2.3. Шэрэтэ Чесанского дацана 

 
Шэрэтэ-лама, или ширетуй, ширету ― должность, которую занимает «кафед-

ральный» или «престольный» лама, председательствующий во время буддийских 
ритуалов и служб — хуралов. В Бурятии шэрэтэ-лама несет также администра-
тивные обязанности в монастыре, являясь настоятелем дацана. Это единственная 
должность, официально сохраненная для бурятских дацанов положением о ла-
майском духовенстве 1853 г. Мы считаем, что ныне действующий шэрэтэ-лама 
Жаргал Баиров является XIV шэрэтэ Чесанского дацана «Гандан Чоймпэллинг» 
начиная с 1828 г.  

В книге Ц.-Д. Цыренжапова «Чесанский дацан» есть краткая таблица «Шэрэтэ 
Чесанского дацана», где перечислены имена 13 шэрэтэ — от первого Соктын 
Лубсан-Гунги (Гунги Сундуева) до нынешнего Баирова Жаргал-ламы. Это была 
первая попытка составить перечень шэрэтэ дацана. С учетом различных источ-
ников, в том числе архивных, нами сделана попытка составить последователь-
ный список имен шэрэтэ Чесанского дацана в хронологическом порядке, более 
развернутый, с краткими биографиями.  

Как уже было указано, по сведениям Г.-Д. Нацова, первая кошмовая (войлоч-
ная) молельная юрта третьим среди хоринских дацанов была построена в Чесане 
в 1773 г. (первый — Кудунский (Кижингинский) — в 1756 г., второй — Тугну-
Галтайский юрточный дацан — в 1757 г.).  

По отрывочным сведениям, с 1773 до 1805 г. шэрэтэ Чесанской молельной 
юрты был Сондолун-лама из Кудунского дацана. После смерти Сондолун-ламы 
до 1810 г. шэрэтэ был Чоймпил Тубусэйн (Чоймпил Тубусуев, Шоймпол Тубу-
шиев). В возрасте 86 лет по состоянию здоровья он освободил должность шэрэтэ. 
Об этом написано в биографии шэрэтэ Гунги Сундуева. Скорее всего это связано 
с тем, что до строительства деревянного дацана Чесанская молельная юрта вхо-
дила в состав прихода Кудунского дацана. По всей видимости, как выходец из 
Чесанской долины Гунга Сундуев справлял духовные и лечебные потребности 
мирян Чесанской долины и общался с местной знатью. Предполагаем, что впо-
следствии главы родов предложили построить свой деревянный дацан и пригла-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

197 

сили его возглавить строительство нового дацана в Чесанской долине. Сведений 
о том, кто был последующим шэрэтэ молельной юрты до начала строительства в 
1823 г. нового дацана, не обнаружено. Можно сказать, что с 1823 г. строитель-
ством нового дацана фактически занимался лама Лубсангунга Сундуев.  

Начиная с открытия нового деревянного Чесанского дацана в 1828 г. шэрэтэ 
дацана в разные годы официально были назначены: 

1. Лама Лубсангунга Сундуев (Зундуев, Гунга Сундуйин, Согтын Гунга, 
Хухэ Сундоин) в период 1828–1861 гг.  

Даты жизни — 1795–1860 гг. (по другим сведениям — 1796–1861 гг.), родил-
ся в местности Заха Чесанской долины (по другим сведениям, из местности Ул-
зыто), сын ясачного, из рода Худай. В 1804–1805 гг. принял обеты убаши, хува-
рака от шэрэтэ Кудунского (Кижингинского) дацана Чоймпила Тубусэйна, в 
1810 г. — обет гецула и в 1829 г. — обет гелуна принял от шэрэтэ Кудунского 
дацана Нуранай Дабы. С 1814 г. исполнял обязанности унзад-ламы, с 1824 г. — 
гэбгы-ламы, с 1828 г. — даа-ламы Кудунского дацана. На совместном собрании 
духовных и светских лиц был избран и официально по приказу генерал-
губернатора с 1832 г. утвержден шэрэтэ Чесанского дацана.  

По другим сведениям, на совместном собрании духовных лиц Чесанского да-
цана и светских лиц Чесанского прихода был избран шэрэтэ Чесанского дацана и 
30 апреля 1833(1829) г. распоряжением № 98 Пандидо хамбо-ламы Гывана 
Ешижамсуева был назначен на эту должность.  

По книге Ш. Б. Чимитдоржиева, Ц. П. Ванчиковой «Буряадай туухэ бэшэ-
гууд» (Улан-Удэ, 1992) — Согтын Гунга. В Указе Иркутского гражданского гу-
бернатора от 10 декабря 1832 г. утвержден как «Гунга Сактоев унзад-лама 
Кудунского дацана». Хамбо-ламой в этот период был Гыван Ешижамсуев (1809–
1839 гг.).  

По другим источникам, «в 1827 г. часть лам Кодунского дацана под руковод-
ством гэбгы-ламы Лубсангунга Зундуева и шанзодба-ламы Кодунского дацана 
Лубсанлhундуба Дандарова решили построить дацан на берегу речки Улзытэ 
притока реки Чесан (впоследствии Чесанский дацан “Гандан Чоймпэллинг”)».  

Мы считаем, что речь идет об одном и том же человеке. Возможно, в разных 
источниках приводятся фамилия и имя в миру, а в других случаях духовное имя.  

Является основателем и настоятелем первого деревянного дацана, Цогчен-
дугана в 1828 г. Под его руководством к 1831 г. были построены девять сумэ: 
Табан Хаан, Хурдын, Отошо, Майдари, Очирвани, Гунриг, Арьяа-Баала, Дымчог, 
Аюши. Был известным лекарем, астрологом, хорошо владел тибетским и мон-
гольским языками. В народе его называли Хухэ Сундоин (Сухэ Сундуйн, 
Сундын ламхай). Был первым официально утвержденным шэрэтэ в соответствии 
с Указом Иркутского гражданского губернатора от 10 декабря 1832 г., как было 
указано выше.  

2. Лама Жамса Шобогоров (Жамца Шабагуров) в период 1861–1866 гг.  
Даты жизни — 1815–1866 гг., из ясачных, поступил в хувараки 16 октября 

1830 г., принял обет гецула 17 декабря 1831 г., принял обет гелуна 28 февраля 
1840 г., переведен в штат и в 1857 г. утвержден военным губернатором Забай-
кальской области. На совместном собрании духовных и светских лиц Чесанского 
дацана избран шэрэтэ дацана, утвержден 28 февраля 1861 г. генерал-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

198 

губернатором Восточной Сибири. Хамбо-ламой в этот период был Галсан-
Чойроп Ванчиков (1860–1872 гг.).  

3. Лама Вампил Адушеев (Адучиев), в 1866–1882 гг.  
Родился в 1816 г. в местности Эхин Чесаана Чесанской долины. «Из ясачных, 

поступил в хувараки 15 февраля 1833 г., принял обеты гецула 20 октября 1835 г., 
гелуна 15 января 1844 г., утвержден в штат-ламу Военным губернатором Забай-
кальской области от 28 февраля 1857 г. На совместном собрании духовных и 
светских лиц избран шэрэтэ дацана с 22 февраля 1866 г. Был награжден бронзо-
вой медалью и дипломом Императорской этнографической выставки в 1867 г.» 
[ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 330, л. 31 об.]. Хамбо-ламой в этот период был Галсан-
Чойроп Ванчиков (1860–1872 гг.).  

Его в народе называли Адуушин-ламхай. При нем в 1874–1875 гг. был по-
строен новый трехэтажный деревянный Цогчен-дуган на каменном фундаменте. 
Во второй половине 1870-х гг. при нем был построен еще один Барай-сумэ (пе-
чатня, типография). Официальное разрешение на производство печатной про-
дукции получено в 1880 г.  

4. Лама Цыван (Сынге) Номшиев, с апреля 1882 г. по 17 февраля 1892 г.  
Родился в 1833 г. в местности Эхин Чесаана (Урда Гол) в Чесанской долине, 

из ясачных. «В 1869 г. — хуварак, в 1870 г. — утвержден штат-ламой, принял 
обет гелуна в 1874 г. На совместном собрании духовных и светских лиц избран 
шэрэтэ дацана с апреля 1882 г.» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 355, л. 36]. Его называли в 
народе Номшиин Цыбээн. Хамбо-ламой в этот период был Дампил Гомбоев 
(1876–1896 гг.).  

Поступил хувараком в Чесанский дацан 4 июня 1869 г. Утвержден в банди во-
енным губернатором Забайкальской области 25 августа 1870 г. Утвержден гелун-
ламой военным губернатором Забайкальской области 28 февраля 1874 г. Утвер-
жден шэрэтэ дацана 13 апреля 1882 г. По личной просьбе по старости и слабости 
здоровья был уволен 17 февраля 1892 г.  

5. Лама Ринчин-Чойван Эрдынеев (Ирдынеев), с февраля 1892 по 1904 г.  
 Даты жизни 1842–1904 гг., родом из местности Хульхисон. «Из ясачных,  

с 31 декабря 1870 г. хуварак, утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области, 16 марта 1873 г. принял обеты гецула, утвержден в зва-
нии гелун Его же превосходительством в 28 февраля 1874 г. Штатный лама 
Анинского дацана. С 1 февраля по 11 октября 1883 г. исполнял обязанности 
шэрэтэ Анинского дацана в период болезни шэрэтэ Жамбалова. 16 августа 
1887 г. переведен штатным гелун-ламой в Чесанский дацан. Выпускник школы 
Чойра Анинского дацана. Габжа-лама. На совместном собрании духовных и 
светских лиц избран шэрэтэ дацана, 17 февраля 1892 г. Приамурским генерал-
губернатором утвержден шэрэтэ Чесанского дацана» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 355, 
л. 36; ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 358, л. 34; из собрания Национального музея Респуб-
лики Бурятия]. Хамбо-ламой в этот период был Дампил Гомбоев (1876–1896).  

«Во время проезда Его Императорского Величества в июне месяце 1891 г. че-
рез Забайкалье имел честь представиться Его Величеству и пожалована ему Се-
ребряная медаль с надписью “За усердие” на Станиславской ленте для ношения 
на шее, что объявлено приказом Приамурского генерал-губернатора в 1896 г. 
25 октября за № 6201.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

199 

На основании Высочайшего повеления 30 января 1897 г. пожалована ему 
Темнобронзовая медаль с надписью “За труды всеобщей переписи населения” 
для ношения на груди на ленте Государственного цвета.  

В 1897 г. освидетельствован Министром Внутренних Дел от 13 ноября 1897 г., 
каковая медаль и свидетельство получил при предложении Военного губернатора 
Забайкальской области в 1898 г. 21 февраля за № 1565. Государь император по все-
поднейшему докладу Министра внутренних дел в 10 день апреля 1897 г. Всемило-
стивейше соизволил пожаловать ему Серебряную медаль Высочайше установлен-
ной в память Царствования в бозе почивающего Императора Александра III для но-
шения на груди на Александровской ленте, что объявлено предложением Военного 
губернатора Забайкальской области 24 июля 1897 г. за № 4730, каковую медаль он и 
получил при отношении Забайкальского областного управления в 1899 г. 16 января 
за № 211» [Из собрания Национального музея Республики Бурятия].  

В народе его называли Эрдэниин ламхай. После смерти он был признан (ху-
билганом) воплощением Очирвани-бурхана.  

В период 1904–1905 гг. по решению совместного собрания духовных и свет-
ских лиц его обязанности временно исполнял Лама Будажаб Борбоцаев (в раз-
ных источниках: Борбоозын Будажаб, Борбозуев Будажап, Барбуцаев). 
1853 г. р., в 1883 г. — хуварак, в 1885 г. — банди, в 1886 г. принял обет гелуна. 
Хамбо-ламой в этот период был Чойнзон-Доржо Иролтуев (1896–1911 гг.).  

6. Лама Ринчин-Агван Зургадаев в 1905–1911 гг.  
По некоторым данным, период жизни 1845–1915 гг. Поступил в хувараки  

31 декабря 1904 г., утвержден в банди Военным губернатором Забайкальской 
области 10 апреля 1905 г., утвержден в гелуны 15 июня 1905 г., на совместном 
собрании духовных и светских лиц избран шэрэтэ дацана в ноябре 1905 г. Хам-
бо-ламой в этот период был Чойнзон-Доржо Иролтуев (1896–1911 гг.).  

«Лама Зургаадайн Агван после смерти был признан (хубилганом) воплощени-
ем божества Арьяа-Баалы, обладал сверхъестественными способностями. Габжа-
лама Ринчин-Агван Зургадаев был уроженцем Дээдэ (Эхин) Чесан. Место его 
рождения Ундэр Хушуун, расположено недалеко от местности Хуhан Жалга. Его 
называли Багша (Зургаадайн багша) в самом высоком значении слова.  

Родители матери отправили его в Чесанский дацан. Получив первоначальную 
подготовку, он поехал в школу Чойра Цугольского дацана, по окончании учебы 
защитил звание гэбшэ-ламы. Высокую степень габжа-ламы защитил в Чесанском 
дацане, пользовался уважением среди лам и верующих. Был учителем многочис-
ленных лам и хувараков, а также мирян, с молодых лет служа примером строгого 
соблюдения правил поведения гелунов и цаннитских лам» [Балдандоржийн П., 
1999]. Ему не было равных в диспутах по буддийской философии.  

«В период учебы, будучи хувараком, отличался усердием и прилежностью, 
вставал раньше всех и готовился к занятиям, старался глубоко вникнуть в смысл 
буддийской философии, всецело проникался Учением Будды. Получив высокое 
образование, всецело посвящал себя служению Учению Будды и помогал веру-
ющим в познании истины» (пер. — Д. Н.) [Гуруев Д.-Н. М., Ринчинов Ш. Ж., 
Бадмаринчинов Н., 2008]. В архиве сохранилось «Распоряжение Военного губер-
натора от 5 августа 1911 г. об увольнении шэрэтэ Чесанского дацана Ринчин 
Агван Зурагаадаева от занимаемой должности» [ГАРБ, ф. 84, оп. 1, д. 403, л. 35].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

200 

По прошению шэрэтэ Чесанского дацана Ринчин-Агвана Зургадаева об уволь-
нении по болезни от 19 июля 1911 г. распоряжением военного губернатора г. Чи-
ты 5 августа 1911 г. его просьба была удовлетворена. До назначения нового 
шэрэтэ с 1911 по 1912 г. по решению совместного собрания духовных и светских 
лиц временно исполнял обязанности шэрэтэ Чесанского дацана «гелун-лама 
Абида Ширап Намсараев. Штат-лама Чесанского дацана, из ясачных, поступил в 
хувараки 16 января 1879 г., утвержден в звании бандия Военным губернатором 
Забайкальской области 23 февраля 1885 г., утвержден в звании гелуна Его же 
Превосходительством 14 июля 1888 г.» [Из собрания Национального музея Рес-
публики Бурятия]. Хамбо-ламами в этот период были Чойнзон-Доржо Иролтуев 
(1896–1911), Даши-Доржо Итигэлов (1911–1917).  

 7. Лама Будажаб Борбоцаев (в разных источниках: Борбоозын Будажаб, 
Борбозуев Будажап, Барбуцаев) в 1912–1917 гг.  

1853 г. р., из ясачных, «поступил в хувараки в 1883 г. 23 декабря, утвержден в 
звании бандия Военным губернатором Забайкальской области в 1885 г. 23 фев-
раля, утвержден в звании гелуна Его же Превосходительством в 1886 г. 29 нояб-
ря» [Собрание Национального музея Республики Бурятия]. По решению сов-
местного собрания духовных и светских лиц исполнял обязанности шэрэтэ в 
1904–1905 гг. На совместном собрании духовных и светских лиц избран шэрэтэ 
дацана на 1912–1917 гг. Награжден императорским крестом «За труды во время 
Русско-японской войны» 7 октября 1907 г. Хамбо-ламой в этот период был Да-
ши-Доржо Итигэлов (1911–1917).  

 8. Лама Рабжа Добчин Павлов (Жамьянов Рабжа Цыдыпович) в 1917–
1919 гг.  

Рабжа-лама Добчин Павлов — Рабжа Цыдыпович Жамьянов (1868–1937).  
С 24 июня 1899 г. — хуварак в Тамчинском дацане, 30 сентября в 1905 г. — 
утвержден в банди, 4 декабря в 1908 г. — принял обеты гелуна и утвержден Во-
енным губернатором Забайкальской области. По решению совместного собрания 
духовных и светских лиц избран шэрэтэ дацана после Будажапа Борбозуева. 
Хамбо-ламами в этот период были Даши-Доржо Итигэлов (1911–1917), Намжил 
Лайдапов (1917–1919).  

«Сведения из материалов уголовного дела № 2978: Павлов Рабжа (он же Доб-
чин), 1868 г. р., урож. БМАССР, Хилого-Хатхацатайский, Могзонский сомон, 
населенный пункт Орто. Холост, лама-габжа Чесанского дацана, проживал: Че-
санский дацан. Арестован 25.01.1933. Дело рассмотрено Главсудом БМАССР 
10.11.1933, по ст. 58–10, 58–11. Решение по делу: штраф 1000 рублей. Реабили-
тирован Прокуратурой РБ 22.07.1993» [Книга памяти… С. 84]. В ходе раскола 
среди лам Рабжа-лама перешел к «обновленцам», во главе которых стоял Агван 
Доржиев.  

По информации семьи Цыбикдоржиевых, родственников по линии Подой, а 
также дочери Галсамы — бабушки Цыбикдоржиевых (дополнения внесены авто-
ром): «Жамьянов Рабжа из рода Харгана родился в 1868 г. в местности села Уку-
рик Могзонского сомона Читинской области (при рождении, возможно, дали имя 
Павел), отца его звали Цыдып. Дожив до пятидесяти лет вместе с первой женой, 
Цыдып накопил достаточно большое хозяйство, к сожалению, детей своих они 
так и не завели, поэтому решили взять вторую молодую жену, которая родила 
двоих сыновей: Павла и Буду. Через некоторое время первая жена Цыдыпа пода-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

201 

рила ему долгожданного сына, которого назвали Подой. Ребенок на удивление 
был крепкого здоровья. Говорили, что когда он вырос, то ходил на охоту боси-
ком даже зимой, настолько ему было жарко, снимал шапку, а от головы шел пар. 
Буда же стал кузнецом и серебряных дел мастером.  

 Павел был самостоятельным и ответственным ребенком, всегда помогал ро-
дителям по хозяйству. В возрасте 25 лет решил стать ламой и осенью уехал в 
Монголию на обучение, где ему дали новое имя Жамьянов Рабжа. В течение все-
го обучения он возвращался на родину во время сенокоса, чтобы помочь родите-
лям, а потом уезжал обратно в Монголию, чтобы продолжить обучение. Он был 
настолько увлечен своей учебой, что даже во время покоса, когда выдавалась 
свободная минутка, читал книги по буддизму, которые привозил с собой. По 
прошествии трех лет его наставник, выдав ему книги и необходимые атрибуты и 
вещи, сказал, что он стал ламой и может самостоятельно продолжить свое даль-
нейшее обучение. Вернувшись на родину, Рабжа-лама начинает свою практику, 
помогает людям, проводит ритуалы и молебны. Он пользовался большим уваже-
нием, люди всегда звали его Рабжа-багшой. В то время шло строительство Во-
сточно-Сибирской железной дороги, и оно приближалось к поселению. Тогда 
жители пришли с хадаком к Рабжа-багше просить, чтобы железная дорога про-
шла мимо селения. Он долго и много читал молитвы. В то лето было сильное 
наводнение и железную дорогу провели вдоль линии гор села Укурик, мимо са-
мого села.  

В списках Чесанского дацана значится, что Рабжа-багша имел ученую степень 
«габжа» и был шэрэтэ Чесанского дацана в период с 1917–1919 гг. У Рабжа-
багши были ученики и последователи, среди них Галсан Жамбалов гэбшэ-лама, 
Ринчинима Очиров, который тоже получил звание габжа. У Ринчинимы Очирова 
была семья: жена Дулман Жигмитова и дочь Галсама, к которой Рабжа-багша 
был очень привязан. Он очень любил детей, но всегда выделял и баловал ма-
ленькую Галсаму. Во время репрессий Рабжа-багша потерял связь с Ринчинима-
ламой — его вместе с семьей арестовали и отправили в Иркутскую область.  

Галсан Жамбалов был гэбшэ-ламой Чесанского дацана, помогал по хозяйству 
и ухаживал за пожилым Рабжа-багшой. Во время репрессий они оба были аре-
стованы и отправлены в тюрьму. В 1937 г., когда состояние Рабжа-багши резко 
ухудшилось, Галсан-ламе каким-то образом удалось договориться, и их вместе 
выпустили из тюрьмы. Галсан Жамбалов ухаживал за Рабжа-багшой до самого 
последнего момента. В том же году Рабжа Жамьянов покинул этот мир».  

9. Лама Бальжир Ямпилов в 1919–1920 гг.  
Даты жизни неизвестны. По решению совместного собрания духовных и свет-

ских лиц исполнял обязанности шэрэтэ дацана после перехода Рабжа-ламы Доб-
чина Павлова к «обновленцам» Агвана Доржиева. Имел ученую степень габжа-
ламы, родом из местности Эхин Чесаана, по сведениям Ц. Чимитова — Урда Го-
лой. Хамбо-ламами в этот период были Намжил Лайдапов (1917–1919), Гуро 
Цыремпилов (1919–1922).  

Ямпилов Бальжир-лама после смерти был признан воплощением (хубилга-
ном) божества Ямантаки. По приглашению шэрэтэ Кижингинского дацана в чис-
ле пяти шэрэтэ участвовал в обряде «рамнай» по окончании строительства су-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

202 

бургана Джарун Хашор в 1919 г. в с. Кижинге с участием Ганжурва Гэгэна (Дан-
зана Норбоева), прибывшего из Цугольского дацана.  

10. Лама Гуробазар Нимаев в 1920–1935 гг.  
Даты жизни неизвестны. Уроженец местности Заха или Дундата Чесанской 

долины. Соржо-лама, имел ученую степень габжа. Духовное имя Агван Лубсан. 
По решению совместного собрания духовных и светских лиц был избран шэрэтэ 
дацана. Его называли Нямын Гуробазар соржо-лама. Являлся учителем Няня-
ламы унзад-лама Иволгинского дацана (1956–1982) Шойжол Доржиевич Жалса-
нов (1904–1982). Хамбо-ламами в этот период были Гуро Цыремпилов (1919–
1922), Цынгужап Баниев (1922–1925), Данжа Мункожапов (1925–1932) — по-
следний хамбо-лама до восстановления в 1946 г. Иволгинского дацана.  

Соржо-лама Гуробазар Нимаев с соржо-ламой Найданом Сандановым были 
друзьями детства, оба имели ученую степень габжа и были учениками шэрэтэ 
Чесанского дацана Ринчин-Чойвана Эрдынеева (Эрдыни-лама). Санданов Най-
дан-лама был шэрэтэ Шулутовского дугана.  

11. Лама Тогмит Дагбаев в 1935–1938 гг.  
Даты жизни неизвестны. Возможно, по решению совместного собрания ду-

ховных и светских лиц был избран шэрэтэ дацана либо назначен исполнять его 
обязанности решением Духовного комитета Чесанского дацана, действовавшего 
в тот период. Находился на этой должности до официального закрытия дацана.  
В народе его называли Дагбын Тугмит-лама. Имел ученую степень габжа, 
hудалша (пульсолог), эмшэ (лекарь). Уроженец местности Хусоотэ (Чесанын 
Эхин). Считается, что он подписывал совместный с органами власти акт о лик-
видации и закрытии Чесанского дацана. В настоящее время его биографические 
данные не обнаружены.  

12. Лама Дашинима Владимирович Содномдоржиев в 1991–1993 гг.  
Первый шэрэтэ возрожденного Чесанского дацана. Освящение Сахюусан-

дугана проходило при его непосредственном участии и организации этого меро-
приятия. Хамбо-ламами в этот период были Мунко Цыбиков (1989–1992), Жамь-
ян Шагдаров (1992–1993). 

 «Родился 1 января 1967 г. в с. Могсохон Хоринского района БМАССР в се-
мье сельских тружеников. После учебы в средней школе и службы в рядах Со-
ветской Армии посвятил себя служению учению Будды. С 1987 по 1991 г. учился 
в Буддийской духовной академии г. Улан-Батор (Монголия). В 1991–1993 гг. — 
шэрэтэ Чесанского дацана, 1995–1998 гг. шэрэтэ Иволгинского дацана, 1998–
2011 гг. — дид хамбо-лама Будийской традиционной сангхи России (БТСР).  
С 2011 г. дид хамбо-лама БТСР по Иркутской области.  

В 2005 г. был участником IV Международного буддийского саммита (г. Банг-
кок, Таиланд), в начале 2008 г. — участником дружественной делегации в Мон-
голии во главе с Президентом РБ Вячеславом Наговицыным» [Буддизм: персо-
налии… 2011, с. 93]. Возглавлял делегации на международных буддийских фо-
румах, встречах и саммитах в различных странах мира.  

Лама Содномдоржиев Дашинима Владимирович в разные годы был председа-
телем ЦДУБ, БТСР, депутатом НХ РБ по межрайонному избирательному округу 
№ 64, членом Комитета НХ РБ по межрегиональным связям, национальным во-
просам, молодежной политике, общественным и религиозным объединениям, 
является членом всероссийской общественно-политической партии «Единая Рос-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

203 

сия». Входил в состав оргкомитета Азиатско-буддийской конференции за мир 
(АБКМ), неоднократно являлся организатором и участником АБКМ в России и 
за его пределами. В настоящее время является дид хамбо-ламой БТСР по Иркут-
ской области.  

13. Лама Цыдендамба Данзанович Базаров, март 1993 — октябрь 2004 г. 
Хамбо-ламами в этот период были Жамьян Шагдаров (1992–1993), Чой Доржи 
Будаев (1993–1995), Дамба Аюшеев с 28 апреля 1995 года по настоящее время.  

Годы жизни 1949–2004 гг. Родился 27 апреля 1949 г. в местности Губээ села 
Загустай Кижингинского района в семье Базарова Данзана Абидуевича и Ринчи-
новой Доржи-Ханды Гомбоевны. Он был третьим ребенком в семье. В 1968 г. 
окончил Чесанскую среднюю школу (первый выпуск Чесанской СОШ). По окон-
чании школы объявил о решении стать ламой. Несмотря на запреты, заявил в 
вышестоящие органы о своем желании обучаться в дацане в Монголии и, конеч-
но же, получил отказ. Был большой переполох, в райкоме заговорили о недостат-
ках атеистического воспитания. Директор Чесанской средней школы Цыренжа-
пов Цыден Нимаевич и классный руководитель Екатерина Васильевна Цыбикова 
получили дисциплинарное взыскание за плохое воспитание школьной молодежи.  

В 1968 г. поступил в Бурятский государственный педагогический институт на 
бурятское отделение факультета филологии. Во время учебы вел активную об-
щественную студенческую деятельность. После двух лет учебы ему пришлось 
оставить свое обучение и вернуться домой, начать работать, помогать большой 
семье. Цыден-Дамбу Данзановича пригласили работать в местность Кулькисон 
села Загустай как молодого специалиста с неоконченным высшим образованием, 
учителем младших классов. Там он познакомился со своей будущей женой Цы-
биковой Буда-Хандой Гомбоевной, фельдшером. У них родилось пятеро сыновей 
Цыван, Агван, Туван, Гыван, Вандан и дочь Цырен-Дулма. Сын Гыван пошел по 
стопам отца, с отличием окончил Будийский институт в Монголии, поступил в 
школу буддийской философии при Гоман-дацане.  

С малых лет Цыден-Дамба Данзанович интересовался буддизмом, поэтому в 
свободное от работы время занимался самостоятельно, изучал старомонгольскую 
письменность, тибетский язык, философию буддизма. В зимние вечера тайно 
ходил учиться к гэбшэ-ламе Цыбикову Жамьянширапу Будаевичу (в народе его 
называли Юра-бабай). Также обращался к Цыжип-бабай. Практически самостоя-
тельно изучив буддийское учение, достиг больших успехов в изучении теории и 
практики буддийской философии. Пользовался большим уважением и признани-
ем среди лам, хувараков и верующих далеко за пределами Кижингинского райо-
на.  

В 1991 г. был восстановлен Чесанский дацан, в котором Цыден-Дамба Данза-
нович прослужил всю жизнь. В сорок лет принял обет гэбшэ и духовное имя 
Лубсан Чойдон.  

Цыден-Дамба Данзанович очень многое сделал для строительства и развития 
дацана. При поддержке верующих под его руководством было построено много 
субурганов. Ему приходилось решать финансовые, строительные, организацион-
ные вопросы. Но особенно остро в те годы стояли проблемы с кадрами — лама-
ми и хувараками.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

204 

Цыден-Дамба Данзанович был человеком добрым, ответственным, порядоч-
ным, от природы талантливым, интеллигентным. Много времени уделял разъяс-
нительной работе. В память о нем, о человеке, сумевшем возродить и восстано-
вить знаменитый храм в самые тяжелые годы для нашей страны, показав всем 
другим великий пример, руководством Чесанского дацана «Гандан Чоймпэл-
линг» было принято решение установить на его территории памятную ступу дол-
голетия Намжил при поддержке семьи Цыден-Дамбы Базарова и прихожан.  

 В период 2002–2004 гг. по просьбе Цыден-Дамба-ламы в связи с болезнью и 
по согласованию с хамбо-ламой Дамбой Аюшеевым обязанности шэрэтэ времен-
но исполнял Жаргал Содномович Ешижалсанов. Он родился в 1974 г. в с. За-
густай Кижингинского района. Был хувараком Иволгинского дацана, выпускник 
института «Даши Чойнхорлин» при Иволгинском дацане, в составе 8 хувараков 
от Бурятии по направлению хамбо-ламы в дальнейшем продолжил обучение в 
Таиланде (1993–2001). По возвращении служил в дацане на Верхней Березовке в 
г. Улан-Удэ. В настоящее время служит там же.  

14. Лама Жаргал Дашинамжилович Баиров, с сентября 2004 г. по насто-
ящее время. По распоряжению БТСР, Пандидо хамбо-ламы Дамбы Аюшеева 
был назначен шэрэтэ Чесанского дацана.  

Родился в 1985 г. в селе Булак Кижингинского района в семье Баирова Даши-
Намжила Чимитдоржиевича и Намнановой Веры Пунсыковны. Родственники 
Даши-Намжила Чимитдоржиевича по линии матери из с. Могсохон были ламами 
Чесанского дацана — габжа-лама Дарижапов Содном-Даша, 1897 г. р., габжа-
лама Дарижабай Базаржаб, габжа-лама Дарижабай Дамбын Гомбо, габжа-лама 
Дарижабай Дамбын Цыренжаб. Родственники Веры Пунсыковны по линии мате-
ри (у бабушки два родных дяди были жодче-ламами Чесанского дацана).  

 Окончив Улзытуйскую среднюю школу, в 2000 г. поступил в Буддийский 
университет «Даши Чойнхорлин» имени Дамба Даржа Заяева при Иволгинском 
дацане, по окончании которого вернулся в Чесанский дацан. В сентябре 2004 г. 
был избран на пост шэрэтэ Чесанского дацана, в возрасте 19 лет стал самым мо-
лодым настоятелем дацана в Буддийской традиционной сангхе России и за всю 
историю Чесанского дацана. Вот уже 14 лет добросовестно исполняет обязанно-
сти шэрэтэ дацана. Если сравнивать, из всех перечисленных только три шэрэтэ 
превосходят его по продолжительности нахождения в должности: Лубсангунга 
Сундуев в течение 33 лет в 1828–1861 гг., Вампил Адушеев в течение 16 лет в 
период 1866–1882 гг. и Гуробазар Нимаев в течение 15 лет в период 1920–
1935 гг.  

За прошедшие годы при поддержке верующих и под его руководством по-
строены многие субурганы на территории прихода Чесанского дацана. Жаргал-
лама награжден серебряной медалью в память четырехсотлетия дома Романовых 
(1613–2013) главой Российского императорского дома великой княгиней Марией 
Владимировной (свидетельство № 4106 от 23 декабря 2013 г.). С 1 июля 2013 г. 
под руководством Жаргал-ламы началось строительство нового главного храма 
Чесанского дацана — Цогчен-дугана. Согласно проектно-сметной документации, 
здание будет трехэтажным, высотой в шестнадцать метров.  

В настоящее время по уставу Чесанского дацана хурал дацана на своем со-
брании избирает шэрэтэ, которого утверждает Пандидо хамбо-лама Буддийской 
традиционной сангхи России. Шэрэтэ избирается сроком на 5 лет и осуществляет 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

205 

руководство повседневной жизнедеятельностью дацана. Как и в других дацанах 
БТСР, шэрэтэ по уставу Чесанского дацана является главой дацана. Шэрэтэ мо-
жет быть избран священнослужитель, имеющий духовное буддийское образова-
ние, отмеченный приверженностью к Учению Будды, пользующийся доброй ре-
путацией и доверием верующих, священнослужителей. Шэрэтэ утверждает 
штатное расписание дацана, его структурных, хозяйственных и иных подразде-
лений, должностные инструкции и доклады, принимает на работу и увольняет 
работников в соответствии с действующим законодательством.  

На хурале дацана избирается Совет дацана в количестве 5 человек сроком на 5 
лет. Шэрэтэ является председателем Совета дацана, который является коллеги-
альным исполнительным органом дацана. Он подотчетен Сугунды (Будийский 
собор БТСР) и Хуралу БТСР, Пандидо хамбо-ламе, Центральному духовному 
управлению Сангхи России и хуралу дацана.  

Шэрэтэ без доверенности действует от имени дацана, представляет его во всех 
учреждениях, предприятиях и организациях, распоряжается имуществом, денеж-
ными и другими средствами дацана, заключает и расторгает от имени дацана до-
говоры, контракты, выдает доверенности, открывает и закрывает расчетные и 
иные счета в банках. Он является полномочным представителем дацана в орга-
нах государственной власти и местного самоуправления, в международных буд-
дийских и иных организациях, учреждениях.  

В настоящее время главной обязанностью шэрэтэ является забота и поддер-
жание нравственной дисциплины лам и хувараков, организация учебного про-
цесса и воспитание хувараков, исполнение духовных потребностей мирян по 
приглашению вне дацана, проповедование благоразумного образа жизни, нрав-
ственное просвещение мирян своего прихода путем публичной проповеди, 
наставлений и деятельного участия в деле распространения буддийского учения.  

 
 

2.4. Ламы и хувараки Чесанского дацана  
 
До революции буддийские храмы и монастыри как единственные оседлые 

пункты на бурятском кочевье являлись учреждениями, удовлетворявшими ос-
новные духовные, интеллектуальные, социальные, культурные и медицинские 
потребности населения. Буддийские священнослужители внесли значительный 
вклад в формирование мировоззрения бурятского народа. Влияние духовенства 
на жизнь верующих-мирян было очень сильным. Был широко распространен 
культ учителя (практически у каждой семьи был свой лама), воплощенный в тес-
ной связи верующего с ламой-учителем, который был советником и наставником 
«на все случаи жизни», фактически сопровождая мирянина от колыбели до мо-
гилы. Поэтому ламы имели высочайший авторитет среди бурятского народа. 
Мирянин без совета и указаний ламы не предпринимал в жизни практически ни 
одного шага.  

В 1917 г. буддизм занимал одно из господствующих мест в духовной жизни 
народов Забайкалья. Его исповедовало почти все проживающее здесь бурятское 
население — около 160 тысяч человек. Действовало 44 дацана, 144 малых храма, 
в которых насчитывалось около 16 тысяч лам и хувараков. «Способствовало 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

206 

поддержанию авторитета буддийской религии то, что до Октябрьской револю-
ции в Бурятии и Калмыкии не велась антибуддийская пропаганда (если не счи-
тать отдельных попыток властей обратить бурят и калмыков в православие) и 
отсутствовала антибуддийская литература» [Авксентьев В. В., c. 105; Сини-
цын Ф. Л., c. 31].  

Буддизм — религия, проповедующая гуманизм, ненасилие, сострадание к че-
ловеку, является составной частью культуры бурят. История бурят теснейшим 
образом связана с верой, а та, в свою очередь, вбирала и проецировала через себя 
всю культуру — язык, письменность, архитектуру, искусство. Ламаизм прочно 
вошел в жизнь бурят. Лама (тиб., досл. «высший») — учитель-наставник в лама-
изме (тиб., монг., бур., калм., тув.). Лама — собирательный термин, охватываю-
щий разные категории ламства, от низших его званий, прошедших первые ступе-
ни монашеского обучения и посвящения (гецул, гелун) до столь высоких его 
представителей, как Далай-лама, Панчен-лама, Богдо-гэгэн и др.  

«У бурят всегда было особое отношение к священнослужителям — ламам. 
Они избрали этот путь ради блага всех живых существ. Мы возлагаем на них 
свои надежды, приносим свои чаяния и горести, доверяем страхи и просим сове-
та, благодарим за помощь и просим помолиться за нас. Без них не обходится ри-
туал погребения усопших. Каждый новый год начинаем с обрядов, связанных с 
Сагаалганом. Мы считаем себя вправе рассчитывать на их могущество, по наше-
му мнению, обязательно проистекающее из той премудрости, что они получают 
в монастырях. И, по нашему же мнению, они обязаны быть непогрешимыми, 
мудрыми и жертвенными, аскетичными и миролюбивыми. Так мы привыкли 
считать», — делится своими мыслями шэрэтэ дацана Жаргал-лама (записано в 
феврале 2017 г. в Чесанском дацане).  

«Для мирянина лама являлся наставником, учителем в жизни. В бурятских се-
лах каждый ребенок при рождении обретал для себя найжи — ламу, который 
благословлял его появление на свет, давал ему имя. В дальнейшей жизни челове-
ка он помогал выбрать свою стезю, дорогу, будет ли его подопечный ученым, 
духовным человеком или должен заниматься мирскими делами, будет ли щедра 
его рука для хозяйства. При выборе спутника жизни найжи неизменно помогал 
ему советом, определял день бракосочетания, каждый раз с приходом нового го-
да наставник читал молитвы, чтобы в жизни этой семьи царило благополучие и 
благоденствие. Без священнослужителя не обходился и момент смерти человека, 
переход его в иной мир. Поэтому лама, наставник сопровождал своим советом 
человека на протяжении всей его жизни», — говорит в беседе со мной Еши-
Доржо-лама (записано в феврале 2017 г. в Чесанском дацане).  

«Какой будет душа человека после его смерти, зависит от образа жизни чело-
века, его мыслей, поступков, стремлений, его духовной самореализации. По ка-
кому пути пойдет человек, постигая духовные знания, и пойдет ли вообще, зави-
сит от бурхан-баабай и от каждого из нас по отдельности», — утверждает гелун 
Жалсан-лама (записано в феврале 2017 г. в Чесанском дацане).  

В ходе исследования в различных источниках обнаружены сведения о ламах и 
хувараках Чесанского дацана. В газете «Буряад үнэн» № 243 от 21 декабря 
1993 г. (автор статьи «Ундэр солотон биил hэн» Ц.-Д. Чимитов — из с. Загустай 
Кижингинского района) опубликован наиболее полный список имен лам и хува-
раков Чесанского дацана с начала 1990-х гг. до настоящего времени. Эти имена 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

207 

заложены в основание Бадбум-субургана современного Чесанского дацана. 
В последующие годы этот список в различных публикациях пополнялся новыми 
именами из архивных источников, сведениями из семейных архивов, воспомина-
ний. В целях распространения и отдавая дань уважения к этим священнослужи-
телям, мы приводим полный список Ц.-Д. Чимитова без изменений и дополнений 
в табличной форме, как было опубликовано в газете, за исключением нумерации: 

 
«Ундэр солотон биил hэн» 

«Чисаанын дасанда 1935 он болотор мургэл — хурала хураажа байhан 
лама багшанарай, хубарагуудай данса» 

 
№п/п Нэрэ ба обог Зинда (зэргэ) Соло, эрдэм, бэлиг 
I. Чисаанын эхинhээ: 

1 Адуушын ламхай габжа шэрэтэ 
2 Зургаадайн Агваан габжа шэрэтэ, Арьяа Баалын 

хубилгаан 
3 Абидын Галсан габжа унзад Занзаба 
4 Бааhатын Рандал габжа унзад 
5 Гармын Дашажамса габжа унзад 
6 Гатабай Дэмбрэл габжа аграмба 
7 Гатабай Агваан габжа - 
8 Будын Балжар габжа - 
9 Боодоонай Лудэб габжа - 

10 Бурбэйн Шойдор габжа hудалша, эмшэ 
11 Дампилай Данзан габжа унзад 
12 Ешын Гурэбазар габжа - 
13 Чэмэдэй Дугар габжа - 
14 Шагдарай Цэрэмпил габжа унзад 
15 Будын Раднабазар гэбшэ - 
16 Гармын Цэрэнбазар гэбшэ hудалша, эмшэ 
17 Галсанай Базаршоймпол гэбшэ - 
18 Гармын Дондог гэбшэ - 
19 Дандарай Дугар гэбшэ hудалша, эмшэ 
20 Дансаранай Жамсо гэбшэ Буряад республикын 

адвокат 
21 Дашын Тушэн гэбшэ - 
22 Дариин Цэдэнешэ гэбшэ - 
23 Дэлэгэй Доржо гэбшэ - 
24 Ешын Гурдарма гэбшэ - 
25 Жамбалай Галсан гэбшэ - 
26 Ошорой Дандар гэбшэ hудалша, эмшэ 
27 Ошорой Ешэ гэбшэ - 
28 Ошорой Цэбэгжаб гэбшэ - 
29 Санжын Шарабдоржо гэбшэ - 
30 Цэрэнэй Дамшаа гэбшэ - 
31 Цэрэнэй Жамьян гэбшэ - 
32 Цэбэгэй Жамьяншираб гэбшэ - 
33 Шагдарай Сандан гэбшэ - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

208 

34 Шодойн Балдан гэбшэ - 
35 Эрдэниин Рабжуур гэбшэ - 
36 Аюшын Сандан хуварак эмшэ 
37 Будажабай Жамбал  хуварак - 
38 Гатабай Данзаншоймпол хуварак - 
39 Гармын Даша хуварак - 
40 Гомын (Бааhатын) Будажаб хуварак - 
41 Дашын Даржаа хуварак - 
42 Дампилай Зундуй хуварак - 
43 Дарижабай Галсан хуварак - 
44 Дондогой Цэрэндоржо хуварак - 
45 Жамбалай Ешэжалсан хуварак - 
46 Санжын Жамса хуварак - 
47 Цэрэнэй Жамба хуварак - 
48 Цэрэнэй Жамбал хуварак - 
49 Цэбэгжабай Намжы хуварак - 
50 Цэрэнэй Дамдин (Морьёосоон)  хуварак - 
51 Цэрэмпилэй Цэрэнбазар хуварак - 
52 Чимидэй Жанчибдоржо хуварак - 
53 Шагдарай Гончикжаб хуварак - 

II. Хульхисоонhоо: 
54 Эрдэнийн Ламхай габжа Очирваниин хубилгаан 
55 Бадмын Гатаб габжа унзад 
56 Бадмын Бизья габжа - 
57 Гармын Рабдан габжа - 
58 Ёндоной Будажаб габжа Танга тубиин дасанай 

шэрэтэ 
59 Жамбын Шойжап габжа hудалша, эмшэ 
60 Жамасаранай Цэбэгжаб габжа hудалша, эмшэ 
61 Маанин Базар габжа hудалша, эмшэ 
62 Шаданай Ринчин габжа - 
63 Гамбанай Цэрэнжаб габжа - 
64 Аюшын Гэлэг гэбшэ - 
65 Аюшын Цэбэг гэбшэ - 
66 Балданай Гочог гэбшэ - 
67 Бориин Ананда гэбшэ - 
68 Будажабай Базар гэбшэ - 
69 Бушуудайн Цэрэннамдаг гэбшэ - 
70 Базарай Буда гэбшэ - 
71 Базарсадын Санжажаб гэбшэ - 
72 Дэшэнэй Жамбал гэбшэ - 
73 Дориин Дандар гэбшэ - 
74 Ёндоной Ринчин гэбшэ - 
75 Ёндоной Сандэлэг гэбшэ hудалша, эмшэ 
76 Гэлэгэй Осор гэбшэ - 
77 Гомбын Цэрэнжаб гэбшэ - 
78 Лубсанай Дамбадаржаа гэбшэ - 
79 Жигжидэй Ширабцэнгээ гэбшэ - 
80 Нимын Данзан гэбшэ - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

209 

81 Осорой Балдансодном гэбшэ - 
82 Самогадын Дулзэн гэбшэ - 
83 Санданай Данзан гэбшэ - 
84 Хартаанын Данзан гэбшэ - 
85 Хайдабай Цэрэн гэбшэ - 
86 Цэрэнэй Ёндон гэбшэ - 
87 Цэдэбэй Цэдэндамба гэбшэ - 
88 Цэдэбэй Сэрэнбазар гэбшэ - 
89 Цэдэбэй Шойсорон гэбшэ - 
90 Цыремпилэй Дэмбэрэл-даржаа гэбшэ - 
91 Цэрэмпилэй Пунцык гэбшэ - 
92 Цэрэмпилэй Дондог гэбшэ - 
93 Цэбэгэй (Унхэнсэгэй) Чэмэд гэбшэ - 
94 Цэнгын Тудэбнима гэбшэ - 
95 Цэбэгэй Даша гэбшэ - 
96 Чернинэй Дашацырен гэбшэ - 
97 Поошын Гомбо гэбшэ - 
98 Жамбын Рабдан хуварак - 
99 Аюшын Жамсо хуварак - 
100 Аюрай Базарсада хуварак - 
101 Бушуудайн Раднабазар хуварак - 
102 Будын Данзан хуварак - 
103 Базарай Лубсанжаб хуварак - 
104 Дондогой Шоймпол-Даржаа хуварак - 
105 Ёндоной Тарба хуварак - 
106 Гурын Цэрэн хуварак - 
107 Гармын (Шумбуу) Рабдан хуварак - 
108 Гомбын Манидари хуварак - 
109 Гончигай Бадмадоржо хуварак - 
110 Лубсанай Чэмэддоржо хуварак - 
111 Ринчинэй Намжил хуварак - 
112 Чернинэй Раднабазар хуварак - 
113 Шагдарай Цэнгээ хуварак - 
114 Ухинэй Галсан хуварак - 
115 Цэрэнжабай Санжажаб хуварак - 
116 Цэбэгжабай Мунхэ хуварак - 
117 Базарай Дамдин хуварак - 
118 Цэрэнэй Базарсада хуварак - 

III. Хунды, Хажуу Булагhаа: 
119 Жамбалай Бадмадоржо габжа шэрэтэ, Ивалгын даса-

най 
120 Самбын Бадмадоржо габжа - 
121 Салсын Цэрэн габжа - 
122 Цэдэнэй Балжар габжа - 
123 Цэбжэдэй Балсамба  габжа - 
124 Буянтын Цэбэгдоржо гэбшэ  
125 Борбойн (Цэдэбэй) Цэрэндоржо гэбшэ - 
126 Жамбалай Дондог гэбшэ - 
127 Нимбуугай Цэрэндоржо гэбшэ - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

210 

128 Нимбуугай Намсарай гэбшэ - 
129 Сангилай Намдаг гэбшэ - 
130 Цэдэбэй Чернин гэбшэ - 
131 Цэбжэдэй Содномжабэ гэбшэ - 
132 Санданай Гэлэгжамса гэбшэ - 
133 Цэнгын Шиираб гэбшэ - 
134 Гармажабай Моглом гэбшэ - 
135 Доржын Шобдог хуварак - 
136 Санжажабай Норбо хуварак - 
137 Санжажабай Шойжалсан хуварак - 
138 Санжажабай Шагдар хуварак - 
139 Санжажабай Данзан хуварак - 
140 Санданай Дашанима хуварак - 
141 Сангидай Ламбагай хуварак - 
142 Холхорой Дармаринчин хуварак - 
143 Цэдэнэй Журмитдондог хуварак - 
144 Чернинэй Цэрэнжаб хуварак - 

IV. Сунхэрууг, Хусоотэ, Баруун хоройhоо: 
145 Дагбын Тугмит габжа шэрэтэ, hудалша, эмшэ 
146 Базарай Жана габжа hудалша, эмшэ 
147 Дармын Санга габжа унзад 
148 Данжын Лэгбэ-Шиираб габжа - 
149 Дансаранай Ламбагай габжа - 
150 Цэрэмпилэй Гэрэл габжа - 
151 Цэрэмпэлэй Содномбал габжа - 
152 Цэмпэлэй Агваан габжа - 
153 Цэрэнэй Данзан гэбшэ - 
154 Базарай Дашанима гэбшэ - 
155 Гундын Дашадоржо гэбшэ - 
156 Оодойн Тарниша гэбшэ Тарнитай газар агшаа-

даг, аман соогоо мунгэ 
хайлуулдаг 

157 Урхяанын Ламбагай гэбшэ - 
158 Цэдэбэй Буда гэбшэ - 
159 Дармын Будээхэй гэбшэ - 
160 Хайдабай Ёндон гэбшэ - 
161 Морхоон Сультим гэбшэ - 
162 Цэрэмпэлэй Лэгбэ-Лодой гэбшэ - 
163 Лаастиин Содном хуварак - 
164 Сультимэй Ринчиннима хуварак - 
165 Шодхооной Пунцэгдаша хуварак - 

V. Улзытэ, Жаргаланта, Булагhаа:  
167 Бадмацэрэнэй Бальжан габжа шэрээ гуйлгэдэг 
168 Дугарай Жанабадараа габжа соржо 
169 Цэбэгэй Сангит габжа соржо 
170 Шагдарай Цэрэнжаб габжа санид-лама 
171 Гомбын Сандан гэбшэ - 
172 Дашын Найдан гэбшэ - 
173 hэмбын Жалсан хуварак - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

211 

174 Гомбын Дэмшиг хуварак - 
175 Дашын Дашанима хуварак - 
176 Дашын Бадмадоржо хуварак - 
177 Мэтэбэй Дамдин хуварак - 
178 Намжалай Радна хуварак - 
179 Хангадайн Жалсан хуварак - 

VI. Урда голhоо: 
180 Ямпилай Балжар габжа шэрэтэ 
181 Дарижабай Нима габжа унзад, эмшэ 
182 Санданай Найдан габжа Шулуутын дасанай 

шэрэтэ, соржо 
183 Жалсанай Шойжол габжа - 
184 Дармын Гарма гэбшэ - 
185 Базарай Насагдоржо гэбшэ - 
186 Гармажабай Пирангалай гэбшэ - 
187 Гармажабай Нима гэбшэ - 
188 Маатха Лубсан гэбшэ - 
189 Ринчинэй Шиирабцэнгээ гэбшэ - 
190 Цэбэгэй Балдан гэбшэ - 
191 Шара Хубуунэй Шардарма гэбшэ - 
192 Ямаасаан Самбуу габжа - 

VII. Заха, Дундатаhаа: 
193 Соктын (Сундын) Гунгаа габжа туруунын шэрэтэ 
194 Нямын Гуробазар габжа шэрэтэ, соржо 
195 Борбойн Шойжо габжа - 
196 Жамбалай Ешидоржо габжа соржо 
197 Жалсанай Содномбал габжа - 
198 Ушайн Тогмит габжа - 
199 Одоной Намжал габжа - 
200 Цэрэнэй Будаширэ габжа - 
201 Будын Намжал гэбшэ - 
202 Дамбын Санжа гэбшэ - 
203 Нямын Базарханда гэбшэ - 
204 Цэрэнэй Сономдаша гэбшэ - 
205 Цэрэнэй Цэдэндоржо гэбшэ - 
206 Мунхын Ламбагай гэбшэ - 
207 Аюшын Базарсада хуварак - 
208 Гэлэгэй Намжал хуварак - 
209 Одоной Будаханда хуварак - 
210 Цэрэнэй Жанчив хуварак - 
211 Дамбиин Жэгмэт габжа - 

VIII. Хёлгоhоо: 
212 Жамьянай Рабжаа (Павлов) габжа шэрэтэ 
213 Бобойн Базаржаб габжа - 
214 Палайн Радна габжа унзад 
215 Аанданай Раднабазар гэбшэ - 
216 Базарай Мунхэ гэбшэ - 
217 Гатабай Тудэб гэбшэ - 
218 Порхиин Хайдаб гэбшэ - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

212 

219 Шиирабай Жамса гэбшэ - 
220 Аанданай Гэдэб хуварак - 
221 Базарай Гомбо хуварак - 
222 Санжамэтэбэй Жамбал хуварак - 
223 Цэдэнэй Чэмэд хуварак - 
224 Жабай Нима габжа Ивалгын дасанай 

шэрэтэ 
IX. Шулуутаhаа: 

225 Дугаржабай Дабаа габжа - 
226 Пирангалайн Балдан габжа - 
227 Хоршуудайн Шойнжуур габжа hудалша, эмшэ 
228 Балданай Малаан хуварак - 
229 Раднын Лубсан хуварак - 
230 Цэрэнжабай Цэмпил хуварак - 
231 Цэрэнжабай Жэгмэд хуварак - 

X. Могсохонhоо: 
232 Абидын Зундуй габжа - 
233 Бадмын Шодоб гэбшэ - 
234 Шойнжуурай Гомбо гэбшэ hудалша, эмшэ 
235 Базаржабай Дэмбрэл гэбшэ - 
236 Сангын Жамьян хуварак - 

XI. Тураасгайhаа: 
237 Абдайн Зандараа габжа соржо 
238 Абдайн Шодоб хуварак - 

XII. Улаан Бургааhанhаа: 
239 Султим габжа - 
240 Шойдорой Аюша гэбшэ - 
241 Холхоонойн Хубита гэбшэ - 
242 Шадабринчен гэбшэ - 

 
В статье «Хубилгаануудhаа эхитэй», опубликованной в газете «Буряад унэн» 

от 9 января 1992 г., Ц.-Д. Чимитов рассказывает о нескольких ламах Чесанского 
дацана. Краткая биография этих лам дополнена в книге Ц.-Д.Цыренжапова «Че-
санский дацан». Среди них: 

– Гатабай Дэмбэрэл, защитивший звание аграмбы в Тибете (Лхасе), и его род-
ной брат гэбшэ-лама Гатабай Данзаншоймпол, который в годы репрессии бежал 
во Внутреннюю Монголию, — сыновья Гармын (Баарайн) Гатаба (1860 г. р., род 
Нохой Хубдууд). В 1861 г. в качестве ямщика он сопровождал цесаревича Нико-
лая по Московскому тракту от одной до следующей станции, тем прославил свое 
имя и вошел в историю; 

– Морхоон Сультим. Репрессии дошли и до далекой Монголии, откуда два-
дцатилетний Сультим, у которого уже было начальное образование хуварака, 
бежал. Скрываясь от преследований, он приехал в местность Сунхурик села За-
густай Кижингинского района. Сорбохон Морхоон, у которого не было соб-
ственных детей, приютил его у себя. Он усыновил Сультима, дав ему свое имя. 
Морхоон Сультим продолжил обучение уже в Чесанском дацане. Позже он 
устроился в колхоз «Артель Сунхуриг».  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

213 

Его первой женой была Дашибылова Жамбалдоржо Бурбуевна. У них родился 
сын Ринчинима. У Ринчинимы было двое сыновей Сандак-Доржо и Чимит-
Доржо. Тем не менее Морхоон Сультим женился во второй раз на Гончиковой 
Лхаме Дабаевне. К сожалению, у них не было детей, и Сультим уговорил своего 
сына Ринчиниму отдать ему на воспитание второго внука Чимит-Доржо. Суль-
тим усыновил своего внука и вырастил как сына. У Чимит-Доржо родилось трое 
детей: Сультимовы Аюша, Бутидма, Шойжамсо.  

В Чесанском дацане сохранилась запись о том, что Морхоон Сультим получил 
ученое звание гэбши. В народе его звали Урда Убгэн, Хусоотын баабай. Он ни-
когда не отказывал людям: несмотря на опасность, тайно проводил буддийские 
обряды. К нему приезжали из разных уголков не только Бурятии, но и Читинской 
области: Кижингинского, Хоринского, Еравнинского, Хилокского и других рай-
онов. Во время войны проводил ритуалы и молебны за молодых людей, чтобы 
они вернулись на родину живыми и здоровыми; 

– Ендонов Будажап, был хувараком Чесанского дацана, защитил звание габжа. 
Продолжил свое обучение в Лхасе (Тибете) и защитил звание аграмбы. Возмож-
но, под другим именем был шэрэтэ Тувинского дацана (более 20 лет — с начала 
1930-х до 1953 г.); 

– Гармажапов Пирангалай Цынгеевич (Шой баабай) (1911–1986). Его внук 
Балдан гэбшэ, преподаватель Буддийского университета имени Дамба Даржа За-
яева Иволгинского дацана (Александр Пирангалаев) — предоставил подробную 
биографию своего деда: «Гармажапов Пирангалай Цынгеевич (рода Харгана) 
родился в 1911 г. в местности Шулута Чесанского сомона Хоринской думы. До 
10 лет жил с родителями, помогал присматривать за скотом. В 10 лет его отдали 
в хувараки в Чесанский дацан. Защитил ученую степень гэбшэ. Скрываясь от ре-
прессий, Пирангалай Цынгеевич уехал в Читинскую область к своим родствен-
никам. В 1941 г. одним из первых добровольно ушел на фронт, но его направили 
в железнодорожные войска. В 1943 г. в ходе изнурительной и тяжелой работы 
тяжело заболел. Вернувшись домой, Пирангалай Цынгеевич устроился на работу 
на Чесанскую машино-тракторную станцию (МТС). В 1945 г. женился на Дашие-
вой Цыбжидме Дамдиновне. Воспитали двух сыновей и двух дочерей. Старший 
сын Шой-Жамса, младший — Дамба-Жамса, дочери Лида и Сындыма. В 1971 г. 
вышел на заслуженный отдых. Помогал людям в удовлетворении духовных по-
требностей, проводил буддийские обряды, молебны. В связи с этим к нему домой 
приходили милиционеры, иногда забирали на 3–4 дня в отдел. В народе Пиран-
галая Цынгеевича по-доброму называли Шой баабай, именем старшего сына. 
Признавая его глубокие знания по буддийской философии, монгольского и ти-
бетского языков, приглашали работать в Бурятский научный центр (БНЦ). К 
нему часто приезжал ученый П. И. Хаданов (кандидат филологических наук), 
консультировался по переводам книг на старомонгольском и тибетском языках. 
В 1983 г. Центральное духовное управление буддистов (ЦДУБ) СССР пригласи-
ло его в Иволгинский дацан. В 1986 г. он тяжело заболел, поэтому был вынужден 
вернуться в село Чесан Кижингинского района. Понимая, что ему осталось не-
долго, он собрал своих близких друзей из бывших лам и хувараков: Гылыкова 
Намжила, Одонова Буда-Ханду, Цыжипа Баабай из села Загустай. В тот же день 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

214 

он начал читать молитву (хурал) вместе с ними. В 1986 г. Пирангалай Цынгеевич 
покинул этот мир».  

В книге Д. Цырендашиева и Ц. Дамбиевой на бурятском языке «Гомбын 
Пандидо хамбо-лама» (2016) в разделе «Ивалгын дасан. Ивалгын дасанай 
шэрэтэнэр, ламанар» в списке шэрэтэ Иволгинского дацана (с 1946 г. по настоя-
щее время) есть имена лам Чесанского дацана: Бадмадоржо Жамбалов (1953–
1967), Жапов Нима (1976–1980), Содномдоржиев Дашинима (1995–1998). Среди 
известных и авторитетных лам перечислены также имена лам Чесанского дацана, 
которые служили в Иволгинском дацане в разные годы — в списке 15 лам, слу-
живших с 1948 г., в том числе габжа-лама Жамбалов Бадмадоржо, габжа-лама 
Жалсанов Чойжил с 1956 г., гэбшэ-лама Шагдаров Сандан с 1958 г. В селе Ул-
зытэ Забайкальского края и в Иволгинском районе установлены памятные ступы 
(субурганы), посвященные Жапову Нима-ламе и Юндунову Сан-Дылык-ламе. 
Книга «Жадамба», написанная Нима-ламой по буддийским канонам, с использо-
ванием девяти драгоценностей, до сих пор хранится в селе Улзыто в семье сестер 
Ринчинэй Долгормы и Жигзымы [Цырендашиев Д., Дамбиева Ц., 2016, х. 179–
191].  

Биографии многих лам и хувараков Чесанского дацана описывает в своей 
книге «Чесанский дацан» ветеран Великой Отечественной войны Цыбик-Доржо 
Цыренжапов. Он провел большую работу по восстановлению и публикации ма-
териалов на некогда закрытую тему о жизни и деятельности священнослужите-
лей. До сих пор малоизвестны имена священнослужителей и их биографии. Бу-
дучи жиндаком Чесанского дацана, он писал о ламах и хувараках, которых знал, 
был живым свидетелем разорения дацана и гонений на лам. Радуясь возрожде-
нию родного дацана, он вернул из небытия многие имена священнослужителей, 
рассказал об истории Чесанского дацана и строительстве Укурикского дугана. 
По его инициативе на территории дацана был возведен субурган, посвященный 
Сандан-ламе.  

Он участвовал в том числе в формировании списка 35 лам, из села Укурик 
(Могзонский сомон) Забайкальского края (перечислены в разделе «Укурикский 
дуган»), служивших в Чесанском дацане. Некоторые имена лам повторяются в 
списке Ц.-Д. Чимитова.  

Кроме этого, список из 50 лам и хувараков — уроженцев села Могсохон Ки-
жингинского района, служивших до 1935 г. в Чесанском дацане, нам предостави-
ла учитель Ульзытуйской средней школы Цыбикова Дашима Цыреновна. Этот 
список мы уточнили 20 августа 2017 г. у старейшего жителя с. Могсохон Жамья-
нова Намжил-Доржо Жанаевича, 1929 г. р., и его супруги Сандановой Сырмы 
Санжиевны, 1935 г. р. Возможно, они могут ошибаться в указании местности 
(тоонто), уроженцами которой являются перечисленные ламы. Но они все явля-
ются выходцами из сомона Могсохон, в том числе из местности Тураасгай. 

Мы составили общий список имен лам и хувараков Чесанского дацана, кото-
рые стали известны из различных источников, в их числе: список лам —
выходцев из села Укурик Забайкальского края (35 чел.); список А. Д. Жалсараева 
репрессированных лам, выписанных из книг памяти Республики Бурятия 
(26 чел.), который передал гелун Чесанского дацана Жалсан-лама; список лам из 
с. Могсохон, который передала Цыбикова Дашима Цыреновна (50 чел.), список 
лам, который составлен Жамьяновым Намжилдоржи Жанаевичем с помощью 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

215 

односельчан в с. Могсохон (93 чел.), список некомплектных лам Чесанского да-
цана от 1841 г., ГАРБ (29 чел.); список лам Чесанского дацана — «недоимщи-
ков» по государственному налогу от 8 октября 1924 г., ГАРБ (33 чел.) и др. 
В общем списке в ходе сверки исключили повторение имен лам и хувараков из 
разных источников. Также исключены имена лам и хувараков, которые есть в 
списке Ц.-Д. Чимитова (242 чел.), чтобы не было повторения. Таким образом, 
восстановлено еще 322 новых имени лам и хувараков Чесанского дацана.  

 
Список лам и хувараков, служивших в Чесанском дацане до 1938 г.  

 
№ 
п/п 

Фамилия, имя, отчество 
(имена) 

Даты жизни Ученая степень 
(звание, долж-

ность) 

Примечание 

Могсохон 
1 Доржын Даша-Нима - габжа - 
2 Дарижапов Содном-Даша 1897 г. р.  габжа - 
3 Базаров Чимитдагба - габжа Бухата Могсо-

хон 
4 Эрхэтын Цыдендоржо - габжа - 
5 Дарижабай Базаржаб - габжа - 
6 Дарижабай Дамбын Гомбо - габжа - 
7 Дарижабай Дамбын Цы-

ренжап 
- габжа - 

8 Аюшин Гончогжаб - габжа - 
9 Сандидай Лубсан  - габжа, жоодшо, 

эли 
- 

10 Самбуев (Мухатаан) 
Сэрэнжэб 

- габжа - 

11 Галтын Гончигой Дамба-
доржо 

- габжа - 

12 Уртлэйн Доржын Даша-
нима 

- габжа - 

13 Бодиев Цыденжап - гэбшэ - 
14 Очирай Табдан  1898 г. р.  гэбшэ - 
15 Найданай Чойжап - гэбшэ - 
16 Ламажабай Цыренжабай 

Дамба 
- гэбшэ - 

17 Бабугай Гунга - гэбшэ - 
18 Дамбын Шэмэд - гэбшэ - 
19 Бабугай Сэбэгдоржо - гэбшэ - 
20 Мухаан Сэрэн - гэбшэ - 
21 Санданай Тугдэнима - гэбшэ - 
22 Мангатхаанай Агваан - гэбшэ - 
23 Сандаг - гелун - 
24 Лусан Жимба - даа-лама - 
25 Цыден лама - жоодшо-лама - 
26 Дармадамдин - лама - 
27 Сэбээнэй Эрдэни Шара - лама - 
28 Доржын Будажап  - лама - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

216 

29 Гомбодоржо - хуварак - 
30 Будажабай Будажап 1914 г. р.  хуварак - 
31 Жаргалай Цырен-Даша - хуварак - 
32 Шагдаржабай Базар 1912 г. р.  хуварак - 
33 Бата-Мунхын Гомбо-

Цырен 
1915 г. р.  хуварак - 

34 Ринчинэй Цыренжап 1911 г. р.  хуварак - 
35 Генинов Цырендоржо 1915 г. р.  хуварак - 
36 Буяков Нямбу - хуварак - 
37 Шангараб Дондогой Нан-

жад 
- хуварак - 

38 Цыденжапов Хухэ хубуун - хуварак - 
39 Бадмаев Бата (Шодхой) 1870 г. р.  хуварак - 
40 Батуев Намжил 1898 г. р.  хуварак - 
41 Дашин Пунсык 1898–1954 

гг.  
хуварак - 

42 Доржиев Базаржаб 1913 г. р.  - - 
43 Сэдэнэй Сэрэндаша - - - 
44 Сэбээнэй Жанчуб - - - 
45 Лубсан Дашанима Жанчу-

бай 
- - - 

46 Жигмитдоржиев Гурожап 
Доноевич 

1893 г. р.  - - 

47 Ринчинэй Цырен-Доржо 1905 г. р.  - - 
48 Шираб Жамсо   - 

Тураасгай 
49 Дуухэнэй Дубшан Зая - габжа - 
50 Дашин Гутаб - габжа - 
51 Ринчин Санжижабай Ши-

рапжамсо 
- габжа - 

52 Жабай Даржаа - габжа - 
53 Санжижабай Ширапжамса 1905 г. р.  габжа - 
54 Жанаев Будажаб 1898 г. р.  гэбшэ - 
55 Шагдаров Лушан - гэбшэ - 
56 Дэшэнэй Даржаа 1897 г. р.  гэбшэ - 
57 Санжижабай Шойсорон 1905 г. р.  гэбшэ - 
58 Буйданай Лхасаран 1909 г. р.  гэбшэ - 
59 Тыкшеев Дампил 1899 г. р.  гэбшэ - 
60 Шагдаров Сампил - гэбшэ - 
61 Хэрээснэйн Гэлэг - гэбшэ - 
62 Шагдаржапов Балдан-

Доржо 
1903 г. р.  гэбшэ - 

63 Мархи Эрдэниин Хайдаб, 
Худай 

- гелун - 

64 Мархи Эрдэниин Борол-
дойн Гоншог  

- лама - 

65 Бадмайн Дандар, Худай 
обогтой 

- лама - 

66 Бадмайн Сэбэгэй Гэлэг, 
Худай обогтой 

- лама - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

217 

67 Галсанай Хайдаб  - лама - 
68 Ошорхайн Дондог  - лама - 
69 Ямпилай Базар  - лама - 
70 Налшын Лубсан  - лама - 
71 Дашихорлын Балдан-

Доржо 
1913 г. р.  хуварак - 

72 Гочигой Тобоо 1912 г. р.  хуварак - 
73 Цыбэгэй Жанчип 1877 г. р.  хуварак - 
74 Дамдинжапов Дагба  1907 г. р.  хуварак - 
75 Хумын Дариин Намдаг - хуварак - 
76 Бабайн Дагурсэрэн зура-

аша 
- хуварак - 

77 Бадмын Бальжар - хуварак - 
78 Борооной Наманжын 

Жамса 
- - - 

79 Жанчибай Даша-Нима - - - 
Улзытэ (Киров) 

80 Дамдинай Лубсан 1897 г. р.  гэбшэ  
 Дулмаев Аюша из рода 

Худай, ветеран Великой 
Отечественной войны  

1904–2000 
гг.  

гэбшэ Чесан-
ского и Кодун-
ского дацанов  

 местность 
Хуурайн 
Баатархан с. 
Улзыто  

81 Абидын Сиивэн из рода 
Худай 

- соржо Хуурай, Улзы-
то  

82 Сэдэнэй Даши-Дондок - хуварак  
83 Цыбиков Цыден 1910 г. р.  хуварак Улзыто 
84 Суванов Бурхи 1916 г. р.   Хуурай Улзыто 

Булак, Шулуута, Жэбхээhэн 
85 Сэрэнэй Галсан - габжа  Сагаан нуур 

Булак 
86 Сэрэнэй Доржын Гарма - гэбшэ Булак 
87 Гатабай Будожаб 1889 г. р.  гэбшэ Булак 
88 Митыпов Дамдин 1909 г. р.  хуварак Булак 
89 Дангын Базаржаб, Хальбан  - хуварак Шулуута 
90 Сандитов Жамьян Ширап 1916 г. р.  - Булак 
91 Ринчинов Дашабал 1868 г. р.  - Жэбхээhэн 
92 Дамдинов Шойнзон 1896 г. р.  лама Кодун, прожи-

вал в н. п. 
Шулута 

93 Жалсанов Соднойбол 1886 г. р.  лама Дондод, Челу-
тайский (Че-
санский) 

Сулхара 
94 Найданай Чойжаб 1910 г. р.  гэбшэ - 
95 Доржын Бата-Мунхэ - гэбшэ - 
96 Дамдинай Жамбал - жоодшо - 
97 Сандуев Лодой 1871 г. р.  лама Сулхара 
98 Абидуев Зундуй (Абидын 

Зунды из рода Худай) 
1875 г. р. 
(1877–1949 
гг.) 

лама Сулхара, про-
живал в н. п. 
Ушхайта 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

218 

99 Бодиев Дугар 1899 г. р.  высшее тибет-
ское 

Сулхара 

100 Антонов Даши 1884 г. р.  владел тибет-
ской грамотой  

 

уроженец 
местности 
Эхин Хурэ, 
проживал в н. 
п. Сулхарин 
Адаг 

Загаhата 
101 Номшиев Цыван 1833 г. р.  шэрэтэ дацана 

в 1882-1892гг.  
местность 
Эхин Чесана 
(Урда Гол) 

102 Дармын Санга  - габжа, унзад - 
103 Цыбигай Аюша 1903 г. р.  гэбшэ Губээ, За-

гаhата 
104 Доржиев Гарма 1897–1982 

гг.  
гэбшэ-лама, с 
начала 1970-х 
годов гелун 

Иволгинского 
дацана. Вруч-

ную переписы-
вал тибетские 
книги и сдавал 

в дацан 

с. Загустай, в 
местности 

Кулькисон. С 
12 лет хуварак 

Чесанского 
дацана, обу-
чался в Эги-
туйском да-

цане 
105 Буданов Лудун 1880–1933 

гг.  
малограмотный с. Верхний 

Чесан 
Чесана 

106 Дансаранов Цынге 1875 г. р.   габжа Чесан, Чесан-
ский сомон 

107 Чимитов Дугар 1894 г. р.  габжа Чесан, репрес-
сирован в 

1937г.  
108 Самбуев Цыренжап 1895 г. р.  габжа Чесанский 

сельсовет, н. 
п. Боролжа 

109 Цыбиков Балдан 1874 г. р.  гэбшэ Чесанский 
сельсовет, н. 
п. Шаралмат 

110 Гомбоев Сандан 1899 г. р.  гэбшэ Чесанский 
дацан 

111 Дандаров Дугар 1891 г. р.  гэбшэ, степной 
лама 

Чесанский 
сомон, прожи-
вал в Хусан-
Кутул 

112 Шагдуров Цыремпил 1867 г. р.  гэбшэ, степной 
лама 

Чесанский 
сомон 

113 Гатапов Дымбрыл 1889 г. р.  гэбшэ н. п. Отчи, 
проживал в 
Чесанском 
дацане 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

219 

114 Данжиев Лыгба-Ширап 1876 г. р.  лама Чесанский 
сельсовет 

115 Дашибылов Дамба-Даржа 1899 г. р.  лама Чесанский 
сельсовет, 
проживал в н. 
п. Могзон 

116 Энигмытов Санжи 1890 г. р.  лама Чесанский 
сомон 

117 Балданов Ширап 1900 г. р.  служитель 
культа 

 Чесан, про-
живал в н. п. 
Гыршулун 

Из списка лам Чесанского дацана от 1841 г. (ГАРБ)  
118 Рабданай Зунды  1803 г. р.  даа, гелун - 
119 Цэцэгтын Гомбо  1799 г. р.  соржо, гецул, 

эмши, мэдэлчи 
- 

120 Энхын Намжил  1793 г. р.  шанзодба, ге-
лун, гэбгы 

- 

121 Тобху-иин Дансаран 1815 г. р.  засаг, гецул, 
эмши 

- 

122 Золтын Жимба 1808 г. р.  даа, гелун - 
123 Намжилун Чойдоп 1808 г. р.  нансо, гецул, 

зурхайчи 
- 

124 Худуу-иин Даши 1789 г. р.  жидба, гецул, 
гурумчи 

- 

125 Дэлгэрын Дуйндул 1808 г. р.  гурумчи, гецул, 
эмши 

- 

126 Модоха-иин Вандан 1811 г. р.  гэбгы, гецул, 
эмши 

- 

127 Шаданай Шоймпол 1811г. р.  гэбгы, гецул - 
128 Занхой-иин Лудуб 1818 г. р.  унзад, бэлигтэ - 
129 Шинду-иин Лосол 1814 г. р.  унзад, гэиг - 

Сандуу-иин Лосол, Зуун 
Хубдууд, сын зайсана 

37 лет гецул, унзад По списку от 
декабря 1852 г.  

130 Сахиа-гиин Ванжил 1790 г. р.  ноён-лама, гелун - 
131 Банзарай Ванжил 1805 г. р.  зурхайчи, ге-

цул, унзад 
- 

132 Уйлахайн Самдан 1809 г. р.  нярба, тахиль-
чи 

- 

133 Нору-иин Лодон 1815 г. р.  бичэчи, гецул - 
134 Удамаа-иин Добчин 1809 г. р.  чобомбо, гецул - 
135 Тарба-иин Лодой 1818 г. р.  тахильчи, ге-

цул, эмши 
- 

136 Цогтын Жамьян 1818 г. р.  мэдэчи - 
137 Сиирхэнэй Шираб 1808 г. р.  гецул, гэиг - 
138 Юмсурунэй Цэдуб 1813 г. р.  гэиг - 
139 Ширууханай Шойнзон 1816 г. р.  дуганчи - 
140 Буянтын Тогмит  1816 г. р.  цойбо - 
141 Хубитын Ойдуб 1811 г. р.  жама, гецул - 
142 Тэжин Галсан 1808 г. р.  бэлигтэ, гецул, 

эмши 
- 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

220 

143 Сундын Еши 1785 г. р.  улзытэ, гелун - 
144 Шинху-иин Тарба 1788 г. р.  эрхэтэ, гелун - 
145 Занданай Балдан 1818 г. р.  дархан - 

Кулькисон 
146 Жамбуев Шойжоп 1866 г. р.  габжа Кулькисон 
147 Жалебуев Шойжон 1866 г. р.  габжа Кулькисон 
148 Дамдинов Шойдок 1888 г. р.  габжа Верхне-

Кижингинский 
сомон 

149 Гармаев Даши-Жамсо 1878 г. р.  аграмба Баянгол 
Укурик (Читинской области) Забайкальского края 

150 Шагдаров Бумбор (стар-
ший брат Шагдарова 
Сандан гэбшэ-ламы) 

- хуварак Чесан-
ского дацана, 
защитил сте-
пень габжа в 

Чесанском да-
цане 

с. Укурик Чи-
тинской обла-

сти 

151 Шагдаров Дамби-Нима 
(старший брат Шагдарова 
Сандан гэбшэ-ламы) 

- хуварак Чесан-
ского дацана, 
защитил сте-
пень габжа в 

Чесанском да-
цане 

с. Укурик Чи-
тинской обла-

сти 

152 Тубусуев Чоймпол - габжа - 
153 Цыдыпов Жамьян - габжа - 
154 Жамьянов Рабжа (Домчой, 

Добчин Павлов)  
- габжа, шэрэтэ 

Чесанского 
дацана 

- 

155 Бамбын Дондид  - габжа - 
156 Баоланов Даши-Нима - габжа - 
157 Дандаров Гуро-Дарма - габжа - 
158 Намсараев Базаржап  - габжа - 
159 Очиров Ринчин-Нима  - габжа - 
160 Пайбалов Пунсык  - габжа - 
161 Пунсэгэй Цырен-Еши - габжа - 
162 Эрхэтуев Цырен-Доржо - габжа - 
163 Эрдынеев Самбу 1887–1941 

гг.  
габжа  Арестован в 

1937 г., рас-
стрелян в де-
кабре 1941 г.  

164 Аюшеев Лубсан-Доржо - гэбшэ - 
165 Бадмаев Дамби-Нима - гэбшэ - 
166 Гармаев Бадра - гэбшэ - 
167 Дамдинов Ширап - гэбшэ - 
168 Жамбалов Галсан - гэбшэ - 
169 Жигжитов Агван - гэбшэ - 
170 Найданов Шадап - гэбшэ - 
171 Поршиев Хайдап - гэбшэ - 
172 Самбуев Бадма-Цырен (в 

списке недоимщиков по 
- гэбшэ - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

221 

госналогу от 1924г. прохо-
дит как Самбаев Бадмацы-
рен) 

173 Цыренов Гуро-Базар - гэбшэ - 
174 Шагдаров Сандан - гэбшэ - 
175 Шагдаров Лодоп - гэбшэ - 
176 Гылык-Жамсо  - гэбшэ - 
177 Чойжал  - гэбшэ - 
178 Ямпилов Еши-Янжин - лама - 
179 Жамсын Чойжап - эмшэ-лама - 
180 Бадмаев Базар - хуварак - 
181 Бадмаев Сандык - хуварак - 
182 Бадмаев Ширап-Жалсан - хуварак - 
183 Будаев Базар - хуварак - 
184 Галсанов Жамсо - хуварак - 
185 Очиров Санжа - хуварак - 
186 Очиров Дамдин - хуварак - 
187 Шагдаров Базар (младший 

брат Шагдарова Сандана 
гэбшэ-ламы) 

- проучился 8 
лет хувараком 
в Чесанском 

дацане  

был призван 
на фронт 

Из разных источников, местность неизвестна (не установлена) 
188 Шобогоров Жамсо 1815–1866 

гг.  
штат-лама, 

шэрэтэ дацана 
в 1861–1866 гг.  

- 

189 Намсараев Абида Ширап - штат-лама, ис-
полнял обязан-
ности шэрэтэ 

дацана в 1911–
1912 гг.  

- 

190 Борбооцын Будажаб (Бор-
боцаев, Барбуцаев, Борбо-
зуев (в разных источниках 
по-разному) 

1853 г. р.  исполнял обязан-
ности шэрэтэ 

дацана в 1904–
1905 гг., шэрэтэ  
в 1912–1917 гг.  

- 

191 Пулэнийн Рампил - габжа - 
192 Ринчиной Дунзэн - габжа - 
193 Ринчинэй Тарниши (тар-

нитай газар агшаадаг) 
- габжа - 

194 Ширдармын Лубсан - габжа - 
195 Шираб Мурээтэ - габжа - 
196 Сиивэнэй Санга - габжа - 
197 Дарижабай Лыгден - габжа - 
198 Очирой Гомбо 1905–1965 

гг.  
гэбшэ, hудал-
ши, эмши 

- 

199 Осорой Сэдэб - гэбшэ - 
200 Бадмын Лудан 1896 г. р.  гэбшэ - 
201 Шагдаржабай Балдандор-

жо 
- гэбшэ - 

202 Дамбиин Базаржаб - гэбшэ - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

222 

203 Цыренжабай Дамба Ямпил - гэбшэ - 
204 Шангараб Дашин Пунсэг-

намжил 
1898–1954 
гг.  

гэбшэ - 

205 Базаржаб Дамбын - гэбшэ - 
206 Ешиев Дампил - гэбшэ, эмши- 

лама 
- 

207 Абидын Сэдэн-Бисхай - соржо - 
208 Дамба-Даржа - унзад-лама - 
209 Намсараев Намдаг Санги-

тович — племянник Луб-
сан-ламы из Чесанского 
дацана 

1898–1942 
гг.  

степень гэбшэ 
защитил в Эги-

туйском да-
цане, жоодшо 

 с 7 лет хува-
рак Чесанско-
го дацана, 
изучал «жод» 
в Эгитуйском 
дацане, погиб 
на фронте 
ВОВ 

210 Номшин Дансаран-лама, 
Рааян 

- гелун - 

211 Намжилов Чойдоп - гелун - 
212 Самданов Хайдуп - гецул - 
213 Цыденов Гылык Чойдон - гецул - 
214 Митэбдоржо - эмшэ-лама - 
215 Шойнжонов Сандан - эмшэ-лама - 
216 Жамсаранов (Жамсарано) 

Доржи-Жалсан Жамсара-
нович, Духовным советом 
был назначен заместите-
лем уполномоченного 
представителя в дацане 
Гунзэчойнэй в Санкт-
Петербурге 

1900–1937 
гг.  

лама  в 1927 г. из-
бран членом 
Духовного 
Совета Буря-
тии  

217 Дампилов Цыбжит 
В 1946 г. в качестве деле-
гата от Чесанского дацана 
принимал участие в съезде 
буддистов СССР 

1884 г. р.  лама  В составе де-
легации лам в 
1946 г. ездил 
на прием к 
И. В. Сталину 
с ходатай-
ством об от-
крытии Ивол-
гинского да-
цана  

218 Ринчин-Санжижабай Дор-
жо, Худай, из рода Дар-
хантан 

- лама - 

219 Ошорой Пунсэг - лама - 
220 Аримпил  - лама - 
221 Гармаев Рабдан (со слов 

родственников) 
- лама Был призван 

на фронт в 
1940-е гг. 

222 Шодоо Жалсан-лама  - хуварак - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

223 

223 Банзаров Чойсорон - банди - 
224 Дангын Даша - - - 
225 Шодхойн - - - 
226 Дабиин Чимит - - - 
227 Санжижабай Гармажап - - - 
228 Генинэй Даржаа - - - 
229 Цыренжабай Жигмит - - - 
230 Санжимитыбай Бадма-

Цырен 
- - - 

231 Дамбын Базаржаб - - - 
232 Бандийн Цыденжап - - - 
233 Данзан-Нима - - - 
234 Гуру Гомбо - - - 
235 Гарлаб Дампии - - - 
236 Цыбиков Цыренжап 1873 г. р.  - - 
237 Шангарабай Шарабдоржо, 

Алгы Худай 
- - - 

238 Дашасэрэнэй Дондог - - - 
239 Базарай Балдандоржо - - - 
240 Ошорой Сэрэмпэлэй Пи-

ранглай Жамса 
- - - 

241 Осор-лама - - - 
242 Шаралдайн Найдан - - - 
243 Дагдаев Тэхээн - - - 
244 Гармаев Намдан - - - 
245 Гончиков Дамба - - - 
246 Эрдынеев Жамьян - - - 
247 Жигжитов Доржо - - - 
248 Базаров Сультим - - - 
249 Дашабылов Данзан - - - 
250 Санжаев Ванчин - - - 
251 Дархан Амбэ - лама - 
252 Халзан Амбэ - лама - 
253 Цыбик (Соном) Бахан Ахэ - лама - 
254 Цыдыпов Цыбик - лама - 
255 Бурбэйн Цэбэгжап (брат 

Бурбэйн Шойдор) 
- лама - 

256 Самданай Цэбэг (Хубдууд) - лама, нярба - 
Из списка 25 лам Чесанского дацана в донесении шэрэтэ от декабря 1852 г. 

(ГАРБ)  
257 Натуугиин Лодон, Галзут, 

из ясачных  
37 лет гелун, унзад - 

258 Сахюугиин Ванжил, Халь-
бан, из ясачных 

62 года гелун, ноён  - 

259 Зандану Дамчой, Галзут, 
сын зайсана 

40 лет банди - 

260 Додану Шиираб, Хубдууд, 
из ясачных 
 

64 года банди - 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

224 

Выписка имен лам Чесанского дацана из письма «по конфликту» по земельному 
участку от 7 мая 1853 г. (ГАРБ)  

261 Адушин Жамбал - гэбгы - 
262 Сунхуев Лэгдэб - хуварак - 
263 Багшын Самдан, Цэцэгэй 

ученик (оспенный), Худай, 
из местности Чесана 

- зурхайчи - 

264 Жимбын Рабжур - унзад - 
265 Цэрэнпилун Шагдаржап - староста, лама - 
266 Ридхын Хайдаб - гэбгы - 
267 Рабданай Гэлэг - гэбгы - 
268 Сундуйин Жамбал - тахильчи - 
269 Дэлгэрун Шойван - дуганчи - 
270 Синбагийн Ойдаб - жима - 
271 Рабданай - помощник, 

унзад 
- 

272 Санжиев Цырен-Доржо, из 
послужного списка 7 
штатных лам Чесанского 
дацана 1862 г.  

1837 г.  банди - 

Из списка 102 лам 1870г. из Анинской дацанской школы Жуд по системе «бро-
дячей школы гонуд», которые участвовали в Жуд-хуралах в 4 хоринских даца-

нах (ГАРБ)  
273 Галшын Ванзад, Хальбан  - лама Жэбхеэhэн 
274 Габуин Цэрин, Барун Хуа-

сай 
- лама Жэбхеэhэн 

275 Цоктоин Цэвэн, Галзут - лама Заха 
276 Санжиин Лосол, Галзут - лама Дундада 
277 Тарбаин Арсалан, Хуасай - лама Булаг 
278 Баянай Лодон-Доржи, Гал-

зут 
- лама Дундада 

279 Бахын Дамшаа, Галзут - лама Чесана 
280 Дондогун Дарма, Галзут - лама Заха 
281 Сангачиин Дансрун, Хуб-

дууд 
- лама Чесана 

282 Данзайн Дамшой, Хуасай - лама Булаг 
Из послужного списка 9 штатных лам Чесанского дацана от 1 января 1871 г. 

(ГАРБ)  
283 Оглону Дагба - гелун - 
284 Бадмын Цырен, Галзут - лама - 
285 Самдану Цэдэб, Зуун Хуб-

дууд, зайсан 
- лама - 

286 Самдану Вачир, Зуун Хуб-
дууд 

- лама - 

Из послужного списка 7 штатных лам Чесанского дацана 1900–1903 гг.  
(ГАРБ)  

287 Жамбаев Боди-Донит, из 
ясачных 

67 лет гелун - 

288 Банзаров Цырен-Домчой, 
из ясачных 

55 лет гелун - 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

225 

289 Ирдынеев Бадма-Чойроп, 
из ясачных 

59 лет банди - 

290 Далаев Буда-Дондуб, из 
послужного списка 7 
штатных лам Чесанского 
дацана 1908 г.  

63 года гелун - 

Из списка 33 лам Чесанского дацана от 8 октября 1924 г. «недоимщиков»  
по государственному налогу (ГАРБ)  

291 Мижитов Доржи - лама - 
292 Цыренов Будашира - лама - 
293 Цыбыков Сандит - лама - 
294 Шадыпов Ринчин - лама - 
295 Цыренов Дулзын - лама - 
296 Лодоев Жамбал - лама - 
297 Иванов Равжа - лама - 
298 Санжитов Норбо - лама - 
299 Ганжуров Гымпил - лама - 
300 Намжуев Жамсо  - лама - 
301 Перенгалаев Будажап - лама - 
302 Аюшиев Сультим - лама - 
303 Дандаров Гуро-Доржи - лама - 
304 Дамбинов Ширап  - лама - 
305 Цыренов Цырен-Доржи - лама - 
306 Балданов Цыренжап - лама - 

Из списка 29 лам Чесанского дацана от 1925 г. на заготовку дров (Из собрания 
Национального музея Республики Бурятия) 

307 Цыринов Бодичирап - лама - 
308 Ирдынеев Ринчин - лама - 
309 Галданов Чироб - лама - 
310 Ирдынеев Жамьян - лама - 

По материалам «теократическо-балагатского движения» из ЦВРК ИМБТ СО 
РАН 

311 Бадмын Рабдан - габжа Шулуутын 
дуган 

312 Одонов Намжил Чесан-
ский сельсовет, н. п. Дон-
добо 

1874 г. р.  габжа Шулуутын 
дуган 

313 Ендон Одо - габжа Шулуутын 
дуган 

314 Аюшин Гончогжаб - габжа Шулуутын 
дуган 

315 Доржиев Зандара 
(входил в состав спец. ко-
миссии из 22 чел. для раз-
работки Конституции ба-
лагатско-теократич. госу-
дарства) 

- лацаб-лама  С 1921 г. в 
Шулутов. ду-
гане 

316 Абидуев Галдан - лама Шулуутын 
дуган 

 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

226 

317 Очиров Тогмит - лама Шулуутын 
дуган 

318 Балданов Дамдинжап - лама Шулуутын 
дуган 

319 Цыбикдоржиев Будажап - лама Шулуутын 
дуган 

320 Цыбиков Ш.  - лама Шулуутын 
дуган 

321 Сампилов (Санданов) 
Найдан, 46 лет, арестован 
ОГПУ 

1862–1927 
гг.  

гецул Шулуутын 
дуган  

322 Сампилов Дампил - гелун в 1915 г.  Шулуутын 
дуган 

 
Из Чесанского дацана вышли известные в Бурятии и за ее пределами священ-

нослужители. Ламы из Чесанского дацана становились дид хамбо-ламами, 
шэрэтэ Иволгинского и других дацанов. Среди них:  

1) первый шэрэтэ Цугольского дацана Лубсан (Лубсан-Лхундуб) Дандаров 
(Дандарай ламхай) (1781–1859), родился в местности Чесан в семье Дандара Зай-
сана Галзутского рода, являвшегося потомком в пятом поколении Бадана Тура-
кина, который во главе делегации хори-бурят встречался в 1702–1703 гг. с Пет-
ром I.  

«Первый гебкуй из местности Улзуйто по имени Лобсан Гунга основал Че-
санский дацан, в районе которого было много верующего народа. Тогда в Чесане 
еще был лама по имени Лобсан Лхундуб. До приезда в Цугол он жил в местности 
Жебхэсэн. Будучи шанзодбой Чесанского дацана, он ушел на Онон, где основал 
Цугольский дацан “Даши Чойпэллин”, распространил много сутр и проповедо-
вал тантрийское учение» [Избранные статьи...].  

В конце 1820-х гг. шанзодба-ламу Кодунского (Кижингинского) дацана Луб-
сан-Дондуба Дандарова «хори-буряты берегов реки Онон попросили основать у 
них дацан, что явилось рождением Цугольского дацана “Даша Чойпэллин”» 
[Кижингинский… С. 8].  

 Дандарай-лама пользовался большим авторитетом и уважением среди лам 
Чесанского дацана за глубокие и обширные знания в буддийском Учении и прак-
тике. Являлся шанзодбой Кудунского (Кижингинского) дацана (по другим ис-
точникам — Чесанского). До отъезда в Цугол проживал в местности Жэбхэhэн. 
Его как известного и уважаемого среди мирян в Цуголе ламу направили строить 
Цугольский дацан. Пока строился дацан, Дандарай-лама жил в обычной юрте в 
местности Улаан-Хада. В то время шаманы сильно противились буддийской ре-
лигии и большинство населения не слишком ей доверяло. Несмотря на трудно-
сти, Дандарай-лама сумел построить Цогчен-дуган, малые сумэ и привел мирян в 
приход Цугольского дацана. При нем «были основаны первые школы буддийско-
го образования по философии и медицине, была начата активная переводческая 
деятельность и книгопечатание», «в 1829 г. принял полный монашеский обет в 
Монголии от монгольского ламы Далай Бичерелту тулку», «им было переведено 
на монгольский язык медицинское сочинение “Лхантаб”, написанное в 1691 г.», 
его учениками названы такие выдающиеся ученые ламы, как агинские Галсан-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

227 

Жимба Дылгыров, Галсан-Жимба Тугулдуров, Доржи-Жигмид Данжинов, гэбшэ-
лама Аюшиев, гусиноозерский Пандидо хамбо-лама Сандэлэг Ванчиков» [Знат-
ные ветераны… С. 52–54]. За основание школы Чойра в Цугольском дацане по-
лучил письмо от Ганжурва-гэгэна (Монголия), содержащее похвалу Цугольскому 
дацану. Цугольскому дацану принадлежит приоритет в развитии религиозно-
философской системы цаннит и восточной медицины манба.  

Период пребывания в Чесанском дацане в биографии Лубсан-Дондуба Данда-
рова не отмечен, тем не менее местные жители и ламы утверждали, что он стоял 
у истоков создания Чесанского дацана вместе со своим другом Лубсан-Гунгой 
Сундуевым — первым шэрэтэ дацана. Этот период отмечен в статье Дандарона, 
как указано выше;  

2) Бадма-Доржо Жамбалов (1891–1967). Дид хамбо-лама; заместитель предсе-
дателя ЦДУБ СССР; шэрэтэ Иволгинского дацана в период 1953–1967 гг. [Цы-
рендашиев Д., x. 179].  

Лама Бадма-Доржо Жамбалов родился в 1891 г., в роду Батанай, в семье 
Наманхана Жамбалова в местности Хунды недалеко от села Булак Хоринского 
ведомства. Рос в большой семье, в которой было четверо сыновей, включая его, и 
семь дочерей. С 8 лет стал хувараком Чесанского дацана, учился теории и прак-
тике буддийской философии в Цугольском дацане и тибетском монастыре 
Лавране. Под внимательным руководством своих наставников он успешно зани-
мается изучением тибетского, монгольского языков.  

После обучения в Тибете защитил степень гэбшэ-ламы в Агинском дацане, 
принял обет гелуна, стал наставником лам и хувараков в своем дацане. Через не-
сколько лет Бадма-Доржо был направлен на обучение в монастырскую школу 
Чойра при Цугольском дацане «Даши Чойпэллинг» Читинской области. Окончив 
факультет цаннит по изучению сутры в школе Чойра, Бадма-Доржо защищает 
ученую степень «габжа» (ученое звание, присваиваемое ламе, «изучившему 10 
текстов», выдержавшему диспут по вышеупомянутым пяти великим писаниям и 
пяти знаменитым комментариям к ним).  

«…Затем он держит путь в Лхасу. Благодаря тому, что Бадма-Доржо был че-
ловеком решительным и настойчивым, ему удалось добраться до столицы Тибе-
та, несмотря на все трудности, с которыми ему пришлось столкнуться на своем 
пути. В Лхасе он продолжил углубленное изучение буддийской философии, аст-
рологии, теологии.  

В 1921 г. Бадма-Доржо-лама вернулся в свой дацан, где делился своими зна-
ниями, став наставником, учителем и преподавателем для многих молодых хува-
раков и лам. На тот момент не было равного ему, настолько глубоки и фундамен-
тальны были его знания» [Цыренжапов Ц.-Д., 2015, c. 47].  

«В 1930-е гг. был арестован по ложному доносу, перенес тяжелейшие годы 
ссылки. Был отправлен в Иркутскую область, в Черемхово, где ему пришлось 
провести долгих десять лет на лесозаготовках. В 1946 г. его племяннику Шогдо-
пу Жамбаловичу Доржиеву удалось добиться его освобождения. Бадма-Доржо 
возвращается на родину, устраивается в местный колхоз, работу свою выполняет 
с особым старанием и аккуратностью.  

С открытием Иволгинского дацана начался новый этап в его жизни: он был 
приглашен Пандидо хамбо-ламой на первое время на должность рядового ламы. 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

228 

Его исключительные познания в буддизме не остались без внимания, XVII 
Пандидо хамбо-лама Лубсан-Нима Дармаев назначил Бадма-Доржо шэрэтэ 
Иволгинского дацана» [Цыренжапов Ц.-Д., 2015, c. 47]. Он провел на этой долж-
ности самый долгий срок среди всех шэрэтэ — 14 лет. В 1948 г. значился в спис-
ке зарегистрированных лам Хамбинского сумэ [ГАРБ, ф. 248, on. 4, д. 80, л. 87]. 
На съезде 13–14 октября 1956 г. был избран в новый состав ЦДУБ СССР. Был 
дид хамбо-ламой, заместителем председателя ЦДУБ СССР.  

«Это время было самым сложным в жизни дацана: годы восстановления, не-
достаток материальных ресурсов, а самое главное — кадров. Тем не менее, не-
смотря на трудности, Бадма-Доржо-лама справился со своей задачей по восста-
новлению и развитию дацана. Он пользовался большим уважением среди насе-
ления, лам и хувараков. Под его руководством был построен субурган недалеко 
от села Булак. В селе Улзыто — на родине его матери — также возведен субур-
ган в его честь от благодарных мирян. На территории Иволгинского дацана ря-
дом с Диваажин-дуганом находится субурган, построенный в честь габжа-ламы 
Бадма-Доржо Жамбалова. В год шестидесятилетнего юбилея Иволгинского да-
цана и к 115-летию со дня рождения Бадма-Доржо-ламы буддийское общество 
«Ламрим» выпустило книгу о его жизненном пути.  

В 1967 г. на семьдесят шестом году жизни Бадма-Доржо-лама тяжело заболел. 
Он вернулся к себе на родину в село Булак. Он покинул этот мир в кругу своей 
семьи и учеников» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 48].  

Из воспоминаний его племянника Кенсура Чойдоржи-ламы: «На родине мое-
го дяди в селе Булак стоит дом, в котором родились и выросли мой брат Сергей и 
я. Этот дом был построен настоящими мастерами своего дела, настолько был он 
большим, теплым и уютным. Когда мы были маленькими детьми, мы многого не 
понимали. Но из воспоминаний ярко выделяется одно из них. Дядя приезжал к 
нам из Иволгинского дацана на черной «Волге» (ГАЗ-21), иногда на такси. Когда 
машина подъезжала, мы все выбегали его встречать. Он выходил из машины 
медленно и степенно. В руках у него всегда было несколько бумажных свертков 
с вкуснейшими орехами. Дядя всегда внимательно наблюдал за нами, как мы 
уплетали эти орешки. Однако не все было так просто. По дороге домой он соби-
рал похожий по размеру бараний нут и смешивал их с орешками. Кто-нибудь из 
нас детей, наиболее невнимательный, обязательно попадался на уловку и начи-
нал плеваться. Остальные тогда с двойным вниманием и усердием продолжали 
щелкать орехи. Таким образом, дядя пытался до нас донести, что нужно во всем 
быть внимательным, даже в мелочах. Этот урок, наверное, у всех у нас остался в 
памяти на всю жизнь.  

Когда дядя приезжал к нам, мы все вместе ходили “гороо” вокруг дома. Когда 
он был в доме, мы не заходили без разрешения, вели себя тихо, не бегали и не 
прыгали. У дяди всегда было полно вкусностей: конфеты, печенье, которыми он 
нас всегда угощал» [Бадма-Доржо ламхай, 2006];  

3) Нима Жапов (1905–1990). Шэрэтэ Иволгинского дацана в 1976–1980 гг. 
[Цырендашиев Д., Дамбиева Ц., 2016].  

«Жапов (Жабай) Нима родился в 1905 г. в селе Могсохон Хоринского ведом-
ства. В семье также росли две его сестры. Старшая сестра дожила до девяноста 
лет, к сожалению, собственных детей не имела. У младшей сестры есть дочь, ко-
торая сейчас живет в родительском доме.  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

229 

Скрываясь от ареста, Нима-лама отправляется в Читинскую область вместе со 
своим другом Сан-Дылык-ламой (один из четверых братьев — чесанских лам 
семьи Ендоновых: Ринчин, Будажап, Тарба). Весь путь от села Чесан до станции 
Могзон они прошли пешком, передвигаясь в основном в темное время суток...  
В лесах вблизи станций Сохондо и Могзон в 1935–1937 гг. вместе с ними скры-
вались еще 20 лам, среди них были ламы Чесанского дацана: Дархан Амбэ, Хал-
зан Амбэ, Цыбик Бахан Ахэ, Цыдыпов Цыбик и др.  

Не обошлось и без добрых людей: Петр Гаврилович Малых, мастер на желез-
ной дороге, многим помогал, давал работу. Из воспоминаний Пагмы Доржиевой 
известно, что однажды вечером, когда у нее в гостях были Нима-лама, Сан-
Дылык-лама и Петр Гаврилович, приехали милиционеры из Еравны. Однако 
Петр Гаврилович успел вывести Сан-Дылыка и Ниму через другой выход, а ми-
лиционерам сказал, что в доме посторонних нет, тем самым спас их от ареста.  

По дороге в Харагун и уже в самом Могзоне Нима-лама и Сан-Дылык-лама, 
используя свои знания и навыки в тибетской медицине, помогали местным жите-
лям по мере своих сил и возможностей. Благодарные жители, в свою очередь, 
кормили и предоставляли им кров.  

В сороковые годы председатель сельсовета Хрущев Федор помог им получить 
паспорта. Они внесли изменения в датах рождения: Нима Жапов поменял год 
рождения с 1905 на 1904-й, Сан-Дылык Ендонов — с 1905 на 1906-й, он также 
изменил первую букву своей фамилии и стал Юндуновым. Получив документы, 
они стали полноправными гражданами, стало проще найти работу, чем они и 
воспользовались — официально устроились на железную дорогу…. Стали об-
ходчиками железнодорожных путей недалеко от станции Сохондо. Там Сан-
Дылык-лама встретил свою будущую жену Должиму родом из села Можайка 
Еравнинского района. Она была репрессирована и отбывала срок на железной 
дороге… родились сын Гынин-Дарма и дочь Зинаида.  

Когда началась Великая Отечественная война, Сан-Дылык-лама и Нима-лама 
были вынуждены остаться, железнодорожных рабочих не брали на фронт. По 
окончании войны в 1946 г. они уехали в село Улзыто Читинской области. Рабо-
тали в местном колхозе. На селе они считались образованными людьми и поль-
зовались большим уважением.  

Нима-лама, высокий и сильный, был замечательным плотником, кузнецом, 
строителем, в общем, мастер на все руки. Он мог построить деревянный дом 
один без чьей-либо помощи. Для этого он сам ходил в лес и выбирал определен-
ную древесину, пригодную для строительства… Из жестяных листов он вырезал 
также домашнюю утварь: ведра, тазы, ковши, позницы… Летом многие уезжали 
на летники, а Нима-лама оставался сторожить село. В это время он изготавливал 
грабли, косы, сани, телеги и все необходимое для колхоза.  

Так зарабатывались трудодни, за которые давали несколько мешков зерна, с 
ними люди уезжали на станцию Яблоневая, где меняли их на деньги… В 1954–
1955 гг. Нима-ламу пригласили в Иволгинский дацан. Он прошел путь от про-
стого ламы до унзад, соржо, шэрэтэ в 1976–1980 гг. Был в составе организаторов 
встречи Далай-ламы XIV в период его пребывания в Бурятии. Его друг Сан-
Дылык участвовал в хуралах, проводимых в дацане. Летом 1979 г. он посетил 
Монголию в составе делегации Азиатской буддийской конференции за мир 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

230 

(АБКМ). В 1980 г. после многих его просьб, по состоянию здоровья по достиже-
нии 79 лет Нима-лама был освобожден от должности настоятеля» [Цыренжа-
пов Ц.-Д., 2015, c. 33–35].  

Из воспоминаний Жамсо и Цырен-Жапа Базаровых: «Жапов Нима-ахай жил в 
селе Улзыто, работал в колхозе “Нэгэн-Хусэн”. Он был настоящим мастером, 
строил дома, делал и обжигал кирпичи, клал печи во всех домах Улзыто. Он мог 
работать с металлом, даже занимался кузнечной сваркой. Нима-ахай был хоро-
шим столяром, изготовлял мебель, сундуки, гунгарва, столы, стулья, телеги, кон-
ные сани. Я помню, когда заходил к нему домой, он рисовал и реставрировал 
иконы, изготовлял хужэ…».  

4) Чимит-Доржо Дашибылович Дашибылов (1958–2005). Уроженец местности 
Губээ, села Загустай Кижингинского района. С 1986 г. хуварак монгольского 
Буддийского университета в г. Улан-Баторе. С 1991 г. лама Кижингинского да-
цана, шэрэтэ Кижингинского дацана до 1994 г., с 1995 г. служил в дацане Хам-
бын Хурэ на Верхней Березовке г. Улан-Удэ, в 2002 г. вернулся в с. Загустай. 
Служил в Чесанском дацане с 2002 по 2005 г.  

5) Дашинима Владимирович Содномдоржиев. Первый шэрэтэ возрожденного 
Чесанского дацана, с 1991 по 1993 г. С 1995 по 1998 г. шэрэтэ Иволгинского да-
цана [Цырендашиев Д., 2016, х. 179], с 1998 по 2011 г. — дид хамбо-лама. С 
2011 г. по настоящее время дид хамбо-лама БТСР по Иркутской области.  

Родился 1 января 1967 г. в с. Могсохон Хоринского района БМАССР. После 
учебы в средней школе и службы в рядах Советской Армии посвятил себя слу-
жению Учению Будды. С 1987 по 1992 г. учился в Буддийской духовной акаде-
мии (г. Улан-Батор, Монголия).  

6) Нима-Цырен Бодиев (1959–2014). Шэрэтэ Анинского дацана. Родился в 
1959 г. в селе Булак Кижингинского района. Учился в лицее-интернате № 1, 
окончил факультет физической культуры Бурятского государственного педаго-
гического института им. Доржи Банзарова, защитил звание кандидата в мастера 
спорта по боксу. Работал тренером по боксу в ДЮСШ в с. Кижинга. В 1990 г. 
стал хувараком в Чесанском дацане. Духовное имя Цыден-Дамба-лама. В 1994–
1997 гг. был шэрэтэ Анинского дацана. Затем вернулся в Чесанский дацан. Жена 
Маргарита Уладаева, сын Баир пошел по стопам отца, учится в Буддийском уни-
верситете при Иволгинском дацане.  

7) Батор Бадмаевич Бадмаев (Павлов) был шэрэтэ дацана «Даша Лхун Дуб-
лин». Родился 9 августа 1979 г. в с. Загустай Кижингинского района Республики 
Бурятия. В 1995 г., окончив Чесанскую среднюю школу, стал хувараком Чесан-
ского дацана, поступил в Буддийский университет «Даши Чойнхорлин» имени 
Дамба Даржа Заяева, служил в дацане «Хамбын Хурэ» на Верхней Березовке 
г. Улан-Удэ.  

 В 2000 г. был направлен в с. Шибертуй Бичурского района шэрэтэ дацана 
«Даша Лхун Дублин». Шибертуйский дацан — наследник одного из старинных 
дацанов России (1826) — Хохюртаевского (с 1918 г. Амгалантуйский). Он вспо-
минал, что «когда только начал служить там, это был просто маленький дуган. 
Со временем было решено возвести новый дацан, в связи с этим в 2005 г. был 
проведен благотворительный марафон по сбору средств на строительство нового 
Шибертуйского Цогчен-дугана». Большие усилия Батор Бадмаевич вложил в 
строительство трехэтажного здания, возведение которого продолжалось долгих 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

231 

пять лет. При огромной помощи земляков, простых прихожан, выходцев из Би-
чуры под руководством Батор-ламы 6 октября 2010 г. состоялось долгожданное 
открытие нового Шибертуйского дацана. Освящение Цогчен-дугана проводил 
Пандидо хамбо-лама Д. Аюшеев, а также шэрэтэ дацанов Агинского округа, Ир-
кутской области, Бурятии. Сегодня Шибертуйский дацан стал центром притяже-
ния всех бурят, живущих в Бичурском районе. Также по инициативе Батор-ламы 
были сооружены ступы-субурганы возле восьми населенных пунктов Бичурского 
района, в святых местах гор Хайранга-хан и Хайсгар. За вклад в развитие буд-
дийской религии был награжден почетной грамотой Правительства Республики 
Бурятия, почетной грамотой Народного хурала Республики Бурятия, а также в 
честь 350-летия вхождения Республики Бурятия в состав Российской Федерации 
был награжден юбилейной медалью РБ.  

В свое время были широко известны ламы, которые имели высокое звание 
«аграмба», защитившие его в том числе и в Тибете (Лхасе). Звание «аграмба» 
означает «совершенный знаток символики» (почётное тантрийское звание Дор-
же-зинрамба — «Держатель ваджра»). Тибетский термин «Дорджезинба» — это 
буквальный перевод санскритского «Ваджрадха», которое в тантрийской тради-
ции есть особое проявление Будды Шакьямуни. В этой форме Будда проповедо-
вал тантры. Соответственно, титул «Дорджезинба» уподобляет тантрийского ма-
стера самому источнику буддийской тантры. Среди тех, кто достиг такого высо-
кого уровня знаний, есть ламы, установленные нами: габжа-лама, родом из мест-
ности Чесанын Эхинhээ, Дэмбэрэл Гатабай, из рода Нохой Хубдууд, защитил 
звание аграмбы в Лхасе (Тибете); габжа-лама Будажап Ендонов, также защитил 
звание аграмбы в Лхасе; габжа-лама Цыренжаб Гатавон (Гатабон, 1890–1979) из 
Эгитуйского дацана, успешно окончил образовательный курс и защитил в Чесан-
ском дацане звание аграмбы; Даши-Жамсо Гармаев, 1878 г. р., из Баянгола, неиз-
вестно, где защитил звание аграмбы.  

Известно имя аграмба-ламы Чесанского дацана Будажапа Цыреновича Ендо-
нова (1890–1956). По информации родственников, был шэрэтэ дацана в Респуб-
лике Тыва «Танга Тубидэ» (с начала 1930-х до 1953 г.). Нами продолжается по-
иск материалов о периоде его жизнедеятельности в Тыве. В настоящее время в 
фондах Национального музея Республики Тыва, в государственном архиве Рес-
публики Тыва сведений о нем не обнаружено. В изданной в 2015 г. в Республике 
Тыва книге «История тувинских монастырей и лам» Станислава Серенот-башкы 
восстановлено более тысячи имен лам и хувараков из Тывы. В этой книге его 
имени нет.  

«Ендонов Будажап родился в 1890 г., второй сын в семье Цыренова Ендона, 
гэбшэ, эмшэ-ламы Чесанского дацана. В семье было много детей: четыре сына 
(Ринчин, Будажап, Тарба и Сан-Дылык) и шесть дочерей. Все сыновья были от-
даны в Чесанский дацан на обучение. Ринчин-лама защитил звание гэбшэ, умер в 
молодые годы. Тарба-лама тоже умер в молодом возрасте. Сан-Дылык защитил 
ученое звание гэбшэ, как и отец, стал hудалши, эмчи-ламой.  

 Будажап-лама, защитив ученое звание габжа, решил отправиться на учебу в 
“Баруун Жуу” (Тибет, г. Лхаса). Благодаря целеустремленности и упорству после 
успешной сдачи экзамена защитил степень аграмбы, что означает “совершенный 
знаток символики”. Иногда эта степень называется Дорже-зинрамба — “Держа-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

232 

тель ваджра”. Таким образом, Будажап-лама обрел большую известность и авто-
ритет среди лам и хувараков. Более двадцати лет он был шэрэтэ дацана в Респуб-
лике Тыва (“Танга Тубидэ”)» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 42–43].  

О нем ничего не было известно вплоть до его возвращения на малую родину в 
1953 г., где он прожил свои последние годы среди близких и родных. В 1956 г. 
Будажап-лама покинул этот мир.  

Корреспондент газеты записал воспоминания одной женщины в с. Загустай 
Кижингинского района: «В 1950 г. у меня родилась дочь Бутидма, которая со 
временем перестала видеть. Через год родился мальчик, он был очень слаб и 
прожил недолго. Обращались к врачам, но они так и не смогли помочь. Тогда я 
села на коня и отправилась за десять километров к Будажап-ламбгай. Он встре-
тил меня с улыбкой, внимательно выслушал и сказал: “Ты не переживай и не 
бойся, я обязательно помогу тебе, проведу все необходимые обряды, помолюсь 
за вас. Поезжай домой. У тебя будет еще много детей, и все они вырастут хоро-
шими людьми”. Благодаря помощи Будажап-ламы в моей семье родилось три 
сына и шесть дочерей. Будажап-лама в любое время всегда помогал людям»  
[Чимитов Ц., 1992].  

Правнук Будажап-ламы (по материнской линии) хуварак Лубсан (Жамьян Ба-
ярович Содномов, 1993 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинского района) учит-
ся в Буддийском университете при Иволгинском дацане, окончил 6-й курс на 
философском факультете. По отцовской линии является правнуком гэбшэ-ламы 
из Чесанского дацана Осора Гэлэгэй из Хульхисона.  

Широко известно имя ламы Иволгинского дацана Галсана Жамбаловича 
Жамбалова (1896–1983). «Лама Галсан Жамбалов родился в 1896 г. в Могзон-
ском сомоне в роду Харгана в семье Жамбала Галсанова, в которой росли пятеро 
сыновей и две дочери. В возрасте восьми лет был отдан хувараком в Чесанский 
дацан. Одно время Галсан Жамбалович занимал должность повара на кухне да-
цана, варил еду для всех лам. Успешно окончив обучение, Галсан Жамбалович 
защитил ученую степень “гэбшэ” и стал штатным ламой Чесанского дацана.  

В десять лет Галсан потерял родителей. В семье он был старшим сыном, по-
этому на его плечи легла обязанность растить и воспитывать младших братьев и 
сестер. Самую старшую сестру Мыдыг отдали на воспитание тете — Долгор Ба-
заровой, у которой тоже была большая многодетная семья. Брата Цыремпила от-
дали в семью Буды Жамьянова. Во время репрессий Буду раскулачили и отпра-
вили в ссылку вместе с Цыремпилом. К сожалению, Буда недолго прожил в 
ссылке, заболел и умер.  Брат Бамбай жил в селе Укурик, женился на Дамдино-
вой Дулме. В тридцатых годах они переехали в село Бада Читинской области, где 
у них родились сыновья Батоцырен и Батомунко. Во время Великой Отечествен-
ной войны Бамбай ушел на фронт, откуда он уже не вернулся.  

В то время шэрэтэ Чесанского дацана был Рабжа-багша (Рабжа Цыбигдоржи-
евич Жамьянов, Павлов Добчин), который являлся родственником, а также 
наставником (учителем) Жамбалова Галсан-ламы. Галсан, в свою очередь, помо-
гал по хозяйству и ухаживал за пожилым Рабжа-багшой. Во время репрессий они 
оба были арестованы и отправлены в тюрьму.  

Галсан Жамбалович рассказывал, что Рабжа-багша нашел в камере удобное 
место на втором ярусе. Пока его не было, один из заключенных занял это место. 
Вернувшись, Галсан-лама сбросил с места этого человека. Почувствовав внут-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

233 

реннюю энергию и силу воли Галсана Жамбаловича, заключенный не стал свя-
зываться и уступил место. Сам Галсан переживал, что, возможно, этот инцидент 
в будущем отразится на нем, тем не менее все обошлось, и никто не заметил.  

В 1937 г., когда состояние Рабжа-багши резко ухудшилось, Галсан-ламе ка-
ким-то образом удалось договориться, и их вместе выпустили из тюрьмы. Галсан 
Жамбалович ухаживал за Рабжа-багшой до самого последнего момента. В том же 
году Рабжа-багша покинул этот мир. Галсан-лама проводил своего наставника по 
всем положенным буддийским обрядам.  

После этого Галсана Жамбаловича забрали обратно в тюрьму, в которой он 
провел еще семь лет до 1944 г. В том же году всех оставшихся в живых лам по-
миловали и отпустили на свободу. Из реабилитированных лам восемьдесят чело-
век призвали в армию, среди них был Галсан-лама. Так как Галсан Жамбалович 
хорошо управлялся с лошадьми, ему доверили коня и походную кухню, он сле-
дил за достаточным пополнением дров и воды. После войны Галсан-лама вер-
нувшись домой, устроился работать в колхозе. Зимой он занимался отоплением 
овощехранилища.  

Его племянник Батоцырен пригласил Галсана Жамбаловича переехать к нему в 
Улан-Удэ. Позже открылся Иволгинский дацан, куда его пригласили на службу 
штатным ламой. Он отказался от предложения, но переехал в дацан и стал нештат-
ным ламой. На территории Иволгинского дацана ему построили маленький домик, 
где он жил и работал. В 1983 г. он покинул этот мир» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 29–31].  

Одним из хранителей драгоценного нетленного тела Пандидо хамбо-
ламы Даши-Доржо Итигэлова с апреля 2008 по октябрь 2015 г. был Жалсан-
лама (Энгельс Эрдынеевич Николаев), выходец из Чесанского дацана.  

Он пошел по стопам своего деда Цыренбазара Цыденовича Цыремпилова, ко-
торый был хувараком Чесанского дацана. Родился 10 ноября 1979 г. в с. Чесан 
Кижингинского района. С детства был прилежным и очень старательным учени-
ком, принимал активное участие в художественной самодеятельности школы, 
играл ведущие роли в школьном драматическом кружке. В 1994 г. в возрасте  
14 лет был отдан хувараком в Чесанский дацан. В 1999–2002 гг. его наставником 
был Тунга-лама (Иволгинский дацан). Он прошел обучение в Чесанском, Ивол-
гинском дацанах, Гандан-дацане в Монголии. В 2002–2008 гг. получил образова-
ние в Буддийском университете Гоман-дацана в Индии (факультет буддийской 
философии). С мая 2016 г. по настоящее время гелун Жалсан-лама служит в Че-
санском дацане. Осенью 2017 г. выехал для дальнейшей учебы в Непал.  

Среди лам Чесанского дацана были известные ламы, обладающие различными 
сиддхами (бур. шиди, шидитэй). Си́ддхи (санскр.  siddhi, «совершенный») — 
сверхъестественные силы, способность творить чудеса, сверхобычные возмож-
ности человека в йоге. Этот термин встречается в литературе по йоге и буддизму 
Ваджраяны. Сиддхами также называют великих йогинов (махасиддхов). Сверх-
способности у них проявляются в ходе духовного развития и представляют собой 
высшие степени посвящения, которые могут достичь в результате многолетних 
тренировок йоги.  

Примерами сиддхов являются ясновидение, яснослышание, телепатия, осве-
домленность о будущем (или прошлом), совершенная интуиция, телепортация, 
способность быстро перемещаться на большие расстояния, становиться невиди-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

234 

мым по своему желанию, обходиться без сна, задерживать дыхание и сердцебие-
ние на долгое время (неделями), обходиться без еды и воды, являть себя одно-
временно в двух и более разных местах, лечить болезни, воскрешать, способ-
ность материализовывать предметы, направлять события в нужное русло и др. 
Все примеры можно свести к восьми классическим сиддхам (ашта-сиддхи): 
Анима — умение становиться маленьким, как атом; Махима — умение стано-
виться бесконечно большим; Лагхима — сверхлегкость, левитация; Прапти — 
способность к расширению, вездесущности, способность передвигать предметы с 
одного места на другое, не пересекая при этом разделяющего их пространства; 
Вашитва — управление природными силами; Ишитва — превосходство над при-
родой; Пракамья — осуществление желаний; Кама-авасайитва — полная удовле-
творенность.  

К самым известным и почитаемым ламам, обладавшим сиддхами, высокими 
знаниями в буддийской философии, тибетской медицине, астрологии, всеми та-
инствами буддийских учений и практик, можно отнести трех лам, которые после 
смерти в разные годы были признаны хубилганами — воплощениями Очирвани, 
Арьяа-Баала, Ямандага, что является большой гордостью Чесанского дацана:  

– шэрэтэ (в 1892–1904 гг.) Чесанского дацана Ринчин Чойван Эрдынеев — 
Эрдэни-лама из Хульхисона — был признан хубилганом (воплощением) Очир-
вани [Υндэр… С. 4]; Ваджрасаттва — по-бурятски Очирвани-бурхан. 31 декабря 
1870 г. — хуварак, 16 марта 1873 г. — банди, 28 февраля 1874 г. — гелун Анин-
ского дацана, с 5 февраля по 11 октября 1883 г. исполнял обязанности шэрэтэ 
Анинского дацана, 16 августа 1887 г. переведен в Чесанский дацан, 17 февраля 
1892 г. в возрасте 51 года утвержден шэрэтэ Чесанского дацана; 

– шэрэтэ (в 1905–1911 гг.) Чесанского дацана лама Агван Зургадаев был при-
знан хубилганом Арьяа-Баала-бурхана [Υндэр… С. 4]. Габжа-лама Ринчин-Агван 
Зургадаев был уроженцем Дээдэ Чисаан. Место его рождения Υндэр Хушуун, 
расположено недалеко от местности Хуhан Жалга. Ему не было равных в диспу-
тах по буддийской философии. В народе был прозван Зургаадай-багша, так как 
днем и ночью не выпускал из рук четки, читая мантру Арьяа-Баалы (Ом мани 
бадме хум), количество которых довел до шестисот миллионов! Проводил уеди-
ненную медитацию в местности Нарин-Булаг. Впоследствии местный аршан, ко-
торый берет свое начало с Мухар-Шэбэра, прославился как Зургаадай Багшын 
Аршаан. В 1903 г., когда 13-й Далай-лама Тубдэн-Жамсо находился в Монголии  
(г. Улан-Батор), он встретился с ним. При встрече они приветствовали друг дру-
га, прикасаясь лбами (означает приветствие равного с равным);  

– шэрэтэ (в 1919–1920 гг.) Чесанского дацана Бальжир Ямпилов был признан 
хубилганом Ямантаки [Цыренжапов Ц.-Д., 2015, c. 101].  

Известными в свое время были и жодче-ламы, которые могли проводить спе-
циальные обряды. Жод — практика индивидуального созерцания, медитативный 
ритуал, проводимый по традиции в пустынных местах, у источников, в пещерах. 
Жод-лама, или жодчин, — владеющий таинственными знаниями управления 
природными силами, способный уничтожить зло. Среди них жодче-лама Жамбал 
Дамдинов из Сулхары; жодче-лама Лубсан Сандидов из с. Могсохон, габжа; 
жодче-лама Намдаг Сангитович Намсараев (1898–1942) — племянник Лубсан-
ламы из Чесанского дацана, с 7 лет хуварак Чесанского дацана, изучал жод в 
Эгитуйском дацане, там же защитил ученую степень гэбшэ, погиб на фронте. 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

235 

В книге Ц.-Д. Цыренжапова есть описание габжа, жодче-ламы Гурдармы Данда-
рова, который обладал сверхъестественными способностями: «…Он мог сделать 
так, чтобы во время дождя не промокнуть. Часто ездил с братом Шойдоном от 
Зун-Нэмэтэя до Барун-Нэмэтэя, в дождливую погоду занимались уборкой сена, 
когда соседи не могли. Гурдарма мог сокращать дороги (расстояния). Поначалу 
ему не верили, пока однажды Дамдин Бадмаев с другом не испытали его и не 
убедились в этом [Цыренжапов Ц.-Д., c. 103].  

Габжа-лама Бальжин Бадмацыренов мог передвигать вещи на расстоянии 
(шэрээ гуйлгэдэг байгаа юм), габжа-лама Ринчинэй Тарниша из Могсохона мог 
укорачивать расстояния. О некоторых из них писали в различных газетах и книгах: 

– «…многие ламы обладали различными сиддхами. Среди них габжа Бальжин 
Бадмацыренов, познавший пустотность бытия. Оодойн Тарниша, гэбши-лама, 
родом из Сунхэриг (Хусоотэ), укорачивал расстояние, мог во рту расплавить се-
ребро» [Аюржанаева Д., 2009, c. 4];  

– в книге «Дождь из цветов» И. Л. Муханова описано два случая, связанных с 
именами известных лам Чесанского дацана — Пирангалай-ламы (Шой-баабай) и 
Абидайн Зандараа-ламы (шочины — предсказатели, гуртэны — прорицатели):  
«В 1937 г. кто-то поджег колхозное сено неподалеку от села Кижинга. И местные 
органы милиции, давно мечтавшие расправиться с ламой Кижингинского дацана 
Пирангалаем, который пользовался большой славой у людей, указали руковод-
ству колхоза свалить вину на него. Узнав об этом, Пирангалай взял в руки четки 
и стал читать мантру, посвященную Зеленой Таре. Читал он до тех самых пор, 
пока невозмутимое спокойствие не отразилось на его лице. После этого Пиран-
галай посмотрел на большой палец своей руки, перебиравший четки, и увидел на 
нем сначала изображение Зеленой Тары, а затем лицо человека, который совер-
шил поджог. Сопровождаемый работниками милиции, Пирангалай-лама отпра-
вился домой к тому человеку и со всеми подробностями рассказал ему, как тот 
совершал поджог… И человек признал свою вину» [Муханов И. Л., 2011, с. 117]; 

– «В 1964 г. пропала одна женщина, чабанившая вместе со своим мужем 
неподалеку от села Кижинга. Ее искали повсюду, но нигде не могли найти. И 
тогда решили обратиться за помощью к ламе Пирангалаю, бывшему в то время 
уже седым стариком. Пирангалая привезли к дому, в котором жила эта женщина 
вместе со своим мужем и детьми, и Пирангалай совершил обряд, полагавшийся 
по такому случаю. А после подошел к кустарнику, росшему в десяти шагах от 
дома, и объявил: “Сейчас она выбежит из кустов. Ловите ее, иначе никогда 
больше не увидите!”.  

Вскоре пропавшая женщина и вправду выбежала из кустов, посмотрела ка-
ким-то странным взглядом на ожидавших ее людей и метнулась в сторону… 
Женщину догнали и силой привели в дом. В таком странном, если не сказать 
больше, состоянии она находилась еще несколько дней, а потом пришла в себя и 
рассказала такую историю: “Встретила я незнакомую женщину, которая предста-
вилась мне Хозяйкой одной горы, расположенной в нашей местности. Эта жен-
щина, уверенно сидевшая на своем коне, пригласила меня прогуляться вместе с 
ней, и мы поехали.  

У женщины были длинные распущенные волосы, и она пела песни в пути.  
И на сердце у меня становилось от ее песен легко и весело. Питались мы какой-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

236 

то незнакомой мне ягодой, которую находили в пути. Ягода эта имела красно-
оранжевый цвет, и я вполне ею наедалась. Когда мы отдыхали в поле, возле вы-
сокой копны, приехали за этой копной люди на телеге. Хозяйка взяла меня за 
руку, и люди нас не заметили. Ездили мы с ней на Байкал и присутствовали на 
каком-то большом собрании. Курили по очереди длинную трубку, из которой 
шел очень приятный дым.  

Проезжали мы одно заброшенное кладбище, и я увидела стоявшие повсюду 
дома и людей, ходивших между ними. Люди о чем-то разговаривали между со-
бой, а вдалеке лаяла собака. Когда мы находились возле одного санатория, нас 
заметила девочка лет пяти, гулявшая по дорожке вместе со своими родителями. 
Девочка решила ко мне подойти, но Хозяйка спешно увела меня в лес. После 
этого Хозяйке понадобились спички и табак, и мы поехали к горе Челсана. Хозя-
ин этой горы, Седой Отец, встретил нас у самого ее подножия и сердито спросил 
Хозяйку: Где ты была? Эту женщину повсюду ищут… Немедленно отвези ее до-
мой!” Хозяйка отвезла меня домой и, явно недовольная указом Седого Отца, 
столкнула с лошади. Я упала и потеряла сознание, а потом обнаружила себя сре-
ди людей”» [Муханов И. Л., 2011, c. 119–121];  

– в книге Ц.-Д. Цыренжапова «Чесанский дацан» есть описание случая с Шой-
баабай (Гармажапова Пирангалая Цынгеевича): «…Из воспоминаний Жалсана 
Дондокова: “В семидесятые годы как-то вечером я зашел к Шой-баабай. У него 
как раз ждал приема директор колхоза “Загустайский”. Увидев друг друга, нам 
стало неловко, ведь мы оба коммунисты, а пришли за советом к ламе. Он расска-
зал, что в колхозе потерялся табун, его долго искали, но так и не нашли, отчаяв-
шись, он пришел к Шой-баабай за помощью. Прошло время, встретились на со-
брании в районе, я поинтересовался, нашел ли он свой табун. Он радостно про-
шептал, что Шой-баабай сказал искать в районе Ульдурги в лесу, и действитель-
но табун нашли в том месте”» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 52]; 

– в статье Цырен-Дондока Чимитова «Хубилгануудhаа эхитэй» (пер. —  
Д. Н.) описан случай из жизни Хошхо Хамнаевича Ундонова, много лет прорабо-
тавшего агрономом МТС и колхоза. Его внук был слаб здоровьем и часто болел. 
Врачи не могли помочь, и ему посоветовали обратиться к Шоо-баабай. Он по-
смотрел и сказал, что причина в его охоте, в применении удушающих петель (ло-
вушек), что лесные звери тоже божьи создания и не заслуживают предсмертных 
мучений. Шоо-баабай посоветовал ему прекратить ставить ловушки, сделал спе-
циальный обряд и прочитал молитву. Несмотря на то, что Хошхо Хамнаевич был 
коммунистом, он выполнил советы ламы. Вскоре ребенок, прикованный к крова-
ти, пошел на поправку и встал на ноги. Эти и другие истории про своего деда 
знает Балдан, — лама Иволгинского дацана, преподаватель в Буддийском уни-
верситете, получавший буддийское образование в Индии Гоман-дацане в течение 
9 лет (с апреля 2001 до мая 2010 г. в монастыре Балдан Брэйбун), гэбшэ. Он 
предоставил краткую биографию своего деда: «Гармажапов Пирангалай Цынгее-
вич (род Харгана) родился в 1911 г. в местности Шулута Чесанского сомона Хо-
ринского района. В 10 лет родители отдали его в хувараки в Чесанский дацан. 
Успешно сдал экзамены на ученое звание “гэбшэ”. Скрываясь от репрессий, он 
уехал в Читинскую область к своим родственникам. В 1941 г. призван на фронт, 
но направили на работы в железнодорожные войска. Из-за изнурительной и тя-
желой работы в 1943 г. он тяжело заболел. Вернувшись домой, работал на Чесан-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

237 

ской машино-тракторной станции (МТС) табунщиком, кузнецом, сплавлял лес по 
реке и др. В 1945 г. женился на Цыбжидме Дамдиновне Дашиевой, родились два 
сына и две дочери. Старший сын Шой-Жамса Пирангалаевич в настоящее время 
проживает в пос. Кижинга со своей семьей. В 1971 г. Пирангалай Цынгеевич 
вышел на заслуженный отдых. К нему обращались со всего района, и он безот-
казно проводил буддийские обряды, молебны. В народе Пирангалая Цынгеевича 
называли Шой-баабай, именем старшего сына. Несколько раз его приглашали 
работать в Бурятский научный центр (БНЦ), так как он хорошо владел монголь-
ским и тибетским языками. В 1983 г. шэрэтэ Иволгинского дацана пригласил 
Пирангалая Цынгеевича штатным ламой. В 1986 г. он тяжело заболел и был вы-
нужден вернуться в село Чесан Кижингинского района. В этом же году его не 
стало. В газете “Хэжэнгэ” от 5 апреля 2012 г. № 13 была опубликована о нем ста-
тья “Наhанай харгы”»; 

– в книге И. Л. Муханова «Дождь из цветов» есть описание случая c габжой, 
соржо-ламой Чесанского дацана Абидайн Зандараа из местности Тураасгай: 
«Неподалеку от Чесанского дацана загорелась по непонятной причине степь. 
Сильный ветер гнал полосу огня прямо на дацан, грозя в короткое время уни-
чтожить все, что люди создавали веками. Вооружившись ведрами и лопатами, 
ламы и хувараки этого дацана вышли сражаться с пожаром. Но ветер снова и 
снова раздувал огонь! И когда люди, спасавшие Чесанский дацан, были уже го-
товы расписаться в своем бессилии, к ним, качаясь под ветром, как былинка, по-
дошел Абида-лама. Люди про этого ламу говорили, что он был отличным тант-
ристом, и в его ветхом, как и он сам, домике ничего, кроме священных книг, не 
было. Абида-лама внимательно посмотрел на языки огня, бушевавшего повсюду, 
и стал своей тросточкой писать в воздухе слова. Вскоре после этого ветер подул 
в обратную сторону и пожар прекратился» [Муханов И. Л., c. 117]; 

– шэрэтэ Чесанского дацана Зургаадайн-багша был известным жодчином, ко-
торый «предсказал революцию 1917 г., Гражданскую войну, появление атомного 
оружия» [Цыренжапов Ц.-Д., с. 13].  По информации Намсалмы Жамьяншира-
повны Иннокентьевой — дочери гэбшэ-ламы Жамьянширапа Будановича Цыби-
кова из Чесанского дацана: «Вспоминается рассказ отца об одном случае из жиз-
ни его учителя Зургаадайн-багши. Зургаадайн-багша со своим учеником Дампи-
лай Данзаном отправился на лошади, запряженной в телегу, в Гандан-дацан 
(Монголия) поклониться Далай-ламе, пребывавшему там. Когда Зургаадайн-
багша переступил порог дацана, Далай-лама, увидев его, спустился с трона, по-
шел навстречу, и они приветствовали друг друга поклонившись друг другу, со-
прикоснувшись лбами как равный с равным, и как старые знакомые заговорили 
на незнакомом Данзану-хувараку языке. (Это говорит о том, что Зургаадайн-
багша был очень благородной душой, в прежней жизни знавший Далай-ламу и 
помнящий тот язык, так как в этой жизни они встретились впервые.) На обрат-
ном пути Зургаадайн-багша сказал Данзану, сидевшему за вожжами: “Иди назад, 
поспи” и сам сел за вожжи. Данзан не спал неделю, дорогу от Гандана (Урга, 
ныне Улан-Батор) за неделю-то вряд ли одолеешь, но суть в том: когда учитель 
разбудил ученика, чтобы тот сел за вожжи, они оказались на перевале Уулэн Ха-
ан, рядом с Чесанским дацаном, Зургаадайн-багша сократил дорогу» [Цыренжа-
пов Ц.-Д., с. 68–69].  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

238 

– Цыренэй Данзан-габжа (гуртэнчи — прорицатель, предсказатель) — в пери-
од учебы в Чесанском дацане особых успехов достиг в изучении астрологии. 
«Его предсказания были настолько точными, что к нему ездили из разных угол-
ков республики…» [Цыренжапов Ц.-Д., с. 54]; 

– шэрэтэ Чесанского дацана Рабжа-лама Добчин Павлов. «Он пользовался 
большим уважением, и к нему всегда обращались “Багша”. В то время шло стро-
ительство Восточно-Сибирской железной дороги, и оно приближалось к поселе-
нию. Тогда жители пришли с хадаком к Рабжа-багше просить, чтобы железная 
дорога прошла мимо селения. Он долго и много читал молитвы — в то лето было 
сильное наводнение, и железную дорогу провели вдоль линии гор села Укурик, 
мимо самого села…». Этот эпизод связывают с его именем [Цыренжапов Ц.-Д. 
С. 21]; второй случай: «Рабжу-багшу сопровождал Цыбикжап Гармаев (в народе 
звали его Борхондой). Летник в Орто находился в километрах пятнадцати от ду-
гана. Конечно, никто точно не измерял расстояние, называли приблизительно. 
Они проехали несколько километров, как собрался дождь. Борхондой стал пого-
нять коня, хотел приехать до начала дождя. Рабжа-багша сказал ему: “Не торо-
пись, езжай рядом со мной, далеко не отходи”. Ехали они шагом не торопясь, 
дождь лил как из ведра, но они ни капельки не промокли. Рабжа-багша обладал и 
другими шиде. Мог предвидеть, что произойдет. В местности Аята весной воз-
ник страшный пожар. Вокруг стойбищ Аяты Хагдан горела прошлогодняя трава 
высотой по пояс. Аятинцы надеялись только на чудо, потому что кругом почва 
сухая, погода стояла ветреная. Если бы огонь дошел до дороги и перекинулся 
через нее, то никому не удалось бы спастись. Ветер дул в сторону Аяты. В это 
время подъехал Рабжа-багша на белом коне. У него ничего не было, кроме ташу-
ра (бич). Он тихонько проехал по дороге, при этом медленно махал ташуром от 
себя. Огонь сразу же стал стихать, и пожар стал тухнуть. Рабжа-багша жил в 
Хушарте в километрах десяти от Аяты. К нему никто не поехал и не сказал, он 
сам догадался, приехал и потушил пожар. Так он спас дома аятинцев. В Аяте жи-
ло семей десять, они косили сено по долине речки Аяты…» [Цыренжапов Ц.-Д., 
c. 102]. Учениками (шаби) Рабжа-багши были ламы Чесанского дацана — Жам-
балов Галсан габжа-лама, Очиров Ринчинима габжа-лама.  

Мы перечислили самые известные случаи сверхъестественных возможностей 
лам Чесанского дацана. Также были известны далеко за пределами прихода Че-
санского дацана имена эмчи-лам. До сих пор помнят и знают эмчи-ламу Дампила 
Ешиева, знатока восточной медицины, «практиковал пульсовую диагностику» 
[Цыбикова Д., Дондоков Ж., 2013]. Глубокие познания и практику тибетской ме-
дицины он получил в дацане Богдын Хуреэ в Монголии [Аюржанаева Д., c. 4]. 
«Известен случай, когда заболевшую дочь царя Николая II в течение трех лет 
безуспешно пытались вылечить известные лекари из России и других стран (Ан-
глии, Франции, Италии). Тогда Агван Доржиев (цаннит хамбо-лама) пригласил в 
Петербург лекаря Чесанского дацана Дампил-ламу, который в течение месяца 
вернул девушке утраченное здоровье тибетскими препаратами» [Кижинга…  



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

239 

С. 141; Цыбикова Д., Дондоков Ж., 2013]. Надо отметить, что в официальных 
источниках этот случай не упоминается.  

Известны были своим врачеванием Дандарай Дугар — гэбшэ, hудалши, эмчи-
лама, ученик Дампил-ламы Ешиева, который без специальных инструментов, на 
ходу вылечил Цыренова Доржо, глаза которого не смогли вылечить врачи. Ду-
гар-лама убрал бельмо своим инструментом (ножом), и после операции Доржо 
стал видеть.  

Сан-Дылык Ендоной (Юндунов), гэбшэ, hудалши, эмчи-лама, без скальпеля 
излечивал аппендицит тибетским лекарством. Его отец Цэрэнэй Ендон, гэбшэ, 
hудалши, был известным эмчи-ламой Чесанского дацана.  

Жамбын Шойжаб — габжа, hудалши, эмши-лама, с помощью обряда «Жаб-
туй» мог излечивать больных параличом.  

В разное время известными за пределами прихода эмчи-ламами Чесанского 
дацана были: Лубсан Гунга Сундуев — первый шэрэтэ Чесанского дацана, габ-
жа; Дагбын Тугмит — шэрэтэ Чесанского дацана, габжа, hудалши; Дарижабай 
Нима — габжа, унзад; Бурбэйн Шойдор — габжа, hудалши; Очиров Ринчини-
ма — габжа, hудалши; Жамсаранай Цэбэгжаб — габжа, hудалши; Маанин Ба-
зар — габжа, hудалши; Базарай Жана — габжа, hудалши; Хоршуудайн Шойн-
жуур — габжа, hудалши; Шойнжуурай Гомбо — гэбшэ, hудалши; Очирой Гомбо 
(1905–1965) — гэбшэ, hудалши; Гармын Цэрэнбазар — гэбшэ, hудалши; Ошорой 
Дандар — гэбшэ, hудалши; Аюшин Сандан — хуварак, эмши; Жамсын Чойжап 
из Укурика, Митэбдоржо — лама из Могсохона и многие другие.  

В Чесанском дацане служили 22 эмчи-ламы, согласно сведениям о ламах, 
практикующих тибетскую медицину, представленным в Центральный духовный 
совет шэрэтэ дацана, в 1928 г.  

В настоящее время широко известно имя Дугарова Чимит-Доржо, эмчи-ламы, 
он родился в 1943 г. в с. Челутай Агинского района Забайкальского края, вы-
пускник Буддийского института в Монголии, до 1988 г. служил в Иволгинском 
дацане, заслуженный работник здравоохранения Республики Бурятия, научный 
сотрудник Центра восточной медицины РБ [Буддизм: персоналии… С. 147]. В 
настоящее время находится на заслуженной пенсии. Чимит-Доржо-лама ученик 
эмчи-ламы Чесанского дацана, пульсолога, знатока тибетской медицины, гэбшэ-
ламы Гармаева Цэрэнбазара (Гармын Цэрэнбазарай). При личной встрече 15 сен-
тября 2017 г. в г. Улан-Удэ Чимит-Доржо-лама рассказал про своего учителя:  
«Я приехал из Аги к нему домой в местность Мухор Хунды (49 км, с. Романовка) 
впервые весной 1966 г. за лечением и лекарством. В то время он как эмчи-лама 
был известен по всему Забайкалью, ему был 71 год. После знакомства и общения 
с ним я согласился на его предложение стать учеником и помощником: помогал 
собирать травы, изготавливать лекарства, обучался практике тибетской медици-
ны. Он всегда с теплотой и благодарностью вспоминал свой родной дацан, рас-
сказывал, что был хувараком в Чесанском дацане, защитил там степень гэбшэ и 
поехал учиться в Монголию в г. Ургу (Улан-Батор). Там он 12 лет учился в шко-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

240 

ле цаннит (чойра), в связи с революцией не успел защитить степень габжа. Он 
учился на одном курсе вместе с Гомбожапом — будущим хамбо-ламой Монго-
лии. Он обучался на протяжении 20 лет, имел глубокие познания по буддийской 
философии и практиковал тибетскую медицину. Говорил мне, что был репресси-
рован в 1930-е гг. Лечил заключенных и работников лагеря во время ссылки.  

Он владел пульсовой диагностикой (hудалши). Принимал в день по 30–40 че-
ловек. Я всегда восхищался его глубокими теоретическими познаниями, логикой 
и многолетней практикой тибетской медицины. До сих пор продолжаю его прак-
тику, используя его методику, изготавливаю лекарства. Я был его учеником на 
протяжении двух лет — в 1966–1967 гг., раз в год ездил домой в Агу. В 1968 г.  
я работал в г. Улан-Удэ в группе изучения индо-тибетской медицины Сибирско-
го отделения Академии наук, которую организовал Пурбо Балданжапов.  
В 1968 г. Цэрэнбазар-лама провел специальный обряд, я получил посвящение, он 
стал моим духовным учителем (багша), вручил мне хадак, в последующем пере-
дал мне все свои знания и секреты практики и методики лечения. В 1968 г. его не 
стало. В 1969–1975 гг. я учился в дацане в Монголии. Всегда с благодарностью и 
с большим признанием вспоминаю своего учителя. Храню дома его портрет».  

«…Из Чесанского дацана вышло много славных лам, таких как Нимын Базар-
ханда (гэбшэ, hудалши), Бурбэйн Цэбэгжап (эмчи, hудалши), Дунзэн габжа-лама 
и другие эмчи-ламы…» [Аюржанаева Д., 2009, c. 4].  

«История и время оставили нам мало имен из той славной когорты лам, но до 
сих пор сохранились в памяти народной имена: лама Дымбрыл Гатапов, извест-
ный своими глубокими познаниями в буддийской философии, Шойжаб Жамбаев, 
Дугар Чимитов, Базар (Шоймпол) Галсанов, Морхон Сультим, Сандан Шойнжо-
нов и многие другие…» [Аюржанаева Д., c. 4; Цыренжапов Ц.-Д., c. 14].  

В газете «Хэжэнгэ» в статье об истории Чесанского дацана упомянуты неко-
торые вышеперечисленные имена лам Чесанского дацана [Цыбикова Д., Дондо-
ков Ж., 2013].  

В апреле 1936 г. было принято Постановление ЦИК и СНК БМ АССР «О вос-
прещении лечения населения методом тибетской медицины», которое можно 
рассматривать как очередной этап репрессивной политики в отношении ламства. 
В документе говорилось: «1. Воспретить всем лицам принимать лечение методом 
тибетской медицины на всей территории Бурят-Монгольской республики.  
2. Лиц, виновных в нарушении настоящего постановления, привлекать по соот-
ветствующей статье Уголовного кодекса» [Цыремпилова И. С., 2000, c. 142]. 
В 1925 г. в 44 дацанах республики число эмчи-лам составляло 440 человек, в 
1937 г. их осталось всего 53 человека [Архив Управления ФСБ РФ по РБ, ф. 3, 
оп. 1, д. 56, л. 64].  

Ламы из Чесанского дацана в разные годы служили в Иволгинском дацане на 
различных должностях или участвовали в проведении различных хуралов. Среди 
них были шэрэтэ Иволгинского дацана (1953–1967 гг.) дид хамбо-лама Бадма-
Доржо Жамбалов и Нима Жапов (1976–1980 гг.); дид хамбо-лама Дашинима 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

241 

Владимирович Содномдоржиев был в разные годы шэрэтэ Чесанского и Ивол-
гинского дацанов; нештатным ламой Галсан Жамбалович Жамбалов; эмши-лама 
Сандылык Ендонов участвовал в хуралах Иволгинского дацана; Шой-бабай-лама 
Пирангалай Цынгеевич Гармажапов (1983–1986 гг.); Няня-лама, унзад-лама 
Иволгинского дацана (1956–1982) Шойжол Доржиевич Жалсанов (1904–1982), 
духовное имя Агван Лубсан; гэбшэ-лама Нацагдоржо Базаров (в 1970-е гг.); ге-
лун, гэбшэ-лама Иволгинского дацана Гарма Доржиев (1897–1982), с начала 
1970-х гг. вручную переписывал тибетские книги и сдавал в Иволгинский дацан; 
астролог Иволгинского дацана Шагдаров Сандан с 1958 г. (предлагали стать 
пандидо хамбо-ламой, но отказался); Шарапдоржо Санжаевич Санжиев в 1960-е 
гг. участвовал в хуралах Иволгинского дацана; гелун Чесанского дацана Жалсан-
лама (Энгельс Эрдынеевич Николаев) с апреля 2008 по октябрь 2015 г. был храни-
телем нетленного тела Д.-Д. Итигэлова; преподают в Буддийском университете в 
настоящее время гэбшэ Балдан-лама Александр Пирангалаев (внук Шой-бабай-
ламы), гэбшэ-лама Чимит Баирович Намнанов, в настоящее время является храни-
телем нетленного тела Д.-Д. Итигэлова Батор Бадмаевич Бадмаев (Павлов) и др.  

В списке лам и хувараков Чесанского дацана Ц.-Д. Чимитова от 1993 г. упо-
минается гэбшэ-лама Чесанского дацана, уроженец местности Чесанын Эхин 
Дансаранов Жамсо Ц. (отчество неизвестно, кроме заглавной буквы), первый 
председатель коллегии адвокатов Бурятии. Мы не нашли сведений в архивных 
данных, подтверждающих это, и нет его биографии.  

В книге Д. Цырендашиева и Ц. Дамбиевой «Гомбын Хамба» на бурятском 
языке, а также в книге Ц.-Д. Цыренжапова «Чесанский дацан» есть краткая био-
графия известного в Бурятии ламы Шойжола Доржиевича Жалсанова (1905–
1982). Его духовное имя Агван Лубсан. Он родился в с. Булак Кижингинского 
района. В возрасте 9–10 лет он был отдан хувараком в Чесанский дацан. В 1927 г. 
закончил обучение и защитил степень габжа. С 1937 г. в течение 16 лет скрывал-
ся от репрессивных мер властей и в 1953 г. после смерти Сталина сдался власт-
ным органам. В Кижингинском отделе милиции после тщательной проверки с 
формулировкой «советской власти вред не причинял» был восстановлен в правах 
с выдачей всех необходимых документов. Работал в разных местах, в том числе 
на Кижингинской МТС. В 1956 г. его пригласили в Иволгинский дацан, он был 
назначен унзад-ламой. Проживал в доме под номером 32. В народе его называли 
Няня-ламбгай. В течение 26 лет добросовестно служил в Иволгинском дацане, 
заслужив признание, широкую известность и глубокое уважение прихожан, лам 
и хувараков дацана [Цырендашиев Д., Дамбиева Ц., x. 190–191; Цыренжапов 
Ц.-Д., 2015, c. 53].  

Многие ламы и хувараки Чесанского дацана воевали на фронтах Великой 
Отечественной войны. Среди них: 

– Санжиев Ширапдоржо Санжиевич (Рабдан Аба) (1899–1983) уроженец  
с. Чесан, с 10 лет хуварак Шулутовского дугана Чесанского дацана, защитил зва-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

242 

ние гэбшэ в 1936 г., был учеником Зургаадай-багши, ветеран Великой Отече-
ственной войны, ветеран войны с Японией; 

– Цыремпилов Цыренбазар Цыденович (Цыжип-баабай) (1910–1988), уроже-
нец местности Эхин Чесан, в раннем возрасте был отдан в хувараки в Чесанский 
дацан, был учеником Няня-ламы (Шойжола Доржиевича Жалсанова — ламы из 
Чесанского дацана), отбывал ссылку в Красноярском крае, участник битвы под 
Сталинградом, ветеран Великой Отечественной войны; 

– Дылыков Доржо Дылыкович (1910–1980), уроженец местности Эхин Чесан, 
с 8 лет хуварак Эгитуйского дацана, защитил звание гэбшэ, в 1930-е гг. был ре-
прессирован, ветеран Великой Отечественной войны (1941–1943 гг.), демобили-
зован после тяжелого ранения; 

– Шагдаров Базар из рода Хуасэ (младший брат Шагдарова Сандан ламы), го-
ды жизни неизвестны, уроженец с. Укурик Читинской области, проучился 8 лет 
хувараком в Чесанском дацане, во время войны был призван на фронт; 

– Намсараев Намдаг Сангитович (1898–1942), с 7 лет хуварак Чесанского да-
цана, продолжил обучение по системе «жод» в Эгитуйском дацане, по окончании 
защитил звание гэбшэ, был жодшо-ламой Чесанского дацана, племянник Лубсан-
ламы из Чесанского дацана, погиб на фронте Великой Отечественной войны 
[Книга призванных… С. 82]; 

– Гармаев Рабдан, лама Чесанского дацана. Был призван на фронт в 1940-е гг. 
В списке Ц.-Д. Чимитова № 107: «Гармын (Шумбуу) Рабдан, хуварак, родом из 
Кулькисона». Других сведений не обнаружено. В настоящее время родственни-
ками ведется поиск какой-либо информации;  

– «гэбшэ-лама Кодунского и Чесанского дацанов Аюша Дулмаев из рода Ху-
дай, который родился в 1904 г., в год Деревянного Дракона, в местности Хуурайн 
Баатархан» [Кижингинский… С. 9]. Он родился недалеко от с. Улзыто, в семье 
Шойдора Гармаева и Гэпэл Сундуевой. По настоянию деда Гармы отец отвез сы-
на зимой 1911 г. в Кижингинский дацан учиться на ламу. Позже со своим другом 
они отправились обучаться в Эгитуйский, а потом в Чесанский дацаны, где 
непрерывно продолжали пополнять свои знания, в том числе по буддийской фи-
лософии. По окончании учебы он защитил степень гэбшэ-ламы. Затем Аюша-
лама вернулся в Кижингинский дацан, где вновь подтвердил свой сан гэбшэ.  
29 июля 1941 г. в начале Великой Отечественной войны был призван в Красную 
Армию. Его боевой путь на полях сражений отмечен знаками отличия: «Гвар-
дия» и «Отличник-минометчик», медалями «За отвагу», «За освобождение Вар-
шавы», «За освобождение Праги», «За взятие Берлина», «За Победу над Герма-
нией». Имел много благодарностей от командования за боевые действия в сра-
жении при прорывe сильной, глубокоэшелонированной обороны немцев на за-
падном берегу р. Вислы; за овладение городом-крепостью Познань на Берлин-
ском направлении; за прорыв в обороне восточнее г. Штутгарта и выход на побе-
режье Балтийского моря в районе г. Кольберг; за прорыв обороны противника и 
наступление на город Берлин; за овладение столицей Германии — городом Бер-



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

243 

лин. Закончив войну в Берлине, возвратился домой в 1945 г. В конце 1980-х гг. 
начались демократические перемены в стране и Аюша-лама начал посещать 
хуралы в Иволгинском дацане. Также у себя дома проводил молебны «Маани», 
«Диваажин» с приглашением лам. Приезд досточтимого Далай-ламы в Бурятию в 
1990 г. вновь изменил жизненный путь Аюши-ламы. Его пригласили в Иволгин-
ский дацан как бывшего ламу с высоким саном. До своей кончины в 2000 г. он 
продолжал заниматься духовной практикой при дацане; 

– Намжил Будаевич Гылыков. Родился в 1910 г. в местности Дундада с. Чесан 
Кижингинского района в многодетной семье Цымпила и Буубэй Эрдынеевых.  
У него было три родных брата — Цыренов Жамбал Цыренович, Цымпилов Дам-
ба-Дугар Эрдынеевич, Цымпилов Дымчиг Эрдынеевич. Краткая биография че-
тырех братьев описана в статье Сэнгэ Ринчинова «Дурбэн аха дуунэрэй хуби за-
яан» в газете «Буряад унэн» от 11 мая 2017 г. № 18. Намжила в семь лет отдали 
на обучение в далекий Эгитуйский дацан Еравнинского района. Девять лет он 
изучал старомонгольский и тибетский языки, достиг определенных успехов в 
буддийской философии, но, к сожалению, нам неизвестна его ученая степень.  
В 1935–1937 гг., когда начали закрывать религиозные заведения, вместе с други-
ми ламами уехал в Монголию, чтобы продолжить свое обучение, но не получи-
лось, поэтому вернулся на родину. Был вынужден снять ламское одеяние и стать 
простым мирянином. Работал в родном колхозе «Красный Булаг».  

Призван в РККА в 1938 г., участник вооруженного конфликта при Халхин Голе, 
ветеран Великой Отечественной войны, участник Парада на Красной площади 7 но-
ября 1941 г., в 1943 г. был тяжело ранен, в 1946 г. демобилизован (вместе с ним вое-
вали три родных брата — Жамбал, Дамба-Дугар, Дымчиг [Ринчинов С., 2017]. 

С началом войны был призван на фронт. В одном из ожесточенных боев 27 
декабря 1941 г. он получил тяжелое ранение в голову. Попал в военный госпи-
таль в г. Казани и получил кратковременный отпуск домой. После выздоровле-
ния в 1943 г. его комиссовали и отправили работать на Кузбасс. Трудился на 
шахте до окончания войны, а в 1946 г. вернулся домой в родной колхоз. Когда 
был восстановлен Чесанский дацан, по приглашению первого шэрэтэ Дашанимы 
Содномдоржиева снова стал ламой. Он говорил: «Никогда не думал, что в свои 
восемьдесят лет буду снова сидеть в дацане, приносить пользу людям и молиться 
за процветание своего родного края». В 1997 г. Пандидо хамбо-ламой Буддий-
ской традиционной сангхи России Дамбой Аюшеевым был награжден почетной 
медалью Жамбал-Доржо Гомбоева [Гылыкова Д. Н., 2015].  

Это неполный перечень лам и хувараков Чесанского дацана — участников 
Великой Отечественной войны. Здесь перечислены имена, которые стали извест-
ны нам в ходе исследования.  

 
О Дугаргаржаме (обереге) Чесанского дацана  

Об одном интересном случае рассказывала пресс-служба Cангхи России  
14 мая 2014 г. в заметке «Могущественная сила оберега Дугаргаржама из рук 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

244 

шэрэтэ-ламы Чесанского дацана»: «Среди тысяч людей, что приехали покло-
ниться Учителю хамбо-ламе Д.-Д. Этигэлову, не могли мы не заметить одну 
очень пожилую супружескую пару. Цыренжапову Цыбик-Доржо 93 года, а его 
супруге Очировой Галсаме Очировне 92 года, и вместе они уже 75-й год, с дале-
кого 1940 г., когда им было всего лишь по 19–20 лет… Родом они из местности 
Укурик Хилокского района Читинской области, по профессии учителя истории, 
русского языка, начальных классов.  

Цыренжапов Цыбик-Доржо — ветеран войны, воевал в Воздушно-десантных 
войсках 21-го корпуса 3-й гвардейской армии на 1-м Украинском фронте под ко-
мандованием маршала И. С. Конева, вернулся с фронта с орденами и медалями. 
Галсама Очировна всю войну ждала своего мужа, каждый день молилась за него…  

“Но не только молитвы жены спасали меня на войне, — улыбаясь, говорит ве-
теран, — но и мой драгоценный оберег Дугаргаржама! Он всю войну был со 
мной, и я ношу его до сих пор, более 75 лет! Наш дядя Арабжа Багша был шэрэтэ 
ламой Чесанского дацана. И он дал мне Дугаргаржаму со словами: “Никогда не 
снимай его! Он защитит тебя от пуль, от любого врага! Ничего не бойся! Даже 
самой смерти!” Конечно, война есть война, у меня было много ранений, но я вы-
жил благодаря своей вере и вернулся домой”. Галсама Очировна добавила:  
“Я каждый день молилась за своего мужа. И верила в защиту его Дугаргаржамы, 
в защиту божеств, в защиту сахюусана нашего Чесанского дацана. Цыбик-Доржо 
пришел весь израненный, но, главное, живой!”.  

Далее ветеран продолжил: “Мы и сейчас являемся прихожанами своего даца-
на. Очень рады, что буддизм у нас возрождается, возрождаются наши дацаны. 
Мы с женой стали приезжать сюда, в Иволгинский дацан, когда Пандидо хамбо- 
ламой был Жамбал Доржи Гомбоев, еще в начале 60-х годов прошлого века. На 
поклонение хамбо-ламе Итигэлову мы приезжаем всегда, для нас это очень важ-
но, поэтому не пропустили еще ни одного раза! Ведь такой день — это всегда 
праздник веры. Что нас спасало в этой страшной войне и бережет по сей день? 
Вера!” — подытожил уважаемый ветеран-гвардеец Цыбик-Доржо Цыренжапов.  

Это он является автором книги «Чесанский дацан», изданной в 2015 г., в ко-
торой собраны сведения об истории дацана, Укурикского дугана, очень ценными 
являются подробные описания биографических данных многих лам и хувараков 
Чесанского дацана, один из активных инициаторов строительства субургана на 
территории Чесанского дацана, посвященного 35 ламам и хуваракам — выход-
цам из с. Укурик Забайкальского края.  

Таким образом, история бурятского народа с рубежа XVI–XVII вв. тесно свя-
зана с буддизмом, который был для него не просто религиозным учением, а по 
существу являлся одним из важных компонентов общественно-политической 
жизни, частью духовной культуры. Буддийские священнослужители внесли зна-
чительный вклад в формирование мировоззрения бурят. Само бытие народа 
строилось на религиозных постулатах буддизма. В памяти бурят живы легенды и 
предания об именитых ламах, обладавших глубокими знаниями. С буддизмом 



Глава 2. Храмовый комплекс: факультеты, культовая специализация  и священнослужители 
 

245 

связано распространение у бурят письменности, литературы и искусств. Именно 
в дацанах появились первые ученые и учителя в области буддийской философии, 
монгольской и тибетской письменности и литературы, астрономии и астрологии, 
восточной медицины, буддийского искусства, книгоиздательского дела и т. д.  
И именно при дацанах началось формирование бурятской интеллигенции. Бурят-
ская духовная интеллигенция выдвинула из своей среды немало выдающихся 
лам-ученых, известных не только в Бурятии, но и во всем монголоязычном и 
буддийском мире.  

В заключение второй главы следует отметить, что наибольшей популярно-
стью и авторитетом среди дацанов пользовались Цугольский, Гусиноозерский 
(Тамчинский), Агинский, Анинский, Кудунский (Кижингинский) и Чесанский 
дацаны. Бурятский буддизм развивался в традиции школы Гелугпа, в которой 
особое внимание уделялось монастырскому образованию и предъявлялись высо-
кие образовательные стандарты. Процесс образования в дацанах Бурятии прово-
дился по системе монастырского образования традиции Гоман-дацана. В струк-
туре дацанской системы образования базовым является религиозно-философский 
факультет. К основному принципу дацанской системы образования относится 
«участие в диспутах с постоянно меняющимися партнерами, помогающими друг 
другу усваивать философские идеи, вырабатывать беспристрастность и находчи-
вость. По завершении философского обучения монахи поступали на факультеты 
систем тантры Гухьясамаджи, Ямантаки, Чакрасамвары, которые следовали про-
граммам тибетских тантрийских школ (Жуд мад и Жуд дод).  

Наиболее крупные дацаны имели три факультета — общий (философский — 
цаннит), тантрический (жуд) и медицинский, в небольших дацанах был только 
общий факультет. В Чесанском дацане для изучения школы цаннит были постро-
ены Чойра-дуган (философский факультет), Жуд-дуган (тантрический факуль-
тет), Домой-дуган (медицинский факультет). Закончившие обучение хувараки и 
ламы защищали ламскую степень «гэбшэ» и «габжа» по основным канонам буд-
дийского учения («домын дамжаа бариха»). В Чесанском дацане тантру изучали 
по системе Джуд мад лхасской традиции. Кроме реалистического направления в 
буддизме изучали и символическое направление. Окончившие курс и пробывшие 
в нем более 10 лет дополнительного времени для усовершенствования в теории 
символики защищали звание аграмбы. Одним из них был известный мастер Ка-
лачакры, «ульдургинский лама» с Эгитуйского дацана Цыренжаб Гатавон (Гата-
бон).  

В Домой-дугане Чесанского дацана проводились хуралы по учению и практи-
ке восточной медицины. Сам шэрэтэ Лубсан Гунга Зундуев был эмчи-ламой, за-
нимался восточной медициной. В 1928 г. из 30 дацанов Бурятии только в шести 
дацанах (Цонгольском — 23 чел., Агинском — 20 чел., Эгитуйском — 30 чел., 
Чесанском — 22 чел., Кижингинском — 28 чел., Баргузинском — 29 чел.) зани-
мались восточной медициной, в других дацанах — в 2 раза меньше, в 11 даца-
нах — по 7 и менее человек.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

246 

Чесанский буддийский монастырский комплекс состоял из центрального хра-
ма — Цогчен-дугана, 5 дуганов, 9 сумэ, Барай-сумэ (печатня) и других вспомога-
тельных зданий, помещений, культовых сооружений. В начале XX в. Чесанский 
дацан представлял собой поселок, состоящий из семи домов штатных лам, жи-
лых домов русской постройки (41), отдельных зданий и кухонь (38), частных по-
строек (236). В октябре 1914 г. при дацане была открыта двухклассная приход-
ская школа (училище) для местного населения. В 1922 г. после отделения церкви 
от государства школа вышла из Чесанского дацана и стала называться Кудара-
бурятской начальной школой первой ступени.  

В сутрах и тантрах существуют тексты «учебников» по строительству храмов, 
монастырских резиденций и ступ. При строительстве дуганов и сумэ ими строго 
руководствуются все дацаны Бурятии и в настоящее время. Дуганы, принадле-
жащие монастырям, обносились оградой. Во всех дуганах были свои библиотеки. 
Все сумэ Чесанского дацана — это малые храмы, посвященные культу отдель-
ных божеств. Сравнительный анализ приведенных описаний малых сумэ Чесан-
ского дацана и монастырских комплексов в других дацанах показывает, что эти 
здания имели несложную пространственную композицию, общепринятую для 
малых бурятских храмов.  

 С учетом различных источников, в том числе архивных, нами сделана попыт-
ка составить последовательный список имен шэрэтэ Чесанского дацана в хроно-
логическом порядке. Среди них есть хубилганы, но, к сожалению, кроме конста-
тации их хубилганами, другой информации нет. На наш взгляд, очень высока и 
до конца не изучена роль и заслуга первого шэрэтэ Чесанского дацана Лубсан-
Гунги Сундуева — известного буддийского священнослужителя, лекаря, астро-
лога, сумевшего организовать строительство Цогчен-дугана и девяти сумэ, воз-
главлявшего Чесанский дацан в течение 33 лет. В архиве в фонде Чесанского да-
цана обнаружен редкий документ — текст «Клятвенного обещания» лам дацанов 
Бурятии. В ходе исследования в различных источниках обнаружены интересные 
сведения о ламах и хувараках Чесанского дацана. Восстановлены имена 322 лам 
и хувараков Чесанского дацана, вместе со списком Ц.-Д. Чимитова — 564 чело-
века. Среди них ламы, владеющие сиддхами, известные эмчи-ламы, астрологи, 
ветераны Великой Отечественной войны, шэрэтэ дацанов.  

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 



Арка ограды Диважан-дугана, чудом сохранившаяся до наших дней. После реставрации 
установлена у восточных ворот Чесанского дацана

Б. Д. Дандарон в костюме персонажа 
Цама Калачакры. Перерожденец Джа Яг 

Сан гэгэна. 1965

Лама Сандан Цыденов — ученик Джа Яг Сан 
гэгэна, учитель Б. Дандарона и лама Агван 

Силнам — отец Б. Дандарона. 1920-е гг.  



Чойра-дуган (возможно, Жуд-дуган). Фото Ж. Ж. Жабона. 
Из собраний Национального музея РБ. 1969

Цокчен-дуган Чесанского дацана. Фото из архива Чесанского дацана. 1935



Чойра-дуган (возможно, Жуд-дуган).  Фото из собраний Национального музея РБ. 1972

Третий слева (высокий) Жапов Нима лама ширетуй Иволгинского дацана 



Буддолог Обермиллер с ламой Лубсан Дамби Нима 



Алтарь Цокчен-дугана Чесанского дацана. 
Фото из архива дацана



 Президиум сугунды (съезд) шэрэтэ всех дацанов. 
В центре: XVI Пандито Хамбо лама Д. Мункожапов, А. Доржиев, 

Асанкиев – Уполномоченный буддийского духовенства. 
Фото из собрания Национального музея Республики Бурятия. 1924

 Первый областной съезд всех бурятских родов и буддийского духовенства. На фото главы 
родов, в центре XI Пандито Хамбо лама Ч. Д. Иролтуев. Чита. 26.04. – 01.05. 1905 г. 



Первый всесоюзный духовный буддийский собор. Второй ряд снизу, в центре Цанид Хам-
бо лама А. Доржиев, справа Хамбо лама Д. Мункожапов, слева глава буддистов Калмыкии 

Шаджин-лама Л. Ш. Тепкин. Фото из собрания Национального музея Республики Бурятия. 
Москва. 20-28 января 1927 г. 

Как и многие фронтовики Ц-Д. Цыренжапов из села Укурик Забайкальского края, 
прошел всю войну с оберегом 

(дугаргаржаама) из рук шэрэтэ Чесанского дацана (с супругой Очировой Г.О.)



Лама Будажап Борбоцаев 
(1904–1905; 1912–1917)

Лама Дашанима Влади-
мирович Содномдоржиев 

(1991–1993). Дид Хамбо лама 
по Иркутской области

Лубсан Тонлам, лама 
Жаргал Дашиевич Баиров, 
с октября 2014 г. по настоя-

щее время

Лама Цыдендамба Данза-
нович Базаров  (1993–2014) 

Эрдэниин ламхай. Ринчин 
Чойван Эрдынеев 

(1892–1904)

Зургаадай Багша. Ринчин 
Чойван Зургаадаев 

(1905–1911)

Лама Ямпилай Бальжир 
(1919–1920)

Лама Гуробазар Нимаев 
(1920–1935) 

Лама Рабжа Цыдыпович 
Жамьянов (он же Рабжа Доб-

чин Павлов) (1917–1919)

Шэрэтэ Чесанского дацана



  
 

 

 

 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

248 

 

3.1. Возрождение Чесанского дацана 
 
В настоящее время Чесанский дацан находится на северной стороне села Че-

сан Кижингинского района, который является административным центром сель-
ского поселения «Верхнекодунский сомон». Село Чесан расположен у южного 
подножия Худанского хребта в 55 км к северо-востоку от районного центра, се-
ла Кижинга, по северной стороне автодороги местного значения Кижинга —
 Хуртэй, на правом побережье долины реки Чесан (правый приток Худана), в 2,5 
км севернее основного русла, в 8 км к северо-востоку от места впадения реки 
Чесан в реку Худан (Кодун). В 2016 г. был установлен молитвенный хурдэ в селе 
Чесан на месте разрушенного в 1930-е гг. Чесанского дацана (организатором был 
Цыдыпов Цыдып).  

Современный Чесанский дацан расположен в одном километре на северо-
запад от села Чесан. Как определили ламы-астрологи, «местность для дацана 
должна быть “баглаг газар” (бур. тишина и покой). Кроме этого, учитывалось 
наличие пяти элементов: земля, огонь, вода, пространство и ветер. С северной 
стороны, как и требуется, находится гора, защищая от природных катаклизмов, с 
юга — водоем. Алтарь дацана установлен на северной стороне Сахюусан-дугана, 
вход с юга.  

Постановлением общего собрания жителей Чесанской долины от 12 марта 
1990 г. было образовано «Общество буддистов Чесанского дацана». Члены об-
щества начали организационную работу по подготовке строительства нового да-
цана. В состав общества вошли: Базаров Цыдендамба, Дондоков Будаширэ, Да-
шиев Балдан-Доржо, Раднаев Цыренжап, Нимаев Аюша, Санжиев Базарсада, Бо-
роев Найдан, Шойнжонов Еши, Лхасаранов Зунды. Шойнжонов Ешидоржо 
Дымбрылович верующими-земляками был избран председателем буддийской 
общины Чесанского дацана. В настоящее время Ешидоржо-лама — штатный ла-
ма Чесанского дацана. Он родился 25 июля 1955 г. в селе Загустай Кижингинско-
го района в многодетной семье (семеро детей) Шойнжонова Дымбрыла Ринчи-
новича — ветерана Великой Отечественной войны, заслуженного животновода 
Бурятской АССР, и Цыренбазаровой Гымы Раднаевны, которая работала касси-
ром-бухгалтером в совхозе «Загустайский». После окончания средней школы 
учился на курсах водителей и отслужил в рядах Советской Армии водителем. 
После армии работал водителем и строителем в родном совхозе «Загустайский». 
С 1977 по 1982 г. с гэбшэ-ламой из Чесанского дацана Жамьянширапом Цыбико-
вым изучал тибетскую письменность. После его смерти продолжил самостоя-
тельное изучение. В 1990 г., получив благословение (лун) от Ело Ринпоче IV 
(Еше Лодой Ринпоче), получил ответственное задание — выучить наизусть 
«Ламрим» (ступени Пути), и благословенно открыл путь постижения Учения. 
Затем, будучи хувараком Чесанского дацана, продолжил свое дальнейшее обуче-
ние. В 2001 г. получил посвящение «hахил» от Дуйнхар-багши из Тибета и ду-
ховное имя Данзан-Содбо-лама и стал штатным ламой Чесанского дацана.  По 
его словам, на профессиональное становление и принятие окончательного судь-
боносного решения большое влияние оказал шэрэтэ Чесанского дацана Цыден-
дамба-лама.  



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

249 

На основании Постановления Совета Министров Бурятской АССР № 9 от 
4 января 1991 г. «О возрождении буддизма и строительстве дацанов» было реше-
но возродить Чесанский дацан. При Кижингинском Агропромбанке был открыт 
счет для перечисления пожертвований от неравнодушных людей и желающих 
помочь в строительстве дацана.  

В июле 1991 г. буддисты Бурятии отметили 250-летие официального призна-
ния их религии в России. Эта дата дала своеобразный толчок к возрождению да-
цанов Бурятии, придало новый импульс в развитии буддийской веры.  

Летом 1991 г. из всех исторических дацанов Бурятии Чесанский дацан начал 
возрождаться одним из первых, наряду с Кижингинским дацаном, благодаря 
усилиям созданной буддийской общины и в том числе ламы Дашинимы Влади-
мировича Содномдоржиева, в настоящее время дид хамбо-лама по Иркутской 
области. Он первый шэрэтэ возрожденного Чесанского дацана с 1991 по 1993 г. 
Дашинима-лама пригласил бывших хувараков Чесанского дацана: Намжила Бу-
даевича Гылыкова (90 лет), Даша-Ниму Санданова (82 года). Вместе с ними 
начали службу в дацане молодой лама Цыдендамба, хувараки Нимбу Цыбикдор-
жиев, Цыденжаб Очиржапов, Жаргал Доржиев и др.  

По решению Кижингинского исполкома от 19 июля 1991 г. за подписью пред-
седателя исполкома Д. П. Суворова было разрешено восстановление Чесанского 
дацана. Недалеко, на северо-западе от села Чесан, был построен деревянный 
двухэтажный Сахюусан-дуган, дома для лам и другие хозяйственные постройки. 
Торжественное освящение нового дугана состоялось 29 июля 1991 г. Присут-
ствовали руководители Кижингинского района, приехало множество жителей из 
разных сел, относящихся к Чесанскому приходу.  

Дашинима-лама, Цыдендамба-лама, Ешидоржо-лама вместе с мирянами Дон-
доковым Буда-Шэри Гармаевичем, Чимитовым Цырен-Дондоком Бадмаевичем, 
Лхасарановым Зунды Базаровичем приложили много усилий, чтобы построить 
дацан в Чесане недалеко от прежнего места. В ходе строительства многие мест-
ные жители окрестных сел помогали чем могли: деньгами, материалами, продук-
тами, работали на стройке. По окончании строительства здания Сахюусан-дугана 
стали проводиться утренние службы, посвященные защитнику Учения Будды — 
Балдан Лхамо, а также и все остальные молебны и хуралы. Освящение 
Сахюусан-дугана проводил XXI Пандидо хамбо-лама Мунко Цыбиков. Здание 
Сахюусан-дугана не позволило вместить всех пришедших на это знаменательное 
событие жителей Чесанской долины. С этого времени и по настоящее время еже-
дневно проводится хурал Балдан Лхамо сахюусан в честь защитника (охраните-
ля) Чесанского дацана.  

В период строительства дацана отчим Цыдендамба-ламы Рэгзэн Дампилович 
исполнял обязанности тахильчи-ламы. Он преподнес в дар Чесанскому дацану 
семейную реликвию — священную книгу «Юм-эжы», которая осталась еще от 
его деда. Раздел «Юм», Жадамба, Бумшун порядка 20 страниц, кроме этого есть 
так называемый «Малый Юм» в Ганжуре. По его воспоминаниям, «дед ежегодно 
организовывал тайно по ночам чтение ламами “Юм-эжы” у себя дома». С недав-
них пор «Юм-эжы» ежегодно читается по кругу солнца по очереди в селах — 
Чесане, Булаке, Загустае, Харагуне, Укурике и возвращается в Чесан. Это стало 
доброй традицией.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

250 

Прежний Чесанский дацан располагался на месте села Чесан. По воспомина-
ниям шэрэтэ дацана Жаргал-ламы, «в 1991 г. на месте села Чесан сохранились 
лишь остатки стен высотой местами 20–40 см. Четко просматривалась планиров-
ка некоторых зданий дацана прямоугольной формы, а также место Цогчен-
дугана. Видно было, что фундамент выложен был из каменных плиток, материал 
для строительства брали в основании близлежащих сопок. Вокруг Цогчен-дугана 
видны слабосохранившиеся следы каменной кладки для фундамента. До сих пор 
сохранилось несколько высохших колодцев, принадлежавших ламам» (записано 
в июне 2016 г. в Чесанском дацане). 

 
Укурикский дуган Чесанского дацана  

В 1993 г. в селе Укурик Забайкальского края по инициативе местных жителей 
был построен дуган «Риботарламлинг». Укурикский дуган Могзонского сомона 
относится к приходу Чесанского дацана. Изначально находился в местности 
Жэбхээhэн, где находится Обоо бурхан, в 15 км от села Укурик. В советское 
время здание дугана разобрали и отвезли в село Могзон. Дуган «Риботар-
ламлинг» в переводе с тибетского означает «Горный монастырь пути освобожде-
ния». На пожертвования местных жителей были приобретены статуи Будды, Са-
гаан Дара Эхын, Ногоон Дара Эхын, которые были специально привезены из ти-
бетского монастыря Гумбум. Также в Тибете в монастыре Лавран было приобре-
тено полное собрание канонических буддийских текстов «Ганжур» в 108 томах. 
В 2014 г. из этого же монастыря были привезены статуи Балдан Лхамо и Баян 
Намсарай.  

В 2012 г. на территории дугана было возведено четыре субургана — первый 
субурган посвящен ламам Чесанского дацана — выходцам из села Укурик, слу-
живших там до революции (35 ламам, в том числе 12 габжа-ламам, 12 гэбшэ-
ламам, один из них габжа-лама Жамьянов Рабжа Цыдыпович, он же Рабжа-лама 
Добчин Павлов, был шэрэтэ Чесанского дацана с 1917 по 1919 г., второй — по-
строен на средства семьи Очировых, третий — на средства семьи Моглоновых, 
четвертый — семьи Балбыровых. На мраморной плите высечены имена 35 лам. 
Среди них:  

1. Тубусуев Чоймпол — габжа-лама 
2. Цыдыпов Жамьян — габжа-лама 
3. Жамьянов Рабжа — габжа-лама, шэрэтэ Чесанского дацана 
4. Бамбын Дондид — габжа-лама 
5. Баоланов Даши-Нима — габжа-лама 
6. Дандаров Гуро-Дарма — габжа-лама 
7. Ендон Одо — габжа-лама 
8. Намсараев Базаржап — габжа-лама 
9. Очиров Ринчин-Нима — габжа-лама 
10.  Пайбалов Пунсык — габжа-лама 
11.  Пунсэгэй Цырен-Еши — габжа-лама 
12.  Эрхэтуев Цырен-Доржо — габжа-лама 
13.  Аюшеев Лубсан-Доржо — гэбшэ-лама 
14.  Бадмаев Дамби-Нима — гэбшэ-лама 
15.  Гармаев Бадра — гэбшэ-лама 
16.  Дамдинов Ширап — гэбшэ-лама 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

251 

17.  Жамбалов Галсан — гэбшэ-лама 
18.  Жигжитов Агван — гэбшэ-лама 
19.  Найданов Шадап — гэбшэ-лама 
20.  Поршиев Хайдап — гэбшэ-лама 
21.  Самбуев Бадма-Цырен — гэбшэ-лама  
22.  Цыренов Гуро-Базар — гэбшэ-лама 
23.  Шагдаров Сандан — гэбшэ-лама 
24.  Шагдаров Лодоп — гэбшэ-лама 
25.  Гылык-Жамсо — гэбшэ-лама 
26.  Чойжал — гэбшэ-лама 
27.  Ямпилов Еши-Янжин — лама 
28.  Жамсын Чойжап — эмчи-лама 
29.  Бадмаев Базар — хуварак 
30.  Бадмаев Сандык — хуварак 
31.  Бадмаев Ширап-Жалсан — хуварак 
32.  Будаев Базар — хуварак 
33.  Галсанов Жамсо — хуварак 
34.  Очиров Санжа — хуварак 
35.  Очиров Дамдин — хуварак 
Вот уже четверть века верующие жители близлежащих сел и деревень имеют 

возможность удовлетворить свои духовные потребности в Укурикском дугане. 
По традиции при посещении дацана, участии в молебствии и хуралах верующий 
принимает монашеские обеты на этот период, искупая тем самым свое мирское 
существование. Ритуал посещения святых мест (дацана) состоит из нескольких 
этапов: выполнение обряда гороо по ходу солнца (3, 7, 21, 108 раз); перед входом 
в дацан простирание перед объектом поклонения, обычно 3 раза; чтение мо-
литв — магических мантр; подношение божествам; омовение аршаном; получе-
ние благословения от ламы. Выполнение этих ритуалов, их последовательность 
строго не регламентированы, но каждый верующий старается придерживаться 
этих основных правил.  

С 30 июня по 1 июля 2012 г. Его Святейшеством XXIV Пандидо хамбо-ламой 
Дамбой Аюшеевым, дид хамбо-ламой Дагбой Очировым, дид хамбо-ламой Цы-
реном Дондукбаевым и ламами Чесанского дацана было проведено освящение 
трех субурганов.  

Много сделал для восстановления Укурикского дугана, принимал активное 
участие в возведении субурганов на территории дугана лама Базаров Баир Бато-
мункуевич. Он привез из тибетского монастыря Гумбум три статуи, из монасты-
ря Лавран полное собрание «Ганжур». Баир-лама родился в 1963 г. в с. Укурик.  
В 1979 г. окончил Чесанскую среднюю школу в селе Загустай, в том же году 
устроился на Илькинский авторемонтный завод в поселке Илька Заиграевского 
района. С 1985 г. работал на Улан-Удэнском авиационном заводе. В 1987 г. рабо-
тал на крупнопанельном домостроительном заводе. В 1999–2004 гг. учился в да-
цане в Монголии, где его учителем был Тойин-лама Энхэ Булат.  

С 2005 г. живет в с. Укурик и служит в местном дугане лама Намжилмаев 
Доржо Цыденович. Доржо-лама родился в 1961 г. в селе Укурик. В 1978 г., окон-
чив Могзонскую среднюю школу, устроился на ВСЖД. В 1979–1981 гг. служил в 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

252 

армии. Окончил в 1985 г. политехнический техникум в г. Чите. Работал в 
Могзонском леспромхозе. В 2001 г. поступил в Угданский дацан, его наставни-
ком был Баир-лама. В 2005 г. учился в дацане в г. Улан-Батор (Монголия), его 
учителем был Энхэ-багша.  

Таким образом, прихожане с. Укурик и окрестностей в настоящее время име-
ют возможность отправлять свои духовные потребности в своем дугане.  

С 1993 по октябрь 2004 г. на общем собрании духовных лиц и представителей 
прихожан настоятелем дацана был назначен лама Цыдендамба Данзанович База-
ров. Цыдендамба-лама самостоятельно изучал старомонгольскую письменность, 
тибетский язык, философию буддизма. С 1990 г. активно принимал участие в 
восстановлении Чесанского дацана. В сорок лет принял обет гэбшэ и получил 
духовное имя Лубсан Чойдон. Цыдендамба Данзанович очень многое сделал для 
строительства и дальнейшего развития дацана. При поддержке верующих под 
его руководством были построены субурганы. В самые трудные 1990-е годы ему 
пришлось решать финансовые, строительные, организационные и кадровые во-
просы. Особенно не хватало лам, имеющих специальное образование. У шэрэтэ 
Цыдендамбы наставником был гэбшэ-лама Цыбиков Жамьянширап Буданович, 
который проживал в с. Загустай Кижингинского района. О шэрэтэ Цыдендамба-
ламе рассказал его сын лама Базаров Гыван Цыдендамбаевич. Гыван-лама ро-
дился в 1980 г. в селе Булак Кижингинского района, с 1987 по 1992 год учился в 
Улзытуйской средней школе. После седьмого класса родители отправили его на 
обучение в Монголию в буддийский университет «Гандан Тэгченлин», его 
наставником стал Гаадан-багша. В тот год поступало в общей сложности 23 
хуварака, пять из них были земляками Гыван-ламы. В 1997 г. успешно завершив 
обучение, он вернулся в Чесанский дацан. В 1998 г. Гыван Цыдендамбаевич от-
правился в Индию в Гоман-дацан, где его наставником стал Жимба-лама. В то 
время численность обучающихся достигала полторы тысячи человек, пятьдесят 
из Бурятии. После обучения Гыван-лама вернулся в Чесанский дацан.  С 2001 г. 
служит соржо-ламой в дацане «Хамбын Хурэ» в пос. Верхняя Березовка г. Улан-
Удэ. В 2002–2003 гг. служил в Санкт-Петербургском буддийском дацане 
«Гунзэнчойнэй».  

Гыван Цыдендамбаевич Базаров рассказывает о жизни наставника Цыдендам-
ба-ламы: «Цыбиков Жамьянширап Буданович (1899–1981). Все называли его по 
имени младшего сына — Юра баабай. Родился зимой, по восточному летоисчис-
лению в год Свиньи, в верховьях речки Чесан, в местности Бишыхан Горхон Че-
санского сомона Хоринской думы, в семье Боодоонэй Цыбика четвертым ребен-
ком. В 9 лет отец привез его в Чесанский дацан. С 1908 г. был учеником Зургаа-
дайн Багши — шэрэтэ Чесанского дацана. Затем учитель передал Жамьянширапа 
его дяде по отцу Лудуп-ламе, у которого он проучился десять лет (1913–1923). В 
двадцать пять лет он был направлен в Цугольский дацан и продолжил обучение 
цанниту, совмещая при этом учебу в художественной школе иконописи (бурхан 
зураха — бутээхэ hургуули). После десяти лет обучения успешно защитил уче-
ную степень “гэбшэ” и “лун” (позволение писать буддийские танки), посвящение 
в тайные мантры “оживления” изображения бурхана. Манжап-лама Иволгинско-
го дацана говорил, что Жамьянширап среди них выделялся как хороший пере-
водчик и был готов к экзамену следующей ученой степени — “габжа”, но не 
смог в связи с закрытием дацанов и репрессиями.  



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

253 

Вернувшись в Чесанский дацан гэбшэ-ламой, прослужил до его закрытия. Пе-
ред закрытием отслужили хурал “Диважан”, о чем поведала бабушка Цыренбаза-
рова Дымит-Намнан Раднаевна. В связи с гонениями Жамьянширап вынужден 
был покинуть родные места. Он приехал в Улан-Удэ, устроился распиловщиком 
дров в Дом Советов (ныне Дом правительства РБ), позже получил документ, 
удостоверяющий личность, и выехал в Иркутскую область. Среди бежавших ока-
зался и габжа-лама Бадма-Доржо Жамбалов, земляк и приятель Жамьянширапа. 
Объединившись с ним и другими ламами в Нукутске, направился в сторону 
Красноярского края. Тайком пробирались с остановками в населенных пунктах. 
Непосредственно близ Красноярска, предположительно Канска, жили в 1936–
1943 гг. Выполнял любые работы: столярные, малярные, писал картины по зака-
зу людей — кому медведя, кому тигра, кому пейзажи, которые обрамляли тка-
нью и вешали как ковры. Примерно в 1938 г. встретил бурят, сосланных туда как 
кулаков, и среди них свою землячку Бадмаеву Рыгзему старший сын родился в 
Канске в 1939 г. С началом Великой Отечественной войны Жамьянширап-лама 
был мобилизован для отправки на войну, но медицинская комиссия определила, 
что он болен туберкулезом, и его комиссовали. В 1943 г., как и предрекал его 
учитель, с женой, двумя сыновьями Цыбикмитом и Юрой (Бадмадоржо) вернул-
ся в родные края в село Губээ, в колхозе “Коминтерн” занимался заготовкой 
дров, сена для ферм. В 1950 г. от близких родственников приняли девочку на 
воспитание. В 1953–1954 гг. работал в колхозе “Коммунизм” с. Загустай. Возил 
из Чесанского МТС (ныне с. Чесан) бензин, солярку в бочке, установленной на 
телеге, некоторое время работал даже банщиком. С выходом на пенсию cтоляр-
ничал, писал пейзажи, которые использовались как ковры, задники для кроватей. 
Очень красиво расписывал сундуки, шкафы, буфеты под структуру благородного 
дерева» (Запись сделана в октябре 1917 г. в дацане «Хамбын Хурэ). Об этом по-
дробно также изложено в книге Ц.-Д. Цыренжапова.  

«Жамьянширап гэбшэ-лама прочитывал текст на языке-источнике, тут же пе-
реводил, с объяснениями сути прочитанного и, со слов очевидцев, очень доступ-
но и понятно. Красивым, выразительным голосом читал тексты мантр. “На хура-
ле “Маани”, который читается трое суток, в конце на рассвете проводится ритуал 
“Сам тайлаха”, при котором с особой мелодикой читается проникновенный текст 
на бурятском языке. При этом, когда читал Жамьянширап гэбшэ-лама, непроиз-
вольно текли слезы”, — вспоминал уважаемый на селе дед Лхасаранов Зунды 
Базарович. В период проведения памятных мероприятий в связи со 100-летием 
гэбшэ, наряду с главным распорядителем Цыден-дамба-ламой, шэрэтэ Чесанско-
го дацана, активно принимал участие и Зунды Базарович. Жамьянширап-гэбшэ-
лама был уважаемым, почитаемым среди земляков и друзей человеком.  

Из воспоминаний Иннокентьевой Намсалмы Жамьяншираповны, дочери 
гэбшэ-ламы Чесанского дацана Цыбикова Жамьянширапа Будановича, записан-
ных в марте 2012 г.: Когда строился большой Иволгинский дацан, Жамьянширап 
изготовил много глиняных статуэток бурханов, расписал так, как они должны 
выглядеть, уложил в большой чемодан и увез… Еще он делал какую-то очень 
тонкую работу; особым образом склеивая в несколько слоев бумагу, не знаю, чем 
и как ее красил, но в готовом виде получались блестящие, лощеные, тоненькие 
дощечки, на которые изящной кисточкой наносил текст на санскрите ли, на ти-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

254 

бетском ли языке семью-девятью драгоценностями (золото, серебро, кобальт и 
др.), растертыми так, что из них были изготовлены своего рода “чернила”. Также 
каллиграфически красиво переписывал священные книги…» [Цыренжапов Ц.-Д., 
c. 65–66].  

 «Жамьянширап-гэбшэ приложил много усилий и средств для подготовки все-
возможной атрибутики, начиная со 108 штук “наhата” (латунные подсвечники 
для масляных лампадок) и много чего другого. Сам изготовил стрелу с перьями и 
наконечниками в виде ваджры (очир), хэнгэрэг (барабан), гнул немыслимыми 
приспособлениями в круг какое-то дерево, обтянул прежде отскобленной шку-
рой, расписал ярко с драконами невиданной красоты. Теперь этот хэнгэрэг нахо-
дится в Чесанском дацане как реликвия. Лама Шойнжонов Еша говорит, что им 
не пользуются, хотят сохранить, ведь теперь вряд ли кто сможет такое сделать. 
Изготовить 108 лампадок и другие крупные лампады и сугсэ (чаши для воды, 
чая, зерна и т. д.) в то время было делом не из простых; нужно было найти чело-
века, который работал на заводе, умел отливать или вытачивать такие вещи и не 
даром. Также собрал все необходимые книги и возобновил святую традицию, 
проведения хурала “Диважан”. Таким образом, оборвавшаяся на долгие 40 лет 
нить традиции была восстановлена. По сей день сельчане продолжают ее, поль-
зуются теми предметами, которые в настоящее время сохраняет Еша-лама.  

В доме Жамьянширап-гэбшэ было собрано множество буддийской литерату-
ры, изображений божеств, статуэток за счет того, что многие в советское время, 
не имея возможности держать домашний алтарь, приносили ему… Все, что люди 
приносили, содержать у себя было непросто, поэтому многое увозил в Иволгин-
ский дацан. Много книг оставлял у себя, среди них были и редкие ценные экзем-
пляры, которые людям были очень нужны. Приходили, заказывали молитвы, 
“Сунды” и другие, которые Жамьянширап-гэбшэ добросовестно исполнял, читая 
по нескольку дней, даже недель. Когда построили дацан в Чесане, все книги, 
кроме “Ламрима”, и много другой алтарной принадлежности, бурханы, сахюуса-
ны были переданы ученику Жамьянширап-гэбшэ Данзанай Цыдендамба-ламе, 
который приобщил все к имуществу дацана. Пришедшие от людей когда-то по 
необходимости вещи, можно сказать, вернулись во благо и служение им же, их 
потомкам…» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 67–69].  

Стараниями шэрэтэ Цыдендамбы дацан был официально зарегистрирован в 
2000 г.: «Относится к организациям Буддийской традиционной сангхи России. 
Вид объекта: Дацан. Религия: Буддизм. Конфессия: Махаяна. Архитектурная 
школа: Сино-тибетский стиль. Язык: Русский, Бурятский, Тибетский. Адрес: РФ, 
Республика Бурятия, Кижингинский район, село Чесан» было записано в реги-
страционных документах.  

Продолжая дело первого шэрэтэ, Цыдендамба-лама организовал внутренний 
уклад жизни дацана. Ежедневно проводили Сахюусан-хурал. Стали проводиться 
большие ежегодные хуралы по лунному календарю: 8-го числа «Отошо», 15-го 
«Ламчог Нимбо», 29-го «Арбан Хангал», 30-го «Мандал Шива», хурал Белого 
месяца и другие. На хурал Белого месяца, Майдари-хурал приезжали жители из 
Харагуна, Укурика. В те времена было непросто организовать и провести хура-
лы, поэтому люди приезжали, несмотря на далекие расстояния. Между мирянами 
было распределено бремя организации обеспечения хуралов. Цыдендамба-лама 
разъяснял прихожанам о необходимости соблюдении обета масаг во время про-



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

255 

ведения хуралов в зависимости от состояния здоровья человека. За время своего 
пребывания на посту шэрэтэ он построил много субурганов в святых местах. По 
его указанию перед Сахюусан-дуганом был установлен колокольчик для бла-
гостного звучания во имя благополучия, счастья и здоровья всех живых существ.  

В 1993 г. по просьбе бурятского духовенства, по поручению Его Святейше-
ства Далай-ламы XIV приехал в Бурятию Еше Лодой Ринпоче. В Иволгинском 
дацане он обучал лам и хувараков цанниту. Еше Лодой ринпоче родился в Тибе-
те, в провинции Кам в 1943 г. В 1953 г. эмигрировал в Индию. В 1963 г. принял 
полные монашеские обеты гелуна от Его Святейшества Далай-ламы XIV.  
В 1959–1979 гг. проходил обучение по разделам мадхьямики, абхидхармы, винаи 
и праджняпарамиты. В 1979 г. сдал экзамен на звание геше-лхарамбы (высшая 
ученая степень в буддийской философии). В 1997 г. получил российское граж-
данство. С февраля 2000 г. Ело Ринпоче возглавляет буддийский духовно-
культурный центр «Ринпоче-багша».  

В 1993 г. Еше Лодой Ринпоче приезжал в Чесанский дацан и проводил обряд 
рамнай субурганов. Ринпоче многим тогда даровал посвящение лун. После рам-
най Ринпоче посетил местный аршан Эреэнэй. Местные жительницы Бамбуева 
Цыпилма и Цыдыпова Ринчима преподнесли ему и шэрэтэ дацана подарок — 
сшитую своими руками обувь — гутал.  

В 1995 г. первые хувараки уехали учиться в Гоман-дацане. Из Чесанского да-
цана поехал Цыбикдоржиев Нимбу до 1999 г., Цыденжаб Очиржапов до 2002 г.   

В 1997 г. состоялся первый исторический визит в Россию Его Святейшества 
Халха Джебзун-Дамба Ринпоче Богдо-гэгэна IX. 4 июля 1997 г. по приглашению 
шэрэтэ Богдо-гэгэн IX, сопровождающие его ученики и высокие ламы из Ивол-
гинского и других дацанов посетили Чесанский дацан. Богдо-гэгэн IX провел 
хуралы, посвященные Арьяа-Баале, Очирвани, Манджушри лун. Шэрэтэ Цыден-
дамба-лама преподнес Его Святейшеству мандалу, прихожане дацана получили 
высокое благословение. В течение четырех дней, с 4 по 7 июля, он даровал 
наставления и благословения в Чесанском, Кижингинском, Эгитуйском, Анин-
ском дацанах. Второй приезд Богдо-гэгэна IX в Чесанский дацан состоялся в хо-
де его третьего визита в Россию в период с 18 по 23 сентября 1999 г. В Кижин-
гинском и Чесанском дацанах он дал серию передач устных наставлений и бла-
гословение прихожанам.  

«Из исторических документов известно, что ни один из предыдущих восьми 
богдо-гэгэнов не был в России, несмотря на то, что множество его учеников и 
последователей проживают здесь. Его приезды в 1997, 1998, 1999, 2000, 2002, 
2005, 2007 гг. стали счастливой и редкой возможностью для российских будди-
стов получить драгоценные наставления и благословение от выдающегося Учи-
теля современной линии преемственности тибетского буддизма, держателя мно-
гих уникальных линий передач сутры и тантры, живого воплощения сердца тра-
диции Махаяны — любви, сострадания — идеала бодхисаттвы» [Чимитдоржин 
Д., 2014, с. 175].  

В 2000 г. Хамбо-лама Дамба Аюшеев и шэрэтэ Цыдендамба-лама с другими 
членами-делегации от Бурятии ездили с поломничеством в Индию к Далай-ламе 
XIV. В марте 2000 г. в г. Дхармасале наша делегация во главе с Хамбо-ламой Д. 
Аюшеевым была принята Далай-ламой XIV в его резиденции. Получили благо-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

256 

словение от Далай-ламы и благопожелания в укреплении веры. В ходе этой по-
ездки шэрэтэ Цыдендамба-лама встречался в Дхармасале с Учителем Дэма Лоче 
Ринпоче, с Джадо Ринпоче, а также с Бакунай Ринпоче в Балдан Брэйбун дацане. 

Для решения административных, организационных и финансово-
хозяйственных вопросов, а также выполнения требований федерального законо-
дательства был разработан и утвержден устав дацана.  

Из воспоминаний Гыван-ламы о своем отце: «Шэрэтэ Цыден-Дамба в 2000 г. 
на въезде в село Чесан по левой стороне дороги по инициативе местных жителей 
сел Чесан, Булак организовал строительство субургана. В 2001 г. обряд рамнай 
провел Агван-Жамсо-лама (преподаватель из Дуйнхор-дацана на Верхней Бере-
зовке г. Улан-Удэ)».  

Шэрэтэ-лама Цыден-Дамба принимал участие в освящении возрожденного 
субургана Джарун Хашор в с. Кижинга, взорванного и уничтоженного в 1937 г. 
26 сентября 1990 г. Его Святейшество Дугпах-ринпоче из Непала освятил уча-
сток земли, где возводилась ступа. Им же было предано земле «бумбэ» — символ 
сокровищницы Учения. Силами буддистов-мирян и общественности, при финан-
совой поддержке правительства Республики Бурятия новая ступа была воссозда-
на. Обряд освящения провел Еше Лодой Ринпоче в октябре 2001 г. Возводилась 
ступа в течение двух лет строителями и художниками Кижингинского района 
под руководством Ц. Ш. Фёдорова и Д. А. Жанаева. На церемонии открытия с 
речью выступали президент Республики Бурятия Л. В. Потапов, председа-
тель Народного хурала РБ М. И. Семёнов.  

В ноябре 2003 г. шэрэтэ Цыдендамба с шэрэтэ Агинского дацана Бадмой Цы-
биковым как паломники посетили Лхасу в Тибете.  

В период с 2002 по 2004 г. в связи с болезнью Цыдендамба-ламы по согласо-
ванию с Пандидо хамбо-ламой обязанности шэрэтэ дацана исполнял Жаргал 
Содномович Ешижалсанов (выпускник института «Даши Чойнхорлин» при 
Иволгинском дацане, после окончания продолжил свое обучение в буддийском 
монастыре в Таиланде (1993–2001)). В настоящее время служит в дацане Хамбын 
Хуре в г. Улан-Удэ.  

В сентябре 2004 г. Пандидо хамбо-ламой Дамбой Аюшеевым шэрэтэ дацана 
был назначен Лубсан Тонлам, в миру Жаргал Дашинамжилович Баиров. Это бы-
ло неожиданное для него назначение, он даже просил дид хамбо-ламу Дашиниму 
Содномдоржиева не выдвигать его кандидатуру на эту должность, ссылаясь на 
свой молодой возраст, ведь ему на тот момент было всего 18 лет. Решение было 
окончательным, и пандидо хамбо-лама благословил его на служение в Чесанском 
дацане. Вот уже на протяжении почти 14 лет он продолжает свой духовный по-
двиг. В настоящее время под его руководством продолжается строительство но-
вого трехэтажного Цогчен-дугана.  

«Я решил стать ламой еще в 6-м классе. Наверное, это зов крови, поскольку в 
моем роду многие предки были ламами. После 9-го класса был принят в Ивол-
гинский дацан. Тогда еще это был религиозный институт, а не университет, учи-
лись мы всего 4 года. Через год после моего возвращения в с. Чесан умер преж-
ний настоятель дацана Цыдендамба-лама. Нужно было выбирать нового. Когда я 
узнал, что дид хамбо-лама Дашанима Содномдоржиев предложил мою кандида-
туру, то очень испугался, ведь мне было всего 18 лет. Я пошел просить не назна-
чать меня, ведь я еще совсем мальчишка, ничего не знаю, не умею. “Иди, зани-



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

257 

майся своим делом, — сказал мне хамбо-лама, — здесь не ты решаешь и даже не 
я”. Через несколько дней я узнал о своем назначении. Наверное, это просто карма 
такая, на роду было написано. К сожалению, молодые люди в настоящее время 
не хотят глубоко понимать философию буддизма, имеют поверхностные знания. 
Большинство прихожан больше сосредоточиваются на выполнении ритуальных 
обрядов (молоком побрызгать, рисом посыпать, молитву заказать, гороо сде-
лать). Надеюсь, что со временем у меня получится потихоньку, разговорами, бе-
седами, через молитвы изменить сознание мирян от простых ритуалов к осознан-
ному поведению, более глубокому восприятию значений кармы, философскому 
осмыслению Учения Будды».  

По направлению шэрэтэ от Чесанского дацана закончили обучение и получи-
ли диплом в буддийском университете «Даши Чойнхорлин» имени Д. Д. Заяева 
три хуварака Чесанского дацана: Жамьянов Бэлиг, Эрдынеев Этигэл, Цыдыпов 
Золто.  

В 2008 и 2013 гг. шэрэтэ Жаргал-лама участвовал в сугунды (съезде) Буддий-
ской традиционной сангхи России. Сугунды проводится с периодичностью один 
раз в пять лет. На съезде подводят итоги за отчетный период, определяют новые 
цели и задачи. В работе участвует около 160 делегатов из дацанов всей Бурятии, 
г. Санкт-Петербурга и других регионов России. 21 апреля 2018 г. в Иволгинском 
дацане состоялось очередное заседание сангхи, в котором также приняли участие 
представители всех дацанов, входящих в сангху. В составе делегатов сугунды от 
каждого дацана было по 5 человек: шэрэтэ-ламы, штатные ламы и прихожане. 
Впервые на съезд был приглашен глава Республики Бурятия А. С. Цыденов. На 
съезде был представлен отчет за прошедшие пять лет Пандидо хамбо-лама Дам-
бы Аюшеева и продлены его полномочия. Дамба Аюшеев является главой буд-
дистов России с 1995 г. За время его работы были построены дацан на Верхней 
Берёзовке в г. Улан-Удэ, новые дацаны и дуганы на территории Бурятии, откры-
ты два буддийских института (в Иволгинском и Агинском дацанах). В них пре-
подают бурятские, тибетские и монгольские учителя. В настоящее время в соста-
ве сангхи действует 46 дацанов.  

В 2011 г. Жаргал-лама участвовал в торжественной церемонии «рамнай» но-
вого трехэтажного Цогчен-дугана Кыренского дацана — «Гандан Даржалин», в 
2017 г. — в освящении Бултумурского дацана с непосредственным участи-
ем хамбо-ламы Д. Аюшеева и других настоятелей бурятских дацанов, входящих 
в Буддийскую традиционную сангху России. На открытие Бултумурского дацана 
приехали представители трех табангутских родов не только из этнической Буря-
тии, но и других регионов России.  

В настоящее время Чесанский дацан занимает территорию 20 576 м2. Земель-
ный участок оформлен официально, имеются все необходимые документы. 6 но-
ября 2015 г. Управлением Росреестра по РБ выдано свидетельство о регистрации 
земельного участка о безвозмездном срочном пользовании — на основании По-
становления главы Кижингинского района Г. З. Лхасаранова от 8 апреля 2013 г. 
Справа от южного основного входа на территорию дацана в восточном углу пра-
вее субурганов находится незавершенный гостевой дом, осталось установить ок-
на и двери, застелить полы, установить внутренние перегородки для комнат. Дом 
построен в течение 2016 г. За ним находится временный склад для хранения 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

258 

стройматериалов и другого имущества. На южной стороне дацана за пределами 
территории размещается площадка для проведения состязаний «Эрын гурбан 
наадан». Установлен смотровой навес, оборудованы скамейки для зрителей, 
установлено несколько символических коновязей, оборудован флагшток.  

В центре территории дацана расположен Сахюусан-дуган. Справа от дугана 
севернее находится дом шэрэтэ, построенный в 1991 г. Справа от дугана перед 
домом шэрэтэ находится летний домик для хувараков. За домом шэрэтэ находит-
ся склад для имущества дацана и домашней утвари, рядом летняя кухня (столо-
вая). Восточнее дома шэрэтэ находится здание новой столовой — «джахан» да-
цана. На северной стороне вдоль ограждения находятся 3 дома размером при-
мерно 4 на 5 метров. В доме слева живут хувараки, посередине дом для дуганши, 
в доме справа живут ламы дацана. По периметру ограждения установлены хурдэ 
с тремя барабанами по четырем сторонам света. Недалеко от дацана в северо-
восточной стороне находится старый колодец на месте чабанской стоянки (гур-
ты). По информации дуганши Витя-ахай, на входе на территорию дацана с во-
сточной стороны стоит «красивая входная арка, которая является частью сохра-
нившейся арки от входных ворот Диважин-дугана старого дацана» (Записано в 
Чесанском дацане). За зданием Сахюусан-дугана строится новый кирпичный 
трехэтажный Цогчен-дуган.  

В настоящее время на территории дацана выделяется Сахюусан-дуган, воз-
вышаются восемь ступ-субурганов, продолжается строительство нового Цогчен-
дугана. Территория дацана ограждена новым забором. В Сахюусан-дугане про-
водятся хуралы, посвященные важнейшим событиям буддийской истории, еже-
дневные ритуалы в честь защитников и хранителей учения — сахюусанов и дру-
гие обряды, помогающие и защищающие верующих от различных негативных 
сил. Прихожане собираются на большие хуралы по лунному календарю. У даца-
на есть своя страница в социальной сети «ВКонтакте», которая ведется на посто-
янной основе, освещая ход строительства Цогчен-дугана и повседневную жизнь 
дацана. Постоянно проводятся приемы мирян и встречи с прихожанами. Возжи-
гаются благовония, горят зула — свечи, возносятся молитвы, ежедневно делают 
подношения сэржэм, верующие освящают хии-морины, преподносят топленое 
масло для зула, вносят пожертвования в виде продуктов, денег. Дацан посещают 
паломники и туристы из разных уголков нашей страны. Можно попросить вместе 
сфотографироваться, задать несколько вопросов и даже побеседовать о жизни, с 
помощью лам исполнить ритуалы, заказать молитву за здравие и благополучие 
всех живых существ, родных и близких. «Традиционно, посещая дацан, каждый 
человек должен совершить пять основных действий: это обряд гороо с молитвой 
и вращением маани хурдэ; освящение ума, речи и сердца; простирание ниц; вос-
хваление Будды; подношение», — говорит Жаргал-лама.  

В Сахюусан-дугане на алтаре установлена статуя Будды Шакьямуни. Алтарь 
дугана красиво оформлен по буддийским канонам и в традиционном стиле бу-
рятских дацанов. С левой стороны алтаря находится статуя богини Зеленой Та-
ры — богини милосердия. Она почитается верующими как мать всех будд и жи-
вых существ и олицетворяет женскую сущность в буддизме. Отличительной чер-
той Зеленой Тары является то, что она всегда очень быстро приходит на помощь, 
ее правая нога немного приспущена с лотоса, где она восседает, что говорит о 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

259 

готовности прийти на помощь по первому зову. Тот, кто читает мантры Зеленой 
Тары, уничтожает препятствия и достигает исполнения всех желаний.  

С правой стороны алтаря находится статуя богини Белой Тары. Бодхисаттва 
Белая Тара, родившаяся из лотоса, проросшего из слезинки Будды, дарует людям 
долгую жизнь. Ее земным воплощением бурятские буддисты считают импера-
трицу Екатерину II.  

Статуи богини Белой и Зеленой Тары для алтаря дацана по поручению шэрэтэ 
Жаргал-ламы привез из Монголии из г. Улан-Батора 22 июля 2007 г. лама Гыван 
Базаров со своим старшим братом Туваном Базаровым. В свою очередь, эти ста-
туи по поручению шэрэтэ приобрел хуварак Эрдэни Цырендашиев, который 
учился в это время на последнем курсе в Гандан-дацане в Монголии. Он приоб-
рел их в тибетском дацане Гандан и организовал их доставку в г. Улан-Батор. 
Вместе со статуями они привезли ганжир и две лани (Боди) Колеса Учения для 
Сахюусан-дугана.  

С левой стороны богини Зеленой Тары находится статуя защитницы Чесан-
ского дацана богини Палден Лхамо Сахюусан.  

Главный алтарь окружают драгоценные материальные предметы: скульптуры, 
миниатюрные ступы и мандалы; стенная и свитковая живопись (танка) украшает 
священное ритуальное пространство вокруг него. Также вдоль северной стены, 
на северных углах храма, помещены тома Ганжура, другие священные книги.  
В будущем эти книги могут составлять дацанскую библиотеку. Перед алтарным 
изображением соборного храма стоит тронный престол для ламы-настоятеля да-
цана, а также два ряда сидений с «олбоками» для лам.  

На южной стене изображения божеств из категорий дхармапал, или охраните-
лей. Кроме этого, с потолка дугана по центру свисают четыре колонны из разно-
цветной шелковой материи с роскошными каймами.  

В убранстве алтаря соблюдена символика сторон. Ориентировка по сторонам 
света обусловлена тем, что канонические тексты связывают четыре стороны све-
та с четырьмя событиями жизни принца Гаутамы, ставшего Буддой Шакьямуни. 
Восток символизирует рождение, юг — просветление, запад — проповедь Уче-
ния, север — нирвану. Поэтому не случайно то, что центральный вход в дуган 
размещен на юге, символизирующем просветление. Северная же сторона, напро-
тив, выбрана для установки алтаря, поскольку помимо нирваны традиционно 
символизирует еще и священную Шамбалу, откуда ожидается «возвращение» 
Учения следующим после Шакьямуни буддой — Майдари. Сам алтарь дугана со 
статуей Будды Шакьямуни (бурханом) обозначает золотую гору Меру.  

Алтарная часть отделена от молитвенного зала небольшой изгородью, укра-
шенной восемью благоприятными знаками-атрибутами: золотыми рыбами, пра-
возакрученной раковиной, драгоценным сосудом, цветком лотоса, Колесом уче-
ния, знаменем победы, узлом «палбу» (бур. жаргал) — символом вечности — и 
зонтиком, которые, по преданию, Будда получил после своего пробуждения под 
деревом Бодхи. Все эти восемь элементов изображаются в буддизме как знаки на 
следах ног Будды.  

Помимо этого, интерес представляет и символика цвета, играющая важную 
роль в буддийской живописи, где основными являются желтый, синий, красный, 
зеленый и белый цвета, опять-таки непосредственно связанные с символикой 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

260 

мандалы. Здесь белый цвет ассоциируется с чистотой, пустотностью, мудростью, 
а также южной стороной мандалы. Красный (цвет севера мандалы) и желтый 
(цвет ее западной стороны) отсылают верующего к тибетской традиции, где они 
являются цветами таких крупнейших школ, как Кагью и Гелуг. К последней, 
стоит напомнить, относит себя духовенство Буддийской традиционной сангхи 
России. Синий — это цвет неба и концентрации. Зеленый символизирует приро-
ду, рождение мира из первобытных вод и к тому же восточную сторону мандалы.  

В каждом случае собрание предметов культа, как и должно, носит полный, за-
конченный характер. При этом предметы культа распределены по основной их 
классификации, поскольку бытие Будды имеет три элемента — Тело, Речь и Ум. 
Символами Тела служат священные изображения (танки, статуи и пр.), Речи — 
священные мантры, дхарани, книги. Символами Ума Будды являются священные 
памятники — ступы или чортены.  

Перед входом в Сахюусан-дуган на площадке установлены буйпур — жерт-
венный сосуд-курительница и два сидящих на задних лапах священных льва бе-
лого цвета, символизирующих мудрость, доблесть и энергию. Угрожающий вид 
львов призван оберегать храм и верующих от злых сил. Помимо этого, лев в буд-
дизме — это еще и защитник Учения (Дхармы). Поэтому неслучайно один из 
эпитетов Будды — «Лев слова».  

На территории дацана по периметру установлены малые и большие хурдэ. 
Большие хурдэ — молитвенные цилиндры — установлены под навесами. Ламы и 
прихожане совершают обход вокруг дацана, делая обряд «гороо», в связи с этим 
появилась заметная тропа вдоль ограждения вокруг дацана. Обходя дацан, каж-
дый человек вращает хурдэ, начитывая мантры и мысленно молясь, обращается к 
Будде.  

Хурдэ представляет собой круглый или восьмиугольный цилиндр, диаметр и 
высота которого может колебаться от нескольких десятков сантиметров до полу-
тора-двух метров. Цилиндр вращается чаще всего на металлическом стержне. 
Внутренность его заполнена напечатанными миллионы раз мантрами на тонкой 
бумаге. Цилиндр с обеих сторон имеет донца, через которые проходит ось вра-
щения. Большие хурдэ вращаются с помощью деревянных ручек, которых может 
быть две или четыре. Красят хурдэ преимущественно красной краской, она счи-
тается особенно сильной в магическом отношении, наружу по периметру бараба-
на выносят содержание мантры или текста на санскрите или тибетском языке. 
Хурдэ украшают религиозными образами, призванными усиливать концентра-
цию внимания верующего при вращении хурдэ.  

Верующие считают, что, вращая хурдэ (по часовой стрелке), они как бы про-
читывают находящийся там текст или молитву. Причем сколько раз повернут 
цилиндр, столько раз прочитана молитва. Обычно проворачивают хурдэ как ми-
нимум три раза, хотя в идеале это нужно делать 108 раз, это счастливое число, 
символизирующее 108 мудрецов-брахманов, предрекших судьбу Будды Шакья-
муни. Во время обхода «гороо» буддист должен мысленно признать все свои 
плохие поступки, раскаяться в них и тем самым избавиться от накопленной до 
этого негативной кармы. А. М. Позднеев описывает происхождение этого обы-
чая: «…в Тибете перед дверями храма вкапывался столб, на котором были напи-
саны молитвы, подлежащие прочтению перед входом в храм, для тех богомоль-
цев, которые не знали их наизусть. В больших монастырях, где скапливалось 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

261 

много людей, такие столбы делались вращающимися, чтобы избежать давки. 
Прочитавши написанное на одной стороне столба, поворачиваешь его и прочи-
тываешь написанное на другой; чем больше раз прочтешь, тем достойнее всту-
пишь в храм. Отсюда сама собой делается понятной мысль о вращении хурдэ: 
чтобы достойнее вступить в храм, нужно было большее число раз прочитать мо-
литвы, а следовательно, и повернуть столб; от поворотов для чтения до механи-
ческого поворачивания переход уже очень небольшой и… весьма вероятно, что 
время теперь только изгладило из памяти буддистов первоначальное происхож-
дение их хурдэ, придало ему новое значение, а за сим, сообразно этому значе-
нию, изобрело для него и новые формы» [Позднеев А. М., c. 27]. Хурдэ, таким 
образом, является опознавательным знаком очищенной ритуалом земли, как в 
практическом, так и в мистическом смысле.  

Как видно, символика Чесанского дацана, как и в других дацанах, призвана 
раскрыть верующим учение Будды и пути для достижения нирваны как конечной 
цели существования. Символика эта является своего рода «напоминанием» для 
верующих и имеет глубокий сакральный смысл.  

Вся жизнь в дацане, как и прежде, происходит по месяцам лунного календа-
ря: 1-й месяц — Тигра, 2-й — Зайца, 3-й — Дракона, 4-й — Змеи, 5-й — Коня,  
6-й — Овцы, 7-й — Обезьяны, 8-й — Курицы, 9-й — Собаки, 10-й — Свиньи,  
11-й — Мыши, 12-й — Быка. Из огромного количества различных культовых 
отправлений обрядового комплекса в Чесанском дацане в настоящее время про-
водятся пять больших хуралов: Сагаалган (Новый год), Дончод-хурал (рождение, 
Пробуждение и Паринирвана Будды Шакьямуни), Майдари-хурал (ожидание 
прихода Будды грядущего мирового периода — Майтрейи), Лхабаб-Дуйсэн (за-
чатие Будды, нисхождение Будды с неба Тушита), Зула-хурал (день памяти Цон-
хавы — основоположника школы Гелугпа, которой следуют в основном буряты).  

Примерно с 1993–1994 гг. обязанности дуганши Чесанского дацана исполнял 
Виктор Александрович Павлов, 1953 г. р. (Витя-ахай, духовное имя Цырен-
Доржо) по приглашению шэрэтэ Цыден-Дамбы Базарова. Добросовестно справ-
лялся с обязанностями дуганши на протяжении более 20 лет до своего ухода в 
связи с ухудшением здоровья в 2015 г. В настоящее время проживает в с. Чесан 
Кижингинского района. Когда он стал дуганши, при Чесанском дацане служили 
такие ламы, как Ендонов Дашинима, Ринчин-Доржо Жамьянов, Чимит-Доржо, 
позже пришел Батор Жамсаранов. При дацане жил дедушка Рыгзен, который по-
могал по хозяйству, содержал дома, топил печь, выполнял обязанности «тахиль-
чи». В период его службы в дацан дважды приезжал Богдо Гэгэн IX Халха Джеб-
зун-Дамба Ринпоче (первый раз 4 июля 1997 г., во второй раз в конце сентября 
1999 г.). В один из приездов его сопровождали Еше Лодой Ринпоче и шэрэтэ 
Кижингинского дацана, ведущим встречи был заслуженный артист Бурятии Гун-
га Норбо Гунзынов. Их встречал шэрэтэ-лама Цыдендамба на дороге возле су-
бургана при въезде в с. Чесан. По прибытии Богдо-гэгэн провел хурал в 
Сахюусан-дугане и всем верующим, которых было более тысячи человек, сделал 
«адис». Позднее несколько раз для проведения молебнов в дацан приезжал Еше 
Лодой Ринпоче.  

Дуганши Витя-ахай тепло вспоминает о шэрэтэ Цыдендамба-ламе, который 
проводил различные хуралы, в том числе ежедневный Сахюусан-хурал, хурал, 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

262 

посвященный Сагаалгану, Майдари-хурал, Зула-хурал, Найман Маани-хурал: 
«По рассказам отца, после закрытия Чесанского дацана в 1938 г. к его дедушке 
Карпушке и бабушке Екатерине пришел с просьбой разрешить пожить у них 
один эмчи-лама из Чесанского дацана. И остался на 3–4 года. Приемы проводить 
ему воспрещалось, но он тайно лечил людей, которые к нему обращались, в том 
числе лечил при необходимости бабушку Екатерину. За это к нему люди относи-
лись с почтением и уважением. По рассказу деда, у этого ламы однажды нача-
лись сильные головные боли, от которых он очень страдал и днем и ночью. В 
связи с этим он попросил предупредить его, когда в селе будут забивать корову. 
Наступил этот случай, он попросил вскрыть череп коровы и забрал оттуда мозги. 
Принес домой, разбавил мозги водой, добавил щепотку пшеничной муки, какое-
то травяное лекарство и пил несколько раз в день после кипячения. Это он про-
делал три раза. После этого головные боли у него прошли».  

Отец Вити-ахай Павлов Александр Карпович жил в с. Загустай, был призван 
на фронт в 1941 г. Вернулся в 1943 г. после ранения. Он тесно общался и дружил 
с Шой-баабай-ламой, часто бывал у них дома. Шой-баабай-лама служил в Чесан-
ском дацане, Витя-ахай его хорошо знал. В настоящее время дом, в котором жил 
лама, находится в с. Чесан, там же находится дом ламы Цыбика (Сонома) Бахан-
хайна, который в молодости был хувараком (или ламой) Чесанского дацана. Он 
рассказал об интересном случае, связанном со сверхъестественными способно-
стями Шой-баабай-ламы. «Когда он был чабаном совхоза “Чесанский”, однажды 
летом длительное время стояла очень жаркая и сухая погода. По просьбе жите-
лей с. Чесан Шой-баабай лама сделал обряд вызывания дождя на северо-востоке 
от села у родника Улзыто. Обряд ему помогали проводить Гунга-баабай и еще 
один старейшина села. Когда они закончили обряд и возвращались на конной 
тележке, проезжая мимо, Шоо-баабай-лама сказал отцу Вити-ахайн, рядом стоя-
ла его жена, сам Витя-ахай, его младшие братья Сергей и Василий, чтобы они 
загнали овец в стойло, скоро будет сильный дождь. С трудом поверив, по указа-
нию отца они загнали овец в кошару, почти сразу же начался проливной дождь с 
грозой и молнией, который продолжался всю ночь.  

Внук Шой-баабай-ламы Балдан-лама в настоящее время служит в Иволгин-
ском дацане, он преподает в буддийском университете, обучался в Индии на 
протяжении 10 лет» (запись беседы сделана в июле 2016 г. и 5 февраля 2017 г. в 
Чесанском дацане).  

Во время отсутствия Цыдендамба-ламы Сахюусан-хурал и другие молебны 
помогал проводить Намжил-лама (Гылыков Намжил Будаевич, Дэжидма-баабай, 
ветеран Великой Отечественной войны), который был хувараком при старом Че-
санском дацане, учился в Эгитуйском дацане, служил в Шулутовском дугане до 
закрытия Чесанского дацана.  

В настоящее время в с. Булак Кижингинского района находится дом, где про-
живал габжа-лама Чесанского дацана Бадма-Доржо Жамбалов (шэрэтэ Иволгин-
ского дацана в 1953–1967 гг.). Этот дом планируется перенести на территорию 
Чесанского дацана.  

В селе Чесан сохранились фундаменты Цогчен-дугана, Чойро-дугана и других 
зданий дацана. От забора (ограждения) дацана ничего не осталось, скорее всего, он 
был деревянным, так как следов оснований кирпичного или каменного забора не 
сохранилось, в отличие от фундамента Цогчен-дугана и других зданий на месте 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

263 

прежнего дацана. В настоящее время люди до сих пор находят обломки культовых 
предметов алтаря и другие железные, медные и глиняные куски и обломки.  

Также был перевезен из села Загустай и отстроен заново на территории даца-
на дом, в котором жил известный Сандан-лама. «Шагдаров Сандан жил в самом 
центре села Загустай, дом его находился на главной улице, во дворе Шагдарова 
Дондока рядом с администрацией. Постепенно дом начал привлекать слишком 
много внимания, потому что поток людей, которые ходили на прием к Сандан-
ламе, увеличивался. Чтобы избежать лишнего внимания, Гомбоев Доржо принял 
решение переселить Сандан-ламу к себе — подальше от людей на окраину села. 
У себя во дворе он построил для него отдельный небольшой дом. После того как 
Гомбоев Доржо решил перехать в с. Кижинга, Лхасаранов Зунды Базарович пе-
ревез дом к себе во двор вместе со всеми вещами, которые там находились, так 
как за ним было некому присматривать. Люди приходили молиться к нему во 
двор, делали “гороо” вокруг дома Сандан-ламы.  

Когда открылся Чесанский дацан, Лхасаранов Зунды Базарович перевез дом 
Сандан-ламы на территорию дацана. Он принимал активное участие в строитель-
стве Чесанского дацана, сделал очень многое для его открытия. Однако случился 
пожар, и дом Сандан-ламы полностью сгорел. Тем не менее по стечению стран-
ных обстоятельств, специально или нет, на том самом месте, где когда-то стоял 
дом Сандан-ламы, был возведен субурган, инициатором строительства которого 
стал Цыренжапов Цыбик-Доржо. В строительстве принимали участие и помога-
ли жители села Укурик, особенно семья Бамбаевых Батоцырена и Ринчин-
Ханды. На месте, где когда-то стоял дом Сандан-ламы, теперь стоит субурган, 
который построили его земляки» [Цыренжапов Ц.-Д., c. 76–77]. Лхасаранов Зун-
ды Базарович — родной отец ныне действующего главы администрации Кижин-
гинского района Лхасаранова Геннадия Зундуевича. Достойный уважения посту-
пок Зунды Базаровича помнят земляки, и сын продолжает богоугодное дело от-
ца — оказывает всяческую помощь в восстановлении дацана, строительстве но-
вого Цогчен-дугана.  

Верил, что когда-то возродится наш Чесанский дацан Чимитов Цырен-Дондок 
Бадмаевич — краевед и талантливый исследователь, главный экономист совхоза 
«Загустайский», ветеран войны и труда. «В 1974 г. Цырен-Дондок Бадмаевич 
собрал людей и построил субурган в честь памяти загустайцев, погибших на 
войне. Но по законам того времени Чимитова с формулировкой “оскорбление 
чести коммуниста” исключили из рядов партии и сняли с должности главного 
экономиста совхоза. Этим наказанием не ограничились — велели покинуть тер-
риторию села. Цырен-Дондок Бадмаевич вынужден был со своей семьей пере-
браться на дальний гурт в местность Хунды и работать там чабаном. Человека 
уже нет, а на его субурган люди продолжают ходить молиться», — вспоминала 
жительница Загустая, пенсионерка Дарима Цыдендамбаевна Жалсанова (записа-
но 29 июля 2010 г. в селе Загустай Кижингинского района).  

В 1990-е гг. Ц.-Д. Б. Чимитов часто публиковал в газетах «Буряад Yнэн», 
«Хэжэнгэ», «Долина Кижинги» статьи об истории Чесанского дацана, информа-
цию о нем собирал по крупицам.  

Весомый вклад в дело становления и развития дацана в то время внесли мно-
гие жители Чесанской долины, в их числе житель села Булак Шойжамсо Ринчи-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

264 

нов, он пожертвовал денежные средства на строительство субургана «Бадбум»; 
лама Баиров Булат Чимитдоржиевич — известный астролог, выпускник институ-
та «Даши Чойнхорлин», а также ламы — Базаров Гыван, Дармажапов Ринчин, 
Цыбикдоржиев Нимбу, Жамсаранов Батор, Очиржапов Цыденжап, Николаев Эн-
гельс, Пирангалаев Александр, Намнанов Чимит, Цырендашиев Эрдэни и многие 
другие ламы и хувараки.  

 «27 марта 2012 г. шэрэтэ Чесанского дацана лама Жаргал Баиров, гэбгы-лама 
Зорикто Мандарханов, соржо-лама дацана “Хамбын Хурэ” Гыван Базаров при-
везли 108 томов “Ганжура” — изречения Будды Шакьямуни — из столицы Мон-
голии Улан-Батора. Пожертвования по приобретению “Ганжура” произвели жи-
тели сел Чесан, Булаг, Загустай, Харагун. В этом году в Чесанском дацане впер-
вые состоялся Ганжур-хурал, который в дальнейшем станет традиционным 
[Легшед. 2012, с. 17].  

В 2012 г. Иволгинский, Бултумурский и Чесанский дацаны приняли участие в 
республиканской ярмарке НКО: 

В декабре 2012 г. завершилось проведение программ республиканских соци-
ально ориентированных некоммерческих организаций, получивших в июле 
2012 г. субсидии от правительства Республики Бурятия. В конце октября 2012 г. 
по инициативе Общественного совета при Управлении Министерства юстиции 
Российской Федерации по Республике Бурятия был проведен конкурс отчетов 
НКО. Результаты его были подведены 21 ноября 2012 г. на республиканской яр-
марке проектов и услуг социально ориентированных НКО, где приняли участие и 
дацаны Буддийской традиционной сангхи России. Это Иволгинский дацан “Хам-
бын Хурээ” (шэрэтэ-лама Аюр Цырендылыков), Бултумурский дацан “Дамчой 
Равжалин” Селенгинского района (шэрэтэ-лама Баир Батоцыренов), Чесанский 
дацан “Гандан Чоймпэллинг” Кижингинского района (шэрэтэ-лама Жаргал Ба-
иров).  

В дни одного из великих буддийских праздников — Зула-хурал, который был 
проведен с 7 по 9 декабря 2012 г. во всех дацанах Буддийской традиционной сан-
гхи России, все запланированные мероприятия социально ориентированных про-
грамм Сангхи России были завершены — программа Иволгинского дацана 
“Пандидо хамбо-лама Этигэлов. Благословение потомков…”, программа Булту-
мурского дацана “Мы — потомки гвардии бурятских казаков. 300 лет в служе-
нии Отечеству — Матери России” и программа Чесанского дацана “Земля Ки-
жинги — духовная страна живых традиций”.  

В 2013 г. «Уроженец Чесанской долины художник Максим Цоктоевич Гомбо-
ев подарил статую Будды. Помогал оформлять внутреннее убранство и главный 
алтарь Сахюусан-дугана уроженец Чесанской долины художник Цыван Цыва-
нов» (пер. — Д. Н.) [Цыбикова Д., Дондоков Ж., 2007]. Максим Цоктоевич ро-
дился в 1939 г. в селе Булак Кижингинского района. Данная статуя была уста-
новлена на алтаре Сахюусан-дугана.  

По заказу ламы Батора Бадмаева (Павлова) М. Ц. Гомбоев выполнил для да-
цана деревянную скульптуру лошади, украшенную по всем канонам, в комплекте 
с телегой для использования в обряде во время Майдари-хурала. 31 июля 2015 г. 
в Кижингинской центральной библиотеке была проведена персональная выстав-
ка мастера резьбы и росписи по дереву М. Ц. Гомбоева. Свою первую персо-
нальную выставку мастер посвятил своим землякам, родным и друзьям. В экспо-



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

265 

зиции были представлены: буддийская скульптура из древесины кедра с роспи-
сью минеральными красками — Будда Шакьямуни, Белая и Зеленая Тары, Дам-
дин Дорлиг, Гомбо Сахюусан. М. Ц. Гомбоев является последователем и про-
должателем традиций бурятской традиционной школы резьбы по дереву, осно-
воположником которой являлся замечательный скульптор Санжи-Цыбик Цыби-
ков. Также в экспозиции были представлены авторские панно, выполненные в 
технике резьбы по дереву и чеканки по металлу, бурятские шахматы — шатар, в 
которых каждая фигура представляет выразительную и изысканную скульптуру 
малых форм. Отдельного упоминания заслуживает представленная на выставке 
традиционная бурятская мебель, украшенная красочным орнаментом. Прозвуча-
ли на выставке добрые пожелания шэрэтэ Чесанского дацана Жаргал-ламы, гла-
вы администрации Кижингинского района Г. З. Лхасаранова, главы Верхнеко-
дунского сомона Э. Э. Николаева, заместителя главы по социальной политике  
И. И. Эрдынеевой, начальника отдела культуры Б. Ч. Батуевой и родственников.  

Пандидо хамбо-лама Дамба Аюшеев многое делает для возвращения бурятам 
их исконной основы жизнедеятельности — скотоводства. Благодаря Буддийской 
традиционной сангхе России овцы бурятской породы «буубэй» (младенец) обре-
тают в республике популярность. Они способны пастись круглый год, добывая 
себе подножный корм даже из-под снега. На буддийских спортивных состязани-
ях победителям теперь уже традиционно дарят местных овец и коней.  

 «В 2012 г. были приобретены ягнята на выделенные средства Президента  
Д. А. Медведева: роздано по районам республики 225 ярочек. На выделенные 
средства Президента В. В. Путина в 2015 г. роздано по районам республики 2800 
ярочек, в 2016 г. — 1980 ярочек, в том числе Кижингинский район, МО СП 
«Верхне-Кудунский сомон» с. Чесан 100 ярочек. В 2017 г. — 1800 ярочек, в том 
числе Кижингинский район, МО СП «Чесанское» с. Загустай 100 ярочек, 100 вол. 
(2017 г.). Всего за период 2012–2017 гг. роздано 6805 голов» [Ян А., 2018, с. 11]. 
В с. Чесан с 26 июня 2016 г. за овцами местной породы «буубэй» ухаживают 
трудолюбивая семья Гомбоева Тудэпа.  

В 2014 г. ярким событием стал видеоклип «21 дасанай магтаал — гимны 
21 дацана», снятый Министерством культуры Бурятии по заказу Буддийской 
традиционной сангхи России к 250-летию Института пандидо хамбо-лам России. 
Музыка Бирваагийн Мөнхболда, слова Цырен-Ханды Дарибазаровой. В создании 
плюсовой фонограммы видеоклипа приняли участие 55 певцов и музыкантов Бу-
рятии. Среди мелодичных магтаалов на бурятском языке о дацанах Бурятии есть 
и про Чесанский дацан:  

 
«Шалсаана Бууралай нара мандаха зугтэ 
Шангадай ороншуу сайхан арюун узэгдоод, 
Зургаадайн, Эрдэниин гэгээнтэнэй намтартай, 
Зулаар бухэhэн юhэн сумын дурасхаалтай 
Заяанай “Гандан Чоймпэллинг” Чесанын дасамнай».  
В связи с изменениями законодательства появилась необходимость внесения 

изменений и дополнений в Устав дацана. После обсуждения на общем собрании 
лам Чесанского дацана 15 мая 2014 г. был принят «Устав местной религиозной 
организации буддистов Чесанский дацан “Гандан Чоймпэллинг” Кижингинского 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

266 

района Республики Бурятия». Решением Центрального духовного Управления 
централизованной религиозной организации Буддийской традиционной сангхи 
России от 5 августа 2014 г. был утвержден Устав Чесанского дацана. По резуль-
татам рассмотрения документов, представленных на государственную регистра-
цию в 2014 г., был принят Устав Чесанского дацана. В соответствии с требовани-
ями федерального законодательства в Уставе указаны:  

– наименование, место нахождения, вид религиозной организации, вероиспо-
ведание и в случае принадлежности к существующей централизованной религи-
озной организации ее наименование; 

– порядок создания и прекращения деятельности; 
– структура организации, ее органы управления, порядок их оформления и 

компетенция; 
– источники образования денежных средств и иного имущества организации; 
– порядок внесения изменений и дополнений в устав; 
– порядок распоряжения имуществом в случае прекращения деятельности; 
– другие сведения, относящиеся к особенностям деятельности данной религи-

озной организации.  
Были внесены изменения и дополнения в действующий Устав дацана и 

утверждено в новой редакции в начале 2018 г. Новый Устав был приведен в со-
ответствие с требованиями федерального законодательства.  

По окончании строительства субургана «Намжил», посвященного шэрэтэ Цы-
дендамбе Базарову, 31 мая 2014 г. прошли торжественные мероприятия по ис-
полнению обряда «рамнай» с участием Пандидо хамбо-ламы Д. Аюшеева. Это 
событие было освещено в электронных и печатных изданиях: «Вечером 30 мая 
2014 г. звуки божественной белой раковины возвестили всем присутствовавшим 
о прибытии в Чесанский дацан “Гандан Чойпэллинг” главы Сангхи России Дам-
бы Аюшеева. На границе с. Чесан у субургана с бронзовыми львами Пандидо 
хамбо-ламу встречали шэрэтэ Жаргал Баиров и официальные лица, представите-
ли органов местного самоуправления МО “Кижингинский район”. У ворот даца-
на, в соответствии с традицией и внутренним протоколом Сангхи России, ее гла-
ва был торжественно встречен священнослужителями со знаменами Дхармы и 
Золотым Зонтом — буддийскими атрибутами духовной власти.  

В Сахюусан-дугане ламы Чесанского, Иволгинского, Улан-Удэнского дацана 
“Хамбын Хурэ”, жители и верующие с. Чесан под руководством шэрэтэ провели 
ритуал подношения мандалы Пандидо хамбо-ламе.  

Утром следующего дня, в 10.30 ч, 31 мая 2014 г., начался хурал освящения 
ступы Намжил, возведенной в дацане в память о его шэрэтэ Цыдендамбе Базаро-
ве, возродившем в постсоветские годы этот один из крупнейших дацанов Рос-
сийской империи, слава которого распространялась по всей Центральной Азии.  

К этому знаменательному дню жители сел, входящих в приход дацана, его 
священнослужители под руководством молодого, энергичного шэрэтэ Жаргала 
Баирова готовились очень тщательно, очень ответственно, продумав все до ме-
лочей, и это невозможно было не заметить с самого начала, поэтому праздник 
прошел безукоризненно, на высоком организационном уровне.  

На хурал освящения субургана также прибыли шэрэтэ других дацанов Сангхи 
России — лама Гармажап Жамбалов (Кижингинский дацан), лама Чингис Ешиев 
(Шулутский дацан), лама Баир Аюшеев (Улан-Удэнский дацан), Даши-лама 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

267 

Ирдынеев (Тугнуйский дацан), лама Жаргал Санжиев (Байкальский дацан), Хра-
нитель Пандидо хамбо-ламы Д. Д. Итигэлова лама Жалсан Николаев, руководи-
тель визитно-информационного центра Иволгинского дацана лама Эрдэни Цы-
рендашиев, преподаватели Буддийского университета “Даши Чойнхорлин” Бал-
дан Пирангалаев, Чимит Намнанов, хувараки буддийского университета [Павлов 
В., 2014].  

Государственные органы республики уделяют внимание религиозным органи-
зациям и оказывают помощь в их восстановлении, строительстве и дальнейшем 
развитии. В 2014 г. правительство республики оказало помощь и выделило де-
нежные средства на дальнейшее строительство Цогчен-дацана в соответствии с 
Распоряжениями Правительства РБ: 

О внесении изменений в Приложение к Распоряжению Правительства Рес-
публики Бурятия от 19 мая 2014 г. № 279-Р «О предоставлении субсидий соци-
ально ориентированным некоммерческим организациям из средств республикан-
ского бюджета на строительство, ремонт и реставрацию зданий и сооружений 
религиозного назначения в 2014 г.».  

Правительство Республики Бурятия 
Распоряжение от 24 декабря 2014 г. № 805-р г. Улан-Удэ 

О внесении изменений в Приложение к Распоряжению Правительства Рес-
публики Бурятия от 19 мая 2014 г. № 279-Р «О предоставлении субсидий соци-
ально ориентированным некоммерческим организациям из средств республикан-
ского бюджета на строительство, ремонт и реставрацию зданий и сооружений 
религиозного назначения в 2014 г.».  

В целях повышения эффективности использования средств, выделяемых со-
циально ориентированным некоммерческим организациям: 

 
1. Внести следующие изменения в приложение к распоряжению Правитель-

ства Республики Бурятия от 19 мая 2014 г. № 279-р: 
 

1. 1. Строку 2 
2 Местная религиозная организация 

буддистов Чесанский дацан 
«Гандан Чоймпэллинг» Кижин-
гинского района Республики Бу-
рятия Буддийской традиционной 
сангхи России 

Приобретение строительных мате-
риалов, заливка железобетонных 
колонн, заливка монолита перекры-
тия Чесанского дацана «Гандан 
Чоймпэллинг» муниципального 
образования «Кижингинский рай-
он» Республики Бурятия 

1 000 000 

 

изложить в следующей редакции: 
2 Местная религиозная организация 

буддистов Чесанский дацан 
«Гандан Чоймпэллинг» Кижин-
гинского района Республики Бу-
рятия Буддийской традиционной 
сангхи России 

Общестроительные работы по вто-
рому этапу строительства главного 
соборного храма Чесанского дацана 
«Гандан Чоймпэллинг» муници-
пального образования «Кижингин-
ский район» Республики Бурятия 

1 000 000 

Строку 8 
8 Местная религиозная организация 

Бултумурский дацан «Дамчой 
Монолитное железобетонное пере-
крытие на отметке 0,500 здания 

1 000 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

268 

Равжалин» Селенгинского района 
Республики Бурятия Буддийской 
традиционной сангхи России 

Цогчен-дугана Бултумурского да-
цана «Дамчой Равжалин» улуса 
Нур-Тухум муниципального обра-
зования «Селенгинский район» Рес-
публики Бурятия 

изложить в следующей редакции: 
8 Местная религиозная организация 

Бултумурский дацан «Дамчой 
Равжалин» Селенгинского района 
Республики Бурятия Буддийской 
традиционной сангхи России 

Общестроительные работы по вто-
рому этапу строительства Цогчен-
дугана Бултумурского дацана 
«Дамчой Равжалин» улуса Нур-
Тухум муниципального образова-
ния «Селенгинский район» Респуб-
лики Бурятия 

1 000 000 

 
2. Настоящее постановление вступает в силу со дня его подписания.  
 
Исполняющий обязанности Председателя  
Правительства Республики Бурятия                                                 А. Чепик 
 
 
В настоящее время в Чесанском дацане служат: гелун-лама Жалсан (Николаев 

Энгельс Эрдынеевич, духовное имя Жалсан, внук Цыремпилова Цыренбазара 
Цыденовича — Цыжип-баабай, 1979 г. р., уроженец с. Чесан Кижингинского 
района, с 1994 г. хуварак Чесанского дацана, прошел обучение в Иволгинском 
дацане, Гандан-дацане Монголии, в 2002–2008 гг. обучался в Гоман-дацане в 
Индии, в 1999–2008 гг. ученик Гунга-ламы Иволгинского дацана, являлся храни-
телем нетленного тела Д.-Д. Итигэлова, с 2015 г. гелун-лама Чесанского дацана); 
Ешидоржо-лама (Шойнжонов Ешидоржо Дымбрылович, духовное имя Данзан-
Содбо, 1955 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинского района, ученик гэбшэ-
ламы Жамьянширапа Будановича Цыбикова в 1977–1982 гг., в 1994 г. получил 
благословение — лун от Еше Лодой Ринпоче, хуварак Чесанского дацана, в 
2001 г. от Дуйнхор-багши из Тибета принял обет и стал ламой Чесанского даца-
на); Жаргал-лама (Пунсыкнамжилов Геннадий Александрович); по направлению 
от Чесанского дацана в Буддийском университете имени Дамба-Даржа Заяева 
при Иволгинском дацане учатся хувараки: Содномов Жамьян Баярович, духов-
ное имя Лубсан (1993 года рождения, уроженец с. Загустай Кижингинского рай-
она, окончил 6-й курс философского факультета, по матери правнук ламы Ендо-
нова Будажаба, по отцу правнук ламы Гылыкова Осора Аюшеевича, оба прадеда 
были ламами Чесанского дацана); Диянов Гыван (Федор) Эдуардович, духовное 
имя Жигмит-Жамсо (окончил 2-й курс философского факультета, уроженец  
с. Загустай Кижингинского района); Цыденжапов Вячеслав Нимбуевич (окончил 
1-й курс философского факультета, родился 16 ноября 1990 г., уроженец с. Загу-
стай Кижингинского района).  

С начала 1990-х гг. выросло число лам-выходцев из прихода Чесанского да-
цана. Некоторые из них в разные годы служили в Чесанском дацане. Среди них 
есть ламы, которые были хувараками Чесанского дацана и окончили Буддийский 
университет «Даши Чойнхорлин» имени Д. Д. Заяева при Иволгинском дацане. 
Многие молодые ламы обучались в дацанах Индии, Монголии. К сожалению, 
некоторые уже ушли из жизни: лама Дашибылов Чимит-Доржо (1958–2005 гг.), 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

269 

уроженец местности Губээ, с. Загустай Кижингинского района, с 1986 г. хуварак 
монгольского Буддийского университета в г. Улан-Баторе, с 1991 г. лама Кижин-
гинского дацана, шэрэтэ дацана до 1994 г., с 1995 г. в дацане Хамбын Хурэ  
г. Улан-Удэ, в 2002 г. вернулся в с. Загустай; лама Бодиев Цыден-Дамба (в миру 
Нима-Цырен, даты жизни 1959–2014 гг.), уроженец с. Булак Кижингинского 
района, хуварак, лама Чесанского дацана, с 1994–1997 гг. шэрэтэ Анинского да-
цана; лама Ендонов Дашинима Владимирович (1978–2014 гг.), уроженец с. Загу-
стай Кижингинского района, с 14 лет хуварак Чесанского дацана, выпускник 
Иволгинского буддийского университета, до 2001 г. лама Чесанского дацана,  
с 2001 г. главный унзад-лама Угданского дацана; лама Ширдармаев Эрдэм Бату-
евич (1985–2009 гг.), уроженец с. Загустай Кижингинского района, хуварак Че-
санского дацана, сразу после школы получил посвящение от Содномова Раджа-
па — ламы Кижингинского дацана, ученик шэрэтэ Чесанского дацана Базарова 
Цыдендамбы Данзановича, с 1 марта 2003 до 2009 г. — лама Чесанского дацана; 
лама Юндунов Гынин-Дарма Сан-Дылыкович (1951–1988) окончил Буддийский 
университет в Монголии, ученик Жабай Нима-ламы, уроженец с. Загустай Ки-
жингинского района, служил в Иволгинском дацане, гэбгы-лама; Чимитов Ён-
дон-Жамсо Жанчипдоржиевич (сын Чимитова Ж. Б.), (1960–2006), уроженец  
с. Загустай Кижингинского района, в 1991 г. поступил в Иволгинский буддий-
ский институт, лама Иволгинского дацана, гецул, с 1996 г. исполнял обязанности 
гэбгы-ламы, с 1998 г. шэрэтэ дацана в Усть-Орде Иркутской области, с 2004 г. 
лама Иволгинского дацана; Цыдыпов Эрдэм Аюшеевич, 1968 г. р., умер в моло-
дом возрасте, уроженец с. Загустай Кижингинского района, выпускник Иволгин-
ского буддийского института.  

В настоящее время служат в разных дацанах БТСР и в других буддийских ре-
лигиозных организациях:  

– Бадмаев (Павлов) Батор Бадмаевич, 1979 г. р., уроженец с. Загустай Кижин-
гинского района, с 1995 г. хуварак Иволгинского буддийского института, с 
2000 г. шэрэтэ дацана в с. Шибертуй Бичурского района, в настоящее время хра-
нитель нетленного тела Д.-Д. Итигэлова в Иволгинском дацане; 

– Эрдынеев Этигэл Гылыкцынгеевич, 1990 г. р., уроженец с. Загустай Кижин-
гинского района, с 2005 г. хуварак Иволгинского буддийского университета, с 
апреля 2013 г. лама Иволгинского дацана; 

– лама Бодиев Булат Владимирович (внук Чимитова Ж. Б., духовное имя Дан-
зан-Жимба), 1986 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинского района, в 2008 г. 
поступил в Иволгинский буддийский университет и в настоящее время получает 
практику у эмчи-ламы Гунга-багши (Дампилон Борис) в Иволгинском дацане;  

– в настоящее время служат в дацане «Хамбын Хурэ» на Верхней Березовке в 
пригороде г. Улан-Удэ: 1) лама Базаров Гыван Цыдендамбаевич (1980 г. р., уро-
женец с. Булак Кижингинского района, после 7-го класса школы — хуварак буд-
дийского университета в Монголии, с 1998 г. обучался в Гоман-дацане в Индии, 
ученик Гаадан-багши, с 1997 г. лама Чесанского дацана, с 2001 г. лама «Хамбын 
Хурэ» в г. Улан-Удэ, в 2002 г. служил в дацане в г. Санкт-Петербурге, с 2003 г. 
заместитель шэрэтэ дацана «Хамбын Хурэ»); 2) лама Бодиев Батор Владимиро-
вич (внук Чимитова Ж. Б.), 1979 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинского рай-
она, в 1992 г. поступил в Иволгинский буддийский институт, окончил в 2002 г. с 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

270 

перерывом на службу в армии, лама в дацане «Хамбын Хурэ»); 3) лама Тобо-
жамсуев Эрдэни Даржаевич (духовное имя Еши Шенин, 1980 г. р., уроженец  
с. Загустай Кижингинского района, после 9-го класса школы поступил в Ивол-
гинский буддийский университет, в 1997 г. принимал участие в посвящении Ка-
лачакры «Дуйнхор Ван» в Монголии, его наставниками были Ширап-лама родом 
из Тибета, Ендон-лама, Жамбал-Ринчин унзад-лама Гоманского дацана, в 1999 г. 
получил посвящение от Еше Лодой Ринпоче, в 1999–2001 гг. лама в Чесанском 
дацане, с 2002 г. по настоящее время — в дацане «Хамбын Хурэ»); 4) лама 
Ешижалсанов Жаргал Содномович получил духовное образование в Таиланде, в 
2002–2004 гг. временно исполнял обязанности шэрэтэ Чесанского дацана, в 
настоящее время служит в дацане «Хамбын Хурэ»;  

– лама Цыдыпов Золто Ильич, 1988 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинского 
района, хуварак Чесанского дацана, выпускник Иволгинского буддийского уни-
верситета, является правнуком ламы Гылыкова Осора Аюшеевича, в настоящее 
время служит в Анинском дацане; 

– лама Цыдыпов Амгалан служит в Бурхан Баабайн дацане в Тункинском 
районе (завершает обучение в буддийском университете);  

– Цыдыпов Баир Аюшеевич, уроженец с. Загустай Кижингинского района, 
гэбгы-лама Угданского дацана, считается преемником Нима-ламы, Сан-Дылык-
ламы, Гынин-Дарма-ламы; 

– Базаров Баир Батомункуевич, 1962 г. р., уроженец с. Укурик Читинской об-
ласти, с 1999–2004 гг. учился в дацане Монголии, ученик тойин-ламы Энхэ Бу-
лата, в настоящее время лама в дугане с. Укурик Забайкальского края; 

– Намжилмаев Доржо Цыденович, 1961 г., уроженец с. Укурик Читинской об-
ласти, хуварак Угданского дацана, с 2005 г. учился в дацане в Монголии, ученик 
Баир-ламы Угданского дацана, в настоящее время лама в дугане с. Укурик; 

– Цыбикжапов Эрдэм Дашибалбарович, 1954 г. р., уроженец Облатуйского 
бора Улетовского района Читинской области, хуварак Буддийского университета 
в г. Улан-Баторе в Монголии, в 1995 г. окончил Дипломатическую академию при 
МИД РФ, работал в системе МИД РФ в 1996–2014 гг., в 1982–1987 гг. секретарь 
Хамбын Сумэ, гэбгы-лама Иволгинского дацана, в 1987–1988 гг. куратор и пре-
подаватель русского языка Буддийского института в г. Улан-Батор, с 1988 г. дид 
хамбо-лама, зам. председателя ЦДУБ СССР, с мая 1990 г. шэрэтэ дацана в  
г. Санкт-Петербурге, избирался депутатом Верховного Совета РСФСР;  

– Содномов Жамьян Баярович, 1993 г. р., уроженец с. Загустай Кижингинско-
го района, хуварак Чесанского дацана, выпускник Иволгинского буддийского 
университета, племянник ламы Ендонова Дашанимы Владимировича; 

– ламы Жамьянов Бэлигто Баясхаланович и Эрдынеев Этигэл Гылыкцынгее-
вич практикуют буддийское учение и практику в г. Москве (были хувараками 
Чесанского дацана);  

– лама Мандарханов Зорикто Манзарович, 1985 г. р., уроженец с. Чесан Ки-
жингинского района, хуварак Чесанского дацана, в настоящее время унзад-лама 
в буддийской общине «Гандан» г. Улан-Удэ; 

– ламы Жамьянов Ринчин-Доржо и Жамсаранов Батор Викторович в настоя-
щее время служат в буддийской общине «Мандала»;  

– лама Очиржапов Цыденжаб Баирович в настоящее время практикует в 
США; 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

271 

– кенсур Чойдоржи (Будаев Александр Нимбуевич, племянник ламы Бадмаева 
Бадма-Доржо), 1959 г. р., уроженец с. Булак Кижингинского района, с 1980 г. 
хуварак монгольского Буддийского университета в г. Улан-Баторе, с 1985 г. от-
ветственный секретарь Хамбын-сумэ, с 1988 г. проходил обучение в Дхарамсале 
(Индия), с 1989 г. дид хамбо-лама, с 1993 г. пандидо хамбо-лама, с 1995 г. подал 
в отставку и возглавил общину «Ламрим» в г. Улан-Удэ, с 2001 г. в РЦРО «Объ-
единение буддистов Бурятии»;  

– в настоящее время в буддийском центре «Ламрим» служат ламы Халзанов 
Даши, Доржиев Жаргал Валерьевич, Сономов Баир, Цыбикдоржиев Ширабним-
бу Цыденович (1973 г. р.), Дармажапов Ринчин (1978 г. р., уроженец с. Булак 
Кижингинского района, хуварак Чесанского дацана, во время учебы в Монголии 
в 1997–2001 гг. два года был учеником всемирно известного буддийского духов-
ного просвятителя и деятеля (геше, лхарамба — высшая степень учености в Ти-
бете, в монастыре Дрепунг Лоселинг) Бакулай Римпоче (1917–2003), девятнадца-
того воплощения архата Бакулы, настоятеля монастыря Петуп. Бакулай Ринпоче 
был членом правительства Индии, он основатель Азиатской буддийской конфе-
ренции за мир со штаб-квартирой в Монголии, с 1990 г. в течение 10 лет, уже в 
преклонном возрасте, работал в Монголии в качестве государственного посла 
Индии). Также Ринчин-лама учился в Индии в Гоман-дацане; 

– Цыдыпов Цыдып Гармаевич, 1987 г. р., уроженец с. Чесан Кижингинского 
района, в 2011–2013 гг. дуганши Чесанского дацана, стал мирянином.  

В 2018 г. исполнилось ровно 190 лет со дня проведения ритуала освящения 
(рамнай) трехэтажного здания Цогчен-дугана Чесанского дацана и начала офи-
циальных богослужений и приема верующих ламами. Дацану фактически было 
110 лет, когда Постановлением Президиума Верховного Совета БМАССР № 7 от 
31 июля 1938 г. он был официально закрыт. Через 53 года (29 июля 1991 г.) с от-
крытия и освящения нового Сахюусан-дугана началось возрождение Чесанского 
дацана. Жители Чесанской долины уверены, что в скором будущем будет прове-
ден ритуал освящения нового трехэтажного здания Цогчен-дугана и начнутся 
официальные богослужения и прием верующих ламами.  

 
3.2. Современные культовые сооружения 

 
В настоящее время территория Чесанского дацана ограничивается большей 

или меньшей величины субурганами, которые были построены за последние го-
ды. Ступы (субурганы) связаны со значительными событиями в жизни дацана.  

Первые ступы-субурганы возводились в Индии еще при жизни Будды Шакья-
муни. Впоследствии субурганы не только воздвигались на местах выдающихся 
событий, но и служили гробницами для лам, известных святостью и подвигами 
на благо буддийской веры. В религиозном смысле субурган почитается как сим-
вол Просветленного Ума победоносных будд, а также мистического центра Все-
ленной (гора Меру) и единства миров буддийской космогонии.  

Так как с течением времени возникли большие различия в отношении формы 
ступы, человек по имени Бишукама в тексте «Цуктор Дриме Гье Чунг» устано-
вил определенные правила для различных форм. Большинство форм связано с 
событиями из жизни Будды. Есть четыре главных и четыре второстепенных ме-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

272 

ста, из которых Будда распространял свое Учение. Важнейшие восемь видов 
ступы непосредственно связаны с этими местами.  

Будда советовал своим ученикам, чтобы они после его ухода в паринирвану 
посещали четыре главных места, а именно: Лумбини, Бодхгайя, Сарнатх (Вара-
наси), Кушинагара, и делали там подношения, чтобы очищаться от своих завес.  

Феномен бурятской культовой архитектуры в основном являлся отражением 
тибето-монгольской традиции. Тибето-монгольская тематика построения ступ 
основывается на традиции воздвижения восьми классических ступ. В связи с 
этим в практике бурятского культового зодчества применяется восемь классиче-
ских ступ, в том порядке, в каком они связаны с жизнью Будды, а именно:  

1. Ступа Лотоса (Лумбини). Она была построена при жизни Будды и стояла в 
Лумбини. Главная часть имеет форму лотоса и символизирует рождение Будды. 
Бадбун-субурган.  

2. Ступа Просветления (Бодхгайя), или ступа Победы над всеми препятствия-
ми. Она была построена дхарма-королем Бимбисарой в Бодхгайя после Просвет-
ления Будды. Вечером перед Просветлением Будда Шакьямуни устранил по-
следние тонкие завесы и препятствия в уме. Это также отражено в значении этой 
формы. Жанчуб-субурган.  

3. Ступа Мудрости (Варанаси), или ступа 16 ворот. Она была построена в свя-
зи с первыми поучениями Будды, которые он дал в Сарнатхе (Варанаси) — о 
“Четырех благородных истинах”. Чойнхор-субурган.  

4. Ступа Чудес (Шравасти). Будда переубедил последователей неправильных 
взглядов с помощью чудес. Эта форма была построена человеком по имени Ли-
саби в Шравасти. Чойнпрул-субурган.  

5. Ступа Схождения с небес Тушита (Шанкас). Будда дал поучения своей ма-
тери в мире богов на небесах Тушита. Схождение из этого мира символизируется 
многими ступенями этой ступы, которая возникла в Шанкасе. Лхабаб-субурган.  

6. Ступа Примирения (Раджгир), или ступа Единства. Девадатта, двоюродный 
брат Будды, создавал трудности внутри сообщества практикующих. В связи с 
примирением была сооружена эта ступа в Раджгире. Юндэн-субурган.  

7. Ступа Совершенной победы (Вайшали). Незадолго до своей смерти Будда 
продлил свою жизнь по просьбе учеников на 3 месяца. Это произошло в Вайша-
ли. Намжил-субурган.  

8. Ступа Паринирваны (Кушинагара). Эта форма символизирует вхождение в 
паринирвану в Кушинагаре. Главная часть имеет форму колокола, и это символ 
совершенной мудрости Будды. Няндай-субурган.  

Важнейшая форма из всех восьми — ступа Просветления. Она символизирует 
цель буддийского пути — узнавание собственного ума, полное Просветление. 
Это означает освобождение от всех мешающих чувств, как и от тенденции их 
иметь, и раскрытие всех способностей ума, особенно совершенной мудрости 
Будды. Она является одновременно символом преодоления всех препятствий, 
всех завес.  

У всех восьми ступ нижняя часть до львиного трона и верхняя часть после ко-
лец одинаковы. Середина имеет разные формы. В случае ступы лотоса, напри-
мер, она состоит из лотосов.  

Однако обнаруживаются субурганы и другой традиции. Так, например, субур-
ган Джарун Хашор; субурган, посвященный Б. Д. Дандарону; субурган, посвя-



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

273 

щенный Агвану Силнаму, и т. д. Подобные варианты не совсем традиционной 
архитектуры ступ появились в Бурятии относительно недавно, в частности, в 
связи деятельностью на территории Бурятии буддистов из Прибалтийских рес-
публик, Украины и Белоруссии. Они принесли с собой свое понимание культово-
го зодчества и строительства ступ, и этим объясняется появление особой архи-
тектуры ступ.  

Ступа — это не только реликварий, но еще и вертикальная модель космоса. 
Это ось бытия, мистическое дерево Бодхи, древо пробуждения, своеобразная ду-
ховная лестница. Чортен, следовательно, изображает ступени духовной жизни.  
В своей жизни практикующий буддист всегда находится на одной из этих ступе-
ней, он или продвигается вверх, или опускается вниз, наконец, он проходит все 
ступени и достигает нирваны.  

Три части ступы — основание, колоколообразная средняя часть и коническое 
навершие — символизируют три сосуда бытия: камалоку, рупалоку и арупалоку. 
Шпиль — символ мирового древа на вершине горы Меру, являющейся центром 
мироздания.  

Камалока — это чувственный сосуд, или мир желаний, рупалока — сосуд с 
формами, или мир со следами материальных качеств, и арупалока — сосуд, не 
содержащий форм, или мир без материальных проявлений. В свою очередь, эти 
три сосуда подразделяются на 31 уровень.  

Одиннадцать нижних уровней относятся к камалоке: на первом снизу уровне 
живут существа, совершившие ненормальные с буддийской точки зрения деяния, 
то есть это уровень ада. Второй уровень — животные, птицы, рыбы, насекомые; 
на третьем пребывают голодные духи (преты); на четвертом — асуры; на пятом 
живут люди; на шестом — боги-дэвы.  

Средняя часть ступы представляет собой второй сосуд, или рупалоку, и ассо-
циируется с 11-ю относительными видами медитации (праджняпарамиты).  

Верхняя часть ступы сотносится с третьим сосудом — арупалокой, состоящей 
из 4 уровней. Эти уровни отождествляются со сферой чистой мысли и характери-
зуются как космическое тело Будды (Ваджракая), где 28-й — тело радости,  
30-й — Дхармакая, 31-й — самосуществующее тело (свабхавакая).  

Таким образом, в эзотерическом плане ступа символизирует Путь Освобож-
дения, начинающийся от Земли (основание ступы) и проходящий через Трина-
дцать небес бодхисаттв (тринадцать сегментов в форме ступеней) к не имеющей 
формы, несозданной, трансцендентной по отношению к природе нирване за пре-
делы Эфира (последнего элемента сансары) — туда, куда указывает пламя, сли-
вающееся с пустотой (Шуньятой).  

Существует скрытая аналогия между нечеловеческим образом Будды и выше-
указанной формой ступы — святыни, содержащей реликварий. Здесь ступа рас-
сматривается как олицетворение мирового тела Татхагаты, его разнообразные 
уровни, или ярусы, квадратные внизу и более или менее сферические наверху, 
что символизирует многочисленные планы, или уровни существования. Та же 
самая иерархия отражена в меньшем масштабе и в человеческом образе Будды, 
чей торс подобен кубической части ступы, тогда как голова, увенчанная высту-
пом ушниши, соответствует куполу, завершенному пинаклем.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

274 

При этом ступа символизирует Дхармакаю, или «мысль будд», в отличие от 
книг, символизирующих «слово будд», и икон, отображающих их тело. И первое 
время, когда не был еще разработан канон написания портрета Будды, его изоб-
ражали в виде рисованной ступы.  

В настоящее время на территории Чесанского дацана возвышаются восемь 
ступ:  

1. Бадбун-субурган (ступа Лотоса) посвящен ламам Чесанского дацана. В его 
основание заложен священный сосуд с именами 250 лам Чесанского дацана. 
Список имен 242 лам Ц.-Д. Чимитова был дополнен новыми именами. Обряд 
освящения «рамнай» Бадбун-субургана состоялся 26 сентября 2009 г. под руко-
водством Пандидо хамбо-ламы Д. Аюшеева. Главным спонсором являлся 
Шойжамса Ринчинов, ветеран труда, уроженец с. Булак Кижингинского района.  

2. Жанчуб-субурган (ступа Просветления) посвящен ламе Сандану Шагдарову 
(1910–1979). Его биография описана в книге Ц.-Д. Цыренжапова «Чесанский да-
цан»: «Шагдаров Сандан рода Хуасэ родился в 1910 г. в селе Укурик, был треть-
им ребенком в семье. Его старшего брата звали Бумбор, он стал габжа-ламой, 
второй брат Дамби-Нима тоже был габжа-ламой Чесанского дацана, сестра 
Гэлэгма, младший брат Базар, который пошел по стопам старших братьев, про-
учился восемь лет в Чесанском дацане, во время Великой Отечественной войны 
был отправлен на фронт.  

В раннем возрасте Сандан был отдан на воспитание родственнику по линии 
матери Шагдарову Балару, у которого не было собственных детей. В возрасте 10 
лет приемные родители отдали его хувараком в Чесанский дацан. После успеш-
ного окончания обучения защитил звание “гэбшэ”. Во время репрессий уехал в 
Читинскую область, работал на 52-м км железной дороги вместе с отцом. Со 
временем уехал в с. Укурик и работал на Могзонском дистанционном пути раз-
норабочим.  

С началом войны Сандан-лама был отправлен на запад в район Москвы, где 
всю войну проработал на оборонном заводе. За свое добросовестное отношение 
он был награжден медалями и другими правительственными наградами.  
По окончании войны Сандан-лама вернулся на малую родину, устроился на же-
лезную дорогу. Вместе с Жамбаловым Галсан-ламой он ездил на строительство 
Анинского дацана. В 1958 г. по приглашению Центрального духовного управле-
ния буддистов (ЦДУБ) СССР Сандан-лама возобновил практику, стал астроло-
гом Иволгинского дацана. После смерти Пандидо хамбо-ламы Ширапова ему 
была предложена должность Пандидо хамбо-ламы ЦДУБ СССР, но говорят, что 
он взял самоотвод и отказался от такой высокой ответственной должности.  
В июне 1979 г. Сандан-лама покинул этот мир…».  

3. Намжил-субурган (ступа Совершенной Победы) посвящен бывшему шэрэтэ 
Чесанского дацана Цыдендамбе Базарову. Внутри субаргана заложено по не-
сколько тысяч разных молитв, изображений трех Будд долгой жизни (Сагаан Да-
ра Эхэ, Аюша, Зугдор Намжилма), молитва «Мигзэм», глиняные фигуры Богдо 
Зонхава, Ямантака, Арьяа-Баала, Мянгатын шаса. Под субурганом установлен 
молитвенный барабан (хурдэ). В нем так же заложены молитвы долгой жизни, 
священный Ганжур привезенный из Монголии ламами Цырендашиевым Эрдэни 
и Намнановым Чимитом. Субурган в честь Цыден-Дамбы Базарова был освящен 
духовенством Сангхи России (БТСР) 31 мая 2014 г. под руководством Пандидо 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

275 

хамбо-ламы Д. Аюшеева. Памятная ступа была установлена при поддержке се-
мьи Цыден-Дамбы Базарова и прихожан Чесанского дацана.  

4. Жанчуб-субурган (ступа Просветления) посвящен Бадма-Доржо Жамбало-
ву. Уроженец Чесанской долины из местности Хунды недалеко от села Булак 
Кижингинского района, с 8 лет отдан в хувараки Чесанского дацана, учился тео-
рии и практике буддийской философии в Цугольском дацане и Лхасе (Тибете).  
В 1949–1967 гг. — габжа-лама Чесанского дацана, 18 лет был ширэтуем Ивол-
гинского дацана. Избирался дид Пандидо хамбо-ламой Бурятии. Обряд освяще-
ния «рамнай» субургана состоялся в мае 2000 г.  

5. Жанчуб-субурган (ступа Просветления) посвящен шэрэтэ Чесанского даца-
на Цывану Номшиеву. Уроженец Чесанской долины из местности Эхин Чесаана 
(Урда Гол), в 1869 г. — хуварак, в 1870 г. — штат-лама, в 1874 г. — гелун, 
шэрэтэ с 1882 по 1902 г.  

6. Жанчуб-субурган (ступа Просветления) посвящен первому шэрэтэ Чесан-
ского дацана Согтын Гунга-ламе (он же Лубсан-Гунга Сундуев). В 1804–
1805 гг. — убаши, хуварак Кодунского дацана (Кижингинского), в 1810 г. — ге-
цул, в 1829 г. — гелун. В 1814–1824 гг. исполнял обязанности унзад-ламы 
Кудунского дацана, в 1828 г. — джаа-лама, ламами дацана избран шэрэтэ, офи-
циально по приказу генерал-губернатора с 1832 г. шэрэтэ Чесанского дацана.  

7. Няндай-субурган (ступа Паранирваны) посвящен шэрэтэ Чесанского дацана 
Зургаадай-багше. Обряд освящения «рамнай» субургана состоялся в конце марта 
2008 г. Габжа-лама Ринчин-Агван Зургадаев был уроженцем Дээдэ (Эхин) Чесан, 
хувараком Чесанского дацана. Получив первоначальную подготовку, он поехал в 
школу Чойра Цугольского дацана и защитил звание гэбшэ. Высокую степень 
габжа-лама защитил в Чесанском дацане, пользовался высоким уважением и 
влиянием среди лам и верующих. После смерти был признан хубилганом, во-
площением божества Арьяа-Баалы.  

8. Чойнпрул-субурган (ступа Чудес) посвящен ламам из с. Укурик ныне За-
байкальского края, которые служили в Чесанском дацане. В ее основание зало-
жен священный сосуд с именами 35 лам, из них 12 габжа-лама, 12 гэбшэ-лама, в 
том числе шэрэтэ Чесанского дацана Жамьянов Рабжа Цыдыпович (он же габжа-
лама Павлов Рабжа (Добчин)). Обряд «рамнай» совершил Еше Лодой Ринпоче — 
официальный представитель Далай-ламы XIV в России в середине мая 2012 г.   

 
Обоо и субурганы прихода Чесанского дацана 

В культовую систему буддизма были инкорпорированы и ассимилированы 
традиционные народные обряды, ритуалы и верования, связанные с культом 
обоо — почитанием духов земли, гор, рек, деревьев. Это является ежегодной 
важной составной частью жизнедеятельности дацана, которая соблюдается уже 
около двух столетий, особенно до революции, за исключением советского пери-
ода времени. Примерно с конца 1990-х годов прихожане каждый год приглаша-
ют на свои обоо лам для исполнения обряда «Обоо тахилга».  

 «По всей Бурятии на протяжении всего лета, в особенности в его начале, про-
водятся специальные ритуалы под названием “Обоо тахилга” в культовых местах 
местного населения. …Каждая местность, возвышенность, село, район имеют 
своего потустороннего покровителя, происходящего из других измерений — из 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

276 

сферы богов (дэвов), завистливых богов (асуров), а также претов (голодных су-
ществ). Численность сабдагов, именно так называют хозяев местности, просто 
огромно и значительно превосходит число людей.  

Считается, что хозяева обоо создают погоду, отвечают за урожай, так как 
имеют возможность оказывать своё влияние на стихии. Помимо этого они могут 
оказывать помощь своим так сказать подданным в самых разных делах, содей-
ствовать здоровью, благополучию, оберегать их от различных напастей. Срок их 
жизни велик, у сабдаков, имеющих свое происхождение из мира тэнгриев 
(бур. — небожителей.), дэвов и асуров длительность, жизни может достигать де-
сятков тысяч, а то и сотен тысяч лет. Поэтому буряты и называют их уважитель-
но “Баабай” — отец, дедушка, а также “Ханом” — царем, правителем данной 
местности.  

Сагаан Убгэн (бур. — Белый старец) — собирательный образ сабдаков, вни-
мательно следит за жизнью того или иного рода. И те из сабдаков, которые име-
ют посвящение в Учение Будды, помогают всем на их жизненном пути, в осо-
бенности тем, кто правильно идет по жизни, наращивает благодеяния путем ока-
зания помощи другим людям, укрепляя связь с ними и божествами, вышедшими 
за пределы сансары — круговорота перерождений» [Легшед, 2012, с. 40–41].  

На территории Чесанского дацанского прихода с давних времен также дей-
ствовали родовые общественные культы обоо. Главным приходским обоо стано-
вился родовой культ ведущей этнической группы, связанной с другими един-
ством родовой генеалогии. Прихожане каждый год собираются на свои обоо для 
проведения обрядов. Шэрэтэ Жаргал ежегодно утверждает график проведения по 
лунному календарю и проводит обряд «Обоо тахилга» с участием местных жите-
лей. Среди них: 1) Дундата (Лусудтай); 2) Жаргаланта; 3) Лусууд тахилга Хусоо-
тын нуур; 4) Долоон Эсэгын; 5) Хотогор; 6) Баян Ундэр; 7) Эреэлжэ; 8) Ута Гуя; 
9) Улзыто; 10) Хунды hуустай; 11) Лусууд тахилга Булагай аршаан; Харагунай 
Обоонууд: 12) Даши Балбар (Хурин Бэльчирэй обоо); 13) Хара Толгой; 14) Да-
шизэгбэ (Улэнтын обоо); 15) Алгантын обоо (Дулма — Юлтэн Хатан Эжын);  
16) Хагдангар; 17) Арын нуурай обоо (Ойдоб Гунжэн); 18) Хаагты (Загустай);  
19) Эреэн; 20) Худанай байса; 21) Кулькисон; 22) hухайта; 23) Голой обоо;  
24) Улаан Хада; 25) Бугата Буурал; 26) Губээ; 27) Гурбан Майла; 28) Толгой (За-
густай); 29) Мозой; 30) Баян Хонгор (Загустай); 31) Толгой (Булак); 32) Баян 
Сумбэр; 33) Уулэн (Мунхэ) Хаан; Укуригэй Обоонууд: 34) Обоон Сагаан (Нор-
бу Банзод); 35) Дархита Буурал Баабай; 36) Даши-Дондог; 37) Баян Улаан;  
38) Должид Хатан Эжы; 39) Ойдоб Гунжун (Могзооной обоо); 40) Худан Сагаан.  

Существуют различные истории о ламаизации того или иного культового ме-
ста, связанные с известными бурятскими ламами. Например, Намнанай-багша 
одолел духов шаманов, освятил и учредил ламаистское обоо на горе Алханай в 
Забайкальской области, шэрэтэ Кижингинского дацана Тойндол Суванов учре-
дил обоо в Кижинге на горе Челсана. «Со временем каждый из хоринских даца-
нов учредил свое главное приходское обоо, на которых членами прихода совер-
шались торжественные общественные молебны. Главное приходское обоо Ки-
жингинского дацана — Челсана, Чесанского дацана — Баян Сумбэр, Эгитуйско-
го дацана — Алтанай обоо, Анинского — Хутаг ула…» [Цыбенов Б. Д., 2011, 
с. 41].  



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

277 

На протяжении нескольких лет Пандидо хамбо-лама Д. Аюшеев приезжал с 
визитом в Чесанский дацан и проводил обряд освящения (рамнай) и различные 
хуралы. В 2007 г. по просьбе жителей в с. Загустай им был проведен обряд 
«нютагай заhал», хурал Жадамба и Балдан Лхамо Сахюусан. Также под его руко-
водством в 2008 г. был проведен обряд освящения Юндэн-субургана в местности 
Гурбан Майла. В 2009 г. — рамнай Лхабаб-субургана у подножия горы Улаан 
Хада.  

В последующем шэрэтэ Жаргал-лама в 2012 г. с ламами дацана по просьбе 
местных жителей провели рамнай двух субурганов Жанчуб вблизи села Харагун 
в местности Хурин Бэлшэр и Сарантуй. В 2013 г. у подножия горы Бугата Буурал 
баабай провели обряд освящения Жанчуб-субургана, организатором которого 
был лама Батор Павлов.  

В 2015 г. по инициативе соржо-ламы Кижингинского дацана, проректора по 
научной работе Буддийского университета «Даши Чойнхорлин» Раднажаба Сод-
номова жители Кижингинской долины недалеко от с. Могсохон, рядом со ступой 
Юндэн (ступа «Примирения»), посвященной шэрэтэ-ламе Иволгинского дацана 
Лубсан-Ниме Жапову (Жабэ) (1905–1989), построили еще два субургана — па-
мяти двух выдающихся лам, уроженцев села Могсохон. На западной стороне 
установлена ступа Жанчуб (ступа Просветления), посвященная унзад-ламе Ивол-
гинского дацана, габжа-ламе Лубсан Чойжал Жалсанову (1905–1982). На восточ-
ной стороне — ступа Намжил (ступа Совершенной Победы), посвящена шоогом-
бо-ламе Иволгинского дацана, гэбшэ-ламе Дэмбрэл Базаржапову (1915–1994). 
Родственники вложили в эти ступы личные вещи лам, которые у них сохрани-
лись — это статуи Будды Шакьямуни, Богдо Цзонхавы из домашних алтарей, 
которым габжа-лама Лубсан Чойжал Жалсанов и гэбшэ-лама Дэмбрэл Базаржа-
пов поклонялись многие-многие годы. Вместе со 108 томами «Ганжур» и множе-
ством других культовых предметов поместили личный ритуальный ваджр одного 
из лам. Эти три субургана над Могсохоном стали символом несущего благо всем 
живым существам света Дхармы и защитой от бед и невзгод. Строительство 
началось в июне 2015 г. и было завершено 23 октября 2015 г. Ламы Кижингин-
ского дацана «Даши Лhунболинг» и Чесанского дацана «Гандан Чоймпэллинг» 
под руководством главы Сангхи России, Пандидо хамбо-ламы Дамбы Аюшеева 
24 октября 2015 г. провели большой молебен и ритуал рамнай — освящение ступ 
и наполнение их силой благословения.  

Также по инициативе ламы Батора Павлова в 2016 г. в местности Толгой 
вблизи села Загустай после завершения строительства провели обряд освящения  
Жанчуб-субургана. По просьбе жителей в 2017 г. провели обряд освящения  
Жанчуб-субургана в местности Жаргаланта.  

Ступа (субурган) является самым распространенным буддийским культовым 
сооружением в Забайкалье и Бурятии. Считается, что ступа — это сооружение, 
обладающее магической энергетикой добра и любви, очищающее наши тело, 
речь и ум от трех ядов: неведения, гнева, привязанности. Ступа — символ про-
светленного ума Будды, объект поклонения, излучающий и передающий благо-
словение всем живым существам. Построенная по всем канонам и освященная 
монахами и Учителями высочайших реализаций, ступа является источником бла-



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

278 

гой духовной энергии, способной гармонизировать общество, умиротворять жи-
вых существ трех сфер, приводить в равновесие силы природы.  

 
3.3. Строительство нового Цогчен-дугана 

 
Идея строительства нового Цогчен-дугана витала в воздухе на протяжении 

двадцати с лишним лет, с тех пор как шэрэтэ Чесанского дацана Цыдендамба 
Базаров вбил колышек на месте будущего дугана. По замыслу и плану главное 
здание дацана — «дом всеобщего собрания», или Соборный храм. Вокруг Цог-
чен-дугана должны располагаться дуганы-сумэ, посвященные отдельным боже-
ствам буддийской веры. Строятся ступы-субурганы, связанные со значительны-
ми событиями дацана, в ознаменование каких-либо событий или посвящаются 
известным ламам. На крыше преддверного отделения портала над входом в Цог-
чен-дуган будет установлен буддийский символ веры — хурдэ, или чойж хо-
рол, — медные золоченые изваяния «колеса вероучения» и двух оленей (газелей) 
по обеим его сторонам, которые символизируют первую проповедь Будды. Кры-
ша Цогчен-дугана будет украшена золоченым куполообразным навершием — 
ганджиром. По фризу будут размещаться блестящие круглые золоченые зерка-
ла — толи, имеющие магический охранный смысл, и мани — тибетские слоги 
мистической формулы-молитвы. Подзоры будут в виде стилизованных облаков 
(уулэн). Украшением конька крыши будут вазоподобный остроконечный ган-
джир в центре и цилиндрические чжалцаны. На фигурных окончаниях угловых 
концов крыши будут изображения пламени (бур. — дулэ). Цогчен-дуган будет 
состоять из двух помещений: большого зала с колоннами и сидениями для лам и 
задней части — гонкона. Перед северной алтарной стеной храма в центре будет 
установлена статуя Будды Шакьямуни, по сторонам — изображения других бо-
жеств и почитаемых лам. Из китайской архитектуры будет заимствован китай-
ский лев. Львов устанавливают обычно на крыльце Цогчен-дугана. Характерным 
украшением дацана будет многоцветье. Главные ворота дацана — богдойн-
халга — будут располагаться на южной стороне ограды. В западной, восточной и 
северной стенах — калитки. Главные ворота будут открываться в особо торже-
ственных случаях. В остальное время на территорию дацана вход будет через 
калитки. Будет мощеная дорожка от главных ворот до крыльца Цогчен-дугана, 
который называется «священный путь». Архитектура дацана будет символизиро-
вать божественное тело Будды, как и все традиционные дацаны Бурятии.  

Эти основные элементы храма пока остаются на бумаге. Все настоятели даца-
на неоднократно пытались сдвинуть дело с мертвой точки, но дальше одного же-
лания дело не доходило — все упиралось в деньги.  

Весной 2012 г. у нынешнего ширэтэ Жаргала Баирова состоялся разговор с 
известным скульптором Дашинимой Намдаковым, который является верующим 
мирянином (жиндаком) Чесанского дацана, как по отцовской линии (отец 
Балжан родом из села Ухэриг Забайкальского края), так и по материнской линии 
(мать Буда-Ханда родом из села Загустай Кижингинского района) — оба села 
входят в приход Чесанского дацана.  

В 2012 г. Дашинима Намдаков, по информации Буддийской традиционной 
сангхи России, уже ознакомился с эскизным проектом дугана и приезжал в Че-



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

279 

санский дацан, чтобы обговорить все интересующие его вопросы по строитель-
ству буддийского храма.  

 «Известный российский скульптор Даши (Дашинима) Намдаков, чьи работы 
уже прочно вошли в мировое наследие, стал инициатором строительства нового 
Цогчен-дугана (главного храма в буддийском храмовом комплексе) родного Че-
санского дацана», — пестрели газеты «Долина Кижинги», «Правда Бурятии» и 
другие электронные издания в конце января 2013 г.  

Отношение тех или иных семей, рода, улуса к тому или иному дацану явля-
лось достаточно значимым в жизни бурят-буддистов, даже по прошествии мно-
гих лет после закрытия дацанов прихожане продолжали относить себя к тому 
или иному приходу. В настоящее время в период возрождения дацанов люди 
возвращаются в свои приходы и начинают помогать своим дацанам.  

 Архитектурное решение подготовлено в 2012 г. ООО «Универсалпроект» 
(директор Р. Р. Ракшаев, архитектор Р. Р. Ракшаев, главный инженер проекта  
Д. Н. Жигжитова). Согласно проекту, планируется строительство трехэтажного 
дугана высотой 16 м, размером 20х19 м. Первый этаж будет кирпичным. Внеш-
ний вид дугана будет восстановлен по сохранившейся фотографии. Здание дуга-
на было решено спроектировать, приблизив к тому облику, в каком существовала 
дореволюционная модель дугана, вобравшая в себя многие характерные черты 
буддийско-бурятской архитектуры. Здание дугана — это трехчастный объем, 
украшенный красиво обрамленными окнами и дверями и с активно выдвинутым 
входным порталом. Три высокие входные двери богато оформлены. 
В вестибюле-тамбуре с левой стороны располагается комната шэрэтэ, справа — 
лестничная клетка, ведущая на верхние этажи. Справа и слева от алтаря находят-
ся подсобные помещения. Главный зал дугана встречает паломников высоким 
золоченым алтарем высотой 5,7 метров. Зал имеет хорошее естественное осве-
щение. На втором этаже располагается молельный зал, имеющий выход на кру-
говую террасу, огражденную точеной балюстрадой, что имеется и у комнаты ме-
дитации, располагающейся на самом верхнем ярусе. По четырем углам парапета 
1-го этажа установлены барабаны — хурдэ.  

Все три этажа имеют стропильную кровлю, покрытую кровельными листами 
и окрашенную в охристо-желтый цвет. Все этажи словно «нанизаны» на единую 
вертикальную ось композиции, увенчанную ганжиром, делая здание дугана ар-
хитектурно завершенным. Причем каждый из последующих этажей уменьшается 
в сравнении с предыдущим, образуя тем самым некое подобие горы-пирамиды, 
символизирующей золотую гору Меру, являющуюся центром населенного 
людьми материка Джамбудвипа. Согласно буддийскому вероучению, вокруг го-
ры Меру вращаются Солнце, Луна, планеты и звезды, а на ней живут высшие 
боги и другие существа. На всех уровнях дугана верующие имеют возможность 
для совершения ритуального обхода. На главном фасаде установлена компози-
ция — Колесо Учения (номой хурдэ) с восемью спицами, символизирующими 
Восьмеричный Благородный Путь (хутагта боди мур). По обеим сторонам — две 
стоящие на коленях лани, самец и самка, которые, подняв головы, смотрят на 
Колесо Учения. Золотистые лани (боди гурооhэн), по преданию, выбежали из 
рощи, когда раздались звуки первой проповеди Будды, и, замерев, слушали его, 
глядя на верхушку Золотого колеса, поднесенного Будде Брахмой с просьбой о 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

280 

начале Проповеди. На остальных трех фасадах размещаются композиции «ло-
тос». На вершине кровли будет водружаться завершающаяся шпилем эмблема в 
форме вазы (ганжир), по углам крыши — жалцаны в виде цилиндров, символи-
зирующих полноту Учения и его Победоносное распространение. Верхние этажи 
окружены галереей с крышей, опирающейся на колонны, что создает видение 
композиционного единства храма и окружающего пространства. Весь дуган — 
это горизонтальная модель мира. И здесь стены дугана соответствуют горам, 
окружающим материк (Джамбудвипу), ворота — входы во Вселенную, а сам 
храм — обитель ее правителя.  

Запланированы так называемые священные ворота (богдын халга), вымощен-
ная дорожка, ведущая до центральных дверей Цогчен-дугана. По традиции эта 
дорожка (богдын зам) предназначалась для прохождения высоких духовных лиц 
во время церемоний их встреч и проводов. Центральные храмовые двери строя-
щегося Цогчен-дугана обращены на юг.  

Общая площадь составляет 521,68 м2. Площадь застройки составляет 
466,49 м2, строительный объем 2783,30 м2. Расчетная сейсмоустойчивость со-
ставляет 8 баллов и отвечает современным требованиям.  

«Прихожанами Чесанского дацана собирается необходимое количество кир-
пича, закупаются другие стройматериалы», — писали местные газеты в начале 
2013 г. Разрешение на строительство было выдано МКУ «Комитет по инфра-
структуре» администрации МО «Кижингинский район» от 22 апреля 2013 г. 
председателем комитета В. А. Балдановым. Рабочая документация нового Цог-
чен-дугана (конструктивные решения) разработана в 2015 г. ООО «Проектно-
строительное бюро» (директор Г. В. Загуменникова).  

Весной 2013 г. началось возведение нулевого цикла. К тому времени начали 
поступать средства и Дашинимы Намдакова, ставшего одним из инициаторов 
строительства родного храма.  

Строительству Цогчен-дугана, как и подобает, предшествовали специальные 
религиозные обряды. Для освящения месторасположения главного храма (подав-
ления зловредных духов, выкупа у хозяина местности, умилостивления боже-
ства-хранителя) также была проведена серия обрядов. Завершается обряд цере-
монией закладки под основание «бумбэ» — наполненного драгоценностями со-
суда из золота, серебра или красной меди. Внутрь оберегающего сосуда были 
вложены листы со священными молитвами-мантрами и милостивословиями 
(дхарани), благовонные растительные ингредиенты: мускатный орех, гвоздика, 
шафран, кардамон и «семь драгоценностей»: золото, серебро, жемчуг, коралл, 
опал, рубин и сапфир. Бумбу завернули в желтый шелковый хадак и поставили в 
небольшую камеру-ковчежец для предохранения от насыпаемой сверху земли.  

Ритуал проводился при участии дид хамбо-ламы Дашанимы Содномдоржие-
ва, шэрэтэ Кижингинского дацана Жамбалова Гармажап-ламы, учителя Буддий-
ского университета «Даши Чойнхорлин» имени Д. Д. Заяева Раднажап-ламы, 
Доржо-ламы, соржо Цугольского дацана Эрдэни-ламы и всех лам и хувараков 
Чесанского дацана.  

Ограниченная специальными обрядами территория дацана зрительно обозна-
чена, помимо деревянной ограды, молитвенными флагами из разноцветной мате-
рии (дарцок), молитвенными цилиндрами (хурдэ), деревянными подставками для 
сосуда с воскурениями и лампады (тахилай модон).  



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

281 

Вспоминая минувшие события, шэрэтэ Чесанского дацана Жаргал-лама рас-
сказывает: «Весной 2012 г. в Чесанский дацан приехала старшая сестра Дашини-
мы Намдакова — Санжидма, которая попросила нас помолиться за благополучие 
своих родных и близких на святом для их рода месте Зун Хулурикта, располо-
женном в верховьях реки Кодун. Мы съездили туда, провели необходимые риту-
алы и по возвращении в дацан сестре неожиданно позвонил брат Дашинима. 
“Где вы находитесь, абгай (бур. — сестра)? У меня на душе как-то беспокой-
но”, — сказал он старшей сестре. Та, в свою очередь, рассказала о том, что была 
совершена поездка на родовое место, где помолились за род, пожелав благопо-
лучия и для него, и что она собирается выезжать из Чесанского дацана.  

 Услышав это, Дашинима попросил передать трубку мне и тут же предложил 
создать план действий на предстоящий 2013-й год, где он обязательно поможет 
нам в любом деле. А план у нас был один — как можно скорее начать строитель-
ство Цогчен-дугана, так как его проект на тот момент уже готовила архитектор 
Кижингинского района Должидма Жигжитова. Я сообщил ему об этом. Он тут 
же предложил согласовать все вопросы по его приезде на родину летом.  

Встреча с Дашинимой Намдаковым состоялась на мероприятии в его родном 
селе Ухэриг, где ламами Сангхи России во главе с Пандидо хамбо-ламой Дамбой 
Аюшеевым были освящены три субургана, посвященные местным ламам — вы-
ходцам этого славного села. Там мы познакомили Дашиниму и его супругу Тать-
яну с эскизным проектом Цогчен-дугана. Он пожелал посетить Чесанский дацан 
и на месте обсудить вопрос строительства главного буддийского храма дацана.  

 Первое координационное заседание по строительству Цогчен-дугана Чесан-
ского дацана состоялось 11 августа 2012 г., в нем приняли участие ламы Чесан-
ского дацана, руководство Кижингинского района, местные бизнесмены, активи-
сты местной буддийской общины. Приехал и Дашинима Намдаков с супругой. В 
ходе заседания были подняты самые разные вопросы: Стоит ли в будущем году 
начинать строительство Цогчен-дугана или перенести его на более поздние сро-
ки? Каковы должны быть его размеры? 

 Начались споры, некоторые люди даже поставили проект под сомнение. Стоит 
ли строить такой большой дуган, ведь его содержание обойдется в копеечку? Бу-
дет ли он востребован? — вопрошали они. Тут свое слово сказали ламы Чесанско-
го дацана, которые доказали состоятельность строительства Цогчен-дугана, приве-
дя в качестве аргумента слова Пандидо хамбо-ламы Дамбы Аюшеева.  

 Построенный Цогчен-дуган меньшего размера, чем предыдущий, не принесет 
того счастья, что мог бы, так как теряется взаимосвязь с прошлым. И для того что-
бы избежать этого, нужно либо оставлять прежние размеры, либо увеличивать 
их, — сказал он как-то. Решили, что дуган не должен быть меньше прежнего.  

 Только после этого все собравшиеся согласились с проектом и стали обсуж-
дать ход его реализации. Проект включает в себя строительство трехэтажного 
Цогчен-дугана высотой в 16 метров, размером 20х19 метров, первый этаж будет 
кирпичным. В свою очередь, Дашинима Намдаков пообещал, что первые сред-
ства поступят на счет уже весной 2013 г., пожелав, чтобы местные буддисты 
проявили инициативу и дали начало строительству.  

 Не теряя времени, миряне Чесанского дацана стали активно включаться в ра-
боту. Уже осенью стали закупать кирпич и другие стройматериалы, готовить 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

282 

проектно-сметную документацию. Двадцать поддонов кирпича и персональный 
компьютер передали родному дацану соржо-лама дацана “Хамбын Сумэ” на 
Верхней Березовке Гыван Базаров и Жалсан-лама (Энгельс Николаев, тогда был 
хранителем Нетленного тела XII Пандидо хамбо-ламы Даши-Доржо Итигэлова), 
50 тысяч рублей внес и известный борец Вандан Базаров, а также другие миряне, 
не пожелавшие остаться в стороне от столь благого дела. Всего было собрано в 
январе 2013 г. около трети всего необходимого кирпича, а львиную долю из тре-
бующегося цемента пообещал поднести дацану житель Загустая Дондок Цыбжи-
тов», — закончил свой рассказ шэрэтэ [Будаев Б., 2013].  

В 2014 г. Правительством Республики Бурятия было издано Распоряжение от 
24 декабря 2014 г. № 805-р г. Улан-Удэ о внесении изменений в Приложение к 
Распоряжению Правительства Республики Бурятия от 19 мая 2014 г. № 279-Р  
«О предоставлении субсидий социально ориентированным некоммерческим ор-
ганизациям из средств республиканского бюджета на строительство, ремонт и 
реставрацию зданий и сооружений религиозного назначения в 2014 г.». В соот-
ветствии с распоряжением за подписью исполняющего обязанности Председате-
ля Правительства РБ А. Чепика был выделен один миллион рублей на «Обще-
строительные работы по 2 этапу строительства главного соборного храма Чесан-
ского дацана “Гандан Чоймпэллинг” муниципального образования “Кижингин-
ский район” Республики Бурятия». Это стало хорошим подспорьем и помогло 
приобрести необходимые строительные материалы, сделать заливку железобе-
тонных колонн, монолита перекрытия.  

24 апреля 2017 г. пресс-служба БТСР сообщала: «Двое лам: Жалсан-лама, 
Майдар и мирянин-паломник Жаргал мз Чесанского дацана успешно добрались 
до дацана “Балдан Брэйбун” Кяхтинского района. Ламы дацана “Балдан Брэй-
бун” и жители села Мурочи встретили лам на подходе к дацану и прошли по-
следние метры вместе с ними, жители села Мурочи получили благословение от 
лам-паломников. Также в дацане провели обряды и молебен». Возможно, пешее 
паломничество лам Чесанского дацана будет примером и послужит началом тра-
диционных (пеших и конных) переходов в целях распространения буддийского 
учения и здорового образа жизни, совместного проведения хуралов и укрепления 
общения между дацанами.  

В начале июля 2017 г. шэрэтэ Жаргал-лама прихожанам Чесанского дацана о 
ходе строительства Цогчен дугана сообщил следующее: «Только на возведение 
2-го и 3-го этажей израсходовано: 490 тыс. р. оплата бригаде строителей; 223 
тыс. р. стоимость кровельного профилированного листа; 67 тыс. р. евровагонка; 
окна в 234 тыс. р. с доставкой и установкой. Куплены гвозди больше 200 кг, са-
морезы, анкерные болты, разные крепежные угольники, косынки и т. п., горюче-
смазочные материалы, продукты, выдана заработная плата поварам. Весь пило-
материал предоставлен нашими ИП, занимающимися заготовкой древесины из 
сел Загустай, Кулькисон, Чесан, Булак, Михайловка, Могсохон, Хуртэй.  

В течение 30 дней с 24 мая по 24 июня 2017 г. сделали крышу и 2-й, 3-й эта-
жи: Бадма Аюржанаевич Молонов (Хэжэнгэ), Балсан Булатович Нимаев 
(Хэжэнгэ), Зорикто Эрхитуевич Холхонов (Хэжэнгэ, Улзыто), Владимир Базар-
садуев, Цырен Цыбикжапов. Дальнейшие планы: установка окон, утепление плит 
перекрытия 1-го этажа, наружная отделка стен 2-го, 3-го этажей, построить 
крыльцо (дугжан), внутренняя отделка: пол, потолок, стены». «Отрадно, — от-



































Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

283 

мечает Жаргал-лама, что с каждым разом молодежи становятся больше среди 
прихожан, в том числе и среди тех, кто по зову сердца и души работает на строи-
тельстве главного храма».  

В последние годы все чаще молодожены обращаются в дацаны для скрепле-
ния семейных уз. Обряд сравнивают с венчанием в церкви по христианским тра-
дициям. Возрождение преемственности поколений дает энергетическую защиту 
семейной паре. Правила предписывают молодым людям, принявшим решение 
создать семью и пожелавшим скрепить узы брака в дацане, предварительно 
встретиться с ламой-астрологом. Вместе с родителями узнают благоприятный 
день для регистрации брака и проведения свадьбы. Раньше этот обряд проводили 
обычно в Жуд-дугане. Новобрачные вместе с родителями проходили гороо, кру-
тили хурдэ, делали обряд сэржэм, ламы проводят молебен о благополучии се-
мьи, молодожены поклоняются божествам, им адресуются благопожелания, их 
угощали самым вкусным угощением для божеств — боовэ. Они вывешивали на 
счастье свой хии-морин (конь ветра), который является аспектом удачи и может 
объединять, гармонизировать и усиливать жизненную энергию, здоровье и лич-
ную силу. При вывешивании хии-морин происходит гармонизация внутреннего 
мира с внешним — Вселенной. Уже после благословления в дацане в кругу род-
ственников и близких друзей происходил турэ наадан.  

В настоящее время в Чесанском дацане продолжается строительство трех-
этажного Цогчен-дугана. В нем активно участвуют жители сел Кижингинского 
района Чесан, Булаг, Загустай, Харгун, Укурик, Могсохон и др. Летом 2018 г. 
планируются работы по установке окон, дверей, пола, потолка и другие внутрен-
ние работы. Продолжает оказывать помощь уроженец села Укурик Забайкаль-
ского края, жиндак дацана, всемирно известный скульптор Даши Намдаков. На 
открытый счет дацана продолжает поступать средства на строительство главного 
храма — Цогчен-дугана. Неравнодушные прихожане помогают своему дацану и 
глубоко верят, что дацан будет построен и вместе с ним будет возрождаться 
жизнь в деревнях и селах. Шэрэтэ Жаргал Баиров представил список лиц добро-
вольных пожертвований, который ведется в дацане с благодарностью за посиль-
ный вклад. 

 
 

ПОДНОШЕНИЯ (YРГЭЛ) НА СТРОИТЕЛЬСТВО  
ЦОГЧЕН-ДУГАНА ЧЕСАНСКОГО ДАЦАНА 

(начало записи с 2013 по октябрь 2018 г.) 
 

1. Доржиев Баир 1 000 
2. Баиров Будацырен 1 000 
3. Цыренов Максим 500 
4. Жамьянова Дашима 300 
5. Чимитдоржиев Зорикто 1 000 
6. Ринчинов Жаргал 1 500 
7. с. Могсохон  10 000 
8. Цырендашиев Эрдэни 1 000 
9. Баян Цыдыпович 500 
10. Кижингинский дацан 3 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

284 

11. Ринчинбал-лама 1 000 
12. Шулутский дацан 3 000 
13. Тугнуйский дацан 1 000 
14. с. Харгун 5 000 
15. с. Булак 5 600 
16. Буянтуев Балдан 5 000 
17. Участники конкурса по бурятскому языку 5 000 
18. Санхирун Батор 1 000 
19. Пирангалаев Руслан 1 000 
20. Дониева Света 500 
21. Санданов Валера 1 000 
22. Базаров Жаргал 400 
23. Батор-лама 500 
24. Жамьянова Долгорма 2 000 
25. Тулохонов Олег 3 000 
26. Жамбалдоржиев Баир 3 000 
27. Балданов Баяндалай 5 000 
28. Семья Намаконовых (с. Харгун) 2 000 
29. Тобожамсуев Эрдэни 1 800 
30. Дариев Баир 5 000 
31. Татьяна, Александр (г. Москва) 13 000 
32. Булат (с. Укурик) 10 000 
33. Дымбрылов Дима 500 
34. Хонихоев Валера золотое кольцо 
35. Гылыков Даша 3 000 
36. Жамсаранов Содбо (с. Харгун) 5 000 
37. Доржиев Валера 7 кубов материала 
38. Базаров Валера 1,5 кубов материала 
39. Бадмацыренов Бэликто 1,5 кубов материала 
40. Чимитдоржиев Бато Булат 1 000 
41. Пинтаев Владимир 1,5 кубов материала 
42. Бодиев Слава 1,5 кубов материала 
43. Кижингинский дацан 15 000 
44. Алдар Жалсанов 2,5 кубов материала 
45. Степанов Юрий Александрович 5 000 
46. Дамбаев Амгалан 5 000 
47. Балданов Булат 3 000 
48. Доржиев Содном 10 000 
49. Шойжинсамбуева Сэсэгма 3 500 
50. Шагдаров Баясхалан 5 000 
51. Доржо, Дугар, Дамба Жамса 700 
52. Жапов Рустам, Джалилов Слава, Дамбаев Алеша 1 250 
53. Нугшэсэн Цыретор, Гунжид 5 000 
54. с. Могсохон 5 000 
55. Хонихоев Алдар баран 
56. Цыденов Эрдэм баран 
57. Цыбиков Анатолий  1 000 
58. Байминов Вячеслав Намсараевич (фирма «Бест Плюс»)  200 000 
59. Базаров Вандан Цыдендамбаевич 50 000 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

285 

60. Участники Юм-хурал (с. Загустай) 50 000 
61. Базаров Гыван Соржо-лама (дацан «Хамбын Хурэ») 30 000 
62. Николаев Жалсан-лама (хранитель хамбо-ламы  
Д.-Д. Итигэлова) 

30 000 

63. Цыренжапов Булат   30 000 
64. Хонихоев Зорикто       10 000 
65. Тобожамсуев Эрдэни-лама                                                      5 000 
66. Бодиев Батор-лама                                                                    4 000 
67. Жалсанов Арсалан                                                                    6 000 
68. Николаев Намжил                                                                    1 000 
69. Галсан Доржотон                                                                      4 000 
70. Инокентьев Володя                                                                  3 000 
71. Гашаринчинов Баир                                                                 3 000 
72. Шагдаров Баясхалан                                                                3 000 
73. Гомбоев Тудэп                                                                          3 000 
74. Жамьянова Цыпилма, Юмжитов Юра                                   2 600 
75. Буянтуев Булат                                                                         3 000 
76. Цыбжитов Данзан                                                                     1 000 
77. Цыренжапов Дамба Дугар                                                       3 000 
78. Доржиев Булат, Олеся                                                              3 000 
79. Бадмаева Доржо Ханда (с. Харагун)                                      11 000 
80. Оставшиеся деньги от приобретения Жанши для Ган-
жуура                                                               

3 000 

81. Лхасаранов Зорикто З. (глава МО «Кижингинский рай-
он»)    

30 000 

82. Пинтаева Нина                                                                          1 000 
83. Галданов Чимитдоржо Б. (глава МО «Чесанский со-
мон»)         

3 000 

84. с. Харагун                                                                                  64 000 
85. Доржиев Солбон Базарович                                                    5 000 
86. Молонов Баир Аюржанаевич                                                  3 000 
87. Шойнхорова Пагма                                                                  3 000 
88. Дондокма Дамшаева                  золотое кольцо,  

серебряные серьги 
89. Дундуков Галсан-Жамсо             5 000 
90. Дундуков Гундо-Самба                   5 000 
91. Дундукова Бадма-Ханда                3 000 
92. Доржиев Базар-Доржо                          2 000 
93. Шойнжонов Дылык-Дамба                3 000 
94. Гончикжапов Баир                                    3 000 
95. Степанов Коля, Гунгаев Бато-Далай   3 000 
96. Жамбалова Бутидма                                               1 000 
97. Чимитов Сандак-Доржо, Дамбаев Цыден-Еши 6 000 
98. Семья Тогмитовых (с. Кижинга)                                        1 000 
99. Цыдыпов Баир, Сэсэгма                                                  2 000 
100. Федор, Эрдэм                                                                         1 000 
101. Александр, Евгений, Юлия, Радна                                2 000 
102. Цыденов Эрдэм                                                  3 000 
103. Ринчинова Светлана Сухэновна            500 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

286 

104. Гармажапова Мэдэгма                                  500 
105. Будожапов Александр                                      3 000 + золотые серьги 
106. Санжиев Эрдэм  пиломатериал 6 кубов 
107. Дашиев Булат пиломатериал 10 кубов 
108. Очиржапов Баир                                                      3 000 
109. Суворов Сергей Баторович                                         10 000 р. и 1 баран 
110. Доржиев Батомунко Чимитович                             500 
111. Балданов Дашапунсык Базарович                         500 
112. Батомункуева Наталья Дашиевна                            500 
113. Цыренов Олег                                                                           3 000 
114. Цыренов Гомбо                                                                       3 000 
115. Батуев Цырендоржо                                                                3 000 
116. Шойнхоров Агван                                                                    1 000 
117. Дети и внуки Намнанова Дампила и Цыренпила    11 000 
118. Бадмацыренов Бэликто Сультимович                             1 000 
119. Эрдынеев Гэлэг-Сэнгэ                                                             5 000 
120. Намнанов Булат                                                                        3 000 
121. Намнанова Баирма                                                                    2 000 
122. Ульзытуйская средняя школа                                                  3 000 
123. Цыдыпов Борис и Дыжидма                                                    1100 
124. Николаев Жалсан Лама                                                            1000 
125. Богданов Май Петрович                                                          5 000 
126. Даржаев Цыван Сергеевич (с. Иенгра, Саха (Якутия))        5 000 
127. Осоров Цыден Дамба                                                               3 000 
128. Намсараев Владимир Цырендорживич                                  2 000 
129. Даржаева Дарима (Осорова)                                                    4 000 
130. Дамдинов Алдар Валерьевич                                        5 000 
131. Нимаева Тоня, Чимит-Ханда                                          3 000 
132. Цыденжапов Дамдин Цыренович                                 3 000 
133. Жаргал, Туяна, Долгор, Намсалма, Зоригма           1 500 
134. Норбоев Дандар                                                                        20 000 
135. Пинтаев Сергей                                                                         5 000 
136. Цыренбазарова Дагмидма, Шойжилов Володя + 9 чел., 
Машеев Гончикжап + 6 чел., Шойнжонов Дандар + 3 чел.  

Алта Мунгэ, Хадаг,  
Торгон, 20 000 

137. с. Укурик (Забайкальский край)                           20 000 
138. Нимаев Женя + 6 чел.                   3 000 
139. Намнанов Чимит-лама          2 500 
140. Цырендашиев Эрдэни-лама  2 500 
141. Балбаров Чимит                             8 000 
142. Дылык Доржын Базар                    2 700 
143. Нимбу-лама                                         3 000 
144. Ярослав                                                   10 000 
145. Доржиев Б. Ж.                                            5 000 
146. Улаханов Е. Ю.                                        5 000 
147. Лудуп Очиров                                          100 000 
148. Цыбжитов Дондок Анзанович       100 000 
149. Очиров Дагба дид хамбо-лама       70 000 
150. Семья Лубсановых (Зина, Вася, Валя, Леня, Алеша, Ви-
таля, Катя, Илья, Санжи)     

5 000 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

287 

151. Баранов Александр                                                                 3 000 
152. Цырендашиев Эрдэни-лама                                                 4 500 
153. Содномдоржиев Дашанима дид хамбо-лама           17 000 
154. Базаров Баир-лама                                                                    75 500 
155. Галданов Балдан-Нима + 21 чел.                                            3 000 
156. Сунграпова Дулсан + 5 чел.                                                    3 000 
157. Доржиев Виктор + 6 чел.                                                         30 000 
158. Хонихоев Валера + 5 чел.                                                        3 000 
159. Дамдинжапова Галя                                                                 10 000, золотой пер-

стень, Олбок, Жанша, 
Аягын шэрээн дэбдихэр, 

Хурдын дэбдихэр 
160. Галданов Раднажап + 3 чел.                                                    1 хонин 
161. Жамбалдоржиев Рабдан, Ташавын + 16 чел.                         5 000 
162. Баир Базаров (пос. Агинское)                                                  10 000 
163. Ринчин-Ханда                                                      3 400 
164. Цыденов Бабжа, Галсан                                                           15 000 
165. Бадмацыренова Дарима Базаровна + 5 чел.                           5 000 
166. Балданов Батор + 7 чел.                                                           3 000 
167. Степанов Слава + 2 чел.                                                           2 000 
168. Доржиева Соелма                                                                     Золотая цепочка 
169. Куржумова Галя + 40 чел.                                                       3 000 
170. Шагдаров Баясхалан                              750 
171. Пирангалаев Балдан-лама                    10 000 
172. Николаев Эрдэни                                           3 000 
173. Дети и внуки Будожапова Доржо         8 000 
174. Дети Шэрэтэ Цыдендамба Базарова 40 000 
175. Жители села Хуртэй                                                      16 000 
176. Жители села Булак                                                           37 500 
177. Анзанов Зунды Гомбоевич                                            30 000 
178. Намсараев Чингис                                                               2 000 
179. Намдаков Хубита                                                                  10 000 
180. Николаев Григорий                                                                1 000 
181. Субсидия из республиканского бюджета на строитель-
ство зданий сооружений религиозного назначения                      

4 000 000 

182. Даши Намдаков                                                                        1 500 000 
183. Николаев Жалсан-лама и Базаров Гыван-лама  40 000 
184. Намдаков Бальжин, Буда Ханда + 45 чел. 10 000 
185. Гомбоева Маргарита, Дашибал, Янжин 15 000 
186. Бальжанов Будажап + 12 чел. 15 000 
187. Намдакова Санжима + 4 чел. 15 000 
188. Эрдынеева Доржима + 3 чел. 15 000 
189. Цыбиков Цырен-Базар + 7 чел. 15 000 
190. Базаржапова Цырма + 3 чел. 15 000 
191. Цыренжапов Цыдып Гармаевич  10 000 
192. Мандарханов Даша 500 
193. Дулмаев Саян 1 000 
194. Доржиев Жаргал П. 10 000 
195. Дампилов Алдар + 20 чел. 20 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

288 

196. Дугарова Цырендыжит 3 000 
197. Пирангалай  Золотые серьги 
198. Литейный Цех Иволгинского Дацана 16 000 
199. Жалсан Лама Николаев 4 000 
200. Арсалан Жалсанов 30 000 
201. Николаев Эрдэни 1 000 
202. Цыбиков Самбу 3 000 
203. Бархалеева Намжилма 3 000 
204. Хонихоев Алдар 1 000 
205. Нагулаев Олег 10 000 
206. Цыденов Эрдэм 1 000 
207. Бондарева Галя 500 
208. Элбэк 1 000 
209. Будаева Зина 5 000 
210. Дундуков Галсан 5 000 
211. Уладаев Очир 10 000 
212. Булыгин Валера 1 000 
213. Цыренжапов Цыдып Гармаевич 5 000 
214. Шойжонов Цыренжап 3 000 
215. Цыдыпов Элбэк Ц. 1 000 
216. Цогт Гэрэл, Шулуун Баатар, Эрдэни Шулуун  5 000 
217. Цугольский дацан 5 000 
218. Нимбуев Алдар 500 
219. Рабданов Дамдин 1 000 
220. Жалсан Лама Николаев 5 000 
221. Цыбикдоржиев Дэлгэр 500 
222. Жамсаранов Александр 500 
223. Нимбуев Алдар 500 
224. Тобожамсуев Эрдэни-лама 1 200 
225. Николаев Эрдэни 1 000 
226. Эрдэни-лама 500 
227. Данеева Света 350 
228. Базаров Вандан 3 000 
229. Доржиев Баир 10 000 
230. Цыдыпов Шираб Нимбу, Тудупов Намсарай 3 000 
231. Дамбаев Амгалан Даша Доржиевич 5 000 
232. Жалсанов Базыр 10 000 
233. Оксана  5 000 
234. Додонов Юрий 1 000 
235. Дамбаев Зорик 3 000 
236. Морхошкин Александр 1 000 
237. Гомбоев Тудэп баран 
238. Николаев Эрдэни 1 000 
239. Базар-Доржо  5 000 
240. Жалсанов Баир Баторович 10 000 
241. Дашанимын Эжы, эмчи 2 000 
242. Тимур Марактаев 3 000 
243. Намдаков Бальжин 100 000 
244. Цыбикдоржиев Цыден 5 000 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

289 

245. Данзанов Александр 500 
246. Ширдармаева Маруся 2 000 
247. «Скайдрим Трейд» 130 000 
248. Александр 1 000 
249. Бадмаев Жаргал 5 000 
250. Вика, Батор 8 000 
251. Баир Баторович Жалсанов 5 000 
252. Иванов Александр 2 000 
253. Виктор Владимирович Ширенин 3 000 
254. Намсараев Чимит 2 000 
255. Баиров Булат 5 000 
256. Баиров Будацырен 5 000 
257. Бодиев Булат 2 000 
258. Намнанов Чимит 2 000 
259. Цырендашиев Эрдэни 2 000 
260. Баиров Зорик 3 000 
261. Базаров Агван 5 000 
262. Жамьянов Баир, Дашима 4 000 
263. Базаров Дашадондок 3 000 
264. Базарсадаев Булат 10 000 
265. Цыденжапов Санжай, Гэрэлма 1 000 
266. Молонов Энхэ  1000 
267. Пинтаева Бутидма 1 500 
268. Бороев Майдар, Оюна 1 000 
269. Максимова Лена 1 500 
270. Цыдыпов Бэликто 1 000 
271. Очиржапов Жамбал 1 000 
272. Мандарханов Зорикто-лама 2 000 
273. Буянтуев Солбон 5 000 
274. Гуруева Сэлмэг 1 000 
275. Гунгарова Люда 2 000 
276. ООО «Модон» 15 000 
277. с. Кулькисон  15 кубов пиломатериала 
278. с. Загустай  18 кубов пиломатериала 
279. Цыденов Эрдэм куб пиломатериала 
280. Гласков Николай куб пиломатериала 
281. Бадмацыренов Бэликто Сультимович 3 куба пиломатериала 
282. ООО «Модон» 10 кубов пиломатериала 
283. Николаев Эрдэм 1000 
284. Чингис Романович 2000 
285. Петр Дугарович 3000 
286. Нимаев Александр 10 000 
287. Будаева Вика, Батор 3500 
288. Будаев Аюр 1000 
289. Тобожамсуев Эрдэни Лама 1000 
290. Николаев Дандар 3500 
291. Николаев Цыбик 2000 
292. Балбаров Санжи 1000 
293. Бригада строителей Молонов Бадма, Нимаев Балсан, 10 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

290 

Холхонов   Зорикто 
294. ТОС «Будущее» с. Чесан 2 000 
295. Цырендашиев Сережа 2 000 
296. Васильев Борис 1 000 
297. Будаева Вика 3 000 
298. Светлана Мункуевна 3 000 
299. Дашиев Алдар, Будожапов Сокто, Лхасаранов Арсалан 
(с. Могсохон) 

10 кубов пиломатериала 

300. Суворов Юра 5 000 
301. Доржиев Амгалан 1 000 
302. Цыренова Цырегма 1 000 
303. Сажимитып, Даба, Люда 1 000 
304. Дамбаев Зорик 7 000 
305. Содномов Жамьян 2 500 
306. Дугаров Жаргал 1 000 
307. Шойнжонов Амгалан 3 000 
308. Цыренов Гунга Жамса 5 000 
309. с. Харагун 11 000 
310. Санжиева Баирма 1 000 
311. Стас (г. Иркутск) 1 000 
312. Алдар Чимитов 2 000 
313. Суворов Солбон 3 000 
314. Николаев Цыбик 2 000 
315. Гаврилов Баир 1 000 
316. Диянов Гыван 4 000 
317. Гармаева Люба, Балданова Наташа, Намсараева Бадма-
ханда, Замбалаева Туяна, Бадмаева Эржена, Мункуев Игорь, 
Шохонова Валентина,  

3 000 

318. Николаев Жалсан 4 000 
319. Бадмаев Жаргал 1 000 
320. Бархалеева Намжилма 1 000 
321. Бархалеева Долгорма 500 
322. Хандажапов Александр 500 
323. Бархалеев Бадма 1 000 
324. Бархалеев Лыгден  4 000 
325. Стас (г. Иркутск) 1 000 
326. Цыдыпов Золто 4 000 
327. Ендонов Жаргал 4 000 
328. Балданов Баяндалай + 8 чел., Ринчин Доржо + 4 чел., 
Амгалан + 5 чел., Долгорма + 2 чел., Дулма, Цырегма + 2 
чел., Бадмажап + 6 чел.  

7 000 

329. Пинтаев Владимир Дарханович + 13 чел. 8 000 
330. Пинтаев Базар + 8 чел., Петя + 23 чел., Валя + 8 чел., 
Вера + 14 чел., Вася + 15 чел., Баясхалан + 5 чел., Цыден + 
4 чел., Соня + 12 чел., Митып + 3 чел. 

13 000 

331. Гомбоева Сэсэгма Арсалановна 4 000 
332. Бархалеев Лубсан 1 000 
333. Галина Екатеринбург 1 000 
334. Стас (г. Иркутск) 1 000 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

291 

335. Доржиев Валерий Базарович 1 баран 
336. Дамдинов Владимир 3 000 
337. Дашанима Дашадоржиевич Б. 1 000 
338. Стас (г. Иркутск) 1 200 
339. Балдуев Александр 1 000 
340. Гэрэлма, община «Арьябала» 2 500 
341. Община «Арьябала» 1 000 
342. Бадмацыренов Бэликто С. 3 000 
343. Цыегуева Оюна Б. 3 000 
344. Гунгарова Оюна 500 
345. Нимбуев Алдар 1 500 
346. Шагдаров Баясхалан 1 000 
347. Цыренбазарова Дагмидма 10 000 
348. Цырендашиев Эрдэнжап Лама 1 000 
349. Стас (г. Иркутск) 1 200 
350. Санжиева Сэсэг Гыдэновна 1000 
351. Стас (г. Иркутск) 1 500 
352. Хонихоев Алдар 1 000 
353. Семья Тапхаевых (16 чел.) 1 000 
354. Дети Дондокова Буда-Ширена 21 000 
355. Шойнжонов Еши Доржо-лама 5 000 
356. Базаров Туван + 4 чел. 20 000 
357. Содбоев Соло Пирангалаевич 1 000 
358. Нимбу Дашижалсановна Ц. 500 
359. Алдар Владимирович Б. 100 
360. Балданова Наталья Дашиевна 1 000 
361. Стас (г. Иркутск) 5 000 
362. Цыдыпов Элбэк 1 000 
363. Бороева Намжилма, Дугаров Валера, Дугаров Дамдин, 
Ринчинова Мария, Жамбалова Гэрэлма 

30 000 

364. Ринчинов Анатолий 1000 
365. Пренлеев Чингис 1 баран 
366. Стас (г. Иркутск) 1 500 
367. Гуробазаров Баян Дамбаевич 20 000 
368. Будаева Вика 10 000 
369. Стас (г. Иркутск) 1 500 
370. Роберт Суворович Г. 500 
371. Эрдэни Эрхиритович Н. 1 000 
372. Дондоков Жалсан Бадмаевич 1 000 
373. Стас (г. Иркутск) 1 500 
374. Аханаев Тумэн, Наташа, Бальжима Дашацыренова 8 000 
375. Мандарханов Зорикто-лама 1 000 
376. Молонов Энхэтэн 500 
377. Буянтуев Солбонтон 500 
378. Доржиев Амгалантан 500 
379. Пинтаева Бутидма 500 
380. Базаров Станислав Г. 1 000 
381. Цыренов Максим Гуробазарович 5 000 
382. Дехконов Чингис 3 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

292 

383. 24-й выпуск Улзытуйской СОШ 14 000 
384. Санданов Баян 1 000 
385. Доржиева Ханда Дондоковна 1 000 
386. Гармажапов Булат Дагданоич 1 000 
387. 10-й выпуск Улзытуйской СОШ 13 000 
388. Чимитдоржиев Батобулат 500 
389. Гармаева Гэрэлма Ж. 1 000 
390. 28-й выпуск Улзытуйской СОШ 10 000 
391. 27-й выпуск Улзытуйской СОШ 15 010 
392. Дашанима Дашадоржиевич Б. 300 
393. Татьяна Гармаевна С. 1 500 
394. Пирангалаев Шойжамсо Г. 1 000 
395. Дугаров Жаргал 1 000 
396. Доржиев Шагдар Пунсыкович 1 000 
397. Стас (г. Иркутск) 2 000 
398. Содбоев Соло Пирангалаевич 2 000 
399. Стас (г. Иркутск) 1 000 
400. Галина (г. Екатеринбург) 500 
401. Жалсанов Зорикто Жамбалович 5 000 
402. 32-й выпуск Улзытуйской СОШ 15 000 
403. Стас (г. Иркутск) 3 500 
404. Татьяна Гармаевна С.  1 000 
405. Пренгалаев Булат, Дарима 1 баран 
406. 8-й выпуск Улзытуйской СОШ 1962 г.  9 000 
407. 1-й выпуск Улзытуйской СОШ 1955 и 1956 г. 8 000 
408. 4-й выпуск Улзытуйской СОШ 10 000 
409. 29-й выпуск Улзытуйской СОШ 1983 г. 14 000 
410. Анданов Сергей, Нина, Алена, Ширап, Сымбелова 
Надежда 

5 000 

411. Пинтаева Майя Владимировна 5 000 
412. Сэлмэг Гуруева 500 
413. Оюна Шагдаровна Б. 500 
414. 39-й выпуск Улзытуйской СОШ 6 000 
415. Ринчин Батоцыренович Ц. 500 
416. Стас (г. Иркутск) 7 000 
417. Эрдэнжап Сергеевич Ц. 1 000 
418. Цырегма Рабдановна Ж. 1 000 
419. Амгалан Дармажапов 500 
420. 9-й выпуск Улзытуйской СОШ 8 000 
421. Цыдыпов Алдар, Сагалаева Елена, Цыдыпова Дари, 
Цыдыпова Оэлун 

30 000 

422. Стас (г. Иркутск) 5000 
423. Михайлов Эдуард 10 000 
424. Субсидия на строительство религиозных зданий 2 000 000 
425. 31-й выпуск Улзытуйской СОШ 6 500 
426. Базаров Гыван Лама 10 000 
427. Якутский гормолзавод 100 000 
428. 17-й выпуск Улзытуйской СОШ 5 000 
429. 7-й выпуск Улзытуйской СОШ 11 000 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

293 

430. Дагушкин Слава 5 000 
431. Стас (г. Иркутск) 1 000 
432. 37-й выпуск Улзытуйской СОШ 7 000 
433. Эрдэнжап Цырендашиев 1 000 
434. Дашанима Дашадоржиевич Б. 300 
435. Татьяна Гармаевна С. 2 000 
436. Галина Екатеринбург 300 
437. 14-й выпуск Улзытуйской СОШ 11 500 
438. Бадмацыренов Цыдып, Зина 2 000 
439. Дехконов Чингис Э. 500 
440. Арюна Сакияева 500 
441. 3-й выпуск Улзытуйской СОШ 9 000 
442. 20-й выпуск Улзытуйской СОШ 6 000 
443. 30-й выпуск Улзытуйской СОШ 11 000 
444. 11-й выпуск Улзытуйской СОШ 22 000 
445. Гылыков Даша 1 000 
446. 21-й выпуск Улзытуйской СОШ 4 500 
447. 34-й выпуск Улзытуйской СОШ 10 000 
448. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
449. Цыдыпов Алдар Сагалаева Елена 3 891 
450. Гуруев Дугар, Мандарханова Мария 1 000 
451. Чимитов Эрдэм, Чимитдоржиева Сэсэгма 1 000 
452. Жигжитов Тумэн 1 000 
453. Доржо Дашадоржиевич Б. 200 
454. Гуруев Дугар, Мандарханова Мария 1 000 
455. Чимитов Эрдэм, Чимитдоржиева Сэсэгма 1 000 
456. Дамшаев Солбон 1 000 
457. Уладаев Владимир 1 баран 
458. Шадраев Эрдэм, Анатолий, Алексей 1 500 
459. 13-й выпуск Улзытуйской СОШ 9 000 
460. Цырендашиев Эрдэнжап-лама  1 000 
461. Декхонов Чингис 500 
462. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
463. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
464. Дулмаев Саян Рыгзенова Арюна 5 000 
465. Татьяна Андреевна Б. 10 000 
466. Молонов Бадма 5 000 
467. Подношение от участников обоо Буурал 5 000 
468. 16-й выпуск Улзытуйской СОШ 9 000 
469. с. Кулькисон  19 000 
470. Бадмацыренов Бэликто 3 000 
471. Декхонов Чингис 500 
472. Сагалаева Елена, Цыдыпов Сокто 7 282 
473. Шарапдоржиева Гарма-Ханда 500 
474. Занданова Цырендулма 500 
475. Шарапдоржиев Санжажап 1 000 
476. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
477. Эрдэнжап Сергеевич Цырендашиев 1 000 
478. Белобородов Олег, Светлана, Николай, Вера, Гнеушев 3 000 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

294 

Михаил 
479. Татьяна Гармаевна С. 1000 
480. 5-й выпуск Улзытуйской СОШ 10 000 
481. Биликтуева Евдокия Раднаевна 1936 г. р. Бадан Жалсан 
482. Дамбаев Батомунко 1 000 
483. 26-й выпуск Улзытуйской СОШ 10 500 
484. Редькин Александр Викторович 25 000 
485. Вера Егоровна Турбанова 2 000 
486. Михайлова Цыренова Татьяна  1 000 
487. Ирина Цыренжаповна Ю. 1 000 
488. Декхонов Чингис Э. 500 
489. Лушанова Сэсэгма 1 000 
490. Бадмаев Доржо Бальжинимаевич 1 000 
491. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
492. Даржаева-Осорова Дарима 10 000, золото 
493. ИП «Шипилов Е. М.» 10 000 
494. Доржиев Баир 5 000 
495. Дашанима Дашадоржиевич Б. 3 000 
496. Татьяна Гармаевна С.  1 000 
497. Эльвира Викторовна 1 000 
498. Чингис Элмуратович Д. 500 
499. Эрдэнжап Цырендашиев 1 000 
500. Елена Сагалаева 5 568 
501. Елена Сагалаева 1 086 
502. Цыренов Чингис продукты на 5 000 р. 
503. Юлия Васильевна Б. 4 000 
504. Жаргалма Доржиевна А. 500 
505. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
506. Эрдэнжап Цырендашиев 1 000 
507. Чингис Элмуратович 500 
508. Аюшеев Батомунко 1 000 
509. Цыренжапов Цыдып Гармаевич 5 000 
510. Юлия Васильевна Б 4 000 
511. Дымбрэл  3 000 
512. Дамбаев Сергей и Сарана 1 000 
513. Эрдэнжап Цырендашиев 1 000 
514. Татьяна Гармаевна С. 1 000 
515. Чингис Элмуратович 500 
516. Бороева Намжилма 10 000 
517. Чингис Элмуратович 500 
518. 36-й выпуск Улзытуйской СОШ 6 500 
519. Участники молебна «Сангарил» (с. Булак) 2 500 
520. Цыдыпов Жамсын Ухибууд 2 000 
521. Чингис Элмуратович 1 000 
522. КФХ ИП «Пинтаев» 1 000 
523. Дети Антонины Будаевой 3 000 
524. Дети Дэлэгдамбы 2 500 
525. Шагдаров Баясхалан 3 000 
526. Михайлов Сергей 500 



Глава 3. Постсоветсткий период развития Чесанского дацана   
 

295 

527. Ухинов Мэргэн 500 
528. Гылыков Энгельс 1 200 
529. Даржаев Эрдэни 700 
530. Раднаев Николай 5 000 
531. Светлана Сухэновна 1 000 
532. Туяна Цывановна Б 2 000 
533. Шалданов Артур 1 000 
534. Дети Путхэнэн Доржо  5 000 
535. Чингис Элмуратович 500 
536. Дети Санданова Тогтохо  2 600 
537. Бэликто Сультимович 2 000 
538. Цыбикдоржиев Нимбу-лама 100 долларов 
539. Цырендашиев Эрдэни-лама 2 000 
540. Елена Сагалуева 9 498 
541. Ешиев Цырендаша Булатович 2 000 
542. Ешиев Булат Бадмаевич 3 000 
543. Бадмадоржиев Баясхалан, Самбу, Будыма, Буртоин 
Виктор, Ира, Булат, Тимур 

10 000 

544. Базарсадаев Баир Бадмаевич, Гармажап, Баирма, 
Сэлмэг, Дари 

3 000 

545. Бадмаев Александр 1 000 
546. Балуев Баир 1 000 
547. Дети Содномова Чимитдоржо 5 000 
548. Шойжинсамбуев Сокто 1 000 
549. Санданов Баин 1 000 
550. Раднаев Балдандоржо 1 000 
551. Цыренбазарова Дагмидма 40 000 
552. Анна Мункуевна Ц. 1 000 
553. Чингис Элмуратович 500 
554. Карпова Елена Михайловна  5 000 
555. Интерна Ильинична 1 000 
556. Семья Цыбикова Батомунко 5 000 
557. Цырендашиев Эрдэни-лама 1 000 
558. Намнанов Дагба Дампилович  10 000 
559. Элбэгма Сультимовна Б. 5 000 
560. Чингис Элмуратович 1 000 
561. Лев Сергеевич М. 5 500 
562. Дондокова Лхамажап 5 000 
563. Родственники Бадмадоржо-ламы 3 000 
564. Индивидуальные предприниматели села Загустай 165 000 
565. Юмжитова Сэсэгма Ц. 2 000 
 
«Благодарим жиндаков, вносящих посильный вклад в дело строительства Цог-
чен-дугана нашего дацана. Желаем всем благополучия и процветания. Пусть бла-
гие дела послужат вам в этой и последующих жизнях до момента Пробуждения в 
чистых землях Будд! Да хранят вас Три Драгоценности Будды! ОМ МА НИ БАД 
МЕ ХУМ!» 

Шэрэтэ Чесанского дацана Жаргал-лама Баиров  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

296 

 
Чесанский дацан занимает важную роль в определении прихожанами цен-

ностных ориентаций, прежде всего нравственных. Ламы и хувараки дацана, яв-
ляясь непосредственными носителями, проповедниками мировоззренческих ос-
нов буддизма, участвуют в общественной, культурно-просветительской жизни 
местного населения. Влияние их деятельности благотворно сказывается на обра-
зе жизни местного населения, проведение буддийских праздников, на воспитание 
подрастающего поколения, в целом на соблюдение и развитие бурятских обыча-
ев и традиций. 

В настоящее время Чесанский дацан является для всех жителей Чесанской до-
лины духовной опорой. Ламы и хувараки дацана продолжают ежедневную служ-
бу во благо всех живых существ, исполняют духовные потребности прихожан. 
Постоянно горит зула (лампада), значит жизнь в благословенной Чесанской до-
лине, где сегодня живут потомки хоринских родов, находящихся под защитой 
Балдан Лхамо сахюусана, продолжается. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   
 

297 

 
 
 
 
 
 
 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 
 
 
 
 
На протяжении трех столетий буддизм превратился не просто в Учение, а в 

образ жизни бурятского народа. Ламаистское духовенство стало ведущей соци-
альной группой, определяющей мировоззрение бурятского народа. Идеология 
родовой религии не могла обеспечить общебурятское единство, предотвратить 
родоплеменные конфликты и противоречия. Религиозная система ламаизма объ-
единила буддийские и небуддийские верования в единую систему храмового и 
бытового культа.  

Динамика развития сети дацанов в Бурятии была следующей: в XVIII в. у се-
ленгинских бурят основано десять дацанов, у хоринских — три; в первой поло-
вине XIX в. у селенгинских бурят — три, у хоринских — семь, у хамниганов и 
хоринцев Урульгинской степной думы — шесть, у закаменских бурят — два, у 
тункинских, баргузинских и аларских бурят по одному. Всего в середине XIX в. 
в Бурятии насчитывалось 34 дацана, причем в это число не вошли Зугалаевский и 
Окинский (Жилгинский) дуганы. По данным А. М. Позднеева, кыренские ламы 
еще в первой половине XIX в. построили в ведомстве окинских бурят дуган на 
реке Жилга, который фактически стал дацаном, но ходатайство об утверждении 
дацана не имело успеха.  

Буддийские монастырские комплексы Бурятии составляют определенную и 
значимую часть бурятской культуры. Дацаны были не только центрами религи-
озной, культурно-просветительской, научной, общественной жизни, но и сыгра-
ли несомненную роль в формировании бурятского общества. Буддийская цер-
ковь в своей деятельности затрагивала буквально все стороны жизни бурят, раз-
нородного по своему социальному составу, оказывала существенное влияние на 
его мировоззрение, обычаи и традиции, уклад жизни, стала центром культуры и 
образования, развития буддийского искусства и архитектуры. Особая роль мона-
стырей и буддийского духовенства заключалась в том, что они являлись непо-
средственными носителями, проповедниками буддийской культуры, философ-
ских, мировоззренческих основ буддизма, выполняли задачи духовного воспита-
ния, формируя личность определенного типа, способного противостоять вызовам 
конкретного исторического времени. Влияние их деятельности сказывалось на 
образе жизни бурят, проведении буддийских праздников, системе образования, 
воспитания, видах и жанрах искусства. Выполняя основные функции по отправ-
лению и удовлетворению религиозных потребностей населения, буддийские да-
цаны Бурятии сыграли большую роль в определении верующими ценностных 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

298 

ориентаций, прежде всего нравственных. Ассимилируя бытовые обряды, буд-
дизм не изменял их содержания. Божества, почитаемые шаманистами, вошли в 
буддийско-ламаистский пантеон, получив ламаистские названия. Мотивации об-
рядов оставались прежними, но в обрядовой и культовой сфере считалось обяза-
тельным присутствие буддийских служителей. Буддизм, впитывая в себя тради-
ционные верования и обряды, приспосабливался к народным традициям, обыча-
ям и воззрениям, образу жизни.  

История большого Чесанского дацана берет свое начало с первой кошмовой 
юрты с 1773 г. в Чесанской долине. Чесанский деревянный дацан был официаль-
но открыт в 1828 г. в числе первых среди хоринских дацанов. По своей форме 
дацан относился к сино-тибетскому стилю архитектуры. В сутрах и тантрах су-
ществует тексты «учебников» по строительству храмов, монастырских резиден-
ций и ступ. Ими при строительстве дуганов и сумэ строго руководствовались все 
дацаны Бурятии, как и в настоящее время. Все сумэ Чесанского дацана — это 
малые храмы, посвященные культу отдельных божеств. Сравнительный анализ 
приведенных описаний малых сумэ Чесанского дацана и монастырских комплек-
сов в других дацанах показывает, что эти здания имели несложную простран-
ственную композицию, общепринятую для малых бурятских храмов. Стены зда-
ний и форма крыши были исполнены в традиционном стиле для бурятского хра-
мового зодчества. По своему замыслу при строительстве (1831) расположение 
всех сумэ и дуганов в более поздний период, их пропорциональное соотношение, 
общий силуэт изогнутых крыш и другие буддийские символы во внешнем обли-
ке составляли ансамблевое единство. Чойра-дуган, Жуд-дуган, Майдари-сумэ 
относились к числу самых крупных дуганов в дацанах Забайкалья. В Чесанском 
дацане, как и в других дацанах, система декорации каждого храма, каждого ду-
гана и сумэ уникальна, так как расположение и сочетание канонических сюже-
тов, оформление алтарной части варьируются и никогда не повторяются. Тем не 
менее есть канонические традиции и определенные закономерности системы де-
корации бурятских дацанов. Кроме этого, весь комплекс дацана со своим место-
положением органично сочетался с окружающим природным ландшафтом. Та-
ким образом, в конце XIX — начале XX в. Чесанский дацан сформировался как 
единый целостный архитектурный ансамбль.  

До революции 1917 г. Чесанский дацан представлял собой крупный буддий-
ский монастырский комплекс. В состав комплекса входил центральный храм — 
Цогчен-дуган, Чойра-дуган, Жуд-дуган, Сахюусан-дуган, Диважан-дуган, До-
мой-дуган, 10 сумэ: Табан Хаан, Хурдын сумэ, Отошо, Майдари, Очирвани, Гун-
риг, Арьяа-Баала, Дымчог, Аюши, Барай-сумэ (печатня) и другие вспомогатель-
ные здания, помещения, культовые сооружения (субурганы, сэргэ, хурдэ). С се-
редины 1920-х гг. в состав Чесанского дацана был включен Шулутовский дуган. 
Общее количество священнослужителей составляло более 600 человек. Частных 
построек дацана, входящих в состав Чесанского дацана, было 236, семь домов 
штатных лам, жилых домов русской постройки — 41 и отдельных зданий и ку-
хонь — 38. Помимо деревянных построек были войлочные юрты лам, живущих 
около дацана.  

Границы прихода дацана охватывали достаточно большую территорию. В со-
став прихода входили семь основных родов, а также представителей других ро-
дов. Для местного населения Чесанский дацан действительно являлся центром 



Заключение   
 

299 

религиозной, культурной и административно-хозяйственной жизни. Общий об-
разовательный уровень Чесанского дацана, дацанская школа «цаннит», эмчи-
ламы были известны по всему Забайкалью. В Чесанском дацане изучали тантру 
по системе джуд-мад лхасской традиции. Закончившие обучение хувараки и ла-
мы защищали в дацане ламские степени «гэбшэ», «габжа» по основным канонам 
буддийского учения («домын дамжаа бариха»).  

Чесанский дацан имел три факультета — общий (философский — цаннит), 
тантрический (жуд) и медицинский. Для изучения школы цаннит были построе-
ны Чойра-дуган (философский факультет), Жуд-дуган (тантрический факультет), 
Домой-дуган (медицинский факультет). В каждом дугане была своя библиотека, 
дацан имел свою печатню. Главным достоянием были письменные памятники — 
священные канонические книги: полные собрания на монгольском и тибетском 
языках «Ганжур» в 108 томах 2 комплекта, «Данжур» в 226 томах 2 комплекта, 
«Юм» в 21 томе 2 комплекта, 12–15 тысяч сумбумов — собраний сочинений ти-
бетских и монгольских священнослужителей и различных буддийских текстов. 
Один из редких комплектов, на монгольском языке, состоящий из 114 томов, в 
настоящее время хранится в ЦВРК БНЦ СО РАН, из них 4 тома находятся в 
частной библиотеке в с. Ульдурга Еравнинского района. В ходе исследования по 
архивным источникам установлены сведения о наличии в дацане таких рарите-
тов, как статуя Зандан Жуу из красного сандалового дерева высотой 1,20–1,30 
см, вторая бронзовая с позолоченная статуя Зандан Жуу высотой 20–30 см. Таких 
статуэток в дацанах Забайкалья насчитывалось всего около 10–12 штук.  

Собраны из различных источников позабытые магтаалы о Чесанском дацане, 
а также обнаружены рабсалы Чесанского дацана в Национальном музее Украины 
в г. Киеве, установлены сведения о наличии летописи дацана на тибетском язы-
ке. Восстановлены новые имена лам и хувараков Чесанского дацана, последова-
тельный перечень имен шэрэтэ дацана, среди них имена трех хубилганов: лама 
Ринчин-Чойван Эрдынеев был признан воплощением (хубилганом) Очирвани, 
лама Ринчин-Агван Зургадаев был признан хубилганом воплощением Арьяа-
Баалы, лама Бальжир Ямпилов был признан хубилганом Ямантаки. К сожале-
нию, кроме констатации их хубилганами другой информации нет. В архиве в 
фонде Чесанского дацана обнаружен редкий документ — текст «Клятвенного 
обещания» лам дацанов Бурятии.  

 Архивные источники на тибетском и монгольском языке, хранящиеся в 
ЦВРК, в Национальном музее Республики Бурятия, ГАРБ, ИВР, РГИА, ждут 
своих исследователей, интересующихся историей Чесанского дацана, «гарчак» 
печатни дацана, Устав (джаяг) дацана, летопись дацана на тибетском языке тре-
буют дополнительного исследования.  

В 2018 г. будет ровно 190 лет со дня проведения ритуала освящения (рамнай) 
трехэтажного Цогчен-дугана Чесанского дацана, утверждения названия «Гандан 
Чоймпэллинг» и начала официальных богослужений и приема верующих лама-
ми. Хранителем и защитником дацана был утвержден Балдан Лхамо сахюусан. 
Дацан фактически просуществовал 110 лет, 80 лет назад Постановлением Прези-
диума Верховного Совета БМ АССР № 7 от 31 июля 1938 г. Чесанский дацан 
был официально закрыт. 29 июля 1991 г., через 53 года после закрытия, возрож-
дение Чесанского дацана началось с освящения нового Сахюусан-дугана.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

300 

В 1993 г. в селе Укурик Забайкальского края по инициативе местных жителей 
был построен Укурикский дуган «Риботарламлинг», относящийся к приходу Че-
санского дацана. За последние годы усилиями прихожан и лам на территории 
дацана построено 8 субурганов, новая столовая дацана, дома для лам и хувараков 
и другие хозяйственные постройки. Возрождаются родовые обоо, по инициативе 
прихожан строятся субурганы на культовых местах. Как и много лет назад, по 
лунному календарю проводятся большие и ежедневные хуралы. В настоящее 
время дацан относится к одному из 19 исторических дацанов Бурятии.  

Невозможно оценить роль и заслугу первого шэрэтэ Чесанского дацана Луб-
сан-Гунги Сундуева — известного буддийского священнослужителя, лекаря, 
астролога, который возглавлял Чесанский дацан в течение 33 лет. Удивительно, 
что усилиями первого шэрэтэ и при поддержке прихожан всего лишь за три года 
к 1831 г. было построено девять сумэ. Как было отмечено в архивных источни-
ках, все здания были построены за счет добровольных пожертвований хоринских 
бурят. За такой короткий срок здание главного храма Цогчен-дугана и все здания 
сумэ были построены по всем канонам строительства буддийских монастырей. 
Это вызывает уважение, прежде всего к священнослужителям и нашим предкам, 
которые были истинно верующими и совершили подвиг благодеяния («буян»).  

Наши предки сделали все от них зависящее, чтобы множество религиозных 
традиций и преданий дошли до наших времен и стали гордостью не только бу-
рятского народа, стали известны всему буддийскому миру. Эти традиции и пре-
дания передавались из поколения в поколение, важно помнить и знать о них, 
чтобы дети гордились своей малой родиной, своей историей, своим прошлым. 
Ибо, как говорят, «народ без прошлого не имеет будущего». Кроме этого, вос-
становление Чесанского и других дацанов связано с новым подъемом буддийско-
го Учения, более осознанным отношением к вере, с возрождением утраченных 
традиций и обычаев и духовным развитием нашего народа. В настоящее время в 
составе БТСР действует 46 дацанов.  

В рамках Государственной программы Республики Бурятия «Сохранение и 
развитие бурятского языка в Республике Бурятия» в 2016 г. Министерство куль-
туры Республики Бурятия в целях обеспечения доступа к архивным документам 
на монгольской письменности организовало пилотный проект по переводу и со-
зданию электронной базы данных. Эта работа была продолжена в 2017 г. В ре-
зультате анализа материалов Государственного архива Республики Бурятия, тре-
бующих ввода в научный оборот архивных документов на монгольской пись-
менности, был выбран фонд № 459 «Чесанский дацан» с объемом документов 92 
единицы хранения за 1831–1917 гг.  

По итогам работы в 2018 г. на сайте Государственного архива Республики Бу-
рятия www.gbu-garb.ru и на интернет-портале www.soyol.ru в подразделе «Элек-
тронная база данных документов на монгольской письменности из фондов Госу-
дарственного архива Республики Бурятия» будет размещена электронная база 
данных. Всем пользователям будет предоставлена возможность увидеть общий 
перечень документов электронной базы, а также получить доступ к электронно-
му образу документа, который представляет собой совмещенный текст — элек-
тронный образ документа на монгольской письменности и текст перевода на бу-
рятском языке. В настоящее время отобрано и переведено с монгольской пись-
менности более 80 страниц документов из фонда Чесанского дацана, в том числе 



Заключение   
 

301 

поименный список прихожан по некоторым основным родам, метрические книги 
и другие сведения. Это позволит узнать неизвестные страницы истории такого 
большого буддийского монастырского комплекса, как Чесанский дацан. Уверен, 
что это вызовет живой интерес жителей, исторически входивших в приход Че-
санского дацана, и всех, кто интересуется своей родословной, историей буддий-
ских дацанов, краеведов и исследователей.  

Современный Чесанский дацан построен на другом месте, безусловной оста-
ется его преемственность по отношению к дацану, построенному в 1828 г. Пре-
емственность эта заключается в том, что дацан всегда строился в результате со-
единения религиозного чувства верующих буддистов и государственного пони-
мания значимости буддийской традиции для всех людей, его позитивного влия-
ния на нравственно-духовный климат, укрепление нравственных начал, воспита-
ние подрастающего поколения, сохранение и развитие традиций и обычаев бу-
рятского народа.  

Рекомендации по теме исследования заключаются в возможности использова-
ния обобщенного фактического материала при создании обобщающих трудов по 
истории Бурятии, истории религиозных конфессий Бурятии. Также возможно 
использование при преподавании Отечественной истории в вузах и школах, при 
разработке спецкурсов по истории Бурятии, в краеведческой работе. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

302 

 
 

ЛИТЕРАТУРА 
 
 
250 лет институту Пандидо хамбо-лам / сост. А. В. Махачкеев. Улан-Удэ : Нова-

Принт, 2014. 200 с. : ил. 
Авксентьев В. В. Х. Б. Кануков — критик ламаизма / В. В.  Авксентьев // Ламаизм в 

Калмыкии : сборник статей. Элиста, 1977. С. 105. 
Актуальные проблемы социогуманитарных исследований : сборник научных статей / 

науч. ред. В. В. Номогоева. Улан-Удэ : Изд-во Бурятского госуниверситета, 2016. 190 с.  
Аюшеева М. В. О некоторых архивных документах ЦВРК ИМБТ СО РАН по истории 

бурятского буддизма в XIX в. / М. В. Аюшеева ; Институт монголоведения, буддологии и 
тибетологии Сибирского отделения Российской академии наук. Москва : Изд-во РГГУ, 
2011. С. 337−344.  

Базаров А. А. Праджняпарамита тексты (XV–XX вв.) в бурятских монастырях [Элек-
тронный ресурс] / А. А. Базаров. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/pradzhnya-paramita-
teksty-xv-xx-vv-v-buryatskih-monastyryah (дата обращения: 20.10.2017). 

Базарова Э. Б. Историко-культурная традиция воздвижения буддийских ступ /  
Э. Б. Базарова // Исследования молодых ученых : межвузовский сборник статей. 2007. 
Вып. X. С. 201−212. 

Баранников А. П. Материалы по этнографии. Вып. 1. Забайкальские дацаны /  
А. П. Баранников. Ленинград, 1926. Т. 3. С. 123−138.  

Бардалеева С. Памяти мастера буддийского искусства Бурятии [Электронный ресурс] 
/ С. Бардалеева. 2017. 20 мая. URL: https://newbur.ru/n/17227/ (дата обращения: 
15.05.2018). 

Бардалеева С. Памяти мастера буддийской живописи. URL: newbur.ru/in/17227 (дата 
обращения: 20.08.2017). 

Баяртуева Д. Л.  Восстановление буддийских культовых сооружений в Бурятии /  
Д. Л. Баяртуева // Культурное пространство Восточной Сибири и Монголии : материалы 
III Международного симпозиума : в 3 т.  (Улан-Удэ, 9–10 ноября 2006 г.). Улан-Удэ : 
ВСГАКИ, 2006. Т. 1. С. 194–201. 

Бестужев Н. А. Письма из Сибири. Вып. 1. Селенгинский период 1839−1841 /  
Н. А. Бестужев, М. А. Бестужев ; ред. и прим. М. К. Азадовского, И. М. Троцкого. Ир-
кутск : Издание Иркутской секции научных работников, 1929. 137 с.  

Будаева С. Ц. Система образования в дацанах Восточного Забайкалья как отражение 
единства нравственных норм буддизма / С. Ц. Будаева. Чита : Поиск, 2002. 110 с.  

Буддизм в истории и культуре бурят : коллективная монография / отв. ред. И. Р. Гар-
ри. Улан-Удэ : Буряад-монгол ном, 2014. 426 с.  

Буддизм. Каноны. История. Искусство / А. М. Стрелков [и др.]. Москва : Ди-
зайн. Информация. Картография, 2006. 600 с. 

Буддизм: персоналии / Агинская буддийская академия ; сост. Лобсан Долгор  
(Л. Н. Аустермонас) ; под общ. ред. Бабу-ламы (В. Л. Чимитдоржиева). Чита : Экспресс-
издательство, 2011. 296 с. : ил.  

Буддийские тексты Китая, Тибета, Монголии и Бурятии (социально-философский ас-
пект) : сборник статей / отв. ред. Л. Е. Янгутов. Улан-Удэ : Изд-во Бурятского госунивер-
ситета, 2012. 176 с.  

Ванчикова Ц. П. Бурятские летописи / Ц. П. Ванчикова. Улан-Удэ, 2011. 224 с.  



Литература   
 

303 

Ванчикова Ц. П. История буддизма в Бурятии: 1945−2000 гг. / Ц. П. Ванчикова,  
Д. Г. Чимитдоржин. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 2006. 136 с.  

Ванчикова Ц. П. История бурятского буддизма: письменные источники / Ц. П. Ванчи-
кова. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 2006. 147 с.  

Ванчикова Ц. П. К истории монгольского рукописного Ганджура и о современных ис-
следованиях буддийских канонических компендиумов / Ц. П. Ванчикова // Гуманитар-
ный вектор. 2016. Т. 11, № 5. С. 157−165. DOI: 10.21209/1996-7853-2016-11-5-157-165.  

Ванчикова Ц. П. Философские школы буддийских монастырей Восточного 
Забайкалья как историко-культурная предпосылка эпохи бурятского просвещения /  
Ц. П. Ванчикова, М. И. Гомбоева // Гуманитарный вектор. 2010. № 4 (24). 

Виноградов Н. Религиозное торжество ламаизма по поводу Анинского «сумэ» в честь 
Майдари / Н. Виноградов // Прибавления к ИЕВ. 1898. 1 апр. № 7. С. 178.  

Владимирцов Б. Я. Тибетские театральные представления / Б. Я. Владимирцов // Во-
сток. 1923. № 3. С. 99. 

Востриков А. И. Тибетская историческая литература / А. И. Востриков. Москва, 1962. 
428 с.  

Галсан Багша. Боги — хранители буддизма: пер. с англ. / Галсан Багша. Улан-Удэ : 
Респ. тип., 2014. 128 с. : ил. 

Герасимова К. М. Ламаизм и национально-колониальная политика царизма в Забайка-
лье / К. М. Герасимова. Улан-Удэ, 1957. 160 с.  

Герасимова К. М. Обновленческое движение бурятского ламаистского духовенства / 
К. М. Герасимова. Улан-Удэ, 1964. 180 с.  

Гирченко В. П. Русские и иностранные путешественники ХVII, ХVIII и первой поло-
вины ХIХ в. о бурят-монголах / В. П. Гирченко. Улан-Удэ : Государственное Бурят-
Монгольское изд-во, 1939. 90 с. : ил.  

Дамбинов П. Н. Искусство бурятских дацанов : отчет по экспедиции 1927 г. в дацаны 
Бурятии / П. Н. Дамбинов, Р. С. Мэрдыгеев // Центр восточных рукописей и ксилографии 
ИМБТ СО РАН. Инв. 520. 75 с. 

Дандарон Б. Д. Буддизм : сборник статей / Б. Д. Дандарон. Санкт-Петербург : Дацан 
Гунзэчойнэй, 1996. 144 с. : 37 табл.  

Дандарон Б. Д. Из истории бурятских дацанов / Б. Д. Дандарон // Гаруда. 1992. № 2.  
С. 37−40.  

Дандарон Б. Д. Тибетский фонд нашего института / Б. Д. Дандарон, Б. В. Семичов // 
Краткие сообщения БКНИИ СО АН СССР. 1960. № 2. С. 131−134.  

Дандарон Б. Избранные статьи. Черная Тетрадь: материалы к биографии. История 
Кукунора Сумпы Кенпо / Б. Дандарон. Москва : Евразия, 2006. 720 с. 

Дацаны Буддийской традиционной сангхи России : фотоальбом / Буддийская тради-
ционная сангха России ; под общ. ред. дид хамбо-ламы Д. Очирова ; отв. секр.  
И. В. Шагнаева. Улан-Удэ : Республиканская типография; Байкал Гео, 2014. 187 с.  

Дневник вольнослушателя Санкт-Петербургского университета Базара Барадина по 
бурятским дацанам (1903−1904 гг.) / подг. к публ., предисл., коммент., указатель  
Д. С. Жамсуевой. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 2013. 238 с.  

Донец А. М. Дацанская система образования и тибетоязычная учебная литература // 
Мир буддийской культуры : материалы международного симпозиума / А. М. Донец.  
Чита : Изд-во ЗабГПУ, 2001. С. 47−57.  

Ербанов М. Н. Строительство Красной Бурятии / М. Н. Ербанов. Верхнеудинск, 1925. 
110 с.  

Ермакова Т. В. Буддийский мир глазами российских исследователей XIX — первой 
трети XX века / Т. В. Ермакова. СПб., 1998. С. 57–62. 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

304 

Жамсуева Д. С. Трансформация северного буддизма в условиях российского обще-
ства (по материалам дацанов этнической Бурятии) / Д. С. Жамсуева. Иркутск : Оттиск, 
2016. Ч. 1. 232 с.  

Земля Ваджрапани : буддизм в Забайкалье / Администрация Агин. Бурят. автоном. 
округа ; [рук. работы Б. Б. Жамсуев ; сост. и науч. ред. Ц. П. Ванчикова ; под общ. ред.  
П. С. Вайшрамана]. Москва : Дизайн. Информация. Картография, 2008. 598 с. 

Знатные ветераны Кодуно-Кижингинской долины / сост. Ш. Б. Чимитдоржиев. Улан-
Удэ : Бурят. кн. изд-во, 2010. 182 с. 

Иволгинский дацан: история, современность и перспективы : материалы научно-
практической конференции, посвященной 55-летию Иволгинского дацана. Верхняя 
Иволга : Изд-во Буддийского института «Даши Чойнхорлин», 2001. 124 с. 

История Хоринской степной думы в документах Государственного архива Республи-
ки Бурятия (1825−1904 гг.) : сборник документов, перечень документов / сост. Б. Ц. Жал-
санова, Л. В. Курас ; науч. ред. Б. В. Базаров. Иркутск : Оттиск, 2016. 592 с.  

Каталог петербургского рукописного Ганджура / сост., введ., транслит. и указ.  
З. К. Касьяненко. Москва : Наука: Вост. лит., 1993. 380 с.  

Кижинга. Времен связующая нить. Улан-Удэ : Штант В. А., 2011. 187 с.  
Кижингинский дацан «Даши Лхунбо»: вчера, сегодня, завтра / Буддийская традици-

онная сангха России. Улан-Удэ : НоваПринт, 2011. 46 с.  
Кирилов Н. В. Дацаны в Забайкалье / Н. В. Кирилов // Записки Приамурского отделе-

ния РГО. 1896. Т. 1, вып. IV. С. 67−140.  
Книга памяти жертв политических репрессий в Республике Бурятия / Правительство 

Республики Бурятия, Прокуратура Республики Бурятия, Упр. ФСБ РФ по РБ, Бурят. ас-
соц. жертв полит. репрессий, Бурят. гос. ун-т ; науч. ред. А. А. Буркина. Т. 3 / сост. С. В. 
Васильева [и др.]. Улан-Удэ : Республиканская типография, 2010. 251 с. 

Книга призванных в Читинской области в годы Великой Отечественной войны. 2015. 
№ 256. С. 82. 

Книга призванных в Читинской области в годы Великой Отечественной войны. Чита, 
2015. 

Крайнова Л. Н. Административное устройство и хозяйственная деятельность ла-
маистских дацанов в Восточной Сибири в середине XIX ― начале ХХ в. в соответствии с 
«Положением о буддистах Восточной Сибири» 1853 г. / Л. Н. Крайнова // Вестник МГГУ 
им. М. А. Шолохова. История и политология. 2013. № 3. С. 5−11.  

Кудрявцев Ф. А. История бурят-монгольского народа с XVII века до 60-х годов XIX 
века / Ф. А. Кудрявцев. Москва, Ленинград, 1940. 242 с.  

Летописи хоринских бурят. Вып. 1. Хроники Тугулдура Тобоева и Вандана Юмсуно-
ва / изд. Н. Н. Поппе. Москва : Изд-во Академии наук СССР, 1935. 

Лубсан Сандан Цыденов — учитель Дандарона [Электронный ресурс]. URL: danda-
ron.ru/rus/tradition/Lobsan_Sandan.html (дата обращения: 20.02.2018). 

Малков А. Из записок забайкальского миссионера / А. Малков // Прибавления к ИЕВ. 
30 апреля 1866 г. № 17. С. 207−213; 7 мая 1866 г. № 18. С. 216−222; 14 мая 1866 г. №19. 
С. 239−248.  

Материалы по истории буддизма в Забайкалье XIX ― нач. XX в.  [Электронный ре-
сурс] / сост. Н. В. Цыремпилов. URL: http:// imbtarchive.ru/index.php?topic=10 (дата обра-
щения:15.01.18). 

Мир буддийской культуры : материалы международного симпозиума (Улан-Удэ ― 
Агинское ― Чита, 10−14 сентября 2001 г.). Чита : Изд-во ЗабГПУ, 2001. 216 с.  

Митыпова Г. С. Ацагатский дацан. 1825−1937. История, события и люди / Г. С. Ми-
тыпова. Улан-Удэ : Олзон, 1995. 62 с.  



Литература   
 

305 

Мифологический словарь / гл. ред. Е. М. Мелетинский. Москва : Советская энцикло-
педия, 1990. 672 с. 

Муханов И. Л. Дождь из цветов (Бурятские буддийские притчи) / И. Л. Муханов ; 
Центр русско-азиатских исследований «Агарти» ; Буддийский Университет «Даши 
Чойнхорлин». Изд. 2, доп. Улан-Удэ : НоваПринт, 2011. 448 с.  

Намнанов Д. Д. Историко-правовые аспекты создания и развития Чесанского дацана / 
Д. Д. Намнанов // Успехи современной науки. Белгород : Эпицентр, 2017. Т. 6, № 4. 
С. 176−182.  

Намнанов Д. Д. Об истории Чесанского дацана / Д. Д. Намнанов // Январские истори-
ческие чтения : материалы научно-практической конференции, посвященные памяти  
Ю. П. Шагдурова. Улан-Удэ: Изд-во Бурят. гос. ун-та, 2017. С. 20–26. 

Намнанов Д. Д. Уроки истории уничтожения дацанов и лишения прав граждан на сво-
боду вероисповедания (на примере Чесанского дацана) / Д. Д. Намнанов // Современный 
ученый. 2017. № 2. С. 92–98. 

Нацов Г.-Д. Материалы по ламаизму в Бурятии / Г.-Д. Нацов; пред., пер., примеч., 
глоссарий Г. Р. Галдановой. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 1998. Ч. 2. 187 с.  

Обручев В. Мои путешествия по Сибири. 1948 г. От Кяхты до Кульджи: путешествие 
в Центральную Азию и Китай / В. Обручев. Москва : Изд-во Акад. наук СССР, 1950. 
270 с.  

Обручев В. Мои путешествия по Сибири. Последние два года в Селенгинской 
Даурии / В. Обручев. Москва : Изд-во Акад. наук СССР, 1963. С. 122−138.  

Обычное право хоринских бурят: памятники старомонгольской письменности : пер. с 
монг. Новосибирск : Наука, Сибирская издательская фирма, 1992. 312 с.  

Огнева Е. Д. Памятники тибетской письменности на Украине // Память мира: истори-
ко-документальное наследие буддизма : материалы международной научно-практической 
конференции. Москва, 25–26 ноября 2010 г. / Е. Д. Огнева ; отв. ред. В. В. Минаев ; Рос. 
гос. гуманитарный ун-т, общеуниверситетский учебно-научный центр изучения культуры 
народов Сибири. Москва : Изд-во РГГУ, 2011. 360 с.  

Ожерелье, украшающее мудрых / Буддийская традиционная сангха России: буддий-
ский институт «Даши Чойнхорлин». Верхняя Иволга, 2003. 40 с.  

Очерки истории и культуры Бурятии / АН СССР. Сиб. отд-ние. Бурят. филиал. Бурят. 
ин-т обществ. наук.   Улан-Удэ : Бурят. кн. изд-во, 1972. 490 с. 

Павлов В. 31 мая 2014 г. в Чесанском дацане «Гандан Чоймпэллинг» Кижингинского 
района состоялось освящение ступы Намжил / В. Павлов ; пресс-служба Сангхи России. 
2014. 1 июня. URL: http://buddhist.ru/buddhist-news/site/6245-31-maia-2014-g-v-
chesanskom-d (дата обращения: 25.11.2017). 

Подгорбунский И. А. Каталог буддийской коллекции ВСОРГО. Отд. ХУП. Иркутск, 
1908. С. 1–83.  

Позднеев А. М. Очерки быта буддийских монастырей и буддийского духовенства в 
Монголии в связи с отношениями сего последнего к народу / А. М. Позднеев. Санкт-
Петербург : Тип. Имп. Акад. наук, 1887. 493 с. (Записки Русского географического обще-
ства. По отделению этнографии. Т. 16).  

Пржиборовский С. В. Нечто о ламах / С. В. Пржиборовский // Восточное обозрение. 
1904. 10 февр. № 34.  

Птицын В. В. Селенгинская Даурия. Очерки забайкальского края / В. В. Птицын. 
Санкт-Петербург, 1896. 306 с.  

Пурбуева Ц. П. Монгольский рукописный Ганчжур / Ц. П. Пурбуева // 250-летие офи-
циального признания буддизма в России : тезисы докладов научной конференции. Улан-
Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 1991. С. 26−29.  



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

306 

Реалии монастырской жизни в буддизме Монголии и Бурятии: источниковедческий 
анализ / А. А. Базаров [и др.]; науч. ред. А. А. Базаров. Улан-Удэ : Изд-во Бурятского 
госуниверситета, 2017. 220 с.  

Синицын Ф. Л. Красная буря. Советское государство и буддизм в 1917−1946 гг. / Ф. Л. 
Синицын ; науч. ред. А. Терентьев. Санкт-Петербург : Нартанг, 2013. 528 с.  

Славься и здравствуй Кижинга родная! = Хэбэд номхон Хэжэнгэм... / Администрация 
МО "Кижингинский район" ; [рук. проекта Г. З. Лхасаранов ; редкол.: Д. Б. Бадмаев и 
др.]. Улан-Удэ : Бальжинимаев А. Б., 2015. 388 с. : ил. [75 лет со дня образования Кижин-
гинского района].  

Словарь буддиста [Электронный ресурс]. URL: buddismslovar.ru (дата обращения: 
04.04.2018). 

Сыртыпова С. Д. Буддийское книгопечатание Бурятии XIX ― нач. XX в. / С. Д. Сыр-
тыпова, Х. Ж. Гармаева, А. А. Базаров. Улан-Батор : Admon,  2006. 222 с. 

Сыртыпова С.-Х. Культ богини-хранительницы Балдан Лхамо в тибетском буддизме 
(миф, ритуал, письменные источники) / С.-Х. Сыртыпова. Москва : Восточная литература 
РАН, 2003. 238 с. : ил.  

Тамчинский дацан / гл. ред. И. А. Петрова, науч. ред. С. П. Нестеркин. Улан-Удэ : 
Изд-во БНЦ СО РАН, 2015. 224 с.  

Терентьев А. А. Буддизм в России ― царской и советской (старые фотографии) : на 
рус., англ. яз. / А. А. Терентьев. Санкт-Петербург : Издание А. Терентьева, 2014. 484 с. : 
ил.  

Тобоев Т. Прошлая история хоринских и агинских бурят / Т. Тобоев // Бурятские ле-
тописи. Улан-Удэ, 1995. С. 5−35.  

Ухтомский Э. Э. Заметки о ламайском вопросе [Электронный ресурс] / Э. Э. Ухтом-
ский. URL: http://imbtarchive.ru/index.php?topic=10&id=62&meta=439 (дата обращения: 
10.12.17). 

Ухтомский Э. Э. Из области ламаизма / Э. Э. Ухтомский. Санкт-Петербург, 1904.  
С. 92.  

Ухтомский Э. Э. Рай Сукхавати / Э. Э. Ухтомский // Материалы по этнографии Рос-
сии. Санкт-Петербург, 1910. Т. 1. С. 90–92. 

Цыбен Жамсарано. Путевые дневники: 1903–1907 гг. / сост. В. Ц. Лыксокова, Ц. П. 
Ванчикова, И. В. Кульганек ; отв. ред. Ц. П. Ванчикова. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 
2001. 382 с. 

Цыбенов Б. Д. Из истории буддизма хори-бурят (XVIII ― начало XX в.) :  учебное по-
собие / Б. Д. Цыбенов. Улан-Удэ : Изд-во ВСГУТУ, 2011. 136 с.  

Цыбенов Б. Д. К истории Чесанского дацана / Б. Д. Цыбенов // Студенчество и соци-
ально-политические науки : тезисы докладов. Улан-Удэ : Изд-во Бурят. гос. ун-та, 2001. 
Ч. 1. С. 19−22.  

Цыремпилов Н.  Буддизм и империя. Бурятская буддийская община в России 
(XVIII ― нач. XX в.) / Н.  Цыремпилов. Москва : Printleto, 2013. 335 с.  

Цыремпилова И. С. Религия и власть в Республике Бурятия: история взаимоотноше-
ний (1917−1940 гг.) / И. С. Цыремпилова. Улан-Удэ : Изд.-полиграф. комплекс ВСГАКИ, 
2000. 162 с.  

Цыренжапов Ц.-Д. Чесанский дацан / Ц.-Д. Цыренжапов. Улан-Удэ, 2015. 120 с. 
Чимитдоржин Г. Г. Институт Пандидо хамбо-лам. 1764−2004 гг. / Г. Г. Чимитдор-

жин. Улан-Удэ : Изд-во буддийского института «Даши Чойнхорлин», 2004. 186 с.  
Чимитдоржин Д. Богдо-гэгэны. Драгоценные наставления IX Богдо Гэгэна Халха 

Джебзун-Дамба Ринпоче Жамбал Намдол Чойжи Жалцана в России и Монголии / 
Д. Чимитдоржин. Улан-Удэ: НоваПринт, 2014. 252 с. : ил.  

Шагжина Т. Б. Использование культовых буддийских музыкальных инструментов во 
время традиционных буддийских праздников (на примере праздника Сагаалган) [Элек-



Литература   
 

307 

тронный ресурс] / Т. Б. Шагжина. Улан-Удэ, 2013. URL: 
https://nsportal.ru/shkola/muzyka/library/2013/02/16/ispolzovanie-kultovykh-buddiyskikh-
muzykalnykh-instrumentov-vo (дата обращения: 23.09.17). 

Юмсунов В. Ю. История происхождения одиннадцати хоринских родов / В. Ю. Юм-
сунов // Бурятские летописи. Улан-Удэ, 1995. С. 36−102. 

 
 
Диссертации и авторефераты 
Асалханова Е. В. Дацан Гунзэчойнэй в Санкт-Петербурге. Концепция и программа ис-

торико-художественной реконструкции живописного убранства : автореферат диссерта-
ции на соискание ученой степени кандидата исторических наук : 17.00.09 / Е. В. Асалха-
нова ; Саратовская государственная консерватория (академия) им. Л. В. Собинова. Сара-
тов, 2017. 335 с.  

Аюшеева М. В. Мэргэн-Гэгэн Лубсандамбижалцан (1717–1766) и его письменное 
наследие в истории культуры монголов : диссертация на соискание ученой степени кан-
дидата исторических наук : 07.00.09 / М. В. Аюшеева. Улан-Удэ, 2006. 217 с. 

Базаров А. А. Буддийская школьная философия Центральной Азии: Синкретизм логи-
ко-эпистемологической теории Pramanavada и практики нормативного опровержения 
Prasanga : диссертация на соискание ученой степени доктора философских наук : 
09.00.03. / А. А. Базаров. Санкт-Петербург, 2004. 324 с. 

Базаров С. Ц. История становления и развития Цонгольского и Гусиноозерского да-
цанов (XVIII ― начало XX вв.) : автореферат диссертации на соискание ученой степени 
кандидата исторических наук / С. Ц. Базаров. Улан-Удэ, 2006. 160 с. 

Бальжурова А. Ж. Бурятская буддийская иконопись конца XVIII – первой четверти 
ХХ вв. (по материалам фонда Национального музея Республики Бурятия) : автореферат 
диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук / А. Ж. Бальжу-
рова. Улан-Удэ, 2014. 24 с. 

Барданова Т. И. Декор в архитектуре бурятских буддийских храмов : диссертация на 
соискание ученой степени кандидата искусствоведения / Т. И. Барданова. Улан-Удэ, 
2006. 186 с. 

Баяртуева Д. Л. Творческое и духовное наследие буддийского деятеля Лубсан-
Самдана Цыденова : автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата 
философских наук / Д. Л. Баяртуева. Чита, 2007. 23 с. 

Ванчикова Ц. П. Чаган тэукэ — "Белая история" — монгольский историко-правовой 
памятник XIII–XVI вв. : диссертация на соискание ученой степени доктора исторических 
наук : 07.00.09 / Ц. П. Ванчикова. Улан-Удэ, 2001. 370 с. 

 Гармаева Х. Ж. Книгопечатание в бурятских дацанах на монгольском языке :  авто-
реферат диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук : 
07.00.09 / Х. Ж. Гармаева. Улан-Удэ, 2000. 21 с. 

Герасимова К. М. Ламаизм в Забайкалье во второй половине XIX — начале XX ве-
ков : диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук / К. М. Ге-
расимова. Ленинград, 1952. 325 с. 

Дашиев Д. Б. Бурятская дидактическая литература: проблемы жанрового состава : ав-
тореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата филологических наук / 
Д. Б. Дашиев.  Улан-Удэ, 1997. 15 с. 

Жамсуева  Д. С. Агинские дацаны как памятники истории культуры : автореферат 
диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук / Д. С. Жамсуе-
ва. Улан-Удэ, 2000. 26 с. 

Раднаев Д. М. Проникновение буддизма в этническую Бурятию по антропонимиче-
ским данным : диссертация на соискание степени магистра по направлению 030600 Ис-
тория / Д. М. Раднаев ; СПбГУ. Санкт-Петербург, 2014. 72 с. 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

308 

Сыртыпова С.-Х. Д. Культовые памятники кочевников Трансбайкалья как 
исторический источник : диссертация на соискание ученой степени доктора 
исторических наук / С.-Х. Д. Сыртыпова. Санкт-Петербург, 2009. 265 с. 

Трегубова Д. Д. Субэтнические группы бурят в прошлом и настоящем : автореферат 
диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук / Д. Д. Трегубо-
ва. Москва, 2011. 21 с.   

Цыбенов  Б. Д. Распространение буддизма среди хори-бурят: XVIII ― начало XX вв. :   
диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук / Б. Д. Цыбенов. 
Улан-Удэ, 2001. 169 с. 

Цыремпилов Н. В. Государство и бурятская буддийская община в Российской импе-
рии в XVIII — нач. XX в. : диссертация на соискание ученой степени доктора историче-
ских наук / Н. В. Цыремпилов. Улан-Удэ, 2015. 431 с. 

Шоболова С. И. Печатная пропаганда бурятских религиозных деятелей в контексте 
развития буддизма в Забайкалье во второй половине XIX ― начале XX вв. : диссертация 
на соискание ученой степени кандидата исторических наук / С. И. Шоболова. Улан-Удэ, 
2006. 155 с. 

 
Архивные источники 
1. Архив востоковедов Института восточных рукописей РАН. 
2. Архив Иволгинского дацана. 
3. Архив Управления ФСБ РФ по РБ. 
4. Архив Чесанского дацана. 
5. Государственный архив Республики Бурятия (ГАРБ). 
6. Российский государственный исторический архив (РГИА).  
7. Собрание Национального музея Республики Бурятия. 
8. Центр восточных рукописей и ксилографов Института монголоведения, буддоло-

гии и тибетологии Сибирского отделения Российской академии наук (ЦВРК ИМБТ СО 
РАН). 

 
Литература на бурятском языке 
Анаа дасанай зуун найман субаргын найр // Буряад үнэн. 2017. 2 авг.  № 30 (22132). 

Х. 6. 
Бадма-Доржо ламхай / буддийский центр «Ламрим». Улаан-Yдэ, 2006. 26 х. 
Бадмаринчинов Н. Ошорто номой орон нютаг: открытие ступы 21-го Бандидо Хамбо 

ламы Мунко Цыбикова в Эгитуйском дацане / Н. Бадмаринчинов // Буряад үнэн. 2001.  
25 окт.  

Балданов Б. Найман лусад бурхадтай Байгалай дасан мүндэлбэ : открытие дацана в 
Кабанском районе / Б. Балданов // Буряад үнэн. 2017. № 29. 26 июля.   

Банзаракцаева С. Шэди ехэтэй субарга шэбэртынхид бодхообо: Улзыта Дондогой 
түрэһэн Бэлшэртэ Юндэн субарга рамнайлагдаа / С. Банзаракцаева // Буряад үнэн. 2018.   
№ 44. 7 нояб. Х. 19. 

Буряадай түүхэ бэшэгүүд / сост. Ш. Б. Чимитдоржиев, Ц. П. Ванчикова. Улаан-Yдэ, 
1992. 238 х.  

Гуляева Б.-Х. Алтан зулаар бадарһан субарганууд / Б.-Х. Гуляева // Буряад үнэн. 2017. 
22 нояб. № 46 (22148). Х. 19. 

Гуруев Д.-Н. М. Зургаадайн багшын субарга мүндэлхэнь / Д.-Н. М. Гуруев,  
Ш. Ж. Ринчинов, Н. Бадмаринчинов // Буряад үнэн. 2008. № 33. 27 март. 

Дурбэн аха дуунэрэй хуби заяан // Буряад үнэн. 2017. № 18. 11 мая. 
Орбодоева Б.  Джарун Хашорой субарга арамнайлагдаба: открытие великой ступы 

Джарун Хашор в Кижингинском районе / Б. Орбодоева // Буряад үнэн. 2001. 25 окт. 



Литература   
 

309 

Ринчинов С. Сэлэнгын юрөөгэй наранда уула обоонууд тахигдаа / С. Ринчинов // Бу-
ряад үнэн. 2018. № 25. 27 июня. Х. 22–23. 

Ринчинов С. Дурбэн аха дуунэрэй хуби заяан // Буряад үнэн. 2017. № 18. 11 мая.  
Түрэл нютагаймнай түүхэhээ // Баян Чисаанын хойморто. 1991. 26 февр. № 41.  
Цыбикова Д. Чисаанын дасанай хуряангы түүхэ / Д. Цыбикова, Ж. Дондоков // 

Хэжэнгэ. 2013. № 23. 13 июня; № 22. 6 июня; № 24. 20 июня. 
Цырендашиев Д. Гомбын Пандидо хамбо-лама / Д. Цырендашиев, Ц. Дамбие-

ва. Улаан-Yдэ : НоваПринт, 2016. 296 х.: ил.  
Чимитов Ц. Хубилгануудhаа эхитэй / Ц. Чимитов // Буряад үнэн. 1992. 9 янв. 
Чимитов  Ц.-Д. Ундэр солотон биил hэн / Ц.-Д. Чимитов // Буряад үнэн. 1993. № 243. 

21 дек.  
Υндэр солотон биил hэн // Буряад үнэн. 1993. 21 дек. Х. 4. 
 
Периодические издания  
Аюржанаева Д. Край родной. Из истории Чесанского дацана / Д. Аюржанаева // До-

лина Кижинги. 2009. № 73−74. 17 сент. 
Балдандоржийн П. 100 лучших людей XX столетия. Наши духовные учителя /  

П. Балдандоржийн // Долина Кижинги. 1999. 2 июня. 
Гирченко Вл. Этапы революционного движения в Бурятии (июль — август 1917 г.) / 

Вл. Гирченко // Жизнь Бурятии. 1926. № 4, 6. 
Гылыкова Д. Н. О моем отце / Д. Н. Гылыкова // Долина Кижинги. 2015. 27 апр. 
Дамдинова Ж. На возрождение ступы: в Кижинге прошел второй благотворительный 

марафон по сбору средств на строительство ступы Джарун Хашор / Ж. Дамдинова // Бу-
рятия. 2001. 12 мая.  

Из истории жизни Сандэлэгэй хамбо-ламы // Легшед. 2012. № 8 (30).  
Кандидов Б. Рост культуры и безбожия в Бурят-Монголии / Б. Кандидов // Безбожник. 

1936. № 3. С. 10. 
Легшед: буддийский научно-популярный журнал. 2012. № 4 (24). 15 мая.   
Махачкеев А. Зона ступы: ступа Дандарона в поселке Выдрино / А. Махачкеев // Буря-

тия. 2015. № 32. 31 марта.     
Михайлов О. На земле Еравны расцвел «Лотос»: освящение буддийской ступы «Ло-

тос» в Еравнинском районе / О. Михайлов // Информ Полис. 2007. № 25. 20 июня. 
Намсараева С. Степь проснулась...: в Анинском дацане освятили 108 субурганов /  

С. Намсараева // Бурятия. 2011. № 114. 29 июня. 
Праздник в столице хори: Анинский дацан стал пока первым в новейшей истории се-

мейно-родовым дацаном // Информ Полис. 2011. № 26. 29 июня.  
Содномов Б.-Д. Поклоняясь Джарун-Кашор...: освящение возрожденной великой сту-

пы Джарун-Кашор на месте разрушенного Кижингинского дацана / Б.-Д. Содномов // 
Буряад үнэн. 2001. 8 нояб. 

Соктоев Ц.  Ступа восьми агинских родов: строительство ступы, посвященной вось-
ми родам агинских бурят / Ц. Соктоев // Бурятия. 2008. 25 апр. (№ 74).  

Тогмитов Б. Ламаизм и бурятский национал-демократизм / Б. Тогмитов // Антирели-
гиозник. 1930. № 7. С. 21. 

Цыбикова Д. История и религия. Крепкая связь времен / Д. Цыбикова, Ж. Дондоков // 
Долина Кижинги. 2007. 13 сент. 

Цыренжапова С.  Ступа   во благо исцеления: строительство исцеляющей ступы Буд-
ды Медицины ― Отошо Бурхан в Еравнинском районе / С. Цыренжапова // Мир Байкала. 
2012. № 1. С. 96−97. 

Ян А. Пять лет без выходных и праздников: лидер российских буддистов отчитался о 
своей работе / А. Ян // Информ Полис. 2018. 26 апр. С. 11. 

 



ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 

310 

Использованы фотографии из книг: 
Буддизм. Каноны. История. Искусство / А. М. Стрелков [и др.]. Москва : Ди-

зайн. Информация. Картография, 2006. 600 с., ил.  
Кижингинский дацан «Даши Лхунбо»: вчера, сегодня, завтра / Буддийская традици-

онная сангха России. Улан-Удэ : НоваПринт, 2011. 46 с., ил.   
Славься и здравствуй Кижинга родная! = Хэбэд номхон Хэжэнгэм... / Администрация 

МО "Кижингинский район" ; [рук. проекта Г. З. Лхасаранов ; редкол.: Д. Б. Бадмаев и 
др.]. – Улан-Удэ : Бальжинимаев А. Б., 2015. 388 с. : ил. [75 лет со дня образования Ки-
жингинского района].  

Терентьев А. А. Буддизм в России ― царской и советской (старые фотографии) : на 
рус., англ. яз. / А. А. Терентьев. Санкт-Петербург : Издание А. Терентьева, 2014. 484 с. : 
ил.  

Традиционный буддизм России : фотоальбом к 250-летию Института Пандито хамбо-
лам России / под общ. ред. дид хамбо-ламы Д. Очирова, отв. ред. И. В. Шагнаева. Улан-
Удэ : Республиканская типография, 2014. 176 с.   

Фотокопии из РГИА. 
Фотокопии из ГАРБ. 
Фотокопии из фондов ЦВРК ИМБТ СО РАН. 
Фотографии из собрания Национального музея Республики Бурятия. 
Фотографии из архива Чесанского дацана. 
Фотографии из семейного альбома семьи Д. Б. Дандарона. 
Фотографии из семейного альбома семьи Ц. Д. Базарова. 
Фотографии Булата Дамдинжаповича Ванданова. 
Фотографии Данзана Дампиловича Намнанова. 
Цыренжапов Ц.-Д. Чесанский дацан / Ц.-Д. Цыренжапов. Улан-Удэ, 2015. 120 с. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Стр. 1

Стр. 1а

Стр. 2

Стр. 2а

Стр. 3

Стр. 3а

Страницы летописи Чесанского дацана на тибетском языке



Стр. 4

Стр. 4а

Стр. 5

Стр. 5а

Стр. 6

Стр. 6а



 
 
 

 

 
 
 
 

 
 
 

ОГЛАВЛЕНИЕ 
 
 
 

Предисловие ………………………………………………………………….. 5 
Введение ……………………………………………………………………… 8 
  
Глава 1. ИСТОРИЯ СОЗДАНИЯ ЧЕСАНСКОГО ДАЦАНА  

1.1. Основание и развитие Чесанского дацана……………………… 14 
1.2. «Положение о ламаистском духовенстве» 1853 г.  

и его влияние на деятельность Чесанского дацана……………. 110 
1.3. Священные книги Чесанского дацана………………………….. 122 
1.4. Большие и малые хуралы……………………………………….. 128 
1.5. Культовые музыкальные инструменты, используемые  

при проведении хуралов………………………………………… 136 
  
Глава 2. ХРАМОВЫЙ КОМПЛЕКС:  

ФАКУЛЬТЕТЫ, КУЛЬТОВАЯ СПЕЦИАЛИЗАЦИЯ  
И СВЯЩЕННОСЛУЖИТЕЛИ  

2.1. Факультеты Чесанского дацана………………………………… 144 
2.2. Культовые здания: дуганы и сумэ……………………………… 160 
2.3. Шэрэтэ Чесанского дацана……………………………………… 196 
2.4. Ламы и хувараки Чесанского дацана…………………………… 205 

  
Глава 3. ПОСТСОВЕТСКИЙ ПЕРИОД РАЗВИТИЯ  

ЧЕСАНСКОГО ДАЦАНА  
3.1. Возрождение Чесанского дацана………………………………. 248 
3.2. Современные культовые сооружения…………………………. 271 
3.3. Строительство нового Цогчен-дугана…………………………. 278 

   
Заключение ……………………………………………………………………. 297 
Литература …………………………………………………………………….. 302 

 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 

Научное издание 
 
 
 

Данзан Дампилович Намнанов 
 
 
 

ЧЕСАНСКИЙ ДАЦАН  
И С Т О Р И Я  И  С О В Р Е М Е Н Н О С Т Ь  

 
 

МОНОГРАФИЯ 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Дизайн обложки и вклеек М. Гармажаповой 
 
 

Редакторы З. З. Арданова, Е. П. Евдокимова 
Компьютерная верстка Н. Ц. Тахинаевой 

 
Свидетельство о государственной аккредитации 

№ 2670 от 11 августа 2017 г. 
 

Подписано в печать 20.12.2018. Формат 70х108 1/16.  
Уч.-изд. л. 22,24. Усл. печ. л. 27,3. Тираж 500. Заказ 190.  

Цена свободная. 
 

Издательство Бурятского госуниверситета 
670000, г. Улан-Удэ, ул. Смолина, 24а 

E-mail: riobsu@gmail.com 
 

Отпечатано в типографии НоваПринт 
670000, г. Улан-Удэ, ул. Ранжурова, 1 


	Пустая страница
	Пустая страница



