## Новгородский государственный университет имени Ярослава Мудрого Институт философии РАН

## Кирик Новгородец и древнерусская культура

Часть II

Великий Новгород 2012

## Редакционная коллегия: В.Р. Вебер (председатель), А.П. Донченко, Ю.А. Прокофьев, Р. А. Симонов. О. В. Демидов

Ответственный редактор: В. В. Мильков. Составители и координаторы проекта: С. А. Коварская, Л. А. Секретарь, Е. В. Торопова

Издание осуществлено при поддержке комитета культуры Администрации Новгородской области

**Кирик Новгородец и древнерусская культура. В 2-х ч. Часть II** / **Отв. ред. В. В. Мильков**. — Великий Новгород: НовГУ им. Ярослава Мудрого, 2012. — 358 с.

В данном издании впервые исследуется многогранное наследие Кирика Новгородца специалистами разных областей знания. Выпуск посвящен анализу различных аспектов канонически-богословской проблематики «Вопрошания» и нравственно-эстетическим аспектам этого сочинения. Кирик характеризуется как глубокий и вдумчивый аналитик религиозной жизни его современников, а «Вопрошание» как энциклопедия быта и жизни средневековых новгородцев. Выявляются лексическое своеобразие творчества и стилистические особенности текстов древнерусского писателя и мыслителя. Воспроизводится древнерусский текст Основной и Краткой редакций «Вопрошания Кирикова» с параллельным переводом на современный русский язык и подробными комментариями к содержанию произведения. Вводятся в оборот данные о древнерусских рукописных сборниках, в состав которых было включено «Вопрошание». Коллективный труд адресуется тем, кто интересуется проблемами отечественной истории, философии и культуры.

ББК 87.3 М 69

## Нравственно-этические и социально значимые аспекты «Вопрошания Кирика»

Важное значение для понимания религиозно-философских воззрений Кирика Новгородца имеет вышедшее из-под его пера «Вопрошание», тематика которого может изучаться под разными углами зрения. В многогранном содержании присутствуют этические оценки и идеи совершенствования различных сторон жизни общества в целом. В силу синкретической природы средневекового творчества эти аспекты сопряжены с богословским контекстом сочинения. Для того чтобы понять специфику названных аспектов и качество философичности нефилософского по жанру текста, заявленную тематику целесообразно будет рассматривать с учетом всего проблемного поля произведения. А для этого необходимо охарактеризовать сочинение Кирика Новгородца в целом.

Прежде всего надо отметить, что «Вопрошание» – это оригинальное русское богословско-каноническое сочинение. Оно составлено на основе употреблявшихся в христианской церкви источников и по своим признакам относится к сфере церковно-покаянной дисциплины. «Вопрошание» с XIII в. включалось в Кормчие книги ранней русской редакции. Само произведение существует в трех редакциях: 1) т. н. Основная редакция (или редакция Кормчих), считающаяся наиболее древней; 2) более поздняя Особая редакция (или редакция сборников), которая отражает работу по систематизации статей (в некоторых поздних списках этой редакции автор именуется Кириллом); 3) Краткая редакция, в которой преобладают ответы на вопросы Кирика, соединенные с кратким изложением сути обозначенных ими проблем. Все разновидности «Вопрошания» были опубликованы<sup>1</sup>. Историография, свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Вопрошание» публиковалось как произведение церковно-правовой и религиозноучительной литературы. См.: Памятники древнерусского канонического права // Русская историческая библиотека / изд. подг. А.С. Павловым. СПб., 1880. Т. 6, ч. 1. Стб. 21–62 (Основная редакция); Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 1–27 (Особая

занная с изучением памятника, небогата в сравнении с количеством исследований, посвященных «Учению» $^2$ .

«Вопрошание» имеет сложную композиционную структуру, выстроенную из разновременных записей в форме вопросов Кирика и ответов на них новгородского владыки Нифонта, автокефального митрополита Климента Смолятича, игумена Аркадия, игуменыи Марины и других лиц. Имеющиеся сведения об указанных лицах дают основание для определения времени создания «Вопрошания» в пределах конца 40-х — конца 50-х гг. XII столетия<sup>3</sup>.

редакция, в которой тематически систематизированы статьи); *Макарий* (*Булгаков*). История Русской церкви. М., 1995. Кн. 2. С. 389–395 (упрощенная версия в виде перевода древнерусского оригинала с разбивкой разделов по тематическому принципу); *Бенешевич В.Н.* Древнеславянская Кормчая XIV титулов без толкований. София, 1987. Т. 2. С. 90–94 (Краткая редакция).

См.: Смирнов С. Древнерусский духовник. М., 1912. С. 35-36, 42-68, 104-132. Этот же автор опубликовал многочисленные параллели «Вопрошанию», выявленные им в канонической книжности Древней Руси (см.: Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 30, 40, 43, 46, 47–50, 69, 73, 78–79, 112–113, 154 и др. В современной историографии см.: Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково» // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1973. Т. 1. С. 9–16; *Он же.* Церковь в Древней Руси (конец X – перв. пол. XIII в.): Древнерусское покаянное право как исторический источник : автореф. дис. канд. ист. наук. Свердловск, 1974; Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси. С. 102–110, 179–180, 224; Подскальски Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси (988-1237 гг.). СПб., 1996. С. 306–310; Максимович К.А. Заповеди святыхъ отъць. Латинский пенетенциал VIII века в славянском переводе. М., 2008. С. 23, 78-79, 82, 139-141. 149–151; Турилов А.А. Ответы Георгия, митрополита Киевского, на вопросы игумена Германа – древнейшее русское «Вопрошание» // Славянский мир между Римом и Константинополем. М., 2004. С. 221–225, 228–229.

Нижние хронологические рамки произведения определяются годами правления архиепископа Нифонта (1131–1156), но наиболее вероятна вторая половина этого срока. В пользу этого говорят пункты 21–38, отражающие беседы с митрополитом Климентом, написанные в 1147–1149 гг., когда Нифонт был заключен киевским князем Изяславом в Печерском монастыре за его противодействие возведению Климента в сан русского автокефального митрополита. Кирик, хотя и находился в свите новгородского владыки, в период его опалы проводил время в беседах с врагом своего патрона и фиксировал содержание разговоров в привычной для предыдущих бесед с Нифонтом форме. После смерти Нифонта в 1156 г. Кирик продолжил традицию проведения

Подавляющий объем текста воспроизводит записи бесед Кирика и Нифонта, некоторые из которых имеют черты фиксации по типу дневниковых заметок. Отмеченная особенность позволяет говорить, что в столь необычном исполнении живой рассказ сочетается с вопросноответной канвой. Данная жанровая форма соответствует многочисленным образцам вопросно-ответной литературы в древнерусской, древнеславянской и греческой книжности, на которые мог ориентироваться в своем творчестве автор. В ткань бесед целенаправленно включаются специально по тематике бесед отобранные и воспроизведенные церковные правила. Все вместе говорит о синкретическом характере сочинения, которое в таком своем качестве имеет черты неповторимости. В развитие норм традиционного христианского творчества Кирик привнес определенные черты индивидуальности и новаторства. Как и в случае с «Учением о числах», он создал не имеющее полных аналогов произведение.

К особенностям авторской работы над «Вопрошанием» исследователи относят четко проявлявшуюся склонность автора к не признанным греческими канонами материалам. Целый ряд вопросов обнаруживает далеко не всегда канонический ход мыслей вопрошателя. Вопервых, Кирик оперировал «некоторой заповедью» («худыми номоканунцами» по определению Н.С. Тихонравова), когда излагал новгородскому владыке поверье о нежелательном зачатии детей в неблагоприятные дни (вопрос 74)<sup>4</sup>. Во-вторых, в вопросах Кирика Новгородца Нифонту отразилось знакомство с западно-христианской практикой заказных литургий (вопрос 76)<sup>5</sup>. Факт использования Кириком неиз-

реферируемых бесед с его преемником Аркадием, пока тот ждал решения о своем посвящении в епископы, состоявшемся в 1158 г. Соответствующий блок записей «Вопрошания» указывает на 1156–1158 гг. На этот период родившемуся в 1110 г. Кирику было 46–48 лет.

<sup>4</sup> Далее будет воспроизводиться общепринятая в публикациях данного памятника нумерация статей без отсылок к изданиям.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Источником в данном случае являлось «Правило» англосакса Бонифатия — апостола Германии (ум. 755). Суворов Н.С. Следы западно-католического церковного права в памятниках древнего русского права. Ярославль, 1893. С. 161–163; Никольский Н.К. К вопросу о западном влиянии на древнерусское церковное право // Библиографическая летопись ОЛДП. Пг., 1917. Т. 3. С. 110–124; Мурьянов М.Ф. О новгородской культуре XII века // Sacris Erudiri. XIX. 1969–1970. С. 422; Кузьмин А.Г. Падение Перуна. М., 1988. С. 171. Западные влияния и противоречия классическим образцам греческого права отмечал в своем диссертационном исследовании Р.Г. Пихоя (см. автореф.

вестных для просвещенных современников произведений порою даже расценивался как свидетельство его умственного превосходства над другими представителями древнерусской книжности той эпохи<sup>6</sup>. На самом деле это результат особой и нетипичной для Древней Руси образовательной подготовки, дававшей очень высокий уровень знаний<sup>7</sup>. Налицо выход за рамки репертуара книжности византийского круга. Видимо, по причине наличия неортодоксальных мотивов текст «Вопрошания» читается далеко не во всех списках Кормчих книг<sup>8</sup>.

дис. канд. ист. наук указ. автора: Церковь в Древней Руси (конец X – перв. пол. XIII в.): Древнерусское покаянное право как исторический источник. Свердловск, 1974. С. 26). Имеются и оппоненты данной концепции. А.С. Павлов подверг сомнению вывод Н.С. Суворова о латинском влиянии на Кирика (см.: Павлов А.С. Мнимые следы католического влияния в древнейших памятниках югославянского и русского церковного права. М., 1892). Допуская возможность латинского влияния в Новгороде, с его интенсивными западными связями, Г. Подскальски не усматривает следов этого влияния в творчестве Кирика, хотя и не отвергает его в случае с вопросом № 76 (см.: Подскальски Г. Указ. соч. С. 308). Недавно выявлены следы влияния на «Вопрошание» «Заповедей святых отцов», которое и терминологически и в самих законоустановлениях несет на себе следы западной церковной практики. Подобное влияние имело своим импульсом кирилло-мефодиевскую традицию и распространялось на Руси через посредство глаголических протографов в контексте взаимосвязей восточных и западных славян (см.: Максимович К.А. Заповеди святыхъ отьць. Латинский пенитенциал VIII века в церковнославянском переводе. М., 2008. С. 150–151. Ср. там же: С. 23, 31, 58, 77, 78–79, 82, 131, 135).

<sup>6</sup> Павлов А.[С.] О сочинениях, приписываемых русскому митрополиту Георгию: (открытое письмо к профессору Е.Е. Голубинекому) // Православное обозрение. М., 1881. Янв. С. 347–348.

<sup>7</sup> Мильков В.В. Источники учености Кирика Новгородца // Календарно-хронологическая культура и проблемы ее изучения: к 870-летию «Учения» Кирика Новгородца: материалы науч. конф. Москва, 11-12 дек. 2006. М., РГГУ, 2006. С. 23-25. См. также раздел «Биографические сведения о Кирике Новгородце и данные об источниках его учености» в настоящем издании.

<sup>8</sup> По мнению Я.Н. Щапова, причиной такого критического или отрицательного отношения к этому новгородскому памятнику является то упрощение, «граничащее с искажением, византийских христианских ритуалов и морали, которые Нифонт предлагает в своих ответах на вопросы, стремясь облегчить усвоение местным населением основ проповедуемого им учения» (*Щапов Я.Н.* Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси. С. 180). Добавим, что надо учитывать также характерные для произведения отсылки к неканоническим источникам и включение в состав текста целого блока статей с именем автокефального митрополита Климента Смолятича.

Среди обычных для древнерусской эпохи источников Кирик пользовался правилами Иоанна Постника, соборными постановлениями и установлениями отцов церкви (Василия Великого, Тимофея Александрийского и др.). Однако выборка делалась не с прицелом на любые возможные случаи жизни, как это имело место в типичных пенитенциалах. В «Вопрошание» включались отнюдь не отвлеченные прецеденты, но ситуации, точно соответствовавшие реалиям тогдашней новгородской жизни.

В своем «Вопрошании» Кирик сверял с известными ему по широкому кругу источников установлениями поведение и нравы современных новгородцев. Репертуар интересовавших Кирика вопросов был весьма разнообразен. В общих чертах его можно классифицировать по таким тематическим рубрикам: важные вопросы богослужебной практики (№ 14, 20, 22, 70, 95–97, 101); отношение к причастию (№ 61–63); пищевые запреты, основанные на ритуальных установках (№ 86-91); приобщение к вере латинян, иноверцев и язычников (№ 10, 40, 50); вопросы чистоты телесной и духовной применительно к посту и брачным отношениям (№ 26-30, 57, 67-69, 71-73, 77, 80-82, 84, 92-93); отношения полов у мирян и духовенства, а также борьба с различными формами блудодеяний (перечни последних количественно преобладают в составе памятника). Применительно к сфере семейных отношений много внимания уделено материнству (№ 42, 46) и детям (№ 31, 49, 51); описываются рекомендации, регулирующие поведение в самых разнообразных обыденных ситуациях (№ 2, 35); дается правовая оценка суевериям (№ 17, 47, 74), двоеверным ситуациям (№ 11, 53, 59). Подвергаются осуждению и запретам некоторые случаи проявления социального зла (№ 4, 12).

К сожалению, ничего в пределах своих материалов, представляющих довольно случайную подборку вопросов-ответов, Кирик не систематизирует<sup>9</sup>. Формально — это традиционный для Средневековья вопросно-ответный жанр, но внутри его отсутствует единая сюжетная линия. В этом смысле «Вопрошание» похоже на деловую, ведшуюся по принципу дневника запись ритуальных и бытовых казусов, которые

<sup>9</sup> Необходимость систематизации хорошо осознавали средневековые переписчики, в результате чего на одной из стадий бытования в него было внесено деление на разделы, в которых вопросы—ответы тематически упорядочены, результатом чего явилась Особая редакция «Вопрошания».

автор обсуждал с разными лицами, но преимущественно с самим владыкой новгородским Нифонтом. Неясна даже цель произведения, больше похожего на предварительные материалы, деловые записки, фиксирующие разные мнения и подходы к актуальным для Церкви проблемам регуляции поведения.

Тем не менее и в таком виде «Вопрошание» было востребовано ближайшими современниками Кирика и включалось в сборники канонических правил. Руководство, которым благодаря Кирику пользовались священнослужители, далеко выходит за рамки задач чисто ритуальной практики. И вопрошатель Кирик, и его корреспонденты рассматривают самые разнообразные прецеденты с двух точек зрения: 1) канонической, то есть насколько то или иное явление соответствует церковным правилам и рекомендациям; 2) нравственно-этической, показывающей, насколько установления способствуют исправлению поведения людей и удержанию их в рамках должного. По этой причине нравственные идеалы формируются на основе церковных заповедей. Кирик закладывает в сознание священников и духовников представления: там, где греховно, - там безнравственно; там, где нет греха, - там морально и нравственно. На основе церковных установлений и норм он решает задачи оздоровления нравов людей и самих священнослужителей.

Этические аспекты произведения, к сожалению, недооцениваются исследователями. Содержание «Вопрошания» порой неоправданно сводится только к нормативно-установочной тематике и оценивается как «церковно-правовой компендиум», далекий от задач моральной проповеди<sup>10</sup>. В современной историографии внимание сосредоточено главным образом на церковно-правовых и церковно-политических аспектах произведения<sup>11</sup>. Но еще в начале XX столетия была убедительно показана нравственная значимость «Вопрошания». Историк церковного права С. Смирнов написал раздел «Нравственное миросозерцание духовника по Вопрошанию Кирика», который является идейносмысловым ядром его фундаментального исследования по древнерусской покаянной дисциплине<sup>12</sup>. Творчество Кирика этот автор характе-

 $<sup>^{10}</sup>$  См., например: *Подскальски Г*. Указ. соч. С. 307, 311. Библиографию см. в прим. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> См.: Смирнов С. Древнерусский духовник. Исследование по истории церковного быта. М., 1913. С. 104-132.

ризует не только с точки зрения канонически-установочной, но и в контексте нравственного и бытового положения древнерусского духовника. Изучение религиозно-этического синкретизма представляется наиболее плодотворным направлением исследования.

Когда «Вопрошание» оценивается как исключительно церковноправовое сочинение, то критерием такой оценки является отсутствие в нем мотивов назидательности. С такой точкой зрения нельзя согласиться, ибо «Вопрошание» здесь измеряется по эталону нравственноназидательного стиля поучений. «Вопрошание» действительно не является прямой моральной проповедью. С позиций религиозно-нравственного назидания писались многочисленные слова пастырей к пастве, поучения и обличения. В отличие от них «Вопрошание» действительно не является прямой моральной проповедью. Но все его содержание, так же, как и направленность поучений, подчинено задаче формирования здорового морального климата в обществе. Применявшиеся Кириком к конкретным жизненным коллизиям правовые нормы в сакральном смысле нацеливают на искупление грехов, а в бытовой практике служат исправлению нравов древних русичей.

Произведение является образцом того, как без проповеди и прямых нравоучений можно воздействовать на моральное сознание. «Вопрошание» фокусировалось на выяснении сути должного с точки зрения установок христианского вероучения, а уже на этой основе давало моральную оценку поведению и предлагало набор правил для практических задач священнослужителей. Поэтому содержание труда Кирика, несмотря на нормативно-правовую стилистику, имеет прямую нравственно-установочную направленность. В поле зрения Кирика, четко осознававшего единство догматических и нравственных задач, были нравы современных ему новгородцев, и он старался воздействовать на исправление нравов находившимися в руках церковнослужителей регуляционными механизмами поведения верующих. Поскольку «Вопрошание» было предназначено для простых священников, работавших с паствой, рекомендации по исправлению нравов могли быть даже более действенными, чем отвлеченные призывы к совершенствованию и проповеди морального преображения, которые традиционно проходят по ведомству древнерусской этики.

Кирик не начетник. Его интересует не абстрактный набор грехов, а заботит вполне конкретное нравственное измерение повседневности, вытекающее из оценки религиозного состояния общества. Все содер-

жание произведения подводит к выводу о том, что греховность безнравственна, тогда как жизнь без греха моральна и нравственна, поскольку угодна Богу. Этический смысл присутствует на уровне бытоописания современников, при этом оценочные основания сакрально обусловлены и выводятся из доктринальных принципов, которым придана форма церковных законоположений. Поскольку произведение имеет прямое отношение к покаянной дисциплине, идеалы формируются от противного. В соответствии со спецификой эпохи они формируются на основе библейских заповедей, церковных правил и сакральных принципов христианской доктрины.

С доктринальной точки зрения, базовыми для «Вопрошания» являются требования соблюдения ритуальной чистоты представителями клира, ибо для выполнения важных сакральных и одновременно воспитательных функций служитель церкви должен соответствовать требованию канонов и быть морально безупречным. Этой цели служит строгая регламентация богослужебной сферы. Она базируется одновременно и на ритуальном, и на нравственном различении того, что допустимо и что непозволительно при исполнении священнических обязанностей. Поэтому начнем с рассмотрения содержания со стороны его сакральных установок, регулировавших не только ритуальный характер отношений духовника с паствой, но также важные нравственные следствия этих отношений.

Кирик как мыслитель исходит из того, что нравственный долг пастыря – это борьба со злом, а на этой стезе священник является абсолютным моральным авторитетом для верующих. Этим задаются и моральные требования к самому священнослужителю, который должен быть чист с ритуальной точки зрения (что не всегда на деле), а также должен быть образцом поведения для своей паствы (то есть быть нравственным образцом). В решении этих задач догматическая и моральная основы деятельности священнослужителя неразрывны, ибо исправляющий нравы священник кроме ответственности перед Богом несет всю полноту моральной и нравственной ответственности за свою паству. Именно этим двуединством определяется забота Кирика о нравственной чистоте церковных рядов. Ведь наставляющий в нравственном, не может быть безнравственным. Здесь коренится требование к сохранению высокой нравственности самих священнослужителей. Кирик дает наставления, ссылаясь на авторитетных в Церкви авторов или от лица современного ему иерарха, который обладает правом толковать установления. За этим стоит высокий моральный авторитет церковнослужителя и Церкви как таковой. По сути дела, в «Вопрошании» выстраивается иерархия авторитетов: церковный догмат или заповедь Св. Писания – правила, основанные на них, – епископ – простое духовенство – миряне, живущие по правилам. В рамках такой субординации предполагается воспитание должной христианской нравственности.

Посмотрим, как это реализовывалось на уровне конкретных положений «Вопрошания», группируя статьи по выделенным выше проблемно-тематическим блокам, и начнем с вопросов, относящихся к сакральной сфере, регулирование которой имеет не только ритуальную направленность, но также важные нравственные следствия.

Поскольку сакрально-ритуальные принципы являются мировоззренчески установочными для произведения, то вопросы чистоты священнослужителей представляются Кирику первостепенными. Он обращается к ним в статьях № 4, 5, 7, 8, 14–22, 27, 28, 31–33, 40, 41, 43, 50, 52, 64, 66, 77, 81–84, 99, 101. Суть рекомендаций сводится к тому, что служитель Церкви должен иметь нравственно безупречный облик, чтобы возносимые им молитвы и жертвы были приняты Господом. Эти задачи и обеспечиваются перечисленными предписаниями.

В «Вопрошании» рассматриваются важные вопросы богослужебной практики, которые имеют большое значение для священника и Церкви в целом. Чем более подготовлен священник, тем точнее будет соответствовать установкам церковных правил его служение. Канонически богослужебная сфера строго регламентируется, и на этой регламентации держится основа не только ритуального, но также и нравственного различения.

Например, в вопросе № 22 говорится о том, что игумен должен читать Евангелие на литургии в Пасху в алтаре, смотря на запад, а диакон за ним повторяет, стоя перед алтарем. На первый взгляд, установление никак не пересекается с этической проблематикой. Но устанавливая символическую сакральную значимость службы, Кирик в этом типичном служебно-литургическом эпизоде показывает нравственную значимость пространственной расположенности участников литургии, символически воспроизводящих в священнодействии сакральное сопереживание и соучастие в мистическом действии. Значима символика обращения на Восток, откуда пришло Слово Господне. Когда в алтаре читается благовествование на Велик день, т. е. на Пасху,

то оно знаменует исхождение Слова с Востока, тогда как все пространство храма, расположенное к западу от алтаря, знаменует собой мир, за который перед алтарем во время литургии чествуется принесший себя в жертву миру Божиий Агнец – Спаситель мира.

Среди возможных грехов священнослужителей особо строго осуждаются проступки сексуального характера. Моральное падение священника или другого представителя клира, свершившего грех блуда, наказывается низвержением из сана (№ 84). Тот же принцип несовместимости блудодеяния со служением Богу действует и в правилах № 81, 82, которые предписывают развод с попадьей, не сохранившей до брака девственности, равно как и развод с женой-изменницей. Даже на низших представителях церковной иерархии не должно быть аморальных пятен со стороны интимно-половой. Сана дьякона недостоин как тот, кто имеет ребенка на стороне (№ 79), так и растлитель девушек (№ 80).

Согласно «Вопрошанию» осуществление сакральных функций предполагает строгое соблюдение священнослужителями правил их сексуальной жизни. Если мирянин может очиститься от грехов плотской нечистоты, то подверженный незаконным страстям священнослужитель недостоин предстоять у алтаря и низвергается из сана. Правила требуют от исполнителя ритуально-сакральных функций максимального приближения к идеалу, в котором сакральная и моральная основы деятельности неразрывны. Именно этим двуединством определяется забота Кирика о ритуальной и нравственной чистоте церковных рядов. Исправляющий нравы не только должен быть образцом поведения для своей паствы (то есть быть нравственным образцом), он должен быть чист перед Богом, чтобы исполнять функции посредника меду кающимся и Господом. Так в сочинении определяется высокая планка требований по отношению к служителям церкви. Согласно заданной в произведении высокой моральной планке, только приятный Богу в своей непорочности священнослужитель способен обеспечить безупречность ритуального окормления мирян и осуществлять эффективный контроль за воспитанием должной христианской нравственности. Но за этой внешней и практической стороной деятельности стоит высшее предназначение – вести людей к спасению.

Важная обязанность нравственного врачевания прихожан — это наложение на них епитимьи за разного рода прегрешения. Данная сторона деятельности детально регламентируется в «Вопрошании».

Епитимья понимается Кириком как церковное средство исправления нравственного проступка. В священнической практике налагаемое на грешника наказание в виде епитимьи имеет воспитательное значение и призвано способствовать осознанию нравственной ответственности за поступки. Часто в качестве епитимьи назначается пост, который в данном случае рассматривается как действенное средство борьбы со злом (вопросы № 1, 68, 92, 95). Пост в наказание отличался от постов в важнейшие церковные праздники (в частности пред Пасхой — № 71), где пощение представало добровольной жертвой верующих Богу. Такой пост означал, что не делается никаких телесных послаблений перед величием задач духовных. Выдвигалось также требование поста накануне пострижения в схиму (№ 5), перед оглашением (№ 10, 40), матери перед крещением ребенка (№ 60), разного рода пищевые запреты и ограничения, связанные с дисциплиной поста и церковными праздниками (№ 25, 36, 58, 85, 86, 90, 97).

В христианской доктрине постулируется, что условием спасения является раскаяние в грехах и допуск исповедниками верующих к принятию Тела и Крови Христовой. Поэтому в «Вопрошании» огромное внимание уделяется таинству причащения, посредством которого верующий мистическим образом соединяется с Христом и таким образом становится причастником жизни вечной. Многочисленные статьи регламентируют правила причащения (№ 1, 13, 16-18, 20, 30-32, 48, 56-58, 61-63, 68, 72, 75, 78, 92, 98-99). Святость причастия охраняется запретами. Например, требование целомудренного воздержания до и после участия в важнейшем из таинств. С позиций ценностного максимума запретами в один ряд ставятся достаточно невинные поцелуи и сексуальные извращения (№ 78). Это означает, что в сакральном смысле нет понятия большего или меньшего падения. Любое уклонение от нормы оскверняет причастие. Но у мистически-иррациональной подоплеки есть эмпирическая сторона в виде этических критериев. По этим критериям и составлены правила, рекомендующие допускать к причастию только нравственно непорочных, тогда как нарушившие церковные заповеди удаляются от причастия. Допущение же к причастию грешников возможно только после искреннего раскаяния, и в соответствии с правилами Кирик рекомендует строгие меры дисциплинарного воздействия на раскаявшихся грешников. Чтобы получить возможность приобщения Даров, необходимо пройти через покаяние, во время которого при прощении от священника сам Христос мистическим образом разрешает оступившегося от грехов.

Если раскаяние связано с нравственным преображением личности, то причастие открывает возможность для спасения души после смерти. Врачевание души осуществляется через наложение епитимьи. В зависимости от тяжести греха ставится и тяжесть наказания. Данная сторона деятельности детально регламентируется в «Вопрошании». Епитимья понимается Кириком как средство исправления нравственного проступка. Она имеет воспитательное значение и призвана способствовать осознанию нравственной ответственности за поведение. Часто в качестве епитимьи назначается пост, который рассматривается как действенное средство борьбы со злом (№ 1, 68, 92, 95). Исправление нрава верующих через покаяние очищающихся от грехов предполагает глубокую внутреннюю работу раскаявшегося грешника. Ради спасения души грешник должен быть готов пойти на лишения при несении епитимьи.

«Вопрошание» знает разные способы покаяния, в том числе и довольно необычные. Например, в пункте № 96 затрагивается вопрос совместного несения епитимьи супругами или близкими между собой людьми, что трактуется как несение общей духовной и моральной ответственности перед Богом, Церковью и людьми. Церковь понимает нравственное бедствие одного из супругов, впадшего в грех, и разрешает второму супругу оказать нравственную помощь оступившемуся, тем более что сама Церковь освятила их брак. Само понятие «супруги» означало пару связанных церковным браком людей, неразрывно и нераздельно изо дня в день согласованно ведущих совместную жизнь, а в данном конкретном случае еще и общую тяжесть наказания. Дорогого стоит в браке обрести супруга, способного разделить не только радости, но и горести во всех жизненных ситуациях. Церковь позволяла не только в рамках семьи разделять груз несения епитимьи, но также нравственно воспитывала, приобщая к общему несению епитимьи с ближними друзьями. Урок для грешника оказывался уроком и для его близких, предупреждая возможные падения. Такой подход укреплял не только взаимные нравственные отношения долга и ответственности между близкими людьми, но также укреплял моральный авторитет Церкви, а вместе с тем человеческих связей и нравственного климата в семье и социуме.

В пункте N 76 поднимается вопрос о практике заказных литургий, что, возможно, отражает не только знание Кириком покаянной

дисциплины латинской Церкви, но также местные традиции в церковной жизни новгородцев. Откупление от грехов практиковалось среди богатых, и Кирик подмечает ту особенность, что оплатившие свои грехи нисколько не трудятся над своим нравственным обликом. Естественно, что епископ отверг такую практику как не соответствующую канонам Восточной церкви и нравственно порочную, а в сакральном смысле бесполезную.

Записанные Кириком со слов Нифонта и других иерархов рекомендации свидетельствуют о гибком подходе церковнослужителей к исправлению грешников. Владыка исходил из того, что наказание не должно ожесточать, поэтому по важным церковным праздникам он предписывал делать послабления, чтобы верующий грешник не утратил веры и сохранил сопричастность священным событиям. Этому посвящен 95-й пункт «Вопрошания», разрешающий исполнителю десятилетней епитимьи по воскресеньям, субботам и Господским праздникам смягчать строгий пост. Такое послабление имело одновременно и религиозно-исправительное, и нравственно-воспитательное значение. Радость христианская должна подпитывать из глубины сердца христианское чувство и веру. В радостные дни нрав христианина должен быть просветленным – покаявшийся должен был быть освобожден от тяжести повинности, налагаемой епитимьей. Таким предполагался способ возрастания нравственности христианина и веры. Близкое значение имеет пункт № 97, который разрешает прекратить пост по средам и пятницам, если они попадают на Господские или Богородичные праздники. Здесь благодатное воздействие на нрав христианина должно было оказывать послабление, хотя и делалось оно в уступку цепко державшимся двоеверным нравам, ибо на Господские и Богородичные праздники приходились сроки традиционных народных праздников.

Сакральная сторона нравственного регулирования предполагает разнообразные греховные ситуации, которые обнаруживаются при покаянии. Согласно правилам, к причастию рекомендуется допускать только нравственно непорочных, например младенцев (№ 31, 40, 58), не причастных прелюбодейства (№ 68, 92), не причастных к греху холостых людей (№ 30), молодоженов спустя день после совокупления (№ 72). И наоборот, нарушившие нравственные церковные заповеди удаляются от причастия. В первую очередь под запрещение попадали блудники (№ 68) и те, кто согрешал с замужними женщинами (№ 30).

Исключение делается только для находящихся при смерти и для раскаявшихся грешников (№ 63). Причащение тяжелобольного или умирающего соединено с покаянием, во время которого при прощении от священника сам Христос мистическим образом разрешает оступившегося от грехов. Если раскаяние здорового человека ведет его к нравственному преображению, то причастие в данной ситуации открывает возможность для спасения души после смерти.

Святость причастия, являющегося важнейшим из таинств, охраняется строгими запретами. Например, в вопросе № 78 запрещается после принятия причастия целоваться с женщинами и тем более предаваться сексуальным извращениям. Требование целомудренного воздержания после причастия исходит из соображений осквернения причастия последующими за ним сексуальными действиями и особенно сексуальными извращениями. Расписывая нюансы контакта с женщиной, несовместимые с таинством, Кирик устанавливает моральные рамки и моральную ответственность за безнравственные деяния, степень которых усугубляется осквернением таинства. К осквернению причастия относится изблевание святых даров, за что на человека налагается тяжелая епитимья (вопрос № 1). Подобным действием недостойный оскверняет и оскорбляет самого Бога Сына. Здесь Кирик закладывает глубокий нравственный смысл в прецеденты оскорбления Святых Даров, каковыми являются вино и хлеб, т. е. Тело и Кровь Спасителя. По сути, для Кирика, как глубоко осмысливающего бытие верующего христианина, уже само покушение на святыню не просто безнравственно, но представляется достойным извержения за такой проступок из среды христиан. Ибо что может быть наиболее хулительным, как оскорбление того, кто смертью своей спас человечество, открыл ему путь к вечному спасению. Таков моральный концепт, заложенный Кириком в вопросе религиознонравственного порядка. Здесь из простого нравственного небрежения проступает лик самого морального зла. В авторитетных ответах архипастыря Нифонта назначается должная по канону мера наказания за каждое проявление проступка, оскорбляющего главную святыню. За этим стоит обыденная священническая практика – наложение, когда требуется, епитимьи.

Есть ситуации, когда в процессе причащения обнаруживается физическая нечистота человека. В вопросах № 61–62 Кирик сомневался, можно ли причащать человека, если у него изо рта идет кровь или

гной. Епископ на этот вопрос дал сугубо моральное решение проблемы: греховность не в смраде, а в линии поведения. Мораль и нравственность здесь определяется не внешним признаком, а прилежным исполнением заповедей. Греховный смрад страшнее, даже если человек чист и свеж внешне. Такой подход означает, что, проводя водораздел между нравственным и безнравственным, надо ориентироваться на пример ветхозаветного Иова, который, несмотря на свои язвы, был угоден Богу.

В воспитании христианской нравственности значительная роль уделялась половой гигиене. «Вопрошание» показывает, какими средствами велась борьба с блудодеяними в среде мирян. В пункте № 92 говорится о распущенности супругов. Для тех, кто совокупляется вне брака, предлагается епитимья, а причастие такому грешнику разрешается только перед смертью. Муж считался невиновным в грехе, если ему с другими изменяет жена. При этом развод не поощрялся, за исключением случаев, когда муж пропивал общее имущество и влезал в долги. Церковь в данном случае стояла на принципах сохранения семьи при условии выполнения ею хотя бы некоторых из нравственных нормативов. Определяются также моральные отступления от норм, которые освящены Церковью, и конкретизируется, когда отношения между супругами становятся безнравственными. Церковь регулировала моральные отношения в обществе и семье и категорическим образом не поддерживала греха прелюбодеяния и воровства, но только вместе оба греха являлись основанием для развода. Разрешается также уход жены от мужа-насильника (№ 93).

Развод, с точки зрения Церкви, был нежелательным по целому ряду обстоятельств, изложенных в пункте № 94. Во-первых, согласно 9-му канону Василия Великого разведенная жена считается прелюбодейкой, когда переходит к другому мужчине, и только покинутый женой муж в ситуации развода считается невиновным. Но сожительствующий после развода с другой женщиной становится прелюбодеем, поскольку он заставляет прелюбодействовать и ту, которая будет потом жить с ним. Правило Василия Великого 48-е рекомендует разведенной женщине вести непорочную жизнь, поскольку сожителя своего таковая приобщает к блудодеянию. Логика оценки здесь строится на том, что разведенные (муж или жена) склоняют к блудодеяниям своих напарников (бывших супругов), что четко сформулировано в евангельской заповеди: «Всякий, разводящийся с женою своею и женящийся на

другой, прелюбодействует, и всякий, женящийся на разведенной с мужем, прелюбодействует» (Лк.16, *18*).

К блудодеяниям приравнивалось совокупление во время Великого поста, но в то же время делались послабления в отношении молодых и не смогших воздержаться супругов (№ 57). Вопреки правилам белеческого устава Нифонт идет на некоторые отступления и компромисс. По его мнению, весь пост нельзя употреблять на воздержание, угнетая силу взаимного природного влечения супругов. Послабление такого рода держалось на авторитете иерарха, исходившего из того, что сам брак освящен Церковью, соответственно отношения супругов не греховны. В условиях конкретной новгородской жизни – что утверждено авторитетом своего святителя, то и морально. Но если судить по характеру вопроса Кирика и по эмоциональной реакции на него владыки, у церковных авторов, составлявших рекомендации на этот счет, не было единой точки зрения.

На таком фоне делаются послабления неженатым молодым людям, которых Нифонт рекомендует допускать к Евангелию и Дарам, несмотря на то, что они не могут соблюсти своей жизни в девственности (№ 67). Причастие таковым разрешается дать при условии воздержания от блуда в течение 40 дней, иначе, иронически замечает Кирик, они вообще могут не дождаться причастия вплоть до своей смерти (№ 68). Задача, видимо, заключалась в том, чтобы найти некую среднюю линию, которая позволила бы удержаться от полного погружения во грех. Как и в ряде других отраженных «Вопрошанием» ситуаций, неумеренное воздержание (особенно в отношении лиц, которые не могут исполнить этого предписания) безнравственно с точки зрения владыки.

Установку на мораль аскетизма иерарх не формирует. Мирские порядки и нормы не приравниваются им к монастырским. Подобно Нифонту и Климент Смолятич при ответе Кирику на аналогичные вопросы рекомендовал давать причастие на Пасху и тем холостым, кто сохранил себя в чистоте во время поста, и тем, кто согрешал, исключая лишь грех блудодеяния с замужней женщиной (№ 30). Мерилом определения нравственности, а точнее безнравственности, здесь является отношение с женщиной во время 40-дневного поста. Здоровому молодому мужчине нелегко выдержать длительное воздержание. Чтобы подготовиться к Великому дню, каждому христианину требовалось чем-то пожертвовать. Такой жертвой было воздержание

телесное, хоть она и мала в сравнении с подвигом Христа. Нужно иметь нравственную выдержку, чтобы в конце поста восславить Спасителя. Корреспонденты Кирика в данном случае сообразуютс с реалиями жизни и делают послабление. Проступок блудодеяния с точки зрения религиозной доктрины — это безусловное зло. Так оно и оценивается в категории нравственного понятия с отрицательным значением. Нравственное начало впадшего в блуд ущемляется, делается ущербным, принижается под влиянием начала злого, неправедного. Связь холостого с незамужней рассматривается как превышение телесного над духовным. В случае покаяния такого несовершенного, но вставшего на путь осознания допускали к Святым Дарам.

К сфере регулирования половых отношений примыкает круг вопросов, определяющих отношение к женщине и деторождению. На страницах «Вопрошания» физиология материнства предстает делом нечистым: женщине после родов запрещено входить в церковь 40 дней (№ 42); на нее накладываются ограничения во время причастия ребенка (№ 48); а помещение, в котором произошли роды, считается оскверненным (№ 46). В последнем случае роженицу ставят на одну доску с оскверненным сосудом, т. е. морально ставят невысоко. Но с другой стороны, рождение невинного, хотя и запятнанного появлением на свет из материнского лона, оправдывало послабление в отношении нечистой женщины во время причащения ее чада. Запреты вскрывают морально-этическую проблематику отношения к женщине и сопровождаются рекомендациями, как правильно поступать в случаях нечистоты женщины-роженицы. Во многом табуирование перекликается с аналогичными запретами в архаических культурах, жестко регламентировавших обрядность послеродового очищения. Однако в христианском контексте ситуация увязывается с последствиями грехопадения, ибо Творец, согласно Библии, тварь благословил, а рождение проклял.

Если материнство считается делом нечистым, то отношение к детям благоговейное, как к святым или ангелам. Твердо и категорически подтверждается нравственная необходимость при крещении детей давать им святое причастие (№ 31), ибо дети несведущи во зле, они нравственны, как ангелы чисты и безгрешны. В пункте № 51 умерший младенец прямо приравнивается к святому. Отношение к ребенку как к заслуживающему Царствия Небесного заповедано евангельской притчей. Когда Христос проповедовал с учениками, пришедшие женщины приносили детей, чтобы Он прикоснулся к ним. Апостолы не

допускали детей. Иисус же, увидев это, запретил им препятствовать, «ибо таковых есть царствие Божие» (Мк. 10, 13—15). Здесь и в других случаях рекомендации насчет детей основаны на евангельских заповедях. Например: «Если не обратитесь и не будете как дети, не войдете в Царство Небесное;... итак кто умалится, как то дитя, то и больше и в Царстве Небесном» (Мф. 18, 3—4; ср. Мф. 18, 10).

Отношение к ребенку как к безгрешному существу переносится даже на отроков. Согласно пункту № 49 детям до 10 лет прощается грех имитации полового акта как несмышленышам («а если дети лезут друг на друга»). Весьма показательными представляются нравственнные критерии, с которыми подходят к поступкам юнцов и юниц. С одной стороны, в них отражаются представления об изначальной нравственности подростков, которые могли шалить и озорничать, но до достижения ими половой зрелости это не осуждалось, а ребенок попадал под моральную «амнистию». Иное дело девочки, половое созревание которых происходит ранее, поэтому некоторые с виду невинные поступки попадали под грех прелюбодеяния. Ведь отроковица могла претерпеть вред от подобного рода «игр». Нравственные нормативы в данном случае отслеживались по возрастному и половому признакам.

В контексте проступков сексуального характера обрисованные в «Вопрошании» обыденные ситуации выглядят достаточно невинно. В вопросе № 2 содержится рекомендация очищать оскверненные сосуды молитвой. Сердечная чистейшая молитва выступает средством исцеления от поругания. Суть нравственного обращения к читателю — предупредить нравственный недосмотр при использовании сосудов. В пункте № 35 дозволяется использовать одну и ту же лохань как для мытья, так и для питья. Видимо, по причине бедности и материального недостатка делается снисхождение для подобного рода смешения. При этом подспудно прочитывается нравственное осуждение физической нечистоплотности.

На бытовые ситуации сильно влияли пищевые запреты, основанные на ритуальных установках (№ 85–90). Кирик ставит острый вопрос: почему рыба употребляется с кровью, тогда как запрещено употребление крови животного или птицы (№ 86 – ср.: Быт. 9, 3; Втор. 12, 23). Тем более что по библейской классификации рыбы относятся к разряду птиц, летающих в воде. Данная ситуация допускается как факт, в отличие от категорического запрета на употребление в пищу удавленины, если даже после выемки из силков у зверя выпущена

кровь (№ 87). Система пищевых запретов наряду с ритуальным имела также глубокий моральный смысл. Правилами определялось, что потребно, а что нет. Правила совмещены с моральным осуждением, во-первых, нечистой пищи, а во-вторых, нечистого принятия пищи вопреки правилам.

К суеверным казусам «Вопрошания» можно отнести магическое отношение к числу, когда к заупокойным службам предписывается заготовлять четное число свеч (№ 38), вопрос о допустимости попирать ногами грамоты (№ 65), предостережение не замочить наручни при крещении ребенка (№ 41). Любопытен в этом отношении обряд отречения от Сатаны, который предполагает воздеть руки вверх, дабы продемонстрировать, что ничто не утаивается за ними (№ 47). С ситуацией усмирения беса в человеке находится описанная в вопросе № 17 ситуация, а именно – ритуал запечатывания хульных уст. По поверьям, бесноватые не выносят креста, ладана, церковных служб, святой воды. Среди суеверных приемов изгнания бесов, вызывавших в человеке психический недуг, применялось связывание, бичевание (ср.: «хлещу, хлещу – беса выхлещу»)<sup>13</sup>. Владыка почувствовал наивность вопроса и не решается даже на осуждение. Смех в ответ – здоровое нравственное разрешение суеверной бытовой проблемы. Кирик отражал взгляд на бесноватого человека как на нечистого и опасного и предлагал действие, направленное на защиту. Владыка же смотрел на проблему так, как ныне относится Церковь к кликушеству – разновидности бесноватости (т. е. бесноватых и одержимых припадками следует исцелять, как это делал Иисус: Мф. 4, 24). Владыка в данной ситуации делал установку на участие и снисходительность по отношению к вместившему в себя нечистую силу двоедушнику. Нифонт, скорее всего, усмотрел в вопросе Кирика бесобоязнь, что можно было бы расценить как веру во всевластие бесов, но свою оценку святитель скрыл за иронией.

Фиксируются в «Вопрошании» также и далеко не безобидные двоеверные ситуации, некоторые из которых не получили резкого осуждения со стороны представителей Церкви.

Самым ярким примером является описание обрядовых действий, адресованных мифологическим персонажам. В статье № 33 Кирик Новгородец сообщает о том, что его современники приносят в жертву Роду и Рожаницам хлебы, сыры и мед. Естественно, Климент Смо-

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Славянские древности. М., 1995. Т. 1. С. 165.

лятич, к которому адресовался вопрос, прокламировал запрет на такого рода обрядность и требовал пресекать архаические культовые действия. Данный пункт «Вопрошания» Кирика можно поставить в один ряд с антиязыческими поучениями<sup>14</sup>. Как проницательный исследователь религиозно-нравственного состояния современников, автор «Вопрошания» фиксирует ценнейшие сведения о симбиозе православных и языческих верований и действий в среде своих современников. Наложение запрета на рожаничные трапезы свидетельствует, что в христианизируемом обществе формировались новые сакральные ценности, соответствующие им ритуальные нормы и этические оценки на новой мировоззренческой основе. Чтобы понять, насколько тесно в данном сюжете переплетены между собой сакральная и нравственная сферы, нужно прояснить суть культа Рода и Рожаниц.

Трактовка языческого персонажа Рода в историографии – предмет оживленной дискуссии. Но его функции в системе дохристианских представлений реконструируются достаточно определенно. Исходным здесь является отождествление средневековым автором Рода с Творцом<sup>15</sup>. Согласно другим источникам, он в своей производительной роли действует в паре с женским началом. В парном качестве предстают и другие дохристианские персонажи, олицетворявшие обожествление небесного (мужского) и земного (женского) начал бытия. Языческое сознание сводило их в космическом браке 16. В аранжировке основной мифологической идеи славянского язычества, объясняющей все существующее и источники жизни, Род и Рожаницы синонимичны другим божественным парам. Тогда получается, что поднятый Кириком перед Климентом вопрос имеет отношение к базовой идее языческого сознания, в эпоху христианизации в каком-то качестве сохранявшейся двоеверами. Обращая внимание на сохранение практики рожаничной обрядности, Кирик, видимо, отдавал себе отчет о том, что касается главной проблемы данных языческих пережитков - а именно неизжи-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> *Гальковский Н.М.* Борьба христианства с остатками язычества в Древней Руси. М., 1913. Т. 2. С. 22–25,42–43, 86–89.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> В статье «О вдуновении духа в человека» говорится, что почитатели Рода приписывали ему функции Творца (Гальковский Н.М. Указ. соч. С. 97).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Мильков В.В. Антицерковные и еретические движения в древнерусской мысли // Громов М.Н. Идейные течения древнерусской мысли / М.Н. Громов, В.В. Мильков. СПб., 2001. С. 297–234; Он же. Язычество славяно-русского общества // Русская философия: энциклопедия. М., 2007. С. 729–731.

того культа природы у вчерашних язычников. Как свидетель реальных дохристианских традиций, он, скорее всего, понимал, что Родом и Рожаницами в комплексе пережиточных верований представляют любых персонажей, с которыми связывались идеи о плодородии, культе предков и покровителей родильниц. В этом и заключалась острота вопроса.

С одной стороны, Кирик кратко и точно охарактеризовал двоеверную обрядность, а с другой, таким образом обозначил главное, корневое в сохранившихся от языческой эпохи пережитках. Присутствие в произведении темы родо-рожаничного культа позволяет составить представление о горизонтах кругозора Кирика Новгородца и о специфике видения им религиозной ситуации в Древней Руси его времени. Данный пункт «Вопрошания» четко маркирует религиозную, а вместе с ней нравственную переориентацию, на которую нацеливала Церковь. В ее задачу входило искоренение прежних верований и прежних нравственных норм и внедрение в общественное сознание новых сакральных ценностей и соответствующих им новых моральнонравственных критериев. Под эти нормы и критерии архаичный родорожаничный культ не подходил. В результате проповеднической деятельности и целой системы мероприятий нескольких поколений духовенства медленно шла перестройка общественного сознания древних русичей. Есть в ней вклад и Кирика, в «Вопрошании» которого были обозначены и закреплены новые моральные и религиозные критерии, нацеливавшие на слом прежних духовно-нравственных ориентиров.

Поднимая ту или иную проблему, Кирик показывает трудности переходного периода, которые не способствовали скорому формированию нового морально-религиозного облика его современников. Этому мешала инерция архаики, которая проявлялась не только в рожаничных трапезах, но и в других фиксируемых «Вопрошанием» пережитках язычества<sup>17</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Весьма показательным в этом отношении является блок статей, в котором оговариваются разные случаи приведения язычников к вере (№ 40, 47, 50). Судя по пункту № 50, излагающему нормативные рекомендации к проведению обряда крещения взрослых, а также по пункту № 40, регламентирующему обращение в веру инородцев, в Новгороде и округе в середине XII в. далеко не все население было воцерковлено. Приобщение к христианству взрослых людей свидетельствует о затянувшемся процессе христианизации. Упоминание среди сосених славянам инородцев «чудина» отражает стремление церкви распространить свое влияние на финский субстрат Новгородской земли, где православие, судя по данным митрополита Макария, не имело твердых позиций даже в XVI в. Кирик фиксирует практику, характерную для первых веков христианизации страны (подробнее об этом см. ниже).

Еще один сюжет «Вопрошания» демонстрирует пристрастное отношение автора этого произведения к архаической по своему происхождению предсказательной деятельности. Имеется в виду описанное в 74-м пункте поверье, что зачатый в воскресенье, субботу или пятницу ребенок станет либо вором, либо блудником, либо разбойником. Кириком даже были указаны отсылки на книжное обоснование такого акта в «некоторой заповеди». Предопределение будущего резко осудил Нифонт и порекомендовал сжечь книги, в которых об этом пишется. Дело в том, что писания, в которых излагаются такого рода предсказания, относятся к народным поверьям, которые с доктринальной точки зрения являлись суеверными измышлениями. Церковь неизменно считала предсказательные приемы и соответствующие им тексты отреченными, поэтому Никифор имел все основания отвергать поверье как выходящее за рамками канона. Попытка Кирика соотнести неблагоприятные для зачатия жизни дни с письменной фиксацией предсказательных действий предполагает какую-то особую заинтересованность автора в данном предмете или даже знание предсказательных методик. Сам же вопрос свидетельствует об актуальности данной проблемы для Новгорода в середине XII столетия.

В древнерусской письменности указанный сюжет «Вопрошания» не стоит особняком. Пассажи о предопределении злой судьбы зачатием в т. н. «злые дни» обнаруживаются в апокрифических произведениях: «Заповеди святых отец ко исповедающимся сыном и дщерем», а также в «Вопрошании апостольском о муках и о гресех» 18. Предупреждения о появлении нежелательного потомства встречаем в «Лунниках», только в них фигурируют не «злые дни» недели, а говорится о плодах порочного семени, закладываемого в неблагоприятные дни месяца. Качества дней в «Лунниках» оцениваются на основании символической соотнесенности с событиями Священной истории, привязанной к лунному исчислению времени 19. В одном из списков обобща-

Т. 6. Кн. 3. С. 61, 63, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. М., 1863. Т. 2. С. 302–303, 312. Опубликованные Н.С. Тихонравовым тексты отнесены им к разряду т. н. «худых номоканунцев». В своем составе они имеют неканонические установления, поэтому новгородский владыка Нифонт имел все основания рекомендовать к сожжению опасные и вредные для Церкви книги.
<sup>19</sup> Перети В.Н. Материалы к истории апокрифа и легенды // Известия отделения русского языка и словесности Имп. Академии наук. 1901 г. СПб., 1901.

ется смысл такого прогнозирования: кто вопреки предупреждениям и запретам будет в неблагоприятное время «брак творить — не возрадуется»  $^{20}$ .

Истоки сомнительных с точки зрения ортодоксии книжных сюжетов неясны, хотя известны греческие прототипы статьи о «злых днях»<sup>21</sup>. Судя по апокрифическим параллелям, в распоряжении Кирика были какие-то нетипичные для Восточной церкви источники. Некоторые пути проникновения такого рода идей, тем не менее, намечаются. Кроме статей о «злых днях» в апокрифическом епитимийнике с названием «Заповеди святых отец ко исповедающимся сыном и дщерем» имеются материалы, заимствованные из широко распространенных в христианской письменности «Заповедей святых отец». Установлено, что данный текст является славянским переводом латинского пенитенциала VIII в. Последний через посредничество кирилло-мефодиевской традиции пришел на Русь и был воспроизведен в пяти древнерусских версиях этого произведения, откуда материал заимствовался в древнерусские церковно-правовые сборники. Влиянием «Заповедей святых отец» объясняется сохранение латинских норм в установлениях «худых номоконунцев»<sup>22</sup>. И имевшийся в распоряжении Кирика текст, и сопоставимые с ним статьи перечисленных выше произведений восходят если не к общему архетипу, то к одному кругу чтения, с отличными от ортодоксии религиозно-мировоззренческими установками.

Для понимания сути поднятой Кириком проблемы важна укорененность описанного поверья в народных верованиях. Поскольку в традиционной культуре до недавнего времени стойко держался комплекс представлений, увязывающих несчастную судьбу или порочные

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же. С. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Смирнов С.И. Указ. соч. С. 288. Определенная традиция магического регулирования сексуальной жизни существовала уже в Древней Месопотамии во II–I тыс. до н. э. (см.: *Куртик Г.Е.* Звездное небо Древней Месопотамии. СПб., 2007. С. 69, 196, 302, 344).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> В частности, упоминание целибата, пост на хлебе и воде, а также рекомендация смешивать хлеб с золой для участников гаданий (*Максимович К.А.* Заповеди святыхъ отьць. Латинский пенитенциал VIII века в церковнославянском переводе. М., 2008. С. 15, 35, 137, 157–158, 172, 174; ср.: *Тихонравов Н.С.* Указ. соч. С. 3–4; 305, 311). К.А. Максимович называет опубликованные Н.С. Тихонравовым апокрифические епитимийники краткими версиями «Заповедей святых отец», которые возникли на русской почве и известны по спискам XVI в. (см. указ. работу автора. С. 15).

черты личности с зачатием в неблагоприятные дни, то Кирик вполне мог инициировать обсуждение вопроса о нежелательном времени зачатия детей на основании бытования соответствующих суеверий в его эпоху. Судя по другим вопросам, он всегда затрагивал не отвлеченные темы, а злободневную проблематику. Поэтому и саму постановку вопроса логично связывать с наблюдениями за состоянием современного общества.

Представления о чистых и нечистых днях глубоко архаичны и стадиально предшествуют ортодоксальному провиденциальномонотеистическому мировоззрению<sup>23</sup>. Начиная со Средневековья и вплоть до недавнего времени сфера половой гигиены во многом определялась традиционными оценками благоприятного и неблагоприятного времени. Фольклор и этнография донесли до нас почти в неизменном виде вековые обычаи в щепетильных вопросах регуляции половых контактов суеверными запретами.

Наибольшее количество запретов относится на пятницу, любая из которых считалась опасной<sup>24</sup>. По пятницам рекомендовалось избегать женских работ и соблюдать воздержание во взаимоотношениях полов.

 $<sup>^{23}</sup>$  Они сохранялись и после введения христианства. В книжности об этом свидетельствуют:1) кириллическая часть «Ассеманиева евангелия» (Сперанский M. «Злые дни» в приписках Ассеманова евангелия // Македонски преглед. София, 1937. Вып. 7. № 1); 2) календарные помесячные росписи неблагоприятных дней в пределах года (Перети В.Н. Указ. соч. С. 29; 3) астрологические подборки о благоприятных и неблагоприятных днях для кровопускания, прогнозирования исхода болезни и т. д. (РГБ. Тр. № 177. Л. 2646–265а; ГИМ. Син. № 951. Л. 3016–3026; РГБ. Тр. № 765. Л. 310а–3106; РГБ. Тр. № 762. Л. 262а–263а, 274б–275а; РГБ. Волок. № 214 Л. 555б–556а; РГБ. Волок. № 349. Л. 4416–4426); 3) апокрифы XVIII–XIX столетий (*Бодуэн-де*-Куртенэ И. Тяжелые дни (из «апокрифов») // Записки неофилологического общества при имп. Петербургском университете: сб. в честь проф. Ф.А. Брауна. Пг., 1915. С. 21–22). В традиционной народной культуре общие понятия о неблагоприятном времени вошли в содержание рукописных народных календарей (Славянские древности. М., 1999. Т. 2. С. 94; *Толстая С.М.* Полесские рукописные календари //  $\Pi\Omega\Lambda YTP\Omega P\Omega N$ . К 70-летию В.Н. Топорова. М., 1999). Фокусирование внимания на неблагоприятных днях в пределах седьмицы несет на себе следы последующего переосмысления, ибо введение недельной градации времени базируется на принципах христианского счета времени. Попытку противопоставить народный календарь церковному применительно к дифференциации оценок дней недели предпринял Б.А. Успенский (см. его работу: К символике времени у славян: «чистые» и «нечистые» дни недели // Finitis duodecim Lustris. Сб. статей к 60-летию проф. Ю.М. Лотмана. Таллин, 1982. С. 70-74).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> В народном календаре и в апокрифах на этом основании выделяют 12 великих пятниц (Славянские древности. М., 2009. Т. 4. С. 382).

Нарушение запретов на супружескую близость расценивалось как большой грех, а несоблюдение воздержания от плотских похотей связывалось с верой, что зачатое в запретные сроки дитя будет либо нездорово, либо порочно $^{25}$ . Пятничные ограничения накладывались также церковью, в память о страданиях Христа, но большинство ритуальных действий этого знакового дня имело магическую, а далеко не благочестивую подоснову. Преследование церковью полуязыческого культа Пятки $^{26}$ , существовавшего в весьма специфической ритуальной аранжировке, не дает оснований рассматривать пятничные суеверия всецело в контексте церковной культуры.

Яркими внецерковными чертами был окрашен в народной культуре комплекс представлений и поверий, приуроченных к воскресенью<sup>27</sup>. В «Божий день» особо строго запрещались женские виды работ. Как и пятница, воскресенье в народной культуре персонифицировалось в женском антропоморфном обличии<sup>28</sup>. С антропоморфизацией дня связаны народные поверья о ранах, которые получает Неделя (либо ее христианский заместитель Анастасия – покровительница женских работ). В воскресные дни рекомендовалось воздерживаться от блуда<sup>29</sup>. Согласно с характеристиками календарных дней, для бракосочетаний благополучными считались мужские дни.

\_

<sup>26</sup> Гальковский Н.М. Борьба христианства с остатками язычества в древней Руси. М., 1913. Т. 2. С. 81; Стоглав. СПб., 1863. С. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Славянские древности. Т. 2. С. 98. Народные верования неотделимы от аналогичного комплекса апокрифических поверий (*Тихонравов Н.С.* Указ. соч. С. 327, 335).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Это особый день седьмицы, посвященный Богу. В этот праздничный чистый день, согласно христианским установкам, налагался запрет на труд (Балов А. Черты русского народного календаря // Русский архив. М., 1907. Кн. 1. С. 110; ср.: Голубиная книга. Русские народные духовные стихи XI–XIX вв. М., 1991. С. 217). Те же нормы закреплены в апокрифах (Тихонравов Н.С. Указ. соч. С. 320). В то же время в понимании представителей традиционного общества данный день был предназначен для проведения ритуалов (например, важные начинания типа пахоты, сева, выгона скота). Согласно поверьям, рожденным в воскресенье суждена счастливая судьба, зато заболевшим в воскресенье предрекается скорая смерть (Славянские древности. М., 1995. Т. 1. С. 444–445).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Данные «Слова св. Григория Богословца о том, како первое погани суще языцы служили идолам» (*Гальковский Н.М.* Указ. соч. С. 25) и «Слова о твари и дни рекомом неделя» (Там же. С. 79). Антропоморфное олицетворение воскресного дня зафиксировано также «Стоглавом» (Стоглав. СПб., 1863. С. 138).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Народная традиция совпадает с точкой зрения благочестивого автора «Слова о твари» (*Гальковский Н.М.* Указ. соч. С. 81).

Суббота была связана с культом мертвых. Это – относящийся к числу женских «вдовий день», поэтому по субботам избегали устраивать свадьбы $^{30}$ . День считался неблагоприятным как последний в неделе<sup>31</sup>, к тому же его архаическая семантика была обусловлена представлениями о наибольшей открытости в этот день иному миру. Оба фактора не могли рассматриваться положительно при прогнозировании последствий для зарождения новой жизни. Видимо, этим было обусловлено поверье, что родившийся под посвященным субботе знаком Сатурна человек «бывает плодовитий, лакомий, хитрии, малолетен, молчаливий, ... вор изрядний, гневливий, памятозлобний, к женам не весьма охочий, убог, скуп ... и меланхолею наполнит и немощи...» 32.

С учетом данных этнографии можно прийти к заключению, что отраженная в «Вопрошании» Кирика практика прогнозирования судьбы зачатых в неблагоприятные дни детей была широко распространена начиная со средневековой эпохи и веками удерживалась в традиционной народной культуре. Сегодня трудно отделить, какие поверья о «злых днях» относятся на счет христианства<sup>33</sup>, а какие укоренены в пережитках архаики. За многие столетия сформировался сложнейший синкретический комплекс. Но в этом комплексе суеверий, связанных со стратегией поведения в неблагоприятные дни, запреты носят преимущественно внехристианский ритуальный характер и восходят к магии продуцирования родового потомства. Все неблагоприятные дни седмицы, в которые требовалось соблюдение половой чистоты, приходились на женские дни, два из которых олицетворялись в антропоморфных образах Пятницы и Недели. Получается, что пятничные, субботние и воскресные запреты, по целому ряду позиций совпадав-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Толстая С.М. К соотношению христианского и народного календаря у славян. С. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> По логике магии последнего дня в субботу нельзя начинать важные виды работ, особенно сев (Славянские древности. Т. 2. С. 97). Сев же, как известно, в традиционной культуре являлся ритуальным инвариантом брака, поэтому запреты субботнего сева и брачных отношений в этот день стоят в одном ряду.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Цит. по.: *Балов А.* Указ. соч. С. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ср. в духовном стихе «Список Иерусалимского знамения»: «Еще и праздники Господни почитайте, Воскресенье, Среду и Пяток, для того, что в Воскресенье Господь наш Иисус Христос воскрес из мертвых, а в Среду совещаша жидове убити Христа, а Пяток сотвори Бог перваго человека и в тот же день жидове распяша Господа нашего Иисуса Христа» (цит. по: Балов А. Черты русского народного календаря // Русский архив. М., 1907. Кн. 1. С. 110).

шие с христианскими нормами половой гигиены, в своей основе имели отношение к архаической сакральной сфере плодородия.

Данные фольклора вписываются в этнографическую картину, озвучивая ее и подтверждая вышесделанные наблюдения. В архаичном по своим истокам северно-русском причитании трактовка темы несчастной судьбы зачатого в пятницу человека напрямую пересекается с «Вопрошанием». В традиционной устной формуле молодец жалуется на горькую участь, что засеян в пятницу, а родился в несчастный день, в среду<sup>34</sup>. Фольклорные причитания, увязывавшие горькую жизненную долю с зачатием и рождением в неблагоприятные дни, а также соответствующая этому стратегия поведения в этнографических реалиях свидетельствуют, что описанные Кириком суеверия веками удерживались в народном сознании.

Оценка дней с точки зрения их качеств (благоприятных или неблагоприятных) относится к характерной для фольклорной культуры аксиологии времени<sup>35</sup>. В простонародной среде качество времени воспринималось в прогностической перспективе. По критерию добра и зла оценивали разные временные отрезки (в пределах суток, недели, месяца, года)<sup>36</sup>. Выявление плохих дней в году, месяце, неделе, наконец внимание к неблагоприятным часам в дне - это круг действий, относящихся к сфере хрономантии. Как разновидность примет данные действия являлись составной частью богатого арсенала прогностических практик. Враждебность связанных с подобными действиями представлений ортодоксии хорошо понимали идеологи древнерусской церкви, что демонстрирует бескомпромиссная реакция Нифонта. Получается, что Кирик затрагивал весьма опасную, актуальную, но в то же время небезразличную для него тему.

 $<sup>^{34}</sup>$  Веселовский А.Н. Судьба-доля в народных представлениях славян // Сборник Отделения русского языка и словесности. СПб., 1889. Т. 46. № 6. С. 175. Ср.: «Мы с тобой, да свет спорядная суседушка, в безчастный день во пятницу засеяны, в безталанный день во среду вспорожены» (Барсов Е. Причитания северного края. Т. 1. С. 10). Пятница – среда здесь маркированные особой значимостью для христианского сознания дни, но логика причинноследственных связей восходит к ритуальному пятничному комплексу с его дохристианскими корнями. 35 Славянские древности. Т. 2. С. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> См.: Толстая С.М. К соотношению христианского и народного календаря у славян: счет и оценки дней недели // Языки культуры и проблемы переводимости. М., 1987. С. 168.

Характерно, что Кирик поставил проблему неблагоприятных дней не в связь с примитивным народным обоснованием поверья, а с имеющейся книжной его интерпретацией. В глубоко архаичных традициях народной прогностики он не мог не усмотреть соответствия ее книжным аналогам. Скорее всего, его современники по традиции с дохристианских времен занимались прогностикой, но это был лишь повод обозначить проблему. Кирика, главной сферой которого были календарноастрономические и математические расчеты, больше могла интересовать расчетная подоплека прогностики, а не довольно примитивные практики такого рода у современных новгородцев. Средневековые книжники типа Кирика проблему определения неблагоприятного времени решали астрономически, без этого прогноз не мог быть точным<sup>37</sup>. Как знаток календарно-астрономической книжности, Кирик не только понимал логику средневековой прогностики, но и вполне мог быть знаком с астрологическими методиками, решавшими те же задачи, что и генетически восходящие к язычеству предсказания.

Неопределенная ссылка Кирика Новгородца на «некоторую заповедь», конечно, не могла послужить легализации исчисления неблагоприятных дней. Но сама постановка вопроса на обсуждение, практически с заведомо ясным приговором, показывает смелость и независимость Кирика как в выборе тем, так и в способе аргументации, для которой привлекались источники сомнительного происхождения. В содержании 74-го вопроса Кирик не только зафиксировал современные ему поверья, но также обращал внимание святителя на то, что подобное явление распространено в христианском мире и даже регулируется определенными нормами и правилами. Вопрошатель весьма умело подвел суеверья своих современников под известные ему положения апокрифических епитимийников. В книжном казусе как в зеркале он отразил традиционные представления, которые были гораздо ярче выражены в XII в., чем это фиксируется этнографами и фольклористами в XIX-XX вв. Как книжник и астроном, он не мог не отдавать себе отчета в том, что архаическая прогностика инвариантна астрологии, решавшей те же задачи, но на средневековом научном уровне. Скорее всего, этот параллелизм и провоцировал возбуждение вопроса, относящегося к архаическим по своим истокам обычаям прогностики. Ки-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> *Симонов Р.А.* Русская астрологическая книжность (XI – первая четверть XVIII века). М., 1998. С. 13, 32–34.

рик поднял проблему, замешенную на синкретизме еще дохристианского подхода к ценностной характеристике дней недели с церковной их маркировкой.

В «Вопрошании» затрагивались и другие ситуации, синкретическая подоплека которых никак не была обозначена ни вопрошателем, ни наставлявшим его по сути поднятых проблем новгородским владыкой. Тем не менее эти вопросы обсуждались сторонами как насущные и важные для выбора должной для христианина стратегии поведения. Некоторые действия новгородцев в традиционном ключе не получили резкого осуждения со стороны блюстителя новгородской церкви. Характерный пример – реакция Нифонта на вопрос Кирика, можно ли резать скот по воскресеньям (№ 11). На первый взгляд, здесь проявляется забота о том, как следует сочетать насущные заботы мирян с чтимым церковным днем недели, который считался днем отдохновения от дел. Но дело не только в этом. Судя по этнографическим данным, заклание скота часто приходилось на даты языческого календаря, совпадающие с воскресными днями. В эти сроки убой скота был связан с коллективными и семейными трапезами ритуальной направленности. К сожалению, Кирик краток и не дает пояснений. В условиях христианизации резание скота в праздничный для христиан день вовсе не исключало ассоциации подобных действий с закланием жертвенных животных. Поэтому для Кирика, как наблюдательного и чуткого к ритуальным смыслам человека, важно, что это вопрос не праздный. Казалось бы, по праздникам надо напрочь запретить практику двусмысленного характера, но владыка, как опытный церковный политик, соотносится и с нуждами простых мирян, и с прочностью традиций.

Церковь, в лице ее служителей, принимает во внимание насущные заботы и сообразует свое литургическое служение с чаяниями и неотложными нуждами простых людей. Иерарх относится к резанию скота как к обыденному действию, но при этом проводит тонкую политику попущения устойчивым народным традициям. Он разрешает действия, которые трудно было искоренить и которые дожили до современности. Проник ли в двусмысленность ситуации Нифонт? Ведь речь идет не о труде в принципе, а о заклании животных, что являлось атавистической формой старых обрядов в условиях христианства. Не исключено, что суть дела была очевидной как для одного, так и для другого. Церковь строила свою политику, сообразуясь с укоренен-

ностью старых привычек, с постепенным вытеснением старых обрядовых действий христианскими ритуалами. Здесь тонкая грань между канонической линией и пониманием необходимости послабления. Нифонт разрешает действия, которые невозможно было запретить и которые дожили до современности. На этом фоне благословленное Нифонтом послабление выглядело нравственно привлекательным для вчерашних язычников, только еще начинавших в своем быту привыкать и приноравливаться к требованиям новой веры. Отход от базовых церковных установлений здесь налицо. Нифонт в данном случае отступает от запретов, фиксировавшихся в греческих и древнерусских епитимийниках, которые заклание скотины по воскресеньям квалифицировали как грех<sup>38</sup>.

Тематически и по смысловому значению близок только что рассмотренному сюжету пункт № 97 «Вопрошания». В нем разрешается прекратить пост по средам и пятницам, если они попадают на Господские или Богородичные праздники. После введения христианства на даты некоторых Господских и Богородичних праздников приходились сроки ритуальных дат дохристианского календаря, которые в языческую пору сопровождались ритуальным пиршеством. Календарно закрепленные архетипы прошлого цепко держались в обществе. Церковные предписания для новых в вере людей не могли перебороть вековых привычек и требования поста в дни двойных православно-языческих праздников. Духовенство на Руси столкнулось с практически невыполнимыми требованиями. Не случайно на этой почве в середине XII столетия шли ожесточенные споры<sup>39</sup>. Суть полемики сводилась к тому, как сочетать церковные нормы с двоеверными пережитками 40. Рекомендации Нифонта, как и при решении других вопросов церковной дисциплины, компромиссны. Владыка, надо полагать, вынужден был идти на отступление от строгих правил, поскольку видел бесполезность запретов на вековую привычку отмечать значимые календарные даты обильными трапезами и возли-

 <sup>&</sup>lt;sup>38</sup> См.: *Алмазов А.И*. Тайная исповедь в православной Восточной церкви. Одесса, 1894. Т. 3. С. 153; *Смирнов С.* Древнерусский духовник. Исследование по истории церковного быта. М., 1913. С. 126. Прим. 4.
 <sup>39</sup> ПСРЛ. Т. 9. С. 210–211, 221; ПСРЛ. Т. 1. Стб. 349, 352, 354; ПСРЛ. Т. 2. Стб. 520.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ПСРЛ. Т. 9. С. 210–211, 221; ПСРЛ. Т. 1. Стб. 349, 352, 354; ПСРЛ. Т. 2. Стб. 520. <sup>40</sup> О двоеверном характере трапез см.: *Мильков В.В.* Древнерусское еретичество в идейно-политической борьбе второй половины XII в. // Общественная мысль: исследования и публикации. М., 1989. Вып. 1. С. 22–23.

яниями. Здесь благодатное воздействие на нрав христианина должно было оказывать послабление, хотя и делалось оно в уступку цепко державшимся традиционным нравам.

Несколько казусов неявного двоеверного свойства отражено в описании погребальной обрядности XII столетия. В пункте № 55 новгородский владыка положение иконки в могилу не склонен был оценивать как пережиток дохристианских погребальных практик, генетически связанный с традицией снабжения умершего вещами, а в пункте № 53 принимается как действующая дохристианская норма запрета хоронить умерших после захода солнца. Чисто формально эти элементы обрядности представлены как приемлемые Церковью, а их архаические корни не учитываются. Архетипы включаются в христианский контекст, а возможность двойного прочтения элементов погребального ритуала Нифонтом игнорируется  $^{41}$ . Для реальных участников церемоний проводов покойника такое отношение выглядело нравственно привлекательным и во многом способствовало сохранению пережитков дохристианской архаики в традиционной народной культуре.

Можно указать еще на один казус двоеверного свойства, фиксирующий распространенную в повседневном быту пищевую практику. Согласно пункту № 88 тетеревятина, добытая через устройство силков, приравнивается к давленине <sup>42</sup>. Употребление крови и давленины запрещалось церковными правилами на основании того, что в языческое время это было частью идоложертвенной обрядности (см. об этом: Деян. 15, 28—29). В отличие от других ситуаций новгородский владыка в данном вопросе бескомпромиссен. Но облеченные в форму пищевых запретов нравственные нормативы Нифонта были весьма трудно выполнимы. Ловля силками широко практиковалась в Древней Руси, и народ пренебрегал церковными запретами. Ведь луком и стрелами не каждый мог добыть дичь. Согласно строгому предписанию владыки, давленина исключалась из рациона новгородцев. А вот ходить в одежде, сшитой из медвежьих шкур, несмотря на то, что медведь считался

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Подробнее см. раздел «Свидетельства Кирика Новгородца о некоторых специфических чертах ритуальной практики обращения с умершими в середине XII столетия (археологические и этнографические соответствия)» в настоящем издании.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Аналогично не рекомендовалось употреблять в пищу послеродовое молоко животных (молозиво) (№ 90).

у язычников священным животным, разрешалось ( $N_{\rm 2}$  91)<sup>43</sup>. Опасение привнести нечистоту через контакт со шкурой священного для язычников животного, видимо, уступало широчайшему употреблению мехов в суровых условиях русских зим.

В общем и целом зафиксированные в «Вопрошании» явные и неявные двоеверные казусы отразили переустройство нравов древнерусского общества в переходный от язычества к христианству период. В соответствии с новым мировоззрением менялась шкала ценностей, но оставалась инерция в сознании и привычках людей. Вот на этой неустойчивой и неоднозначной ситуации перехода и сфокусировано было внимание Кирика. Видимо, незавершенность процессов предопределила отсутствие одномерности при восприятии нравственнорелигиозного состояния общества. Что-то из безобидной архаики по умолчанию принималось, с чем-то приходилось мириться, а что-то категорическим образом отметалось. Синкретизм обнажал двусмысленность некоторых ситуаций и повлиял на размытость нравственных норм, что проявилось в оценках «Вопрошанием» явлений двоеверного порядка.

В общем и целом можно говорить о большой важности для Кирика нравственно-религиозных наблюдений над современной ему действительностью. Соответственно и значение «Вопрошания» надо расширить и квалифицировать его не только как юридически нормативный документ, а как облеченную в форму церковно-правовых установлений энциклопедию нравов тогдашней эпохи.

Диапазон фиксируемых в «Вопрошании» Кирика греховных нравственных проступков обширен. Большинство нравственных пороков, описанных Кириком, имеют индивидуальный характер и рассматриваются с точки зрения того, что пороки вредят душе отдельного грешника. На этом фоне мыслителем выделяется несколько проступков, которые он считает не просто тяжким личным грехом, но и большим социальным злом. В отличие от ситуаций индивидуального поведения такие проступки имеют не частное значение, но относятся к сфере проблем широкой общественной значимости. Их можно назвать резонансными (как бы мы сегодня сказали) явлениями современной Кирику действительности. Поэтому

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Вплоть до XX в. шкуры медведя употреблялись в далеких от христианства ритуальных целях (свадьбы, святки).

совершенно справедливо исследователи отмечали, что целый ряд положений «Вопрошания» рисуют яркую картину новгородской жизни середины XII столетия. Автор этого уникального сочинения создает этически окрашенную панораму общественных явлений, не укладывавшихся в христианские нормы и правила.

К социально значимым греховным проступкам Кирик Новгородец прежде всего относит лихоимство — взимание долговых процентов (№ 4). Ростовщичество было глубоко укоренено в древнерусском обществе. Вопрос о ростовщичестве в эпоху Кирика стоял очень остро и даже послужил причиной восстания в Киеве в 1113 г. Волнения в обществе прекратил приглашенный на великое княжение Владимир Мономах, первой реакцией которого на события было издание Устава, включенного в Пространную редакцию «Русской Правды». Устав был направлен на смягчение социальных противоречий, и значительная роль в нем отводилась регулированию процентной ставки долгов (т. н. реза). Характерно, что рез не отменялся совсем, а лишь ограничивался взиманием 50 процентов от суммы. Если кредитор дважды взимал проценты, то после третьего взимания реза долг считался погашенным <sup>44</sup>.

Поскольку резоимство было явлением распространенным, проблема ростовщичества волновала не только Кирика. Масштабы безнравственного стяжания «лихвы» (долговых процентов) столь значительны, что на эту тему вынужден был высказаться даже древнерусский первоиерарх. С осуждением порока выступал ближайший современник Кирика - митрополит Никифор. В своем «Поучении в неделю сыропустную», которое было адресовано всему церковному клиру и мирским людям, содержится призыв простить должников и отказаться от взимания «великого реза» (т. е. ограничить взимание процентов с ссуд). Взимание процентов Никифор приравнивал к закланию ножом лихоимства и призывал отказаться от неправедной мзды $^{45}$ . Призыв к моральной ответственности резоимцев был направлен на снижение социального напряжения и облегчение положения должников. Но о борьбе с резоимством как явлением речи не шло. Аналогичную цель преследовали и рекомендации Нифонта в отношении этого общественно вредного порока.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Творения митрополита Никифора. М., 2006. С. 488, 493. См. об этом в указ. соч. С. 342–344, 460–462, 496.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Митрополит Никифор. СПб., 2007. С. 364, 370, 371.

Судя по всему, Кирик и новгородский владыка смотрели на проблему по-разному. Сам Кирик был уверен, что при взимании лихвы нарушался принцип совести. С позиций христианской нравственности требовалось сохранить принцип справедливости, в соответствии с которым неправедное взимание лихвы приравнивалось к грабежу. Соответственно и отношение к резоимству могло быть только резко отрицательным, как к однозначно греховному деянию.

Для служителя Церкви, согласно канону, ростовщичество было в принципе неприемлемым занятием, за которое полагалось низвержение из сана. Согласно 44-му Правилу Святых апостолов и 10-му Правилу Шестого Вселенского собора взимающий лихву священнослужитель должен был быть низвергнут из сана, если не прекратит небогоугодное занятие. Принципиальный запрет на лихву подтвержден 4-м Правилом Лаодикийского собора. В 17-м Правиле Первого Вселенского собора дача серебра под проценты также квалифцируется как лихоимство и постыдная корысть, несовместимая с церковным саном. Запрет обосновывается отсылкой к Св. Писанию: «Серебра своего не даде в лихву» (Пс. 14, 15). Но одно дело клирики, а другое миряне, в среде которых жила порочная практика. Никифор адресует свое послание и клирикам, и мирянам, предполагая широкий адресат, не исключая предостережения лицам духовного сана. Другое дело Нифонт. Исходя из контекста, он имеет в виду исключительно лиц светского круга. В отношении них жестких предписаний не было. Само же социальное зло епископ предлагал лечить не запретами, а увещеваниями.

Заведомо заниженные требования, может быть, и отражали реалии, но не способствовали искоренению порока. Рекомендации епископа, бесстрастно зафиксированные Кириком, по сути означали моральную капитуляцию перед неистребимым злом. Кирик, задавая вопрос, поднимал моральную планку требования до максимума. В то же время близкий к имущей и властной среде иерарх занял позицию компромисса, которая противоречила принципу справедливости.

Впрочем, позиция Нифонта мало отличалась от призывов митрополита Никифора, но не совпадала с известными церковными предписаниями по этой проблеме. Осуждение «реза» содержат «Правила святых отец» и рекомендации для покаянной дисциплины из сборника Синодального собрания № 153 (3). Согласно нормам наказаний для раскаявшихся грешников в XI–XII вв. за дачу денег в рост полагалась годовая епитимья 46. Подобного мы не находим ни у митрополита, ни у новгородского епископа. Они ограничивались предостережениями. Последние в обстановке, близкой антиростовщическому восстанию 1113 г., были направлены на то, чтобы смягчить социальную напряженность средствами морального увещевания. Пожалуй, едва ли не в первую очередь такого рода нравственная проповедь была нацелена на увещевание влиятельных и состоятельных особ, главным образом тех, кто не только мог (и давал, подобно Святополку) деньги в рост. Возможно, не без влияния со стороны Церкви было проведено законодательное ограничение реза Владимиром Мономахом 47. Можно ставить вопрос о единонаправленности обоих действий и о соответствии древнерусского законодательства в данной области церковным критериям. Если князь ограничивал рез юридически, то митрополит дает духовно-нравственную санкцию ограничения процентов. Полный запрет на рез остался неосуществимым идеалом. Позиция иерархов компромиссна. Рез не отменен, а лишь уменьшен. Характерно, что ставка половинного роста, как максимально возможная согласно рекомендации 17 правила I Собора, как раз и была принята в статье о резах из Устава Мономаха.

Можно видеть, как на ниве священнослужения происходила нелегкая нравственная борьба с лихвой, а высокое попустительство не способствовало искоренению зла. Своим вопросом о ростовщичестве Кирик поставил Нифонта в двойственное положение. С одной стороны, иерарх осудил взимание «лихвы», а с другой – смирился с практикой ростовщичества и рекомендовал воспитывать милосердие у толстосумов-лихоимцев, чтобы они ограничивались взиманием малого процента.

К социально значимым порокам можно отнести проблему воровства. Она затрагивается в вопросе № 83 «Вопрошания», где данный порок рассматривается применительно к человеку, намеревающемуся стать клириком. Кирик беспристрастно фиксирует двусмысленную позицию новгородского владыки. Нарушение заповеди «Не укради…», как ни странно, не осуждается Нифонтом с позиций морального максимума. Он считает, что если крупная кража будет

\_

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Смирнов С. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1913. С. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> *Тихомиров М.Н.* Пособие для изучения Русской Правды. М., 1953. С. 97.

рассматриваться князем в уголовном порядке и станет широко известна, то такой человек не может претендовать на сан священнослужителя. Но в случае, если стороны уладят конфликт мирно и без огласки, то вора можно поставить дьяконом. Воровство слуги он предлагает наказывать его хозяевам. Ни о каких духовных санкциях речи не идет вообще. В таком виде раздел «Вопрошания» порождает недоуменные вопросы. Глава новгородской церкви устраняется от врачевания порока, а о борьбе с социальным злом речи даже не идет. Грех воровства ставится не перед Богом, а всего лишь в контексте общественного мнения.

Еще одним социальным злом Кирик считал непомерно расцветший к середине XII в. масштаб паломничества в святые места (пункт № 12). Отрицательное отношение к паломничеству выглядит, по меньшей мере, странным на фоне широкого размаха паломничества монашеского и знати в период, близкий к созданию «Вопрошания» (печерский игумен Валаам в 60-е гг. XI в.; жена Владимира Мономаха Гида – около 1097 г.; игумен Даниил в начале XII в.; Ефросиния Полоцкая в 60–70-е гг. XII в.)<sup>48</sup>. В «Вопрошании» речь идет уже не об отдельных поездках представителей церкви, а о широком общественном явлении, в которое были вовлечены самые разные слои общества<sup>49</sup>. С богословской точки зрения, посещение Святой Земли понималось как способ максимального приближения к Богу с целью молитвенного преклонения перед ним. Связанные с земной жизнью Христа места рассматривались как своего рода мемориальная святыня, подобная иконе, которая хранит на себе знак Божественного присутствия. Поэтому места Священной истории, согласно высказываниям экзегетов, способны вызывать у верующих чувство особого молитвенного благоговения $^{50}$ . Ни к чему подобному, судя по «Вопрошанию», не стремились порицаемые в этом произведении паломники. Кстати, сочинение Кирика Новгородца - не единственное в древнерусской письменности выражавшее опасение в благочестивых целях паломничества. Г. Подскальски и А.В. Назаренко очень хорошо

-

<sup>50</sup> *Назаренко А.В.* У истоков русского паломничества... С. 293–294.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Назаренко А.В. У истоков русского паломничества (исторические, богословские, дисциплинарные и правовые аспекты) // Назаренко А.В. Древняя Русь и славяне. М., 2009. С. 284–285.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Явление было настолько широким, что получило отражение даже в былинном эпосе («О сорока каликах со каликою»).

показали, что сдержанное и даже критическое отношение к «паломническому энтузиазму» было характерно не только для Кирика, но и для других христианских авторов<sup>51</sup>. А это означало, что составитель «Вопрошания» выражал достаточно четко обозначенное в церковных кругах мнение $^{52}$ .

Можно бы было предполагать, что его беспокоят контакты с латинянами на Святой Земле, которая с 1099 по 80-е гг. XII в. находилась под властью крестоносцев. Однако антилатинских полемических выпадов ни у Кирика, ни в «Хождении игумена Даниила», являющемся авторским описанием посещения Сятой Земли в 1106-1107 гг., не обнаруживается<sup>53</sup>. Причины озабоченности представителей Церкви в данном вопросе отчасти проясняют скупые мотивировки критиков паломничества. Например, Даниил высказывал опасение, что посещавшие Иерусалим в гордости возносились своим умом<sup>54</sup>, а архиепископ Нифонт в ответе другому вопрошателю – Илье – рекомендовал накладывать епитимью на тех, кто дает клятву посетить Святые места<sup>55</sup>. Судя по всему, многие ходили на чужбину вовсе не за благочестием, а чтобы по меткой характеристике Кирика, «ходяче ясти и пити». Правда, Кирика волновала не столько меркантильная, сколько сущностная сторона дела. Хотя критика и адресовалась тем, кто присоединялся к группам паломников и существовал за чужой счет, главное опасение вызывал соблазн подменить многотрудный путь духовного совершенствования посещением Святых мест. Ведь посещению Святой Земли, согласно расхожим поверьям в православной среде, придавалось спасительное значение, а на само паломничество в средневековую эпоху смотрели как на особо спасительное покаянное действие. Совершенно очевидно, что в общественном сознании открывался соблазн избрания легкого пути спасения. Кирик исходил из того, что человек должен не формально исполнять обет, а прежде

 $^{51}$  Подскальски  $\Gamma$ . Указ. соч. С. 319; Назаренко А.В. Древняя Русь на междуна-

родных путях. М., 2001. С. 629–631. 52 См., например: Изборник 1076 года. М., 1065. Л. 117а; Патерик Киевского Печерского монастыря / изд. подг. Д. И. Абрамович. СПб., 1911. С. 110; Козьма Пресвитер. Беседа на новоявившуюся ересь богумилов // Бегунов Ю.К. Козьма Пресвитер в славянских литературах. София, 1973. С. 351, 35.

<sup>53</sup> См.: Назаренко А.В. Древняя Русь на международных путях. С. 638.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> ПЛДР. XII век. М., 1980. С. 24–115.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> РИБ. М., 1906. Т. б. Стб. 61–62.

всего должен быть готов к нему морально (т. е. духовно) и нравственно (т. е. понимать духовный глубокий смысл посещения Святых мест). Все это означало, что ставшая официальной точка зрения <sup>56</sup> противостояла поветрию хождений в Святые места. Смысл раздела о паломничестве можно сформулировать следующим образом: настоящий путь спасения пролегает не по дорогам на Ближний Восток, а по сердцам и душам верующих. Все это означало, что спасает не место, а дело. Залогом служат добрые поступки и внутреннее совершенствование под руководством опытного и понимающего пастыря, каковым и был Кирик Новгородец.

Владыка Нифонт подтверждает мнение Кирика на запрет путешествий в Святую Землю, ибо пастырю виднее, готов ли человек нравственно к подвигу паломничества (неблизкого хождения). Видимо, нравственные качества людей не в последнюю очередь учитывались при принятии решения о благословении путешествия. Ведь само намерение посетить Иерусалим и места, связанные с жизнью Господа, могли быть уникальным случаем в жизни человека. Это почти подвиг при жизни в тех условиях. Но в годы Кирика подобного рода путешествия становились своеобразной модой, когда под предлогом паломничества можно было покинуть семью, дело, которым занимался, а возможно, даже и хозяина, от которого был зависим. Так оборачивались социальной своей стороной духовно-нравственные изъяны мнимо спасающихся.

Асоциальная меркантильность модного поветрия все же не объясняет глубинных причин неприятия его в кругах идеологов древнерусской церкви. Сакральную подоплеку идущего в разрез с благочестием мероприятия, по-видимому, вскрывает сам Нифонт. Он отмечает, что хождения в Святую Землю предпринимались в осуществление данной клятвы посетить ее. Приговор владыки категоричен: «Та рота губит землю сию». Он и помогает понять концептуальные, религиозно-мировоззренческие основания запрета на подобного рода мероприятия. Дело в том, что клятва, несмотря на ее внешне христианизированную мотивировку, запрещалась как рецидив язы-

.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Позже мотивация запрета Кирика и Нифонта была подтверждена Собором 1276 г. и в качестве правила была включена в Кормчую книгу (Древнерусская кормчая... Т. 2. С. 116; Назаренко А.В. Древняя Русь на международных путях. С. 629–630).

чества (Мф. 5, 33–37)<sup>57</sup>. В церковном понимании не может быть богоугодным дело, вдохновляемое чуждыми ей установками. Исполнение клятвы подрывало благочестивые намерения на корню. Другими словами, у социально порочного явления имелась еще и неприемлемая для Церкви идеологическая подоплека. Именно она помогает дифференцировать истинно устремленных в Палестину верующих от людей, профанирующих богоугодное дело. Получается, что Кирик, Нифонт, как и другие идеологи Церкви, были озабочены широкими масштабами далекого от истинной веры движения, которое наряду с его сомнительной религиозной подоплекой разрушало социальные связи раннефеодального общества.

Большую социальную значимость имели вопросы семейнобрачных отношений, поднимавшиеся в «Вопрошании». В частности, в нем резко осуждается тайная и явная практика заведения наложниц и внесемейное приживание детей от них (№ 69). Кирик, следуя христианским установкам, выступает идеологом крепкой семьи как основы нравственно здорового общества. Он обнажает нравы того времени и, приводя авторитетное мнение епископа на этот счет, осуждает рецидивы многоженства. В данном случае можно говорить, что Церковь в лице автора «Вопрошания» и новгородского святителя стояла на страже здоровых моногамных семейных отношений. Речь в комментируемой статье идет явно о богатых прихожанах, которые имели средства для содержания наложниц помимо семьи. Заповедь «Не прелюбодействуй» такими состоятельными блудниками явно нарушалась. Характерно, что многие даже не пытались это скрыть от окружающих. Однако для представителей Церкви тайный и явный грех достоин одинакового осуждения.

«Вопрошание» формировало в общественном сознании новый тип общественных отношений, основанный на установках христианской доктрины. На начальных этапах христианизации общества особую значимость приобретали отношения с теми, кто еще не отказался от веры своих предков. В условиях торгового города и частых контактов с представителями других конфессий также были актуальны правила общения с представителями чужой веры. Зафиксированные Кириком рекомендации новгородского иерарха на этот счет нацеливали на

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Стефанович П.С. Крестоцелование и отношение к нему церкви в Древней Руси // Средневековая Русь. М., 2004. № 5. С. 103–109.

создание монолитного в религиозном отношении социума. В статьях N 10, 40 и 50 наряду с ритуальными затрагиваются и нравственные аспекты приобщения язычников и иноверцев к православию. Отличительной особенностью статьи N 50 является то, что суровых нравственных требований к приходящему к таинству крещения новгородцу она не предусматривает. Условием первого причащения новообращенного новгородца по истечении восьми дней после оглашения является только его физическая чистота  $^{58}$ . Главной целью являлся отрыв язычника от традиций поганства и приобщение, пусть даже чисто внешнее и не отягченное суровыми испытаниями. Рекомендации максимально упрощали порядок приобщения к новой вере, дабы не оттолкнуть неофита.

Сопоставление между собой рекомендуемых «Вопрошанием» правил общения с местными язычниками, погаными инородцами и латинянами, приходящими к православию, обнаруживает дифференциацию ценностных подходов новгородских священнослужителей к представителям различных вер и этносов. Согласно пункту № 40 для славян и иноязычных инородцев определялись разные сроки оглашения (8 и 40 дней соответственно). Нравственным критерием для проведения таких отличий могло быть противопоставление своих и чужих. К тому же упомянутое в тексте половецкое, булгарское и в значительной части финское население не находилось под контролем светских и духовных властей древнерусского государства. Для новгородского духовенства актуальным было взаимодействие с финской средой, булгарские же, тем более половецкие контакты были спорадическими. Тем не менее данная статья свидетельствует, что за выходцами из иноязычной среды, в которой язычество держалось сильнее и дольше, требовался более тщательный контроль 59.

По тому же нравственному критерию проводилось различие и в отношении к латинянам, которые считались христианами иного исповедания. В пункте № 10 излагаются условия приобщения к право-

-

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Несовместимость обряда с женскими критическими днями и требование к воздержанию для мужчин. Для последних извиняется только грех «соблазна во сне», при условии молитвенного и смиренного предстояния перед священником после этого. Возможно, имеется в виду первое покаяние неофита в плотской слабости.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Только в отношении ребенка смягчалось требование для вновь крещаемого (№ 31).

славию католика. Хотя порывавший с Западной церковью и отличался от язычника, он должен был пройти тот же восьмидневный срок оглашения, что и приходящий к вере новгородец. Видимо, католик по вере считался не совсем чужим, поэтому акт приобщения ограничивался только миропомазанием. Нифонт колебался и первоначально запрещал приводить перекрещенного католика к причастию в первый же день. Но Кирик рассудил так, что если человек священнику известен, то даже сроки оглашения можно сократить. Таким образом, он вводит критерий морального подхода к приобщаемому латинянину: смотря по тому, какой это человек – хороший или плохой, знакомый или неизвестный. На снисходительное отношение к переходящим из католичества в православие могли влиять и частые западные контакты новгородцев, и прибывшие из Рима учителя Кирика, наконец определенные прозападные симпатии новгородского книжника, который отличался от своих земляков европейской образованностью и оперировал в своих работах в том числе и восходящими к латинским источникам нормами. Доброжелательный подход к переходящим в православие латинянам и «своим» язычникам – общий принцип произведения.

Если оценивать произведение Кирика в целом, можно сказать, что оно является образцом того, как без проповеди и прямых нравоучений можно воздействовать на моральное сознание. Его философскиэтическое ядро составляет выяснение сути должного с точки зрения установок христианского вероучения. Именно с позиций доктринально заданного должного давалась моральная оценка современников Кирика. Казусы подводились под уже существующие правила, а иногда и с послабляющим отходом от установлений строго должного при оценке цепких и трудноизживаемых привычек прошлого. С опорой на церковное законодательство или на авторитет его толкователей представителями высшего клира давались конкретные рекомендации священнослужителям, которые должны были контролировать поведение паствы и духовно-нравственно ее врачевать. Поэтому, несмотря на нормативно-правовую стилистику и этнографичность описания новгородской жизни, Кириково «Вопрошание» имеет четкую нравственноустановочную направленность. В поле зрения автора, вполне осознававшего единство книжно-установочных и нравственных задач, было религиозно-нравственное состояние новгородцев, и он старался воздействовать на улучшение морального климата в обществе тем инструментом, которым тогда располагала Церковь.

Кирик Новгородец весьма красноречиво характеризует специфику раннего русского православия и особенности религиозной ситуации в стране в переходный период от язычества к христианству. Особенно ценны его сведения о религиозном синкретизме, проявлявшемся в двоеверной религиозности новгородцев. В условиях переходного периода наложение отпечатка двоеверных и даже суеверных реалий эпохи на трактовку некоторых сюжетов выглядит логичным и закономерным. Действительная картина предстает неприукрашенной. Прецеденты осмыслены в единстве их сакральной и этической значимости. Ситуация перехода, динамичность духовных процессов и первые в отечественной книжности попытки осмыслить плоды христианизации на фоне неоднозначных явлений религиозной жизни первой половины XII в. — все это являлось факторами, которые побуждали к идейным исканиям и неординарным решениям.

Как мы смогли убедиться, в разносторонних интересах Кирика этический аспект занимает значительное место. Благодаря этической направленности «Вопрошания» Кирик отошел от умозрительных построений и сделал предметом своего исследования нравственнорелигиозную сферу жизни новгородцев. Здесь средневековый русский энциклопедист проявил себя как тонкий наблюдатель, знаток и аналитик жизни той эпохи с нравственной ее стороны. На этой стезе Кирик сформулировал и обобщил актуальные на тот момент правила поведения в церковной, семейной и общественной жизни, суммировав тот этический минимум, который удовлетворял нравственным требованиям христианства его времени. Как в зеркале в его вопросах получили отражение реалии религиозной жизни Новгорода, в осмыслении которых он выходил на проблемы широкой общественной значимости. В панорамном отображении разнообразных нравственных пороков современников Кирик обозначил явления масштабные, важные с точки зрения устойчивости социума. Наблюдательность Кирика помогает лучше понять эпоху, ярким представителем которой был создатель «Вопрошания».

## Иерархия смыслов в «Вопрошании» Кирика Новгородца

«Вопрошание» Кирика Новгородца представляет собой исключительно многогранное и сложное произведение. Это позволяет рассматривать данный памятник не только в сфере исторического, источниковедческого, канонического и нравственного горизонтов, но и с точки зрения соотнесенности смыслов «Вопрошания» с базовыми религиозно-мировоззренческими установками той эпохи, которые, как известно, определялись христианской религиозной доктриной.

Любая средневековая система мысли, и древнерусская здесь не исключение, зависит от некоего исходного первичного принципа, который в условиях христианского общества неизбежно метафизичен. Этот принцип, базирующийся на представлениях о трансцендентности идеального творящего первоначала всего, определяет основу для целой системы мысли<sup>1</sup>. В природном непостоянстве, в текучести всех ноуменальных и феноменальных явлений — эта основа заложена в постулатах Св. Писания и их толкованиях. Они раскрывают абсолютный смысл и истину, помогают уяснить подлинные основы бытия, а не только чувственные проявления видимого Космоса<sup>2</sup>. Давно верно отмечено, что в рамках базисных установок креационистски-монотеистического вероучения любая трансцендентная реальность, или сущность первичного значения, не воспринималась носителями соответствующего религиозного мировоззрения как ложная иллюзия ума<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Hl. Johannes von Damascus. Ἔκθεθις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως in der Übersetzung des Exarchen Johannes / herausgegeben von Linda Sadnik // Monumenta linguae slavicae dialecti veteris. Т. 5. / ed.: R. Aitzetmüller, J. Matl, L. Sadnik. Wiesbaden, 1967. S. 28–72; *Баранкова Г.С.* Шестоднев Иоанна экзарха Болгарского / Г.С. Баранкова, В.В. Мильков. СПб., 2001. С. 661–668, 788.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Палея Толковая. М., 2002. С. 13; Книга нарицаема Козьма Индикоплов. М., 1997. С. 59; ПСРЛ. М., 1960. Т. 1. Стб. 87.

 $<sup>^3</sup>$  *Рикёр П.* Конфликт интерпретаций: Очерки о герменевтике. М., 1995. С. 95.

При изучении тех или иных проявлений средневековой культуры приходится учитывать опасность разрушений древнерусских стереотипов миропонимания за счет противоестественного включения их в современный смысловой контекст. При обращении с древнерусскими источниками с неизбежностью приходится сторониться столь модной ныне деконструкции, «переосмысления», которое путем включения средневековых реалий в чужеродный по идейно-философским основаниям контекст порождает смысловые фикции. Исследователи имеют дело не с тем, что реально было, а с тем, что ими же самими конструируется с точки зрения новейших методологических установок. Как следствие многие современные трактовки древнерусской духовной жизни в научных реконструкциях оказываются огороженными стеной непонимания. Современному ученому, с его сциентизмом, очень трудно воспринять точку зрения человека Древней Руси. Закономерно встает вопрос, как можно приблизиться к древнерусскому миропониманию в соответствии с его внутренними смыслами и идеалами. Логично предположить, что система не будет закрытой для того, кто разделяет и понимает смыслы с позиций той же религиозной доктрины. При этом появляется возможность не реконструировать особенности средневекового мировоззрения с точки зрения репрессивной инстанции для той или иной современной концепции, а выявлять всю сферу сокрытого для стороннего мировоззрения смысла. На это в свое время указывал крупный представитель русского религиозно-философского идеализма Н.О. Лосский. И делал он это с позиций нахождения внутри своей религиозной традиции<sup>4</sup>.

Иными словами, исследователи русского Средневековья, чтобы не отступить от истины, не могут поступить иначе, как обратиться не только к пониманию того, что «есть», а знать, почему «есть». Это значит, что сохранившийся от древнерусской эпохи текст целесообразно рассматривать через его непосредственные предпосылки, каковыми в нашем случае будут являться канонические основания тех или иных положений. Последние непосредственно возводятся к первой причине, и только она позволяет увидеть, почему нечто «есть». Кроме того, всегда будет ограничено суждение о Едином по одной из его частей, тем

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Лосский Н.О.* Обоснование интуитивизма. Пропедевтическая теория знания // Записки историко-филологического факультета Императорского Санкт-Петербургского университета. LXVIII (78). СПб., 1906. С. 101.

более частей, сущностно ему не свойственных. Этот принцип двуприродности бытия, существенно ограничивавший познавательные возможности, неоднократно подчеркивался христианскими экзегетами, произведения которых в переводах распространялись на Руси. Ярким образным символом разграниченности идеального и материального была трактовка головы - космоса, где доступные чувствам гортань и нёбо символизировали видимую часть физического неба, неба творения, а сфера мозга (аллегория мысленного нематериального) - небо горнее, ноуменальное (небо небес), где пребывает Бог<sup>5</sup>. Этот принцип емко и хорошо обобщил славяноязычный христианский автор, который полагал, что на пути к истине нужно преодолеть фантомные, ноуменальные границы физической природы: «...не ищи ложнаго естественнаго последования чинъ, но выше естества вся и мечтайся и разумевай»<sup>6</sup> («не ищи ложного обычного порядка естественного соответствия, но вообрази и представь все высшим [идеальным. – А.Щ.] естеством») $^{7}$ .

Если исходить из доктринальных установлений принятого Русью вероучения, высшей, идеальной первопричиной всего сущего является в творческой функции нераздельно с Богом Отцом – Бог Слово. «Рече Бог»<sup>8</sup>, и мир становится тем, что он есть, – гармоничным и раскрытым мирозданием. Через Логос Абсолют очерчивает и определяет для бытия его собственные контуры, и одновременно Слово придает идеальные смыслы всем вещам. Характерны в этом отношении восходящие к Библии бытийные разделы «Палеи Толковой», концепция которой базируется на том, что Словом создано все с помощью Святого Духа («иже вся создавый словом поспешением святаго духа»)<sup>9</sup>. Обнаружение бытия совершается через Логос, поскольку это последнее определяет любое сущее – в том, что оно есть, находится в наличии.

Иисус Христос и Его Церковь, выступающая как историческое «Тело Господне», где верные христиане через таинства получают при-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Баранкова Г.С. Указ. соч. С. 88; ср. модель мироздания Козьмы Индикоплова, в которой твердь выполняет роль границы между ноуменальной и физической сферами (Книга нарицаема Козьма Индикоплов. С. 108, 201, 273).

 $<sup>^6</sup>$  Феофилакт Болгарский. Евангелие толковое. ГИМ. Барс. № 115. 1348 г. Л. 1956.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Перевод автора.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Острожская Библия. М., 1914. Л. 1a.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Баранкова Г.С. Указ. соч. С. 16. Конкретизацию принципа см. там же. С. 17–19, 24, 27, 31, 55, 71–74. См. также. С. 675.

частие к самому Абсолюту, ипостасью которого выступает Божественный Логос<sup>10</sup>. Поэтому земная жизнь Христа — это высший идеал поведения для человечества, а его крестная смерть — условие для возможного спасения, если жизнь будет приводиться в соответствие с идеальными поведенческими установками или через искреннее раскаяние в прегрешениях.

Согласно христианской доктрине, которую исповедовал Кирик, Логос создает по идеальному плану всю видимую гармонию бытия. Но в первоначальный план творения был нарушен грехом самоволия. Последовала бытийственная трагедия, предопределившая всю последующую историю человечества. Потомки созданного для бессмертия человека были обречены на смерть. Но при этом толкователи Св. Писания разъясняют, что разрушение и конечность любого феномена коренится не в самом бытии сущего, а зависит от привнесенных причин, которые стали уже сами определяющими действиями для вещей: «И богъ бо благъ сы зла не творит» 11 («Ведь Бог, исполненный благодати, не творит зла»)<sup>12</sup>. Развивая эту мысль, автор «Шестоднева» продолжает: «...то тем начала не ищи отинуду. Ни откуду же, но знаи, истовое зло от изволеннаго отпадения начало въземь»  $^{13}$  «...не ищи причины [зла – А.Щ.] вовне, ни вообще где-либо, но знай, что истинное зло берет начало от добровольного отступления от добра»<sup>14</sup>. В этой связи следует отметить изложение «Толковой Палеи», что первородный грех привел к наказанию падших прародителей смертью, болезнями и скорбями<sup>15</sup>. Эти причины – зло и смерть, всевозможная конечность в материи, и ведут видимую вселенную в небытие. Как писал Иоанн Дамаскин, «Все убо бытьем тьлено еси...» $^{16}$ . Финалистический принцип постулируется также в «Шестодневе» 17. Финализм мировой истории был одним из важнейших постулатов проповеди философа перед Владими-

-

 $<sup>^{10}</sup>$  Об этой особенности христианского миропонимания см.: *Лосский В.Н.* По образу и подобию. М., 1995. С. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> *Баранкова Г.С.* Указ. соч. С. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Перевод Г.С. Баранковой. Там же. С. 677.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Баранкова Г.С.* Указ. соч. С. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Перевод Г.С. Баранковой. Там же. С. 676.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Палея Толковая. С. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Des Hl. Johannes von Damascus. Ἔκθεθις ἀκριβης τῆς ὀρθοδόξου πίστεως in der Übersetzung des Exarchen Johannes . T. 14. (V, 2) / ed.: R. Aitzetmüller, L. Sadnik, E. Weiher. Freiburg, 1981. S 14.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> См.: *Баранкова Г.С.* Указ. соч. С. 684, 787, 798.

ром Крестителем<sup>18</sup>. Из этого следует, что зло существует не в сущем, как некая основополагающая субстанция, а проявляется в сфере смысла. Об инфернальном смысле нельзя сказать, что он субстанциально существует в вещах, его удел – неправильное ноуменальное действие. Таким образом, вместе с грехом в материю привносится искаженный поток духовной энергии 19.

Появление и существование человека, согласно православным доктринальным воззрениям, предназначалось для противодействия бытийственному злу. Человек описывается в переводной экзегезе и оригинальных древнерусских произведениях как полное единство души и тела, составляющие одно единое целое<sup>20</sup>. Согласно христианскому учению, изначальной задачей человека ставилась гармонизация противоположных вселенских уровней – ноуменального (духовного) и феноменального (вещественного). Человек законоположен выбрать благое и правильное направление. Отсюда божественное подобие человека предполагает следование изначально благой воле Абсолюта. Уподобляясь Логосу, человек становится тем, чем Логос является по природе. Подобие связано с личностной, индивидуальной свободой и, следовательно, составляет принадлежность категории лица или личности $^{21}$ .

Человеческое «лицо» не является чем-то заранее данным или полностью завершенным. Свобода, формирующая внутреннею человеческую ипостась, складывается посредством напряженной борьбы, стремясь к возвышению своей природы, к ее преображению. Для человека формировать свое «лицо» означает согласовать свое искаженное и неправильное движение с истинными абсолютными действиями. Любой образ имеет бытие и подобие с тем, кого он отображает. Если же находится образ, который не соответствует первоначальному образу и не имеет подобия, то он не может называться идеальным образом. Из-за того, что образ искажает свое идеальное подобие, извращается

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ПСРЛ. М., 1962. Т. 1. Стб. 105–106.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> *Трубецкой С.Н.* Учение о Логосе в его истории. М., 1906. С. 45–46. <sup>20</sup> *Баранкова Г.С.* Указ. соч. С. 785–789; Палея Толковая. С. 87–91; *Кривко Р.Н.* Глава «О человеке» из «Точного изложения православной веры» Иоанна Дамаскина / Р.Н. Кривко, А.П. Щеглов // Философские и богословские идеи в памятниках древнерусской мысли. М., 2000. С. 332-337; Творения митрополита Никифора. М., 2006. С. 42-51, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Young F. Insight or Incoherence? The Greek Fathers on God and Evil. New York, 1973. P. 113.

и сам образ. После грехопадения у человека полностью изменилось направление воли. Он стремится самоопределиться без связи с Абсолютом. Произошло совращение воли и действия, в силу которых человек ошибочно смотрит на внешнее бытие как на самосущную и самодостаточную истину. Человек в таком случае связан греховными страстями<sup>22</sup>. В силу привязанности к внешним и неживым чувствам для человеческой природы становится законом только плотское и неподвижное вещество.

Отсюда и определяемая вероучением онтологическая задача человека. Человек должен свободно достичь бытийственного созвучия, онтологической гармонии и затем соединить противоположную, множественную и враждебную разобщенность бытия. Человеческая сущность пребывает между тлением и нетлением. Это сущностное промежуточное положение и определяет жизненный горизонт человеческого бытия. Созданное для вечного бытия, как и весь универсум, человеческое естество может колебаться между смертью и бессмертием. Человеческое пространство имеет возможность расширяться до бесконечности в единении с Абсолютом и безмерно сжиматься в «преисподних» безднах извращенного и растленного вещества. Если человек замыкается на тленной и земной плоти, то он преступает установленную Законом черту. Сделав неправильное духовное движение, человек связывает свою мысль, свой главный источник движения не с духовным и идеальным началом, а с чувственным и конечном универсумом, в котором он заключен как в темнице. Человек не может различить в видимом космосе смешения начал, постичь трансцендентное, отделить истинное от ложного в силу ограниченности и несовершенства сенсорных возможностей<sup>23</sup>.

Если исходить из христианской доктрины, то человек, в силу своей природы, которая является идеальным сочетанием духовной и телесной сущности, имеет возможность соединить разорванную связь между духовными и физическими началами<sup>24</sup>. Согласно христианско-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Катанский А.Л. Догматическое учение о семи церковных таинствах в творениях древнейших отцов церкви до Оригена включительно. СПб., 1877. С. 231–232.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Данные мировоззренческие установки характерны для древнерусской книжности. См., например: *Баранкова Г. С.* Шестоднев. / Г.С. Баранкова, В.В. Мильков. С. 117–118; Творения митрополита Никифора, М., 2006. С. 116–117.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> См. об этом: *Флоренский П.А.* Культ, религия и культура // Богословские труды. М., 1977. Вып. 17. С. 34.

му учению, объединяя разумное, духовное начало и начало вещественное, человек своими правильными и умными действиями трансформирует несовершенное земное бытие и тем самым соединяет небо и землю. Правильными (в соответствии с заповедями) действиями он восстанавливает связь между идеальным устройством материи и ее темным и косным состоянием в чувственном мире. Но восстановление связи (religare) противоположных начал подразумевает не абстрактное теоретизирование, а очищение природы человека как единой дихотомии души и тела через усилие, напряжение всех духовных и физических сил, через выход из абсолютизации наличного, тленного и смертного бытия. Это возможно только через самоограничение человеком самого себя<sup>25</sup>. На реализацию этой цели и направлены рекомендации, содержащиеся в «Вопрошании» Кирика.

В соответствии с установками вероучительной доктрины ее идеологи, включая Кирика, исходили из того, что жизнь человека как природного существа должна воплощать те из норм поведения, следуя которым можно различать «правильное» и «неправильное» их использование или приближение наличного существования к идеальным или абсолютным образам. Именно эти нормы нам являет церковный канон древнерусских епитимийников, к которым относится и текст «Вопрошания» Кирика — древнейшее на Руси произведение церковнопокаянной дисциплины, приспособленное к задаче исправления нравов современников.

Поэтому все общеустановочные доктринальные принципы, формировавшие мировоззрение средневековых авторов, мы не можем сбрасывать со счетов, когда обращаемся к «Вопрошанию», основное содержание которого составляет описание разнообразных в своей конкретике греховных уклонений от нормы, но при этом репертуар ситуаций подобран в соответствии с запросами тогдашней жизни.

Созданный Кириком текст, несмотря на специфическую вопросноответную форму и существенные вкрапления записей мемориальнодневникового характера, по своим базисным признакам относится к разряду епитимийной литературы (в западном научном тезаурусе аналогом «Вопрошанию» Кирика являются пенитенциарные церковные книги). Подобного рода литература была распространена в сред-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Успенский Ф.И. Богословское и философское движение в Византии // ЖМНП. 1892. № 2. С. 107.

невековом прошлом, а на Руси, если не считать переводных руководств для определения наказаний за те или иные прегрешения, данный жанр в оригинальной авторской обработке, приспособленной к условиям новгородской жизни, впервые был творчески осуществлен Кириком Новгородцем. Основанный на новгородских прецедентах, текст затрагивал ситуации, весьма актуальные и для других районов Руси, поэтому уже через несколько поколений после Кирика его сочинение было включено в состав Кормчей русской редакции и в этом составе начало долгую историю своего многовекового существования<sup>26</sup>. Положения Кормчей, а также других книг пенитенциарного характера включались в Требники (книги повседневного пользования священников). Эти памятники использовались во время исповеди для определения наказания за конкретные обнаруженные в ходе исповеди прегрешения. Созданный в середине XII в. текст работал и в определенном смысле не потерял своего значения вплоть до настоящего времени. Таково качество и свойство текста, ориентированного на оценку повседневности с позиции трансцендентной заданности восприятия действительности.

«Вопрошание» Кирика, со всеми его жизненными деталями и конкретикой, репрезентировало в своей жанровой форме цельную систему мировосприятия, в основе которой лежал единый духовный критерий, заданный максимами от трансцендентного. Последовательно реализуя эти установки, Кирик оценивал события окружавшего его мира. В соответствии с иерархической градацией ценностных смыслов он предлагал целую систему доктринально заданного воздействия на душу и тело человека. В данном случае его соавторами выступали современные ему толкователи церковного законодательства (Нифонт, Климент Смолятич и др.)<sup>27</sup>. На доктринально заданной градации смыслов основана и градация оценок поступков, которые можно группировать в трех планах: святости (только абсолютной), скверности (в большей или меньшей степени ее проявления) и некой нейтральности, которая допускалась в качестве уступок в условиях перехода древнерусского общества от язычества к христианству, с неизбежными рецидивами архаики<sup>28</sup>. Причем тело и душа не воспринимались изоли-

 $<sup>^{26}</sup>$  Смирнов С.И. Древнерусский духовник. М. 2004. С. 226.  $^{27}$  Смирнов С.И. Указ. соч. С. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Например, снисходительное отношение к помещению христианских символов в погребение, воспроизводившее архетип вещеположения в дохристианскую пору и с точки зрения вероучения бессмысленное, если не предосудительное

рованно – осквернявшее душу оскверняло и тело (и наоборот). В основе отношения к телесному и материальному лежало именно духовное воздействие, хотя с доктринальных позиций материальное и духовное воспринималось в неразделенном единстве двух природ. Духовная скверна переживалась физиологически, а физиологическая — духовно. Как резюмировал Г. Эйкен, обобщивший масштабные наблюдения над спецификой средневекового миросозерцания, каждый свой шаг средневековый христианин переживал и осмысливал, руководствуясь метафизически заданными критериями<sup>29</sup>. Оценку Г. Эйкена справедливо будет отнести и на счет религиозно-мировоззренческих установок Кирика Новгородца.

Православная церковь принесла в несовершенный и грешный мир Древней Руси святыню таинств, храма и всех предметов богослужебного употребления. А между тем человек нечист и может осквернить святыню. Поэтому главные требования нравственных обязанностей христианина Кирик выдвигает в отношении соблюдения христианской святыни. Он исходит из того, что наличное бытие дихотомично: с одной стороны - христианская святыня, находящаяся в церкви и установленная Богом Словом, а с другой – нечистота и скверна в самом человеке и окружающем его тварном мире. Поэтому задача христианина – сохранить от скверны христианскую святыню, т. е. помочь человеку избежать греха (нечистота – источник человеческого греха) либо через покаяние и исправление наказанием получить очищение и прощение за грех. Закономерно, что с точки зрения сакральной значимости в произведении уделяется такое большое внимание правилам причащения и святости причастия, которое согласно рекомендациям «Вопрошания» охраняется специальными запретами и правилами<sup>30</sup>.

Чувство священного, сакрального (благоговение) и ощущение скверного, нечистого (отвращение) согласно оценочным критериям

<sup>(55</sup> пункт «Вопрошания»). Разрешение резать скотину по воскресеньям (11 пункт «Вопрошания»), несмотря на то, что действия вызывали ассоциации с языческими жертвоприношениями и запрещались греческими и древнерусскими епитимийниками (см.: *Алмазов А.И.* Тайная исповедь в православной Восточной церкви. Одесса, 1894. Т. 2. С. 153).

Восточной церкви. Одесса, 1894. Т. 2. С. 153).

<sup>29</sup> Эйкен Г. История и система средневекового миросозерцания. СПб., 1907. С. 130.

<sup>30</sup> Памятники древнерусского канонического права (памятники XI–XV в.) / Подготовка текста А.С. Павлов // Русская историческая библиотека, издаваемая Императорской Археографической комиссией/ 2-е изд. СПБ., 1908. Т. 6, ч. 1. Стб. 21–23, 27–29, 31–32, 35, 37–41, 43–45, 48, 50–51.

«Вопрошания» характеризуют религиозно-нравственное мировоззрение Кирика Новгородца. Созданный им текст многие столетия использовался Русской церковью как институтом, призванным вести людей к спасению. Судя по количеству существующих списков, созданное Кириком пособие для работы клира широко применялось в целях духовного преображения древнерусского человека.

Предлагаемые в «Вопрошании» Кирика способы очищения от скверны отвечают основополагающим установкам и нормам средневекового христианского мировоззрения. В этом мировоззренческом комплексе присутствуют морально-этический, физиологический, пневматологический и педагогический аспекты, базирующиеся на каноникодогматической основе. Святость выступает как абсолютный идеал. Кирик разворачивает перед читателем духовную иерархию смыслов, которая стоит за каждым из описанных им случаев. Реализация рекомендаций, в соответствии с заложенными в статьи произведения смыслами, должна обеспечить очищение осквернившихся грешников и сохранение чистоты сакрального пространства в окружении грешного и нечистого мира. С учетом этой особенности становится понятным, почему в произведении центральное место занимают сюжеты ритуального значения.

В «Вопрошании» приводятся разнообразные примеры осквернения церкви и таинств, так ярко в конкретике того времени суммированные автором. В соответствии с иерархией смыслов особое внимание уделяется ритуальной чистоте клириков<sup>31</sup>. Детально и конкретно описываются случаи, исключающие возможность прикосновения ко святыне священнослужителей. В соответствии с той же иерархией смыслов рассматриваются случаи, которые ведут к осквернению святыни простыми мирянами. Иерархически обусловлена разная степень строгости за одинаковые прегрешения. Если причастность клириков к блудодеяниям, растлению девиц и заведение детей на стороне наказывается крайней мерой — низвержением из сана<sup>32</sup>, то в аналогичных

-

<sup>32</sup> Пункты № 79–81 «Вопрошания» (Стб. 45–46); № 84: разовое впадение в блуд для клирика (Стб. 46–47).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> № 4: запрет на ростовщичество (Указ. соч. Стб. 24–25); № 27–29: регуляция половой чистоты священнослужителей с супругами (Стб. 30–31); № 77: о воскресной службе молодого клирика после близости с женой (Стб. 45); № 78: регуляция проявлений плотской чувственности (Стб. 45); № 84: разовое впадение в блуд для клирика (Стб. 46–47).

случаях по отношению к мирянам действуют нормы, направленные на воспитание и исправление<sup>33</sup>. По сравнению с требованиями к взрослым верующим смягчение запретов делается для детей<sup>34</sup>. Если тяжесть осквернения святыни не требует низвержения из сана для священника, а для мирянина отлучения от церкви, то во всех остальных случаях согласно тяжести грехов в соответствии с разработанной в церковной практике христианской церкви шкалой ритуально-смысловых оценок назначаются и соответствующие ей способы и сроки очищения. Тем самым определялась иерархия степеней порочности. Например, тому, кто в болезни изблевал причастие, назначается в качестве наказания трехдневный пост, а на того, кто от обжорства или пьянства изверг из себя Святые Дары, накладывается 40-дневная епитимья<sup>35</sup>.

На первое место в иерархии поставлены сакральные ценности, в соответствии с чем предписаниями «Вопрошания» обеспечивается охранительное отношение к основной христианской святыне – святым Дарам, духовный смысл которых выражается через вещественные репрезентации хлеба (частиц просфоры) и вина в таинстве Евхаристии, после преосуществления их в тело и кровь Христа. Вкушение или принятие святых Даров составляет основное христианское таинство. Необходимо отметить, что Кирика как иеромонаха интересуют не отвлеченные богословские вопросы причастия, а сугубые детали ритуальной правильности обряда. Ритуальным тонкостям уделено слишком большое внимание в произведении: «13. О причащании еже чресъ лето держати, болии деля? Отоими, рече, въ великыи четвергъ тело Христово, яко откладеши на постьныя дни, то держи въ съсоуде, [доколе] хотя, а хотя до того же дни: тъгда потребиши. А коли хотя вдати, вложи часть в потирь же, вина влеи, тако дай. И иногда, рехъ, достоить ли отяти, коли хотяче? – Грехъ, рече, въ томъ есть, еже иногда инако творити: всегда одинако тело Христово. Но пакы рече, яко день честьнъ есть на то – въ великыи четверг, тогда отимаи» <sup>36</sup>. Далее Кирик просит Нифонта подробно раскрыть особенности ритуального обращения с Преждеосвященными Дарами: «14. Рехъ: ци приливати воды къ вину,

<sup>36</sup> Там же. Стб. 27–28.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> № 67: о невоздержанности молодых (Стб. 41), № 69: о наложницах (Стб. 41–42). <sup>34</sup> № 49: сексуальные игры детей (Стб. 35). В отношении детей вообще снимаются многие строгости, распространяющиеся на взрослых (пункты № 31, 50, 58–59 «Вопрошания»).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Памятники древнерусского канонического права. Стб. 21–22.

коли даюче, яко то въ великое говение творимъ, службоу постьноую слоужаче? – Досыти, рече, одино вино. 15. Се рехъ: как то одино бесъ крове отимати? - И наквапи, рече, ложкою исъ потиря, когда отимая»<sup>37</sup>. Мы видим, что канонические вопросы Кирика, касающиеся причастия, носят исключительно дотошный характер. Он озабочен не прояснением смысла, а соблюдением в тонкостях всех ритуальных деталей. Частные подробности вопросов о причастии сводятся Кириком к тому, следует ли доливать воды в вино, когда даются преждеосвященные Дары, если это в Великий пост? На что следует не менее определенный ответ – одно вино.

Именно выяснение литургических тонкостей и составляет основу канонических рекомендаций, а в иерархическом значении главный смысл повествования. Те из разделов «Вопрошания», которые касаются правил принятия святых Даров, и следует считать первостепенными в сочинении. Задавая вопросы владыке Нифонту о сохранении сакральной чистоты причастия, Кирик из канонически-сакральной сферы переносит их в область практических жизненных ситуаций: «1. Прашахъ владыкы: аще человекъ блюеть причащавъся? Аще, рече, от объядения, или от пьяньства блюеть, 40 днии опитемьи, аще ли от възгноушения, 20 днии, аще ли от напрасныя болезни, а мне...»<sup>38</sup>. С догматической точки зрения христианин, принявший святые Дары, стал сопричастником самого Бога Слова – Творца небу и земли. Но человек в своем бытии скован земной темницей, несовершенным телом («кожаной ризой»<sup>39</sup>). Физиологическая природа человека постоянно подвержена всяческого рода физиологической нечистоте, на защиту от которой и направлены покаяльные рекомендации произведения. В «Вопрошании» коллизия чистого и оскверненного решается дисциплинарно. Нечистота и осквернение простых мирян не имеют для них фатального значения, они разрешаются через церковное наказание (епитемью) по установленному закону, о котором и вопрошает Кирик: «1. ... Аще кто объядъся изблюеть, причастие да трегоубоуеть 40 днии, – 100 и 20. Аще от болезни кто изблюеть причастье, 3 дни да поститься, а еже есть изблевал, да схранить на огни, 100 псалом да испоеть; аще то пси вкоусять, 40 днии да поститься»  $^{40}$ . Даже сугубое осквернение

 $<sup>^{37}</sup>$  Там же. Стб. 28.  $^{38}$  Там же. Стб. 22.  $^{39}$  Палея Толковая. С. 17.  $^{40}$  Памятники древнерусского канонического права. Стб. 23.

принятых Даров, главной христианской святыни, очищается через пост, покаяние и молитву.

Кирика интересуют подробности осквернения священнослужителя как посредника сакрального общения с Богом, а затем паствы. Издесь на первом месте опять стоит телесная чистота священника при исполнении им евхаристического действа: «1. ... Аще ли поп [изблюет причастие. - А.Ш.] да такоже 40 днии, и не слоужить, съ инемь въздержаниемь; аще по ноужи, яко некого нарядить, слоужити за ся, да не слоужить съ неделю, и пакы начнеть служити, опитемью держа от медоу, от мяс, от молока»<sup>41</sup>. Отличие христианского простеца от священнослужителя здесь только в степени наказания. Для священника, как лица, ведущего литургическое, сакральное действо, оно гораздо строже, чем для рядового христианина. Но при всей юридической строгости возврат в лоно церкви предполагается достаточно необременительным. Необременительным выглядит и исправление целого ряда других отступлений от правил: «27. Попъ бывъ съ своею женою вне олтаря чтеть еоуангелье и дороу ясть. 28. Попу бельцю бывшю съ своею женою предъ слоужбою днемь, лзе служити, ополоскавшеся до пояса, а не кланявшеся или не мывшеся» 42. Плотское совокупление привносит элементы нечистоты («И во гресе роди мя мати моя» – Псалом 50), но даже для священника оно не особенно строго. Если поп был близок с женой, то он в этот день  $\langle 29. \dots$  не лезеть въ олтарь $\rangle^{43}$ , но может читать Евангелие и есть антидор, то есть участвовать в литургическом процессе. Крайняя мера предполагается за нарушение моногамии, о чем говорилось выше.

Если сознательные и бессознательные физиологические осквернения подвергаются более или менее строгому наказанию, то некоторые случаи духовной скверны являются как неискупаемые и заслуживают низвержения из сана либо кардинального отсечения от общения в отношении к отпавшим от веры. Это в первую очередь относится к т. н. «лихве» (ростовщичеству): «4. А наимъ деля, рекше лихвы, тако веляще оучить: аже попа, то рци к ему: "не достоить ти слоужити, аще того не останеши"»<sup>44</sup>. Запрет на ростовщичество для церковных клириков основывался на 44 Правиле Святых апостолов, 17 Правиле Пер-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Там же. Стб. 22–23. <sup>42</sup> Там же. Стб. 30–31. <sup>43</sup> Там же. Стб. 31. <sup>44</sup> Там же. Стб. 24–25.

вого Вселенского собора, 10 Правиле Шестого Вселенского собора, 4 Правиле Лаодикийского собора, на 14 правиле Первого послания Василия Великого. Если мирян «лихва» подводила под церковную епитимью или под осуждение их как греховных (в нашем случае ответ владыки Нифонта: «4. ...боудите милосерди, възмете легко») 45, то в отношении священника-ростовщика Нифонт категоричен – запрещение в служении и дальнейшее извержение из сана.

Из текста «Вопрошания», согласно записанным Кириком рекомендациям, очищающим средством от всякой нечистоты является телесное усилие, которому по тяжести греха рекомендуется разная временная длительность. Например, матерям, родившим ребенка, запрещено входить в храм в течение сорока дней: «42. Мати рожши 40 днии да не входить въ церковь»<sup>46</sup>. Действует принцип, согласно которому для очищения после осквернения должен пройти определенный период времени. Тот же принцип приложения телесных и духовных усилий действует и в других случаях, искупающих тяжесть проступков: «67. Прашахъ пакы: аже отроци холостии каються оу насъ, яко блюстися блоуда; да дроугыи и сблюдеть колико любо, а дроугыи мало, дажь и падають: лзе ли имъ въ божници быти, и еоуангелье целовати, и дора ясти? - И повеле не боронити всего того. 68. Рехъ: лзе ли владыко, любо си одиною дати имъ причащанье, съблюдше добре 40 днии, аще и кроме говенья, не ядоуче мясъ, ни медоу пьючи, и от блоуда, ать тако не помроуть, гроубъ и отноудь не причащалъся? -И възбрани, рече, емоу, абы пересталъ. – Иже хощетъ 40 днии стерпети прчащавься, то пакы опять на тоже възвратиься? – Возбраняи, рече» 47. С точки зрения иерархической заданности оценок проступков паствы, нельзя не видеть определенного послабления для молодых по сравнению с общими правилами воздержания. Если простец, несмотря на послабление со стороны пастыря, снова обращается к греху, только в таком случае рекомендуется ужесточение дисциплинарного воздействия на него со стороны церковнослужителя.

Для очищения «внутреннего человека» в церковных установлениях существует ряд молитв и последований от скверны, но Кирик сосредоточивается не столько на них, сколько на конкретных приемах дисциплинирования плоти либо телесным, либо духовным воздействи-

 $<sup>^{45}</sup>$  Там же. Стб. 25.  $^{46}$  Там же. Стб. 33.  $^{47}$  Там же. Стб. 41.

ем на врачевание души. «Вопрошание» указывает соответствующие епитимийные средства для этой цели. Например, распад молодой семьи считался греховным, поэтому разведенным супругам рекомендовалось наложить епитимью в виде отказа от причастия<sup>48</sup>. А какой-то не названный тяжкий грех связывался 10-летней епитимьей. Причем строгость исполнения в пределах этого срока варьировалась. Кирик спрашивал, можно ли в пределах этого срока только на первые один-два года запретить употребление мяса и меда. Нифонт же разрешает такового грешника от поста в воскресные, субботние и пасхальные дни<sup>49</sup>.

Особый раздел «Вопрошания» — правила чистоты для женщин. В храм, где неожиданно родится дитя, церковные правила запрещают входить три дня: «46. Въ немже храме мати детя родить, не достоить влазати въ нь по три дни, потом помыють всюде и молитвоу створять, юже ндъ съсоудомъ творять осквернышимъся, молитвоу възметь чистоую, и тако влазить»  $^{50}$ . К крещению и причастию не допускались женщины, пока они не очистятся от обычного (пункты № 45 и № 50 «Вопрошания»)  $^{51}$ . Наряду с этим с учетом женской физиологии рекомендовались также облегчение при отправлении заупокойных субботних поклонов в пятницу после вечерни. Нифонт не поощрял поклоны до земли, однако на воскресные земные поклоны запрет не распространялся  $^{52}$ .

Совершенно иной уровень сакрально-смысловой стратификации отражают рекомендации в отношении бытовых ситуаций, да и просто правил обращения с предметами. В этой связи большое значение придавалось сакрализации повседневных вещей, в частности посуде: «2. Достоить ли, рече, глиньну съсоуду молитвоу даяти осквърнышюся, ци ли толико древяноу, а инех избивати? – Якоже древяноу, такоже глиньноу, тако меди, стъклоу, и среброу, и всему твориться молитва» 53. Автор не конкретизирует обстоятельства осквернения. Возможно, что рекомендация направлена на сохранение дорогостоящих сосудов, если ими пользовались «поганые» с точки зрения веры люди или они были осквернены животными, что в данной ситуации одно и то

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же. Стб. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Там же. Стб. 49–50.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же. Стб. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Там же. Стб. 34, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Там же. Стб. 26. <sup>53</sup> Там же. Стб. 23.

же. Соединение в пище и питии с иноверными и язычниками рассматривалось как осквернение и требовало исправления поклонами и молитвами. В нашем случае Кирик уточняет у владыки Нифонта, каковой посуде можно дать молитву и через нее сохранить посуду? Или другой пример, когда описывается ситуация использования одной и той же лохани для мытья и питья. Нифонт не находит догматических оснований для запрета<sup>54</sup>. Происходит регламентация правил, приноровленных к повседневным бытовым запросам.

Согласно предписаниям древнерусских епитимийников, разновидностью которых является «Вопрошание» Кирика, скверна связывалась с личным грехом, в соответствии с которым налагалась епитимия, иногда длительное отлучение от святыни. По принятому в церкви правилу перед причащением причастникам обязательно читается молитва от скверны. Особо надо подчеркнуть, что основой нечистоты является не столько сластолюбие, сколько сознательный бунт и кощунство: нарушение естественных и очевидных табу и запретов, установленных Богом. Кроме того, нечистота – это прямой путь ко греху, который выступал как нарушение меры, божественной гармонии и стройности бытия. Данный принцип хорошо был сформулирован в одном древнерусском тексте: «Бог вложил есть всякое похотенье человеку духовным и телесным делом: спанию время и мера, похотению едению время и мера, питию время и мера, женоложью похотенью время и мера. Что ли боле и имена писати? Всему есть похотению время и мера уречено, живущему в вере чистей, керстьяньстве. Да аще будет вся та похотениа деати будет без времени и без меры, то грех будет в души, а недуг в телеси. Недуг весь рождаеться в телеси человечи в кручине, кручина же съсядеться от излишнего пития, и ядения, и спания и женоложья, иже без времене и без меры»<sup>55</sup>. Поэтому вполне оправданы положенные в случае нечистоты епитимии, носившие отнюдь не только юридический или формальный характер. И в случае с «Вопрошанием» Кирика, как и в отношении применения любых церковных дисциплинарных норм запретов, режим «угождения плоти» оказывался загнанным «в тишину» подсознания, и средством избавления может быть только полное его искоренение<sup>56</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Там же. Стб. 31.

 <sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Цит. по: *Попов А.Н.* Историко-литературный обзор древнерусских полемических сочинений против латинян (XI–XV в.). М., 1875. С. 56.
 <sup>56</sup> *Borst A.* Lebensformen im Mittelalter. Frankfurt/M.; Berlin, 1973. S. 147–148.

Если оценивать в общем прямой смысл дисциплинарных и запретных рекомендаций «Вопрошания», а также подобных ему пенитенциарных источников, то можно констатировать, что следование плотским инстинктам в этих сочинениях оценивается как «обман природы и Бога». Телесные удовольствия рассматривались как «беззаконство», «осквернение», «огорчение утробы Творца и Бога». Они требовали строгой регламентации и как самый распространенный источник скверны строго табуировались. Устанавливался предел «иже не преидеши». Эту особенность отмечают исследователи древнерусской мысли<sup>57</sup>.

Установление жестких рамок для регуляции ритуальной сферы и причастной к ней телесной жизни, в соответствии с доктринальными требованиями вероучения, понуждало церковных идеологов подчинять четким правилам богослужение и на этом фоне регламентировать потребности тела, помыслов и желаний. Сфера интимной жизни находилась под неусыпным вниманием церковнослужителей, которые руководствовались церковными канонами и схемами (где господствовали иерархичность как общий принцип ценностей, примат духовного над материальным в соответствии со шкалой ценностей, а в ракурсе телесных потребностей неизбежное примирение с репродуктивностью, которая допускается только в рамках доктринально заданной моногамности и т. д.). Но так можно обозначить смыслы произведения, пользуясь суконным философским языком. На языке эпохи в общем смысле подлежало осуждению все, что «чрес естьство сотворенное быша»<sup>58</sup>. А градацию противоестественных действий перед лицом метафизической трансцендентности (отталкиваясь от должного, категорически недопустимого, сначала упорядочивание сферы ритуальной, а потом бытовой, а уже в последней выделение смертных и непрощаемых грехов, затем грехов разной степени тяжести, наконец, поступков, порицаемых как слабость и допустимых с оговорками в качестве компромисса) - все это выстраивается в последовательную иерархию ценностей, хотя и не систематизировано самим автором «Вопрошания».

В вопросах Кирика и ответах владыки Нифонта послабление строгих церковных правил в сравнении с современной канонической действительностью проходит одной из основных смысловых линий

 <sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Чумакова Т.В. «Странник я на земле». Человек в поисках рая (по материалам древнерусской книжности) // Образ рая: от мифа к утопии. СПб., 2003. С. 57.
 <sup>58</sup> Штекть А. О средневековом концептуализме // История средневековой философии. М., 1912. С. 79.

«Вопрошания». По сравнению с существующей ныне системой церковных правил снисхождение допускается даже в отношении священников: «77. Попоу слоужити въ неделю, а пакы будеть слоужити емоу въ вторникъ, досътоить ли емоу съвкупитися съ подружьемь межю темь? - Расмотривше, рече, аже молодъ и не воздерьжливъ, не боронити; ажь ли ся вздержить, а лоуче не запрещати силою, али болии грехъ»<sup>59</sup>. Мирянам по современным клерикальным меркам тоже даются значительное послабление церковного закона даже в Великий пост: «57. Прашахъ: достоить ли дати томоу причащание, аже въ велкикыи пость съвкоупляеться съ женою своею? – Разгневася: ци оучите рече, въздержатися въ говение от жен? Грехъ вы въ томъ! – Рехъ: написано, вадыко; есть бо въ оуставе въ белечьскомъ, яко добро есть блюстися, яко Христовъ постъ есть. Аще не могоуть, а преднюю неделю и последнюю. И Феодосъ, рече, оу митрополита слышавъ, напсалъ. – Такоже не ни напсавъ, рече, ни митрополитъ, ни Феодосъ, разве неделя празьдникъ; а праздное недели вси дние, акы днье неделя. Аще ли створить тако, запрети емоу пакы творити. А хотяче комоу причащатися въ неделю, то въ соуботоу измытися рано, и пакы къ жене въ понеделникъ на вечеръ» 60. Но в средневековых номоканонах мы также найдем расхождения с позициями «Вопрошания». Отвечавшие на запросы Кирика иерархи в своих рекомендациях опирались на выбор тех канонических документов, которые в наибольшей степени, по их представлениям, соответствовали логике тогдашней действительности.

Как мы видим, скидка на слабости человеческого естества были значительными. Но были ли они компромиссом, как ныне видится неким исследователям? На наш взгляд, в ответах епископа Нифонта не было сознательной установки на послабления. Затруднение Кирика и ответы новгородского владыки, возможно, отчасти объясняются обращением их к различным редакциям церковного Типикона (греч. Толко от толо образец, устав), пришедших на недавно обращенную в христианство Русь<sup>61</sup>. В любом случае тема возможного послабления грешникам со

 $<sup>^{59}</sup>$  Памятники древнерусского канонического права. Стб. 45. Стб. Там же. Стб. 37–38.

<sup>61 «</sup>В Русской Церкви первое время было распространено влияние Типика Студийского – в монастырях, а также Великой церкви – в кафедральных епископских храмах, имевших большие певческие хоры. Но со временем их место занял Устав Иерусалимский. По мнению проф. И. Мансветова, в России было до шести редакций Иерусалимского Устава. Первой из них была редакция сербская. Затем сказывалось влияние некоторых других его редакций.

стороны Нифонта требует специального изучения с привлечением действоваших в Древней Руси церковных законоустановлений. Априорное предрешение этого вопроса было бы преждевременным. Из текста «Вопрошания» не следует, что епископ новгородский собственной «епископской» волей отменял те или иные правила. Как человек, который поставлен блюсти церковный закон, он не мог действовать в разрез с канонами. Владыка Нифонт в своих ответах Кирику исходил не из нисхождения к человеческой слабости, а мог ориентироваться на менее строгую версию устава, чем обращавшийся к нему с обозначением актуальных для того времени проблем вопрошатель<sup>62</sup>. Впрочем, определенные послабления недавно христианизированной пастве в вопросах погребального ритуала он все-таки делал, но данная сфера не регулировалась специальными предписаниями 63.

Из ответов Нифонта Кирику преждевременно делать вывод, что эти ответы являлись либеральными с современной церковной точки зрения. К тому же, как мы показали выше, с точки зрения сакральносмысловой градации содержания первоочередное внимание сфокусировано на обеспечении трансцендентно обусловленной ценности святыни в обстановке земной жизни. На этом фоне довольно незначительное число казусов имело отношение к неофитам, которым предстояло пройти путь христианского совершенствования и в отношении которых далеко не всегда рекомендовалось суровое дисциплинарно-воспитательное воздействие. В тех условиях владыкой Нифонтом допускались такие компромиссы, которые не подрывали канонических основ церковной практики (например, сокращение сро-

Введение у нас Иерусалимского Устава не было актом административным, а происходило постепенно, явочным порядком. Но всё же большое значение в этом отношении имеет деятельность святителя Московского Киприана (XIV в.), родом болгарина, введшего у нас Служебник так называемой филофеевской – евфимиевской редакции. Иерусалимский Устав особенно сильно стал распространяться при его преемниках. Если до XIII в. в России преобладал Студийский Типик, а со времени митрополитов Фотия и Киприпреобладал Студийский типик, а со времени митрополитов Фотия и Киприана на началось тяготение к Иерусалимскому, то, как свидетельствует архиепископ Владимирский Сергий, к XV в. у нас были уже почти повсеместно распространены Устав Иерусалимский и богослужебные книги по этому Уставу» (Дмитриевский А. Богослужение страстной и пасхальной седмиц во св. Иерусалиме IX–X вв. Казань, 1894. С. 289).

62 Этот вопрос могут прояснить только подробнейшие канонические иссле-

<sup>63</sup> См. статью В.В. Милькова в настоящем сборнике.

ков оглашения для обращаемого в христианство язычника-славянина или латинянина).

В общем и целом «Вопрошание» Кирика – канонический памятник XII в. – дает представление о древнерусском и отчасти уже исчезнувшем этическом миросозерцании. Это мировосприятие «пропитывало» не только ритуальную, но и бытовую сферы. Для Кирика нет дейдействий, безразличных в нравственном отношении, даже в житейском обиходе. В его понимании вся жизнь должна рассматриваться с точки зрения непрерывного служения Богу и следованию его заповедям. В соответствии с полюсами ценностных установок вероучения, в диапазоне реальности поступки его современников оценивались от крайностей падения до взлетов высокого духовного подвига (последнее, в силу специфики покаянного жанра, постулировалось от противного).

В содержании «Вопрошания» собрано много конкретики, создающей нравственный портрет современного Кирику общества, но одновременно с опорой на авторитет Нифонта и церковной классики в реальную жизнь адресуются нужные средства канонически обоснованной ритуальной практики, запреты и правила очищения падших от скверны. От противного создается и программа, ориентирующая на движение к чистоте, которая призвана обеспечить должную с точки зрения Абсолюта нравственность. Таковы задачи, которые решал автор «Вопрошания», формируя у духовников, а через них и у духовных чад основные мотивы духовной деятельности христианина в его древнерусском идеале<sup>64</sup>.

«Вопрошание» Кирика, как и иные многочисленные епитимийные номоканоны и регулирующие религиозную жизнь правила, можно охарактеризовать через понятие иерофании, как сакральной категории, предложенной Мирче Элиаде. Он точно отметил, что оппозиция сакральное – профанное не может зеркально соотноситься с оппозицей святость – скверна. Сакральное – это не всегда иерофания, сакральное может быть и демонофанией (т. е. явлением демонического, нечистого). Если рассматривать жизнь религиозного человека, то она представляет собой цепочку иерофаний и демонофаний. С «психологической» точки зрения, например, каждый человек может вспомнить моменты одухотворенности (когда человек «пленяется» Благодатью),

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Древнерусский идеал можно рассматривать как частный случай средневекового христианского идеала, о котором см.: Эйкен Г. История и система средневекового миросозерцания. СПб., 1907. С. 124.

и также моменты, когда человек пленяется силой бесовской (например, разные случаи греховного падения)<sup>65</sup>. В этом смысле творческие усилия Кирика, как и многих поколений древнерусского духовенства, были направлены на стремление умножить благодатные проявления, а демонофонические если не исключить вовсе, то по крайней мере содействовать подавлению и направлению бытия человека во благо.

Современному человеку трудно понять эту древнюю онтологическую связность и органичность. Для философии новейшего времени поведенческие установки, предложенные и используемые Кириком, могут оцениваться в выражении М. Фуко как «карательная анатомия», или «психиатризация тела» 66. Под психиатризацией тела в десокрализованном восприятии человека и мира понимаются попытки опутать тело физиологическими запретами, положить если не предел, то жесткие рамки для чувственных наслаждений, якобы противоположных природе человека и лежащих вне выработанной христианской Церковью нормы. Наиболее радикально настроенные исследователи предлагают даже деконструировать весь средневековый христианский контент как неактуальный для современности и отживший свое. Однако горделивый субъективизм некоторых исследователей, абсолютизировавших модернистские ментальные новации, сбрасывает со счетов идущую на Руси от Кирика многовековую традицию, не утратившую своих последователей до настоящего времени.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Mircea Eliade. Symbolism, the Sacred, and the Arts. N.Y., 1986. P. 207.

 $<sup>^{66}</sup>$  Фуко M. Забота о себе. История сексуальности. Киев, 1998. Т. 3: Забота о себе. С. 219.

## «Вопрошание Кириково» как памятник покаянного права Древней Руси

Таинство покаяния в христианской традиции является одним из семи наиболее значимых таинств, при котором исповедующий свои грехи, при видимом изъявлении прощения от священника, невидимо разрешается от грехов самим Иисусом Христом. Согласно Священному Писанию покаяние является необходимым условием для спасения — «если не покаетесь, все так же погибнете» (Лк. 13, 3). Покаяние рассматривается церковью как духовный труд, как направленное на очищение усилие согрешившего человека, имеющее целью получить прощение и восстановить связь с Богом. Покаяние подразумевает такое духовное деяние христианина, в результате которого совершенный грех становится ему ненавистным.

Богословская традиция относит учреждение в церковной жизни таинства покаяния к моменту, когда Иисус Христос в своем воскресении является ученикам и дарует им власть прощать человеческие грехи силой Святого Духа: «Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас»; «Кому простите грехи, тому простятся; на ком оставите, на том останутся» (Ин. 20, 21–23; ср. Мф. 16, 19). О таинстве покаяния у христиан известно с апостольского времени. Указания на это содержатся в книгах Священного Писания (Деян. 19, 18; Иак. 5, 16). Во времена апологетов имела место практика тайного и публичного покаяния. Как свидетельствует каноническая традиция, публичное покаяние требовалось от тех христиан, которые своими грехами производили соблазн в церкви. В Библии сохранились примеры покаяния целых народов и отдельных личностей<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> При Самуиле, когда народ раскаялся в идолопоклонстве (1 Цар. 7, 6), при Неемии, в момент возобновления Завета, когда сыны Израилевы «встали и исповедовались во грехах своих и в преступлениях отцов своих» (Неем. 9, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Покаянная молитва Даниила и песнь трех отроков, Седраха, Мисаха и Авденаго, вверженных в вавилонскую печь (Дан. 9, 4–19; 3, 25–90).

Публичное покаяние практиковалось в Церкви до конца IV в. Его отмена связана с именем Константинопольского патриарха Нектария (ум. 398), который отменил должность пресвитера-духовника, занимавшегося делами публичного покаяния. Вслед за этим постепенно исчезли степени покаяния, и к концу IX в. публичная исповедь окончательно ушла из жизни христианской церкви. Современная церковная традиция объясняет это «оскудением благочестия», тем, что грешники стали избегать публичного покаяния из-за связанного с ним стыда. Другой причиной исчезновения этой формы таинства считается то, что грехи, открываемые всенародно, могли послужить соблазном для недостаточно утвержденных в вере христиан. Таким образом, с V в. тайная исповедь становится единственной формой покаяния<sup>3</sup>.

Уже в первые века христианства оформляются основные обрядовые формы совершения таинства покаяния, такие как устное исповедание грехов перед священником, поучение пастыря, совместные молитвы духовника и кающегося грешника, разрешение от грехов. Составление чина исповеди приписывается Иоанну Постнику, патриарху Константинопольскому (ум. 596)<sup>4</sup>. Однако он является автором лишь некоторых указаний или правил для исповеди и наложения епитимий за грехи, дополненных в последующие исторические периоды. Как указывает А. Алмазов, до X в. не известно ни одного источника с текстом устава Иоанна Постника, а памятники, сохранившиеся «после указываемого столетия, отличаются весьма большим разнообразием»<sup>5</sup>.

На основе установлений Иоанна Постника в разных монастырях сложилось несколько покаянных уставов. Наибольшую известность приобрел появившийся в VIII в. покаянный устав Студийского монастыря, который был принят древнерусским монашеством, а затем и приходским духовенством. Таинство покаяния в ходе исторического

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: *Максимович К.А.* Византийская практика публичного покаяния в Древней Руси: терминология и проблемы рецепции // Russica Romana. 1995. Т. 1. С. 7–24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Заозерский Н.А.* Номоканон Иоанна Постника в его редакциях грузинской, греческой и славянской. М., 1902. С. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Алмазов А. Тайная исповедь в православной Восточной церкви. Опыт внешней истории. Т. 1: Общий устав совершения исповеди. Одесса, 1894. С. 67. См. также: Суворов Н.С. Вероятный состав древнейшего исповедного и покаянного устава Восточной церкви // Византийский временник. 1901. Т. 8. С. 357–434; Заозерский Н.А. К вопросу о тайной исповеди (Отзыв о кн. Алмазова) // Христианское чтение. 1902. № 2. С. 293–306; 1903. № 3 С. 387–420.

развития христианской церкви претерпело значительные изменения, обросло специфическими чертами местных традиций.

В XI-XII вв. таинство покаяния постепенно входит в древнерусскую богослужебную практику, повсеместное его распространение исследователи относят к XV в. 6 Само последование таинства неизвестно, возможно восстановить лишь некоторые его особенности на основе послания преподобного Феодосия о заклании животных в день недельный $^{7}$ , поучения митрополита Никифора в неделю сыропустную $^{8}$ . К числу произведений, которые впервые глубоко затрагивают практику покаяния, можно отнести знаменитое «Вопрошание Кириково», в котором новгородский книжник поднимал относящиеся к покаянной практике вопросы. Обращение к высшим иерархам церкви за разъяснениями спорных (неясных) вопросов и обрядовых норм является обычным и находящимся в рамках многовековой традиции мероприятием, которое имеет целью упорядочить церковную жизнь на канонических основаниях. В условиях Руси это был первый опыт системного обсуждения правил и норм исповеди. Важность этого опыта хорошо осознавали современники, включавшие покаянные рекомендации «Вопрошания» в Кормчие книги. По сути, это был первый разработанный на русской почве в соответствии с запросами времени покаянный устав. Естественно, он был составлен на основе предшествующих уставов и привлекавшихся Кириком и Нифонтом канонических правил. Текст памятника свидетельствует о необычайно глубоких и разносторонних познаниях Кирика. Как автор первого древнерусского свода правил, Кирик оставил заметный след в развитии канонического права средневековой Руси.

Создание уникального для древнерусской культуры памятника по внутренним датирующим признакам относится к середине XII столетия<sup>9</sup>. Начиная с XIII в. «Вопрошание» получает распространение в составе Кормчей книги ранней русской редакции 10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Алмазов А. Тайная исповедь в православной Восточной церкви. С. 321.

Послание о неделе. Вопрошение князя Изяслава, сына Ярослава, внука Владимира, к игумену Печерского монастыря Феодосию // Гайденко П.И. История Русской церкви и церковно-государственных отношений в Киевской Руси (Обзор письменных источников) / П.И. Гайденко, Т.Ю. Фомина. М., 2009. С. 178.

Послание Владимиру Мономаху о посте.Послание Никифора, митрополита Киевского, князю всея Руси Владимиру, сыну Всеволодову, внуку Ярослава // Гайденко П.И. История Русской церкви... С. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *Симонов Р.А.* Кирик Новгородец, ученый XII века. М., 1980. С. 24. <sup>10</sup> *Щапов Я.Н.* Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси XI– ХІ́І вв. М., 1978. С. 179.

Кирик Новгородец первоначально был доместиком (регентом церковного хора) Антониева монастыря. Как позволяют судить источники, в конце 40-х — первой половине 50-х гг. XII в. он уже занимал более высокое и достаточно влиятельное положение в ближнем окружении новгородского архиепископа Нифонта (1130—1156). В это время в качестве духовника он исповедовал мирян, монахов и священников. Проблемы, с которыми сталкивались представители клира того времени, Кирик предлагал для обсуждения с главой новгородской церкви Нифонтом, киевским митрополитом Климентом и некоторыми другими авторитетными деятелями новгородской церкви. Он обсуждал с ними острые богословские вопросы, а также прецеденты богослужебной и исповедальной практики. Результаты этих бесед он тщательно записывал, а собранные вместе записи составили содержание его произведения, дошедшего до нас с названием «Се есть вопрошание Кирилово, иже вопроша епископа новгородскаго Нифонта и инехъ».

«Вопрошание Кириково», как и большинство древнерусских памятников, является многоплановым произведением, к которому примыкают тексты еще двух авторов: белого священника Саввы и священника Ильи из храма святого мученика Власия на Волосове улице. По мнению профессора А.С. Павлова, фигурирующий в тексте священник Илья впоследствии становится новгородским архиепископом. Некоторые исследователи считают, что именно благодаря ему «Вопрошание» получает известность в Новгороде как «устав блаженного Нифонта»<sup>11</sup>. Само произведение существует в трех редакциях: основной (или редакции кормчих); т. н. особой (или редакции сборников) и сокращенной 12.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Павлов А.С. Мнимые следы католического влияния в древнейших памятниках юго-славянского и русского церковного права. М., 1892. С. 64–66.

<sup>12</sup> Публикацию основной редакции см.: Памятники древнерусского канонического права // Русская историческая библиотека. СПб., 1880. Т. 6. Ч. 1. / изд. подг. А.С. Павловым. Стб. 21–62. В этой редакции содержание «Вопрошания» не систематизировано. Создается впечатление, что записи делались по мере возникновения вопросов на протяжении длительного периода, к некоторым темам автор «Вопрошании» возвращается неоднократно. Публикацию особой редакции, в которой позднейшими переписчиками сделана попытка струппировать статьи по тематическим блокам, см.: Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 1–27. Публикацию краткой редакции см.: Бенешевич В.Н. Древнеславаянская Кормчая XIV титулов без толкований. София, 1987. Т. 2. С. 90–94.

В поле зрения исследователей наследие Кирика попало с нач. XIX столетия<sup>13</sup>. Наиболее обстоятельно «Вопрошание» было исследовано С. Смирновым 14. Оценка канонического содержания памятника дана в обобщающем труде по истории древнерусской богословской литературы Г. Подскальски, <sup>15</sup> отдельные проблемы в контексте изучения церковного права рассмотрены Я.Н. Щаповым<sup>16</sup>, выявлению канонических источников отдельных статей сочинения Кирика посвящены работы Р.Г. Пихои<sup>17</sup>, К.А. Максимовича<sup>18</sup>, А.А. Турилова<sup>19</sup>. В последние годы различные аспекты «Вопрошания» исследуются в работах Р.А. Симонова<sup>20</sup>, В.В. Милькова<sup>21</sup>, В.О. Парфененкова<sup>22</sup>.

<sup>14</sup> *Смирнов С.И.* Древнерусский духовник. М., 1912. С. 104–132. <sup>15</sup> *Подскальски Г.* Христианство и богословская литература в Киевской Руси (988–1237 гг.). СПб., 1996. С. 306–310.

16 *Щапов Я.Н.* Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси XI–

XII BB. C. 179–180.

Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково») // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1973. Т. 1. С. 9–16.

18 Максимович К.А. Заповеди свуятыхъ отъць. Латинский пенетенциал VIII

века в славянском переводе. М., 2008. С. 149-151.

<sup>19</sup> Турилов А.А. Ответы Георгия, митрополита Киевского, на вопросы игумена Германа — древнейшее русское «Вопрошание» // Славянский мир между Римом и Константинополем. М., 2004. С. 221–225, 228–229. Симонов Р.А. Кирик Новгородец, ученый XII века. М., 1980; Он же. Роль Кирика новгородца в культуре Руси: к 900-летию со дня рождения // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2010. № 4 (42). С. 70–83.

 $<sup>^{13}</sup>$  Калайдович К.Ф. Памятники российской словесности XII века. М., 1821. С. 6, 165, 167; Он же. О времени перевода нашей Библии // Труды ОЛРС. М., 1823. Ч. 3. С. 169–173; Евгений (Болховитинов). Сведения о Кирике, предлагавшем вопросы Нифонту, епископу новгородскому // Труды и летописи ОИДР. 1828. Т. 4. № 1. С. 129–131; *Макарий (Булгаков)*. История Русской церкви. М., 1995. Кн. 2. С. 389–395. Историю изучения см.: Парфененков В.О. К вопросу об изучении трудов Кирика Новгородца // Прошлое Новгорода и Новгородской земли : тез. докл. и сообщ. науч. конф. 15 нояб. 1994 г. Новгород, 1994. С. 46-48.

*Мильков В.В.* Кирик Новгородец (XII век) как древнерусский ученый-мыслитель // Вестник РГНФ. 2004. № 4 (37). С. 50–65 (в соавторстве с Р.А. Симоновым); *Он* же. «Учение» Кирика Новгородца. Вводная часть к публикации памятника // Симонов Р.А. Математическая и календарно-астрономическая мысль Древней Руси. М., 2007. С. 306–319; Он же. Комментарии к публикации «Учения о числах» Кирика Новгородца // Симонов Р.А. Математическая и календарноастрономическая мысль Древней Руси. М., 2007. С. 328–335 (в соавторстве с Р.А. Симоновым); он же. Первый ученый Руси: жизнь, творчество, идейное своеобразие воззрений: к 900-летию Кирика Новгородца // Россия XXI. 2010. № 6. С. 107— 123; Мильков В.В., Симонов Р.А. Наследие Кирика Новгородца: (к 900-летию древнерусского ученого и мыслителя) // Эпистемология и философия науки. М., 2011. T. 27. № 1. C. 129–143.

Парфененков В.О. Древнерусское сочинение XII века «Вопрошание Кирика»: История текста: дис. канд. ист. наук. СПб., 1999. 193 с.

Однако рассмотрение «Вопрошания» как памятника покаянной дисциплины Древней Руси можно назвать в числе малоизученных аспектов.

«Вопрошание Кириково» является памятником покаянного права в рамках широкого спектра канонических предписаний, касающихся разных сторон церковной жизни. Автор произведения демонстрирует редкий для своего времени уровень ученой и богословской подготовки. Всё содержание произведения пронизано стремлением автора к утверждению традиций богослужения в соответствии с каноническими нормами. Правила и рекомендации «Вопрошания» ориентируют на преодоление языческих пережитков, упрочение авторитета новгородской церкви, привлечение в ее лоно как можно большего числа прихожан. Особое внимание уделяется порядку приобщения к христианским таинствам, когда исповедь сопряжена с врачеванием греховных проступков средствами епитимьи. Епитимийные рекомендации пронизаны заботой о ритуальной и нравственной чистоте представителей духовенства и мирян.

В тексте памятника выявляются три основных информационных пласта. Важнейший из них содержит сведения о повседневном, прежде всего семейном быте горожан, также обсуждаются проблемы богослужебной практики приходских священников, их семейная жизнь, в меньшей степени оговариваются вопросы, связанные с монашествующими. Положения «Вопрошания» позволяют составить представление о том, что считалось греховным и неприемлемым с точки зрения церковной морали того времени, а в чем «нету туть греха». Перечень грехов, о которых идет речь в произведении Кирика, обширен и разнообразен: грех изблечания святых даров (№ 1)<sup>23</sup>; грех взимания процентов с долга (№ 4); грех причащаться попадье у своего мужа (№ 20); грех нарушения пищевых запретов для монахов (№ 7, 25); грех осквернения блудом (№ 27, 30, 67, 68, 71, 78, 79, 84); грех двоеверия (№ 33); греховность нечистоты женской (№ 40, 45, 46); грех сексуальных забав среди детей (№ 50); грех нарушения моногамии (№ 69, 70, 94); грех воровства (№ 83); грех скверноядения (№ 88–90).

Конечно, в поле зрения внимания Кирика находились далеко не одни только ситуации грехопадения паствы. Все перечисленные выше

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Здесь и далее даются отсылки на принятую в публикациях нумерацию статей «Вопрошания».

проблемы регулируются в более широком контексте канонически выверенного отправления ритуалов. Владыка Нифонт дает рекомендации по совершению обрядов в целом и обращает внимание на особенности отдельных ритуальных действий. Так, при совершении литургии на Пасху владыка указывает, что игумен читает Евангелие в алтаре, смотря на запад, а диакон за ним повторяет, стоя перед алтарем, построчно читая по другому Евангелию (№ 22). Священнослужителям рекомендуется откладывать в Великий четверг запасное причастие для совершения треб (№ 13, 15), оставшиеся в Великий пост антидор и неосвященные просфоры можно использовать при последующих богослужениях (№ 101), не нужно доливать воды в вино, если совершается постная служба (№ 14), а в особых случаях разрешается служить на одной просфоре (№ 99).

Подробно рассматривается последовательность совершения обряда крещения ребенка (№ 41, 48), взрослых, инородцев и «латинян» (№ 10). Особо оговаривается порядок причащения и перечень читаемых над больными молитв (№ 44, 56). Владыка обращает внимание на ритуальную чистоту и практические аспекты заупокойной службы $^{24}$ .

«Вопрошание Кириково» является уникальным памятником канонической и богослужебной практики, где в беседах автора с владыкой Нифонтом значительное место занимает обсуждение особенностей совершения евхаристии. Этот обряд является одним из семи таинств, где верующий под видом хлеба и вина вкушает (причащается) самого тела и крови Господа во оставление грехов и в жизнь вечную. Материалы «Вопрошания» не позволяют в полной мере восстановить процесс подготовки к таинству, последовательность обрядовых действий, тонкости его проведения, но дают достаточно сведений об особенностях совершения причастия в Новгородской земле в середине XII в. Кирика интересуют исключительно практические аспекты совершения таинства.

-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Например, № 3: «Всегда же слоужи 3 ми проскоурами: одиноу великоую преже доры выяти, идеже мертвыи не вменяеться, а оне две за оупокои. А вино свое держи, коупивъ корчагоу, такоже темьянъ; а на томь емли собе. А испрашаи рече, или самъ разоумеи, коли ти дати въверице, а на том елико слоужьбъ разложи свечи и все. Рехъ емоу: "а еже бы елико соуботъ вынимати за того и до сорочинъ, обаче много бываеть свечь и вевериць 40". – А то, рече, велми добро, аще не своя неделя боудеть, а дроугоу рещи: помяни онсего, аже бывыи, набоженка». Регламентация действий с заупокойной кутьей см. № 38.

При обсуждении условий принятия причастия мирянами на Пасху (№ 30, 57, 58, 71, 75), основополагающее значение имеют заповеди Константинопольского патриарха Иоанна Постника (582–596 гг.)<sup>25</sup>. Владыка Нифонт настаивает, что наряду с половым воздержанием мирянину необходимо «жити въ посте и не имети гнева ни на когоже, соухо ясти чресъ день, а не пити, ни словесъ праздъныхъ молвити, и въ коупли не клятися и весде, ино много» (№ 71). Но, учитывая реалии повседневного новгородского быта, церковные каноны и для мирян и для клира значительно смягчаются. Так, мирянину дозволено дать причастие, если он выдержал «говение» три дня (№ 71). Нифонт объясняет свою позицию физиологическими особенностями находящихся в расцвете сил людей: «аже молодъ и не вздерьжливъ, не боронити» (№ 77), поэтому разрешает лицам, не сохранившим себя в половой чистоте, прийти к причастию, выдвигая непременное условие омовения и незначительного воздержания после принятия Таинства (№ 57).

Особое внимание в правилах «Вопрошания» уделяется причащению детей. На Пасху владыка рекомендует дать им причастие после воскресной заутрени, при этом пост и воздержание от пищи в день совершения таинства на младенцев и детей не распространяется (№ 58). Особо оговаривается в «Вопрошании» причастие во время крещения младенцев и детей. «А детя крестяче дати причастье, любо си и не приношено на вечернюю, или на часы, абы на обедню» - настаивает владыка Нифонт (№ 31). В православии считается возможным причащение младенцев с восьмого дня жизни. В Новгороде изучаемого периода эта норма соблюдалась (№ 48).

Причастие также является неотъемлемой частью церковного обряда венчания. Владыка, ссылаясь на заповеди святых отцов, не предписывает до совершения таинства даже воздержания (№ 72: «А по законоу поимающася малжена, аже ся годить и причащавшемася има, имети има съвкоупление тои нощи несть взбраньно. Темь бо телом и оною едино тело бываеть»). Особыми условиями, в соответствии с авторитетным мнением епископа, игумена Аркадия и игуменьи Марины, обставлялся порядок возможного причастия женщины во время «женской болезни» (№ 45). В этом случае было запрещено «въ божници ставати, еоуангелье целовати, дора ясти», но в отдельных случаях, в качестве исключения, ополоснувшись, женщины допускаются к причастию<sup>26</sup>.

25 Вопросы № 71,78.

<sup>26 «</sup>Оже нелзе ся будеть причащати лето, или поль лета, то ополоснутися вечере, а наоутрие коиъкати. Аще ли въ нощь ли боудеть, или оутро [до] обеда, а въ дроугый день; аже ли инако нельзе, зане всегда есть, а пред обеднею ополосноувшеся, и тако причащатися» (№ 45).

Важным моментом является вопрос о месте причащения мирян, белого духовенства и членов их семей. В тексте «Вопрошания» прослеживается две тенденции: попу лучше причащаться в монастыре (N 32: «Причащатися достоить попоу въ монатьи съ людми, аще бы не слоужилъ, и пакы коли хотя слоужити»), а людям или в монастыре или у попов (N 71: «И прочии, рекоут, попове ци но томоу дають на великъ день толико говенье оутерпевшимъ?»).

Особое значение имеют рекомендации Нифонта по порядку приготовления на Пасху запасных святых даров, и перечисляются случаи их использования. Обычно таинство причастия происходит в рамках божественной литургии, но есть ситуации, когда священник в ислючительных случаях может причастить желающих, главным образом больных, не совершая службы. Согласно современным правилам для этого он берет дары из дарохранительницы и «идет с ними к больному, немощному, который не может сам прийти в храм» <sup>27</sup>. Хотелось бы отметить, что первые чин причащения больных в Русской церкви был описан именно в «Вопрошании» Кирика. Нифонт обстоятельно описывает последовательность молитв и обрядовых действий в этом важнейшем из церковных таинств (№ 13, 14, 15, 56).

Особое внимание в беседах владыки и Кирика уделяется теме материнства и детям. Крещение детей рассматривается как важнейшее таинство, которое позволяет ввести младенцев в лоно церкви как можно раньше (Саввино № 16). В «Вопрошании» постулируется, что тяжкий грех ляжет на священника, если его небрежением ребенок умрет некрещеным (№ 50). Нифонт подробно оговаривает последовательность совершения таинства: «Попови достоить, хотяче погроужати въ воде, роуце собе завити, а [ть] не омочиться опястье, такоже и пелена. А на воде 3 кресты творити порядоу; мюром помазати чело, и ноздри, и оуши, [и] сердце и единоу рукоу правоую» (№ 41). В целом описание крещения совпадает с современной практикой, однако необходимо обратить внимание на целый ряд особенностей. В частности, после миропомазания традиционно следует помазание елеем, что отсутствует в «Вопрошании». В тексте прослеживаются и другие отличия от современной церковной традиции, согласно которой миро наносится на область сердца, а не на грудь. Совершается помазание не всех конечностей, как предписывают современные требники, а только правой руки. Безусловно,

\_

 $<sup>^{27}</sup>$  Настольная книга священнослужителя. М., 1977. Т. 1. С. 400–433.

причины возникновения данных особенностей требуют дальнейшего обстоятельного изучения. Возможно, обрядовая сторона совершения таинства крещения к середине XII в. не получила окончательного закрепления, либо произошло упрощение обряда в древнерусской практике или только на Новгородской земле, но столь пристальное внимание владыки объясняется жизненной важностью крещения для новорожденного.

Неотъемлемой частью обряда крещения является причастие. Для младенцев при совершении данного таинства не предусмотрено никаких канонических и временных ограничений (№ 31, 60, Саввино № 20). В то время как требование воздержания от пищи до обеда является непременным условием для матери или кормилицы (№ 60). Нифонт, осознавая важность приобщения младенцев к таинствам, настаивает на канонической чистоте совершения обрядов и не велит давать причастие младенцам, если матери не соблюли пост. Нарушение данной нормы квалифицируется как грех.

Сами роды церковь считала делом нечистым, однако твердой позиции в этом вопросе Нифонт не высказывает. С одной стороны, он требует — «мати рожши 40 днии да не входить в церковь» (№ 42), но в последующих вопросах его позиция значительно смягчается. Срок, когда роженица не может входить в храм, сокращается до 3 дней, в этом случае необходимо «молитвоу створять, юже надъ съсоудомь творять осквърнышимъся» (№ 46). Для новгородского духовенства того времени было важно приобщение горожан к церковным таинствам.

Судя по «Вопрошанию», клириков того времени волновала проблема конкуренции с волхвами и латинскими (фряжскими) попами: «Аще жены детеи деля творят что любо, а еже возболят или волхвом несут, а не к попови на млтву то 6 недель или 3 аще будут молоди. Аще носили къ фряскому попу дети на молитву 6 недель, рече, занеж акы двоеверец сут. Аще тои бабят а тем повеле на 15 лет отлучитис от цркви и взем млтва чтаса тож влазит. Аще роду и рожедници крають хлебы и сыры и мед браняш велми и негде реч молвят горе пиющим рожденицам» (Ильино № 18). Церковь рассматривает женщин как хранительниц языческих обрядов, накладывает на них ептимью и отказывает в причащении. Но показательно, что за обращение к волхвам применяется более мягкое наказание, большего осуждения заслуживает обращение к «фряским попам», за это накладывается епитимья 6 недель. Новгородцам XII в. латинская богослужебная практика была хо-

рошо известна не только благодаря экономическим связям с Европой. Летописные известия подтверждают наличие на Новгородской земле католических храмов, таких как церковь святого Олава, или «немецкая ропата», построенная на месте церкви Иоанна Предтечи. Кирик сам был воспитанником монастыря-переселенца, основанного в 1106 г. прибывшим из Рима Антонием. Так что же сподвигало новгородских женщин обращаться чаще к варяжским попам? Может быть, высокий духовный авторитет или менее строгие требования при подготовке к совершению таинств и обрядов. Возможен и прагматичный аспект — низкая стоимость исполняемых треб<sup>28</sup>.

Особое внимание церковь уделяла супружеским отношениям после рождения ребенка. Близость с женой ранее 8 дней после родов была греховна «велми сего законъ бранитъ». В случае нарушения накладывалась ептимья 20 дней, но если муж «аще велми нетерпел то. 12. днеи»<sup>29</sup>. И в этом случае необходимо констатировать смягчение наказания как снисхождение к физиологическим потребностям. Супружеские отношения, половая гигиена в «вопрошаниях» Кирика к Нифонту обсуждаются достаточно часто. В частности, дискуссия между Кириком и владыкой разгорелась по поводу возможности причащения супругов в случае их невоздержания от близости в Великий пост. Нифонт настаивает, что «ни митрополит, ни Феодос» супружеских отношений не запрещают и грех попам учить воздерживаться во время поста от женщин (№ 57, 71) Владыка оговаривает два варианта – для причащения мужчине достаточно в субботу ополоснуться, в воскресенье принять причастие, а в понедельник можно к своей жене (№ 57), то же касается и молодоженов (№ 72).

Для того, чтобы подготовить прихожан к соблюдению канонических требований во взрослой жизни, церковь значительное внимание

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> «Вопрошание» позволяет судить о стоимости лишь заупокойных служб, которые достаточно высоки: «А за оупокои сице веляше слоужити сорокоустье: на гривноу пятью, а на 6 коунъ одиною, а на 12 коунъ двоичю, или како мога; но все за того единогои пение и слоужьба: того вино, темыанъ, и свещи, [и] проскоуры» (№ 3). Однако практика заказных литургий, характерная для латинской богослужебной практики, несмотря на очевидные материальные выгоды Нифонтом гневно отвергается. Как полагает А.Г. Кузьмин, она могла распространиться среди западных славян ирландцами через моравское посредничество (см.: Кузьмин А.Г. Падение Перуна. М., 1988. С. 171).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Вопрошание Кириково (особая редакция) // Гайденко П.И. История Русской церкви и церковно-государственных отношений в Киевской Руси (обзор письменных источников) / П.И. Гайденко, Т.Ю. Фомина. М., 2009. С. 188.

уделяет воспитанию неженатых отроков и девиц. Для разрешения спорных вопросов в этой сфере Кирик опирается на заповеди Иоанна Постника, а за разъяснением обращается к разным лицам: владыке Нифонту, митрополиту Клименту, игумену Аркадию. Кирика беспоко- ит ситуация, когда неженатые отроки не могут удержаться от блуда (№ 67, 68). Основной акцент при рассмотрении данного вопроса сделан на сохранении телесной и нравственной чистоты. Нифон подтверждает греховность этого деяния и требует твердо настаивать на воздержании, но если все-таки неженатые запятнали себя блудом, то решающим фактором здесь является твердое желание отрешиться от греха и встать на путь исправления.

Несмотря на все послабления, церковь глубоко осуждает такие греховные поступки, как явный блуд с наложницами и скрытый со «многими рабами» (№ 69), сексуальные извращения (№ 78), скотоложество (Ильино № 15). Традиционную для духовенства позицию владыка Нифонт отстаивает и в отношении разводов - «им (супругам. - $T.\Phi.$ ) опитемя. не даи рече причщения тому которыи распускается или умирати начнет тожде даи» (№ 92). Причины «роспуска», допускаемые новгородской церковью, соответствуют канону святого Василия (№ 94), но Нифонтом оговариваются и причины развода, отражающие реалии Великого Новгорода того времени: если один из супругов не в состоянии удовлетворить сексуальные потребности партнера, либо удержать его от блуда, если в течение четырех лет муж «порты се грабит. или пропиваетъ. или ино зло» (№ 92). В этом случает и блуд, и пьянство рассматриваются и как грех и как социальное зло. Записанные Кириком со слов Нифонта узаконения призваны были способствовать укреплению уз брака, росту их значимости и подчинению супружеской жизни нормам христианской морали. Многие из перечисленных грехов могли быть выявлены покаянными методами.

Строгие требования высказываются в отношении исполнения приходскими священниками своих духовных обязанностей, даже при непрерывном богослужении в господские праздники необходимо «не спавши служит» (Саввино № 10). Гневную реакцию со стороны Нифонта вызывает вопрос об отказе священника принять исповедь у мирянина, направив его к другому попу<sup>30</sup>. Это воспринимается владыкой

 $<sup>^{30}</sup>$ Вопрошание Кириково (особая редакция) // Гайденко П.И. История Русской церкви... С. 187.

как вопиющий факт и тяжкий грех. Ситуация перехода от одного духовного отца к другому представляется возможной, но для этого, так же, как и в западной традиции, прихожанину необходимо взять отпускную грамоту<sup>31</sup>. К сожалению, «Вопрошание» не позволяет судить о причинах данного шага со стороны прихожан, но, вероятно, они должны быть достаточно вескими. Поэтому на этапе утверждения христианства на Новгородской земле Нифонт многократно подчеркивает значимость систематического, грамотного и добросовестного служения представителей клира (№ 66). Строгие моральные требования предъявляет владыка к приходскому духовенству. Даже однократное падение священника в блуде наказывается низвержением из сана (№ 84), дьяконом не достоин стать холостяк, имеющий ребенка на стороне (№ 79) или тот, кто растлил девицу, а женится на другой (№ 80). В случае близости с женой попу предписывается совершать службу вне алтаря. Таким образом, интимная жизнь священника становится очевидной для окружающих. Не прощается попу нарушение канонических норм и в его семье. Нифонт настаивает на разводе попа с женой, не сохранившей до брака девственность (№ 81) либо творящей прелюбодеяния в браке (№ 82).

«Вопрошание» рисует довольно неприглядную для благочестивого глаза картину христианизируемого новгородского общества, как мирян, так и представителей клира. Учитывая широкие масштабы укорененных прегрешений, владыка проявляет значительную терпимость, предлагая компромиссное разрешение между требованиями веры и реалиями жизни, смягчая предусмотренные канонами наказания. Тем более, что в богослужебной практике епитимья представляет собой не средство наказания согрешившего за содеянное, а способ врачевания, в котором нуждается всякий кающийся грешник.

«Вопрошание» свидетельствует о дифференцированном подходе пастырей к врачеванию своих чад. Согласно рекомендациям церковных авторитетов того времени, священник, налагая епитимью, должен отличать грехи слабости, совершенные против воли и неосознанно, от грехов, совершаемых сознательно и свободно. Какими бы ни были грехи, если они не очищены истинным покаянием, то они умножаются, делаясь укоренившейся привычкой и становятся смертоносными. К простительным относятся те грехи, которые еще не стали господствующими в поведении человека и которые он с помощью Божией

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же.

успешно побеждает. В частности, под снисхождение попадают отроки, запятнавшие себя блудом ( $\mathbb{N}_2$  30), и даже женщины, совершавшие языческие обряды (Ильино  $\mathbb{N}_2$  18). При этом людям благочестивым епитимья назначается большая, а менее благочестивым — меньшая. В новгородской практике XII в. это требование исполняется в полной мере. Владыка Нифонт подчеркивает, насколько важна помощь близких людей при исполнении ептимьи: «достоит ли жене мужу своему помоч терпети опитемьи и мужу жене своеи достоит велми волею якож друг другу и брат брату добро есть тако» ( $\mathbb{N}_2$  96).

Интересен вопрос о том, какие согрешения достойны были наказания и насколько строгая предусматривалась ептимья. Необходимо отметить, что перечисленные в «Вопрошании» виды наказания были максимально дифференцированными, предусматривали многочисленные смягчения в зависимости от обстоятельств. Так, если человек изблюет причастие, то наложенная епитимья предполагала ежедневное воздержание от меда, мяса и молока, кроме субботы, воскресенья и времени Великого поста. Учитывались и причины совершившегося, если это произошло от неуемного обжорства, то полагалась ептимья 120 дней, от объедения или пьянства – 40 дней, от брезгливости – то 20 дней, изза болезни – 3 дня. Но если изблеванное причастие съедят собаки, это оценнивается как осквернение святых даров и предписывался стодневный пост (№ 1). В случае развода супругов используется такой вид наказания, как лишение причастия, исключение составляют обстоятельства возможной смерти (№ 92). Вызывает интерес и такой факт, как наложение ептимьи «втайне» от других прихожан, в «Вопрошании» таким образом наказывается нарушение супружеского воздержания в воскресенье и субботу (№ 73).

В «Вопрошании» Кирик поднимает вопрос о посильности наказания для грешника. Он советуется с владыкой, можно ли мирянину, которому наложена десятилетняя ептимья, сначала определить наказание на год, два или три (№ 95). Здесь Кирик, вероятно, исходит из позиции, что длительное и строгое наказание может вызвать у грешника чувство безысходности, излишней его тяжести, а продление ептимьи будет дополнительным стимулом для очищения человека, вставшего на путь исправления.

Однако наказания, предусмотренные в «Вопрошании», связаны не только с ограничениями пищевого режима и приобщения к таинствам. Предусмотрено и добровольное наложение ептимьи на себя самим прихожанином. Так, если он впервые покаялся в блуде, то воз-

можно добровольное воздержание от скоромного в субботу и воскресенье (№ 95). Подобный прецедент является показателем осознанного осуждения мирянином совершенного им греха.

Строгого запрета и осуждения со стороны духовенства заслуживают прецеденты, связанные с пережитками языческих верований, такие как совершение обрядов в честь Рода и Рожаниц (№ 33). Отголоском поминальной тризны являются земные поклоны, поэтому в церкви они разрешены владыкой лишь в воскресенье после вечерни (№ 9). Под запретом находится и паломничество в Иерусалим, которое воспринималось как зло, ибо давало пилигримам возможность десоциализироваться и за чужой счет праздно есть и пить (№ 12).

В отношении представителей духовенства применялись более строгие наказания, чем в отношении мирян. Поп или дьякон, замеченный в сексуальных извращениях, на время наложенной ептимьи отлучался от службы (№ 78). Осуждения и увещевания заслуживает недобросовестное исполнение священником своих обязанностей (№ 66), например, служение без риз (№ 52). А взымание процентов в ростовщических операциях может грозить извержением из сана (№ 4). Таким образом, в годы, когда Кириком было составлено «Вопрошане» и в ближайшее к нему время, спектр наказаний, применяемых новгородскими духовниками для врачевания пороков паствы, был достаточно широк. В качестве дисциплинарных средств воздействия предлагалось лишение возможности приобщения к таинствам, пищевые ограничения, запрещение, осуждение, увещевание, назидания.

Наблюдения исследователей за историей бытования памятника позволяют судить о многовековой востребованности «Вопрошания Кирикова», списки которого переписывались вплоть до XVII столетия. С одной стороны, это могло быть связано с недостатком богослужебной литературы у приходских священников, а с другой – с недостаточным знанием канонических норм представителями древнерусского духовенства. Поэтому становится понятным, почему Кирик так скурпулезно записывает за Нифонтом порядок обрядовых действий, предусматривавших самые разнообразные жизненные ситуации.

«Вопрошание Кириково» отражает широкий спектр проблем новгородской богослужебной практики XII в., а в важном для клириков первого поколения деле формирования нравственно-религиозного климата четко очерчивает грани дозволенного и греховного. В этом уникальном памятнике покаянной дисциплины грехи подразделяются

на те, которые касаются сакрально-обрядовой (обращение к волхвам или «фряским попам», совершение языческих обрядов, неисполнение ептимьи) и повседневно-бытовые (развод, блуд, пьянство). Можно видеть, что представители иерархии лояльно относились к проступкам мирян, делали отступление от догматически закрепленных строгих норм и максимально смягчали накладываемые на грешников ептимьи. Содержание памятника дает основание сделать вывод, что уже в середине XII в. представители низшего церковного клира Новгорода становятся наставниками мирян и окормляют их с момента рождения, а затем до самой смерти духовно опекают свою паству. Они используют инструмент покаяния при совершении церковного таинства причащения с целью установления контроля за семейной и интимной жизнью прихожан. Согласно «Вопрошанию» на священнослужителях лежала обязанность ритуального очищения кающихся грешников, а через обряд исповеди они проводили большую воспитательную работу, прививая прихожанам навыки правильного нравственного выбора.

Более строгие требования, согласно «Вопрошанию», предъявляются к представителям духовного звания. В тексте памятника неоднократно подчеркивается необходимость неукоснительного соблюдения ритуальных требований и безукоризненной чистоты духовенства — это важнейшее условие упрочения авторитета самого духовника и новгородской церкви в целом.

Содержание «Вопрошания» позволяет проследить начальный этап становления традиции покаянного права Древней Руси, формировавшегося во времена Кирика в Великом Новгороде. Развитого института тайной исповеди, который в древнерусском книжном наследии представлен многочисленными вопросниками грехов с четко расписанными наказаниями, в ту пору еще не наблюдается. Поэтому прав был А.И. Алексеев<sup>32</sup>, который окончательное формирование практики покаянного права относил ко времени не ранее XV в. Именно в то время широкое распространение получают т. н. епитимийники. Но это уже следующий, более зрелый этап развития покаянной дисциплины на Руси. Основы же были заложены нормативными рекомендациями, которые в своем «Вопрошании» собрал Кирик Новгородец.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Алексеев А. И. Под знаком конца времен. СПб., 2002. С. 57–58; *Он же.* Эсхатологические переживания в Западной Европе и на Руси // Исследования по русской истории и культуре. М., 2006. С. 254.

## Свидетельства Кирика Новгородца о некоторых специфических чертах ритуальной практики обращения с умершими в середине XII столетия

(археологические и этнографические соответствия)\*

После того как в Новгороде в 1951 г. была открыта письменность на бересте, вопрос Кирика о допустимости попирать ногами грамоты был воспринят как прямое свидетельство древнерусского очевидца об использовании доступного подручного материала в эпистолярных целях<sup>2</sup>. При наличии прямых археологических параллелей с 65-й

<sup>8</sup> Работа выполнена по гранту РГНФ «Сокровенные знания Руси: традиции и интерпретации» №12-03-00501

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Несть ли в томь греха, аже по грамотам ходити ногами?» (№ 65). Здесь и далее отсылки делаются к пунктам «Вопрошания», на которые оно разбито публикаторами в имеющихся изданиях: Памятники древнерусского канонического права // Русская историческая библиотека. СПб., 1880 Т. 6, ч. 1. / изд. подг. А.С. Павловым. Стб. 21–62 (Основная редакция); Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 1–27 (Особая редакция)

редакция). См.: *Щапов Я.Н.* Кирик Новгородец о берестяных грамотах // СА. 1963. № 2; Янин В.Л. Я послал тебе бересту... М., 1975. С. 31; Симонов Р.А. Кирик Новгородец – ученый XII века. М., 1980. С. 22. Однако суть вопроса Кирика новгородскому владыке, по-видимому, следует понимать шире, чем отражение бытовой практики отношения новгородцев к письмам, которые выбрасывали после прочтения за ненадобностью. В древнерусскую эпоху под грамотой понимали не только послание, или письменный документ. В широком смысле этот термин обозначал нечто написанное вообще, т. е. письменность, или даже начертание букв (Словарь русского языка XI-XVII вв. М., 1977. Вып. 4. С. 119–121; Словарь древнерусского языка (XI–XIV вв.) М., 1989. Т. 2. С. 381– 384). Видимо, вопрошатель стоял перед важной аксиологической проблемой: можно ли попирать ногами то, что причастно к выражению священных истин. Мнение владыки на эту проблему практично и утилитарно. Нифонт разрешал утилизировать бытовую письменность на бересте («Аже кто изрезав помечеть, а слова боудоуть знати»). Азбука сама по себе не была для него священной только на том основании, что использовалась как носитель сакральной информации. За вопросом древнерусского грамотника просматривается сакральное отношение к письму вообще, ибо главное его предназначение - фиксировать священные тексты.

статьей «Вопрошания» для многих исследователей совершенно очевидной стала приближенность вдумчивого вопрошателя к реалиям новгородской жизни. А с учетом того, что в тексте присутствуют многочисленные авторские ремарки дневникового характера, аналитики творчества Кирика и прочие пункты «Вопрошания» воспринимают как непосредственную реакцию создателя этого произведения на насущные проблемы окружавшей его действительности. В обобщенной форме данную точку зрения выразил Я.Н. Щапов, который в сравнении со статьями Кормчих, предполагавших некую сумму возможных греховных казусов вообще, положения «Вопрошания» рассматривал как непосредственное «отражение местной новгородской жизни»<sup>3</sup>.

Вряд ли можно сомневаться, что многие из подведенных Кириком под рекомендации Нифонта и под канонические правила ситуации были актуальны в масштабе общерусской церковной жизни. Ведь если судить по распространению списков «Вопрошания», включавшихся в русскую редакцию Кормчей, то их тиражирование вызывалось потребностями не только исключительно внутриновгородскими. Но одно дело обстоятельства возникновения памятника, а другое – история его бытования. Прежде чем получить распространение, «Вопрошание» было привязано к конкретному месту – Новгороду. По характерным чертам оформления текста видно, что, как и в случае с пунктом № 65, целый ряд обсуждавшихся с владыкой проблем инициировался непосредственными наблюдениями автора «Вопрошания» над поведением и действиями окружавших его современников. Остановимся на двух прецедентах, касающихся ритуальной практики древних новгородцев при обращении их с умершими.

<sup>3</sup> Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI–XIII вв. М., 1978. С. 179. Ср.: Симонов Р.А. Указ соч. С. 22; Парфененков В.О. Кирик Новгородец — древнерусский ученый // Петербургские чтения — 96: (материалы Энциклопедической библиотеки «Санкт-Петербург — 2003»). СПб., 1996. С. 345; Федоров А.А. Истоки средневекового персонализма: Кирик Новгородец и Аттар // Человек. 2007. № 1. С. 114. Еще до подтверждения археологическими материалами местных истоков сюжетных компонентов «Вопрошания» к такому же заключению пришли С.И. Смирнов (см. работу указ. автора: Древнерусский духовник М., 1912. С. 109, 115) и Д.С. Лихачев (см. работу указ. автора: Новгородские летописные своды XII века // Известия АН СССР. Т. 3, вып. 2–3. Л., 1944. С. 100–103). Они увидели в мотивах творчества отражение новгородского быта.

Наглядным примером прямого отражения новгородских реалий является содержание пункта № 55, в котором Кирик сообщает, что он наблюдал детали погребальной обрядности, которые, судя по тому, что он предложил данную тему на обсуждение владыки, вызвали у него сомнения: «Иконоу погребли бяхоу с мертвецемь святого Михаила». Грамматическая форма не позволяет интерпретировать данную информацию отвлеченно и безотносительно к личности информатора, который фиксирует непосредственно известное ему, а может быть, даже случившееся на его глазах событие<sup>4</sup>. Возможно, данный сюжет и не привлек бы к себе особого внимания, если б и в данном случае не оказались обнаруженными археологические артефакты, подтверждающие существование описанного Кириком обычая и бесспорно свидетельствующие о безупречной точности сообщаемых в «Вопрошании» фактов.

При исследовании захоронений эпохи Кирика в пределах древней Новгородской земли неоднократно находили медные литые образки и другие христианские символы. Иконки-подвески с христианской символикой из захоронений времени создания «Вопрошания» найдены в 1983 г. на жальнике у д. Раглицы Батецкого района Новгородской области<sup>5</sup> и при раскопках курганного комплекса древнего новгородского

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> В вопросе Кирика употреблен плюсквамперфект, обозначающий действие, совершенное в недалеком прошлом. Указание на сюжет иконки предельно конкретизирует ситуацию, что в сочетании с плюсквамперфектом создает картину реально произошедшего, т. е. отражает знание вопрошателя о действительно имевшем место факте вещеположения литого образка в могилу. Ясно, что в такой форме речь идет не об абстрактном злоупотреблении и его нельзя трактовать как предписание, регулирующее возможное уклонение в ритуальной практике обращения с умершими. Форма выражения отличается лаконичностью. Очень лаконичными, но сочными языковыми средствами Кирик в этой статье сказал о многом, и понимать сказанное надо так: «Вот был такой случай, и я о нем знаю – погребли с покойником иконку, и не просто образ положили в могилу, а изображение архангела Михаила. А что думает об этом суеверии владыка?» (Автор сердечно благодарит за консультацию Н.Г. Николаеву. См. также ее статью в настоящем сборнике, где дана лингвистическая оценка данного сюжета).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Верхорубова Т.Л. Отчет о проведении археологических работ в Батецком районе Новгородской области отрядом Новгородского музея в 1983 г. // Архив ИА РАН. Р-1 № 9817.

погоста Которск в бассейне р. Плюссы $^6$ . Литые образки найдены также при раскопках могильника Хрепле в 1930 г. $^7$  и в курганах Санкт-Петербургской губернии $^8$ . На медальонах из указанных пунктов запечатлены следующие сюжеты: обозначенный Кириком Михаилархангел, несколько образков с изображением Успения Божьей матери, круглые литые подвески с изображением Спасителя и поясных фигур святых, которые трудно идентифицировать (предположительно Николая и Фомы), а также парнофигурные композиции неопределенных святых (рис. 1: 1, 9, 10, 14–17). Аналогичные литые иконкимедальоны обнаружены на северных окраинах Древней Руси, где встречались колонизационные потоки новгородцев и ростовосуздальцев $^9$  (см. рис. 2: 13, 18–21).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Кузьмин С.Л. Которский погост — локальный центр конца I — начала II тысячелетия н. э. в верховьях Плюссы // Материалы по археологии Новгородской земли. М., 1991. С. 161, 167; Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли // Церковная археология: материалы I Всерос. конф. Ч. 2 : Христианство и древнерусская культура. СПб.; Псков, 1995. С. 74–76; Он же. Погребальный обряд древнерусского погоста // Церковная археология. СПб., 1998. Вып. 4. С. 286–292.

 $<sup>^7</sup>$  Арииховский А.В. Раскопки 1930 года в Новгородской земле // СА. 1974. № 3. С. 187–193.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Спицын А.А. Курганы Санкт-Петербургской губернии в раскопках Л.К. Ивановского // МАР. № 20. СПб., 1896. С. 17. Табл. XII. № 32; Табл. V. № 22; Рябинин Е.А. Водская земля Великого Новгорода. СПб., 2001. С. 79–80.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Макаров Н.А. К интерпретации находок предметов христианского культа в древнерусских могильниках (по материалам Белозерья и Каргополья) // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 1989. С. 101–102; Он же. К оценке христианизации древнерусской деревни в XI– XIII вв. (Погребения с крестами и образками в могильниках Белозерья и Каргополья) // КСИА. № 205. М., 1991. С. 11–20; Он же. Колонизация северных окраин Древней Руси в XI–XIII вв. М., 1997. С. 152, 154, 336 (Табл. 154); Он же. Археология севернорусской деревни X–XIII веков. Средневековые поселения и могильники на Кубенском озере. М., 2007. Т. 1. С. 284–287, 298–302, 309–310; Археология севернорусской деревни X–XIII веков: средневековые поселения и могильники на Кубенском озере / отв. ред. Н.А. Макаров. М., 2007. Т. 1. С. 285–287, 298–302, 309–310.



Рис. 1. Литые иконки-медальоны из древнерусских погребений

1-6 — Которск III, курган 10 (раскопки С. Л. Кузьмина);
7-12 — Которск III, курган 19 (раскопки С. Л. Кузьмина);
13 — Минино II, погребение 44 (раскопки Н. А. Макарова, И. Е. Зайцевой);
14 — Которск (раскопки С. Л. Кузьмина);
15-16 — Раглицы, жальничное погребение 26 (раскопки Т. Л. Верхорубовой);
17 — Мутакюля (раскопки Л. К. Ивановского);
18 — Нефедьево ІВ, погребение 6 (раскопки Н. А. Макарова);
19 — Нефедьево, погребение 69 (раскопки Н. А. Макарова);
20 — Нефедьево ІА, погребение 6 (раскопки Н. А. Макарова);
21 — Нефедьево ІВ, погребение 18 (раскопки Н. А. Макарова)
Рис. 2. Литые иконки в составе ожерелий



Рис. 2. Литые иконки в составе ожерелий

- 1 Раглицы, жальничное погребение 26 (раскопки Т. Л. Верхорубовой); 2 Которск III, курган 8 (раскопки С. Л. Кузьмина); 3 Нефедьево IB, погребение 6 (раскопки Н. А. Макарова); 4 Минино II, погребение 44 (раскопки Н. А. Макарова, И. Е. Зайцевой, реконструкция А. Н. Агаркова)

Погребения с литыми иконками кроме древней Новгородчины известны в разных пунктах обширной древнерусской территории 10. Образки с изображением Богоматери во Владимирской земле ставятся в связь с Богородичным культом, который вводил Андрей Боголюбский 11. Но этот иконографический тип получил широкое распространение в разных регионах Древней Руси. Фиксируются находки медных образков-подвесок и в пределах расселения соседствовавших с новгородцами финских племен 12.

Указанные выше артефакты встречаются в погребениях середины XI — начала XIII вв., но по заключениям археологов наибольшее количество предметов христианского благочестия встречается в погребальных комплексах второй четверти — второй половины XII столетия <sup>13</sup>.

1.

12 Седов В.В. Предметы древнерусского происхождения в Финляндии и Карелии // КСИА. № 179. М., 1984. С. 32—39.

<sup>10</sup> Спицын А.А. Владимирские курганы // ИАК. Вып. 15. СПб., 1905. С. 117—118. Рис. 218; Равдоникас В.И. Памятники эпохи возникновения феодализма в Карелии и Юго-Восточном Приладожье. М.; Л., 1934. С. 51; Беленькая Д.А. Кресты и иконки из курганов Подмосковья // СА. 1976. № 4. С. 93—94; Рябинин Е.А. Костромское Поволжье в эпоху средневековья. Л., 1986. С. 75—76, 124; Равдина Т.В. Погребения Х—ХІ вв. с монетами на территории Древней Руси. М., 1988. С. 80. (В данном случае использована монета с греческой надписью по нимбу). Сводки по Новгородской земле с параллелями более широкого ареала см: Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли С. 74—76; Мусин А.Е. Христианизация Новгородской земли в IX—XIV вв. Погребальный обряд и христианские древности. СПб., 2002. С. 187—192.

<sup>11</sup> Седова М.В. О двух типах привесок-иконок Северо-Восточной Руси // Культура средневековой Руси. Л., 1974. С. 191–194.

<sup>3</sup> Макаров Н.А. К интерпретации находок предметов христианского культа в древнерусских могильниках (по материалам Белозерья и Каргополья). С. 102; Седов В.В. Распространение христианства в Древней Руси // КСИА. № 208. М., 1992. С. 9; Лесман Ю.М. Новгородские привески – источник для реконструкции динамики христианизации // Восточная Европа в древности и средневековье. Язычество, христианство, церковь. М., 1995. С. 33–36; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 187–188, 197. Ср.: Седова М.В. Сложение местной иконографии медного литья во Владимиро-Суздальской Руси // Древности славян и Руси. М., 1988. С. 278. В пределах Новгородской земли наиболее ранние захоронения с литыми иконками-привесками обнаружены в курганах Которска, где они датируются серединой — второй половиной XI столетия. Однако и в данном пункте продолжение этой традиции фиксируется до конца XII в., когда началось «вымывание» вещей из погребений. По заключению систематизатора которских подвесок, они появляются позже крестов, но наиболее характерны для конца XI—XII вв. (Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли. С. 74–76).

Получается, что Кирик воспроизвел в своем тексте как раз ту картину, которая фиксируется при проведении раскопок могильников его времени. Текст «Вопрошания» донес до нас точное этнографическое наблюдение над характером погребального ритуала той поры. Результаты раскопок хорошо иллюстрируют особенности погребальной практики в древних Новгородских землях в XII столетии и позволяют сделать вывод о безупречной точности наблюдений Кирика над одной из особенностей современного ему погребального ритуала.

Но встает вопрос: с какой целью Кирик заострил внимание новгородского владыки на факте снабжения умершего литым медальоном с образом Михаила-архангела? Ведь с формальной точки зрения деталь обряда символизирует его христианский смысл, да и Нифонт не нашел ничего предосудительного в описанной Кириком ритуальной особенности и квалифицировал погребение с образком как христианское: «и не повеле възгребати: крестьянинъ, рече, есть». Может быть, имело место помещение вместе с умершим амулета-змеевика, типа подражания ему в кургане  $\mathbb{N} 10$  из могильника Которск III (рис. 1: I), или другие аналогичные случаи находок, в которых фиксировался данный иконографический тип на змеевике  $\mathbb{N} 10$ ?

Как видим, в записанном Кириком ответе архиепископа Нифонта на его вопрос содержится намек, что подобное захоронение могло подвергнуться даже эксгумации. На каком основании? Для того, чтобы понять суть обозначенной Кириком проблемы, необходимо воспроизвести более широкий контекст погребальной обрядности той эпохи. А именно учесть другие случаи помещения в захоронения предметов христианского благочестия, выявить ареальные особенности такого обычая и оценить характер вещевого инвентаря, сопровождавшего комплексы с христианскими символами.

Как известно, кроме литых образков с христианскими сюжетами на них в древнерусских погребениях неоднократно встречаются кре-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Кузьмин С.Л. Указ. соч. С. 161. Сюжет подвески из Которска воспроизводит христианскую сторону змеевика, аналогичного новгородским прототипам, с изображением как раз упоминаемого Кириком Михаила-архангела. Случаи находок такого рода змеевиков известны по материалам раскопок курганов Санкт-Петербургской губернии (см.: Шмидт Г.Р. Курганы Петербургской губернии // Известия общества любителей естествознания, антропологии и этнографии при Московском университете. 1890. Т. 19, вып. 3. С. 519; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 188).

стики разных типов (рис. 3). Они фиксируются как в могильниках Новгородской земли $^{15}$ , так и в курганных комплексах других регионов Древней Руси $^{16}$ . Крестики разных типов XII в. и близкого к нему времени детально классифицированы и систематизированы $^{17}$ .

В связи с затронутой Кириком темой встает вопрос – всегда ли использование предметов христианского благочестия отвечало христианским воззрениям? Ведь сам факт вынесения на обсуждение случая с помещением иконки в могилу свидетельствует о том, что прецедент воспринимался автором «Вопрошания» как проблемный. Поэтому для ответа на вопрос приходится принимать во внимание не только формальную знаковость христианских символов, но и всю совокупность сопутствующих им обрядовых черт и характер вещевого окружения предметов христианского благочестия. Реконструируемая ниже на основе раскопок картина, как нам представляется, позволяет установить причину того, почему погребальная обрядность оказалась в поле зрения такого вдумчивого аналитика современности, как Кирик.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Спицын А.А. Курганы Санкт-Петербургской губернии. С. 57 (Табл. XII. № 32), 66 (Табл. V. № 3), 96 (Табл. V. № 12); Он же. Гдовские курганы в раскопках В.Н. Глазова // МАР. № 29. СПб., 1903. С. 54, 67 (в составе ожерелья из бус, бубенчиков и раковин. Табл. XXIV. № 4. У пояса амулет), 77 (Табл. V. № 12); Арциховский А.В. Указ. соч. С. 187–193; Тухтина Н.В. Отчет о работе Вологодской археологической экспедиции // Архив ИА. Р. 1. № 2505/1962; Кочкуркина С.И. Курганы на р. Паше // СА. 1967. № 4. С. 312; Равоина Т.В. Погребения Х.—XI вв. с монетами на территории Древней Руси. М., 1988. С. 76, 86, 88, 93; Конецкий В.Я. Древнерусский грунтовый могильник у поселка Деревяницы около Новгорода //. НИС. № 2(12). Л., 1984. С. 59; Он же. Комплекс памятников у деревни Нестеровичи (к вопросу о сложении локальных центров конца I — начала II тысячелетия в бассейне р. Мсты) // Материалы по археологии Новгородской земли. М., 1991. С. 89–116; Макаров Н.А. К оценке христианизации древнерусской деревни в XI—XIII вв. С. 14; Рябинин Е.А. Водская земля Великого Новгорода. С. 79.

<sup>16</sup> Нефедов Ф.Д. Раскопки курганов в Костромской губернии, произведенные летом 1895 г. // Материалы по археологии восточных губерний России. СПб., 1899. Т. 3. Табл. VI. № 7; Спицын А.А. Курганы Белозерского края // ЗРАО. СПб., 1896. Т. 8. Вып. 1–2. С. 162; Он же. Владимирские курганы. Рис. 205; Обсуждение доклада Д.Н. Анучина «О христианских крестах и образках в могилах средней и западной России» // Тр. Х. Арх. съезда в Риге. М., 1900. Т. 3. С. 88; Беленькая Д.А. Указ. соч. С. 88–93; Рябинин Е.А. Указ. соч. С. 74, 75, 135; Моця А.П. Население Среднего Поднепровья ІХ—ХІІІ вв. Киев, 1987. С. 76; Седов В.В. Распространение христианства в Древней Руси // КСИА. № 208. М., 1992. С. 7, 9. Рис. 1 на с. 5. 17 Фехнер М.В. Крестовидные привески «скандинавского типа» // Славяне и Русь.

М., 1968. С. 210–214; *Беленькая Д.А.* Кресты и иконки из курганов Подмосковья. С. 88–98; *Недошивина Н.Г.* Средневековые крестовидные привески из листового серебра // СА. 1983. № 4. С. 222–225; *Мусин А.Е.* Указ. соч. С. 179–186.



Рис. 3. Крестики из древнерусских погребений

1 — Заручевье Окуловского р-на Новгородской обл., курган 4 (раскопки В. В. Милькова); 2–7, 9 — Санкт-Петербургская губерния, курганы (раскопки Л. К. Ивановского); 8, 10, — Гдовские курганы (раскопки В. Н. Глазова); 11–23 — курганы Костромского Поволжья (по Е. А. Рябинину)

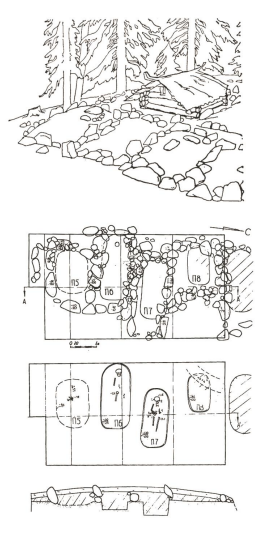


Рис. 4. План погребений № 5–8 жальника у д. Бор Окуловского р-на Новгородской обл. и реконструкция внешнего вида могильника второй пол. XI–XII вв. (раскопки автора, 1986 г.)

В XII столетии в центральных районах Новгородской земли практиковался обряд захоронений по типу трупоположения в жальниках и грунтовых погребениях (рис. 4), а в ряде мест наряду с ними сохранялся обычай сооружения курганов, количество которых по окраинам Новгородской земли достаточно велико. Чисто внешне бескурганные захоронения отвечали требованиям христианства. Но суть дела вряд ли может быть сведена только к визуально наблюдаемым признакам, сближающим сельские могильники Новгородской земли с городскими некрополями. Ведь курганная обрядность в этот период еще не была изжита и в целом ряде могильников можно наблюдать смешанные приемы погребения (Раглицы, Заручевье). Захоронения по обряду ингумации (как подкурганные, так и бескурганные) в XII в. сопровождал вещевой инвентарь, в том числе и предметы, на которые обратил внимание Кирик.

Исследователи существенным образом расходятся в трактовке предметов с христианской символикой из древнерусских захоронений. Для одних обнаружение такого рода артефактов в погребениях домонгольского времени является прямым и непосредственным индикатором христианизации населения Древней Руси<sup>18</sup>. Другие исключают возможность связи обнаруженных в древнерусских погребениях предметов церковного значения с христианством. Свою точку зрения авторы мотивируют тем, что христианские символы встречались в кремациях, а в захоронениях по обряду ингумации нередко помещались по нескольку штук в состав ожерелий и использовались как подвески к височным кольцам. Обращалось внимание также на фаты недопустимого для христианских святынь местоположения (у бедра и в ногах), на наличие крестов в составе амулетов, на сопровождение погребений жертвенными комплексами, а также на языческую логику общего облика погребальной обрядности<sup>19</sup>.

٠

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> См.: Беленькая Д.А. Указ соч. С. 95–96 (по заключению автора, малое количество христианских символов в курганных комплексах отражает первоначальные успехи распространения новой веры в среде сельского населения страны); Кузьмин Л.С. Указ. соч. С. 161–162; Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли. С. 74–76; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 179 и след.

Уваров А.С. Меряне и их быт по курганным раскопкам. М., 1872. С. 62–66; Анучин Д.Н. О культуре костромских курганов и особенно о находимых в них украшениях и религиозных символах // Материалы по археологии восточных

В историографии кроме указанных точек зрения присутствуют также трактовки, исключающие прямолинейные выводы. В частности, В.В. Седов считает древнерусские курганы перспективным источником для изучения процесса христианизации и рассматривает предметы христианского благочестия как материальные свидетельства христианизации. При этом он не связывает переход от кремации к ингумации с введением христианства, а надежным критерием смены вер считает формирование устойчивой совокупности признаков: появление подкурганных ям, постепенное вытеснение курганных могильников грунтовыми, резкое уменьшение инвентаря в погребениях. При этих условиях христианскими могут считаться только те захоронения с крестиками и образками, которые не сопровождаются другими сопутствующими вещами. А такие признаки в материальной культуре он фиксирует со второй половины XII – начала XIII в. <sup>20</sup> По твердому убеждению В.В. Седова, все поголовно артефакты церковного облика напрямую к процессу христианизации не относятся: «некоторые из захоронений с находками христианских символов не могут быть признаны христианскими, поскольку в них крестики входили в состав богатых шейных ожерелий и сопровождались вещевым материалом, не свойственным христианским погребениям»<sup>21</sup>. Соответственно применительно к случаям использования литых образков и крестиков в качестве украшений женского металлического убора говорить «о воздействии христианской религии не приходится»<sup>22</sup>.

Еще один пример гибкого, или, если угодно, компромиссного подхода, находим в трудах Н.Г. Недошивиной. Оценивая процесс смены вер в среде вятичей, важнейшим показателем христианизации она считает появление подкурганных ям. Согласно заключению исследовательницы, трупоположения на материке воспроизводят детали языческой обрядности: разнообразная ориентировка, вытянутое положение рук, присутствие богатого инвентаря как в женских, так и в мужских захо-

губерний России. СПб., 1899. Т. 3. С. 258-259 (данный автор не исключал того, что христианские символы среди украшений могут отражать формальное соприкосновение употреблявшего их населения с христианством); Мальм В.А. Указ. соч. С. 116; *Рябинин Е.А.* Указ. соч. С. 123–124; *Рыбаков Б.А.* Язычество Древней Руси. М., 1988. С. 53.

Седов В.В. Распространение христианства в Древней Руси. С. 6–10.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Там же. С. 11. Прим. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Там же. С. 9.

ронениях, находки амулетов, бубенчиков и кремневых орудий. Признаками христианского погребения она считает наряду с ямами устойчивую западную ориентировку, положение рук на груди, отсутствие в могилах угля и резкое уменьшение вещевого инвентаря. На этом основании Н.Г. Недошивина разделяет находки крестиков и образков, обнаруженных в подкурганных трупоположениях на материке, от аналогичных ритуальных предметов в ямных захоронениях. Находкам образков и крестиков в составе богатых ожерелий или вместе с височными кольцами она не придает ритуального значения. Только положение символов христианского благочестия на груди и без сопровождения других вещей ставится Н.Г. Недошивиной в связь с влиянием христианства. Весьма же незначительное количество таких захоронений, при сохранении архаических элементов, оценивается исследовательницей как свидетельство противоречивости процесса христианизации, который сопровождался пережитками архаики и проявлением верности старым языческим представлениям, постепенно вытеснявшимся через механизм двоеверия. Признаки существенных сдвигов в процессе христианизации Н.Г. Недошивина, как и В.В. Седов, датирует второй половиной XII – началом XIII в. $^{23}$ 

Теперь остановимся на аспектах, которые нельзя игнорировать при решении столь неоднозначно трактуемой проблемы. Как видим, исследователи не прошли мимо констатации того обстоятельства, что известные на сегодня предметы христианского благочестия из могильников древней Новгородской земли присутствуют в составе богатого вещевого инвентаря. И иконки-привески и крестики, как правило, помещались в состав ожерелий, причем часто по нескольку штук. Например, комплекс погребения № 26 из Раглиц представляет собой ожерелье из пяти лунниц, монетовидной подвески с солярной символикой, а также фиолетовых и голубых стеклянных зонных бусин (рис. 2: 1). Кроме того, наряду с женскими украшениями (височные кольца, браслет) на поясе в том же захоронении обнаружено два амулета, в состав которых входили бубенчик, плоскопрорезные фигурки уточек, полая подвеска в виде птички с гребешком и шумящие звенья цепочки<sup>24</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Недошивина Н.Г. О религиозных представлениях вятичей XI–XIII вв. // Средневековая Русь. М., 1976. С. 49–52.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Верхорубова Т.Л. Отчет о проведении археологических работ в Батецком районе Новгородской области отрядом Новгородского музея в 1983 г. // Архив ИА РАН, Р-1 № 9817.

По результатам раскопок в Которске собрана значительная коллекция иконок-привесок, включавшихся в ожерелья. К интересующему нас времени относятся несколько находок. В одном случае образки Успения помещены в ожерелье из бус разного цвета наряду с лунницами (Которск III, курган 8 – рис.  $1:2)^{25}$ . Другие не менее показательны. Две иконки с изображением неопределенного погрудного святого наряду с тремя серебряными круторогими лунницами были включены в ожерелье, состоящее из синих зонных и прозрачных шарообразных бус (Которск III, курган  $19 - \text{рис. } 1: 7-12)^{26}$ . Центральное место в ожерелье из фиолетовых винтообразных, а также синих, зеленых и прозрачных зонных бус занимала подвеска-иконка, сюжет на которой не читается из-за плохого качества отливки (Которск III, курган 9)<sup>27</sup>. Не менее представительно выглядели которские ожерелья второй половины XI в. Свинцово-оловянистая привеска-иконка с предположительным изображением Фомы была помещена в ожерелье, состоящее из желтых лимоновидных, ребристых эллипсовидных, прозрачных, серебростеклянных и синих зонных бус, а также многочастных пронизок (Которск III, курган 5. Датируется временем около 1055 г.). Еще один пример: два креста (один с утолщенными профилированными, другой с овальными концами) помещались по краям ожерелья из серебростеклянных, печеночно-красных с желтой инкрустацией и глазчатых бус (Которск XI, курган 10, погребение 2. Датируется периодом между 1055-1076 гг.)28. Некий усредненный стереотипный облик женского украшения с христианскими символами комплекс Которского погоста представляет в типичных и для других районов чертах.

Подтверждение тому находим в материалах археологических памятников Русского Севера. В погребении № 6 из могильника Нефедьево I В было расчищено ожерелье, в котором наряду с бусами и двумя

-

<sup>26</sup> Автор выражает сердечную благодарность В.Ю. Соболеву за возможность использовать иллюстративный материал для публикации.

<sup>8</sup> Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли. С. 74–76.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Кузьмин С.Л. Указ. соч. С. 161; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 187. Рис. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Кстати, это показатель индифферентного отношения к семантике церковных изображений, что, видимо, следует принимать во внимание при интерпретации подвесок металлического женского убора, для которого значимой в такой позиции была прежде всего круглая форма. На тех же основаниях в ожерелья помещались монеты, подвески без изображений, монетовидные привески с нейтральной (декоративной) орнаментацией.

лунницами находился крестик и квадратный образок Богоматери Умиление (см. рис. 2: 3), а самого погребенного сопровождал амулет из плоско-прорезных парнофигурных коньков, плоских и полой уточек<sup>29</sup>. Всего в могильниках Белозерья и Каргополья зафиксировано шесть случаев нахождения предметов христианского благочестия в составе ожерелий, причем в четырех случаях фиксировалось по два креста, или крест с образком<sup>30</sup>. При исследовании севернорусского могильника Митино II в погребальных комплексах неоднократно встречались однотипные круглые литые образки с погрудным изображением воина, держащего копье в правой руке. В одном случае (погребение № 44) круглая иконка входила в состав шейных украшений наряду с бусами, круторогой лунницей и апотропеической подвеской из клыка дикого животного (рис. 2: 4)<sup>31</sup>. В погребении № 48 такой же образок с изображением воина был включен в ряд стеклянных бус, а сопутствующим инвентарем были браслетообразные височные кольца, нож, рубчатый перстень, гребень и амулет в виде шумящей подвески-петушка, помещенной на поясе<sup>32</sup>. Еще один аналогичный образок найден в детском погребении № 57, особенностью которого являлось значительное отклонение от широтной ориентации. Данная находка входила в комплекс со стеклянными бусами<sup>33</sup>. Подобные особенности отмечаются в различных регионах Древней Руси практически повсеместно. Известны ожерелья, состоящие из большого количества разделенных бусинами или пронизками из цветного стекла крестов (рис. 7: 1-3).

Как и в Раглицах, на Русском Севере неоднократно отмечается присутствие в захоронениях образков и крестов наряду с амулетами: например, в погребении № 24 из Нефедьево. В его вещевой комплекс кроме двух крестов входили зооморфные подвески, подвески-клыки и просверленные астрагалы. Перечисленные подвески автор раскопок оценивает как языческие амулеты<sup>34</sup>. Только в трех погребениях могильника кресты и образки были «почти единственными предметами»<sup>35</sup>. Исследо-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> *Макаров Н.А.* К оценке христианизации древнерусской деревни. С. 15. Рис. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Макаров Н.А. Колонизация северных окраин Древней Руси. С. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Археология севернорусской деревни X–XIII веков. С. 287 (рис. 260 на с. 285).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Там же. С. 303 (рис. 285 на с. 301).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Там же. С. 310 (рис. 296-297 на с. 309).

 $<sup>^{34}</sup>$  Макаров Н.А. Колонизация северных окраин Древней Руси. С. 177. Табл. 131: 17-43.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Там же. С. 152.

ватель данного комплекса пришел к заключению, что подобный контекст отражает устойчивость языческих форм обрядности, но вместе с тем свидетельствует и о понимании сакрального значения крестов, которые наряду с амулетами использовались их владельцами в защитной функции. По результатам раскопок Н.А. Макаров делает вывод о самом начальном приобщении населения русских окраин к христианству, что выражалось в формальной демонстрации принадлежности социальных верхов к вере и не вело к вытеснению всех прежних форм языческой обрядности<sup>36</sup>.

В тех случаях, когда в древнерусских погребениях фиксируются крестики без сопутствующих вещей или с минимальным инвентарем, выводы о религиозной принадлежности погребенных не представляются очевидными. В ходе многолетних раскопок на жальнике у деревни Бор Окуловского района, например, на более чем полсотни погребений встретилось только два с крестиками (погребения № 5 и № 17 из раскопок 1989 г. См. рис. 6: 8-9). В обоих случаях захоронения были детскими. Но при этом в захоронении девочки (№ 17) наряду с крестиком из свинцово-оловянистого сплава обнаружены также бусина, два височных браслетообразных колечка и около шеи полностью рассыпавшийся круглый билоновый медальон. Но даже в случае, если бы изображение на рассыпавшемся от окисления медальоне несло на себе христианскую знаковость, его ошибочно было бы рассматривать в изоляции от окружающих комплексов (впрочем, как и захоронение № 5, где кроме крестиков вещей нет). Дело в том, что в соседних погребениях выявлены захоронения с разнообразным инвентарем конца XI-XII вв., включая и комплексы с богатым набором украшений и амулетами разных типов (например, погребения № 7 и № 13 из раскопок 1986 г. См. рис. 5-6). В таком контексте однозначные выводы относительно изолированно взятых комплексов были бы преждевременными.

В связи с бытованием пережиточных форм архаики в погребальных ритуалах нельзя не затронуть проблемы значения разнообразных крестовых композиций, которые в интересующее нас время включались в состав женских ожерелий. В составе украшений эту категорию вещей представляют крестопрорезные медальоны разных типов, различные крестовидные изображения на монетовидных привесках, монеты со знаком креста и разнообразные декоративные композиции, где использовался мотив креста.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Там же. С. 155.



Рис. 5. Комплекс находок из жальничного погребения № 7 у д. Бор Окуловского р-на Новгородской обл. (раскопки автора, 1986 г.)

1—4— височные кольца; 5— браслет; 9— нож; 10— берестяная накладка; 6—8, 11, 13, 14, 16—19— предметы из набора амулетов; 12, 15— серебряные перстни; 20— локализация украшений и ритуальных вещей на одежде (реконструкция А. Н. Агаркова)

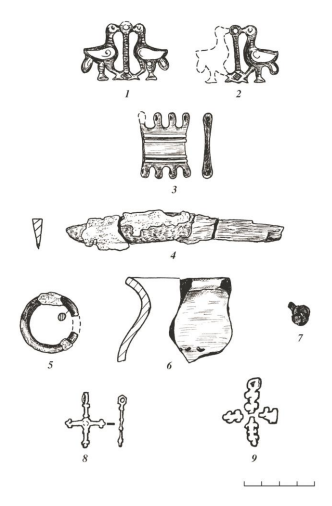


Рис. 6. Находки крестиков и амулетов на жальнике у д. Бор Окуловского р-на Новгородской обл.

1–3, 5, 7 — амулеты в вещевом комплексе погребения № 13 (раскопки автора 1986 г.); 4, 6 — нож и фрагмент сосуда из вещевого комплекса погребения № 13 (раскопки автора 1986 г.); 8, 9 — крестики из погребений № 5, 17

Представители новейшего поколения археологов все больше склоняются к тому, что перечисленные подвески из состава женских шейных украшений синонимичны христианским символам из ожерелий, включавших нательные крестики и образки<sup>37</sup>. Вместе с тем известно, что крест в дохристианских представлениях являлся символом огня, солнца и всесторонности<sup>38</sup>. Для ситуации неофитства (или перестройки мировоззрения), а это с теми или иными оговорками признают сторонники разных точек зрения, восприятие крестообразной семантики по крайней мере не исключало двойного прочтения <sup>39</sup>. Наличный материал дает основания говорить, что христианская и языческая символика сливались в одних и тех же вещах<sup>40</sup>. Но такая ситуация на фоне манифестации христианских знаков одновременно способствовала актуализации традиционного архаического смысла кресто-круговых подвесок в композиции ожерелий, наличие лунниц в которых указывало на использование их вместе с круговыми медальонами как символов небесных светил (см., например, рис. 7: 5).

Появление христианских знаков в составе многоэлементных шейных украшений не сопровождалось ломкой устоявшихся композиционных особенностей женских ожерелий. Круглые иконки-медальоны помещаются в ожерельях на месте подвесок с солярной символикой, а восприятие круга, как и привесок-монет без крестовидного мотива, по традиции продолжало ассоциироваться с архаическими смыслами. Другими словами, в христианскую эпоху изображение кругов и кре-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Крестообразные композиции подвесок как частный случай декорирования ювелирных украшений мотивом креста предлагают трактовать с точки зрения христианской символики следующие авторы: *Лесман Ю.М.* Мотив креста в декоре ювелирных изделий Новгорода XI–XIV вв. // Церковная археология. Ч. 2: Христианство и древнерусская культура. СПб.; Псков, 1995. С. 13–20; *Соболев В.Ю.* Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли. С. 74–76; *Мусин А.Е.* Указ. соч. С. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Даркевич В.П. Символы небесных светил в орнаменте Древней Руси // СА. 1960. № 4. С. 91–102; *Рыбаков Б.А.* Указ. соч. С. 552–556; *Багдасаров Р.В.* Свастика: священный символ. М., 2001. С. 189–203; *Рене Генон.* Символика креста. М., 2004. С. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Не случайно Н.А. Макаров констатировал, что погребения с крестами и образками дают «крайне противоречивые данные для их конфессиональной атрибуции» (Макаров Н.А. К оценке христианизации древнерусской деревни. С. 18).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Боровский Я.Е. Концепции язычества и христианства в зарубежной историографии и данные археологии / Я.Е. Боровский, А.П. Моця // Славяне и Русь (в зарубежной историографии). Киев, 1990. С. 135.

стов, в силу полисемантичности знаков в разном культурном контексте, могло прочитываться в том числе и в солярном значении, будь то крест либо крест в круге. Тем более, что изображения на медальонах с христианскими сюжетами подчеркивали их соотнесенность с небесной сферой, которая маркировалась изображениями святых. Это специфика не только славянской культуры. Ассоциации солнца, креста и Христа либо обожествленного императора Константина запечатлены на византийских монетах IV в., в космологических сюжетах ранних базилик, где крест и круг выступали одновременно и в значении солярного символа, и как демонстрация сакральной христианской композиции крест в круге, а Христос в кресте. Аналогичное значение придавалось кельтским крестам, окружность которых трактовалась как обозначение небесной сферы<sup>41</sup>.

Двойственность восприятия сакральных значений символов не позволяет делать однозначные заключения 42. Однако в языческом ритуальном контексте, приведенные выше характеристики которого трудно подвергать сомнению, христианские символы вряд ли были только однозначной новацией. Кресто-круговые украшения, да и сами кресты, вместе с круглыми образками-подвесками, были удобной формой для легализации архаики, которая позволяла пользоваться официально-приемлемой знаковостью в привычных целях. Получается, что не смена систем, а синтез старого и нового на общей для этих систем знаковой основе являлся реальным механизмом перестройки общественного сознания. Через компромиссные, переходные формы, понятные как в старом, так и в новом значении, утверждались принципиально новые культурно-конфессиональные стереотипы. Они-то как раз и вытеснили в процессе христианизации реалии, которые могли восприниматься в прежних дохристианских смыслах. Скорее всего, именно в этом качестве христианские символы использовались в амулетах для апотропеических целей.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Успенский Б.А. Крест и круг. М., 2006. С. 234–237.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Это признают даже сторонники непосредственного отождествления крестообразных украшений с христианством: «...так как язычество, в отличие от христианства, является открытой системой, языческой трактовке могут подвергаться любые объекты, даже несомненно христианские» (Лесман Ю.М. Новгородские привески – источник для реконструкции динамики христианизации // Восточная Европа в древности и средневековье. Язычество, христианство, церковь. М., 1995. С. 34).



Рис. 7. Кресты в составе ожерелий и амулета, а также крестовидная композиция на круглых медальонах шейных подвесок

1 — из курганов Брянской губернии (раскопки П. М. Ерёменко);
2, 3 — ожерелья из собрания ГИМ; 4 — амулет из могильника Деревяницы под Новгородом, погребение 74 (раскопки В. Я. Конецкого);
5 — шейные украшения с лунарной и солярной символикой (Краеведческий музей г. Вязьмы)

Помещение крестов в состав амулетов, с точки зрения христианских смыслов, выглядело одиозным $^{43}$ . В состав амулетов входили такие предметы, которые с незапамятных времен использовались в магических целях (клыки крупных хищных животных, астрагалы, колюще-режущие предметы, зооморфные сакральные фигурки и т. д.). Их функции и назначение из установок христианского мировоззрения никак объяснены быть не могут. Материальные вещи наделены свойствами воздействия на тонкую сферу или разные физические объекты. С мировоззренческой точки зрения данный механизм не вписывается в возможные с доктринальной точки зрения связи человека с Творцом и творением. Бездушным предметам приписываются сверхъестественные возможности, а в рамках такой убежденности не остается места вере в действие Божьего промысла.

Для интересующего нас региона ярким примером сакрального апотропеического комплекта может служить амулет из погребения № 74 могильника Деревяницы близ Новгорода. В данном наборе крест, игольник и клык животного прикреплены к фибуле, помещавшейся на правом плече погребенного (рис. 7: 4)44. Характерно, что имевшиеся немногочисленные находки крестиков в Деревяницах были связаны либо с ожерельями, либо с цепочками и бубенчиками – атрибутами амулетов. По мнению автора раскопок, общий облик находок свидетельствует о «незначительной роли христианства в погребальном обряде XI – начала XII в.», которым датируется могильник 45. Отдельные артефакты христианского назначения (золотошвейные поясные изоб-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Попытка Е.А. Мусина интерпретировать амулеты как «христианские» (пусть даже в кавычках) и увязать их с суеверными представлениями становящегося церковного мировоззрения, к сожалению, всего лишь априорный постулат, подтверждения которому в базирующихся на доктринальных установках представлениях исследователем не обозначено (Мусин А.Е. Указ. соч. С. 192). Более обтекаема точка зрения Ю.М. Лесмана, который к однозначно языческим относит только амулеты с молоточками Тора, а обо всех остальных говорит как о лишенных конфессиональной атрибуции (Лесман Ю.М. Новгородские привески – источник для реконструкции динамики христианизации. С. 34).

Конецкий В.Я. Древнерусский грунтовый могильник у поселка Деревяницы около Новгорода. С. 53. Автор отмечает, что украшения погребенных на этом пригородном могильнике имели языческую символику, равно как привески из клыков животных и каменный топорик из погребения № 109 Там же. С. 58). 45 Там же. С. 59.

ражения ангелов из погребения № 65) выглядят слишком маргинальными на фоне традиционного архаического окружения, не утратившего связи с язычеством <sup>46</sup>. На счет непосредственного влияния христианства в Деревяницом некрополе относится полное исчезновение вещевого материала из погребений и установление жесткой западной ориентации погребенных, что возможно при наличии постоянного ориентира в виде часовни или церкви. Такие изменения, по заключению В.Я. Конецкого, происходят в течение XII столетия, когда облик могильника приобретает черты, характерные для городского некрополя<sup>47</sup>.

Для рассматриваемого времени показательным выглядит сравнение курганных, жальничных и грунтового типа погребальных древностей Новгородской земли с обликом синхронных им городских некрополей. На городских кладбищах XII в. и близкого к нему времени захоронения устраивали в гробах и колодах при церквах без сохранившихся признаков намогильных сооружений. При раскопках почти 300 погребений XII-XIII вв. у церкви Бориса и Глеба в Новгороде христианские древности ни разу не зафиксированы<sup>48</sup> (и это при том, что в ряде случаев фиксировались украшения в виде диадемы, янтарного ожерелья и сережек) 49. Пожалуй, единственная находка христианского символа из городских захоронений в Новгороде - это янтарный крестик в одном из захоронении детей князя Ярослава Всеволодовича, умерших в 1198 г., а также фрагмент крестика из яшмы, обнаруженный в погребении Дмитра Мирошкинича (ум. 1209) вместе с остатками тризны (горшок, а рядом рыбьи кости и чешуя) 50. Не отмечалось наличия крестов и в погребениях Софийского собора, которые совершались здесь с XI по XVI столетие.

На других городских некрополях Древней Руси в рассматриваемое нами время абсолютно преобладают безинвентарные захоронения, а предметы личного благочестия встречались на них как

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Там же. С. 43, 47–54. <sup>47</sup> Там же. С. 47–48, 59,61.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Строков А.А. Раскопки в Новгороде в 1940 году // КСИИМК. № 2. 1945. С. 71-73; см. также: Мусин А.Е. Указ. соч. С. 195; Панова Т.Д. Царство смерти. Погребальный обряд средневековой Руси XI-XVI вв. М., 2004. C. 159-161.

Строков А.А. Указ. соч. С. 70-73.

<sup>50</sup> Каргер М.К. Раскопки и реставрационные работы в Георгиевском соборе Юрьева монастыря в Новгороде (1933–1935) // КСИИМК. 1946. № 8. С. 206–208.

редчайшее исключение<sup>51</sup>. Это подтверждается данными недавних раскопок в Старой Руссе. В районе современной церкви Георгия обнаружен некрополь, существовавший здесь ранее появления постройки каменного храма 1410 г. Захоронения в колодах и гробовищах датируются временем не позднее второй половины XIV в. Кроме бляшек головного убора и отдельных предметов, попавших из культурного слоя, символов христианского благочестия также не обнаружено<sup>52</sup>. По наблюдениям Т.Д. Пановой, обобщившей данные об исследованиях некрополей древнерусских городов, случаи находок на них нательных крестов до XVI-XVII вв. единичны (находка всего одного креста тельника из захоронений в Юрьеве, единственный на 70 захоронений нательный крест в могильнике XI-XII вв. из Ярополча Залесского, а также отдельные находки энколпионов и золотого нагрудного креста из погребений XIII в.)<sup>53</sup>. Пожалуй, единственный известный случай находки литого металлического образка в городском захоронении это изображение Михаила-архангела, относящееся к храмовому захоронению в Старой Рязани<sup>54</sup>.

Итак, получается следующая картина. Ко времени создания «Вопрошания» ритуальный облик новгородских, и шире – городских древнерусских некрополей существенно отличался от ритуальных погребальных практик, запечатленных в материалах сельских могильников Новгородской земли. Отсутствие образков и нательных крестов в захоронениях жителей Новгорода явно дисгармонирует с распространением символов христианского благочестия на периферии Новгородской земли в рассматриваемое время. И это при том, что по данным многолетних раскопок в Новгороде крестики и литые образки были в широком употреблении у жителей города XII столетия<sup>55</sup>.

 $<sup>^{51}</sup>$  Панова Т.Д. Указ. соч. С. 157–159. Находки кожаных плетеных монашеских крестов не в счет, поскольку это не личные нательные символы христианина, а параман – атрибут облачения монаха (Мусин А.Е. Указ. соч. С. 196–197).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> *Торопова Е.В.* Археологические исследования у церкви Св. Георгия в Старой Руссе в 2006 г. / Е.В. Торопова, Д.В. Пежемский, С.Е. Торопов и др. // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 2007. Вып. 21. С. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Панова Т.Д. Указ. соч. С. 158–159.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> *Черепнин А.* Кулаковский могильник и городище Старая Рязань // Труды Рязанской ученой архивной комиссии. 1903. Т. 18. С. 132; Панова Т.Д. Указ. соч. С. 169.

<sup>55</sup> *Седова М.В.* Ювелирные изделия древнего Новгорода (X–XV вв.). М., 1981. С. 50-54, 62-64. По наблюдениям Ю.М. Лесмана как раз в этот период

Конечно, нельзя не учитывать, что богатые инвентарем захоронения с христианской символикой приходятся главным образом на зону контактов славян с финскими племенами, где для коренного финского населения был характерен богатый набор женских украшений одежды<sup>56</sup>. Но наряду с субстратным действовал еще и фактор отдаленности. Образки и крестики встречаются в погребениях на окраинах древней Новгородской земли, там, где славянское население соприкасалось с коренным местным субстратом и где в силу удаленности от церковного центра погребальная обрядность в своем развитии отставала от городской, а влияние дохристианской архаики проявлялось сильно. Характерны в этом отношении комплексы из Нефедьева, Раглиц и Бора. Интересующие нас предметы с христианской символикой обнаруживаются преимущественно в богатых инвентарем погребениях. А вещеположение в могилу отражает нехристианские представления, связанные с верой в продолжение жизни за гробом в материальном качестве (независимо от того, понимать ли ритуал как обряд перехода, или как комплекс верований, связанных с представлением о живом мертвеце).

Если принять за критерий распространения христианства присутствие символов новой веры в захоронениях, то может сложиться представление, будто христианизация удаленных окраин опережала соответствующие процессы в самом епархиальном центре. Но даже с учетом крайних мнений 57 бесспорным индикатором христианизации все известные на сегодня археологические находки образков и крестиков признать трудно. Соседство их с богатым вещевым инвентарем, помещение на поясе и у ног, в составе амулетов и ожерелий (причем по нескольку штук), отсутствие изолированных «христианских» частей в составе языческих некрополей, а самое главное - обнаружение образков и крестиков в захоронениях с явно нехристианской

<sup>«</sup>христианская символика прочно входит в массовую культуру», а некоторое снижение числа находок предметов личного благочестия по сравнению с XI столетием, он объясняет «изживанием неофитства», в связи с чем отпадала необходимость демонстрации принадлежности к вере путем ношения христианскизнаковых шейных привесок (Лесман Ю.М. Новгородские привески – источник для реконструкции динамики христианизации. С. 35–36). 56 Мусин А.Е. Указ. соч. С. 192.

<sup>77</sup> Т. е. однозначная интерпретация крестиков и образков как христианских атрибутов в захоронениях (см., например: *Беленькая Д.А.* Указ. соч. С. 88–98; *Мусин А.Е.* Указ. соч. С. 191).

восточной ориентацией и следами жертвоприношений, - все это отражает языческое мировоззрение и еще во многом дохристианское отношение к смерти<sup>58</sup>. Находки предметов христианского благочестия среди вещевого инвентаря погребений в лучшем случае можно квалифицировать как свидетельство далеко не полной христианизации удаленных от городов сообществ<sup>59</sup>. Высказывалось также резонное мнение, что помещение христианских символов в состав богатого вещевого инвентаря могло являться выражением формальной демонстрации принадлежности к новой вере на стадии неофитства<sup>60</sup>. Такая интерпретация подтверждается контрастом с безынвентарными пригородными и городскими некрополями, где влияние христианства проявилось раньше и сильней<sup>61</sup>. Видимо, в подконтрольном церковному надзору городе помещение христианских символов в могилу воспринималось как пережиток вещеположения.

Реальная и заметная христианизация абсолютным большинством исследователей связывается с исчезновением вещей из погребений 62. Этот критерий принимают даже сторонники крайней точки зрения. Безынвентарными становятся жальничные захоронения на поздней стадии могильниках в Раглицах<sup>63</sup>. Та же эволюция, проявляющаяся в исчезновении вещей из погребений, наблюдается в позднейших захоронениях Которска<sup>64</sup> и на могильниках Русского Севера<sup>65</sup>.

Панова Т.Д. Указ. соч. С. 159–161, 169.

около Повгорода. С. 37. 63 Шорин М.В. Раскопки могильника у д. Раглицы // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 1989. Вып. 2. С. 14–16.

64 Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли. С. 74–76.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Макаров Н.А. К оценке христианизации древнерусской деревни в XI–XIII вв. С. 16–18; Конецкий В.Я. Древнерусский грунтовый могильник у поселка Деревяницы около Новгорода. С. 5–59; Введение христианства на Руси. М.. 1987. Вклейка. Рис. 37, 39.

59 Седов В.В. Распространение христианства в Древней Руси. С. 9.

На это вроде бы указывает присутствие крестов в захоронениях социальных верхов в сельских регионах древней Новгородской земли и языческий контекст вещевого инвентаря (Макаров Н.А. К оценке христианизации древнерусской деревни в XI–XIII вв. С. 19).

<sup>62</sup> См.: Седов В.В. Распространения христианства в Древней Руси. С. 9; Конецкий В. Я. Древнерусский грунтовый могильник у поселка Деревяницы около Новгорода. С. 59.

Не случайно Н.А. Макаров связал реальную христианизацию с исчезновением из погребений наряду с прочим погребальным инвентарем крестов и образков (см. работу указ. автора: Колонизация северных окраин Древней Руси. С. 155).

которые занимаются исследованием погребальных Авторы, памятников раннего средневековья, нередко сетуют, что в Древней Руси отсутствовали законодательно оформленные установления в сфере регуляции погребальной практики, и отсутствием единых правил объясняют разнообразие обрядов захоронений на обширных пространствах страны. Но судя по четкой унификации обращения с мертвыми в древнерусских городских некрополях, порядок единообразной ритуальной практики определенно существовал. Это бесспорный факт, вне зависимости от того, действовали ли в данном случае не дошедшие до нас предписания, или стереотип складывался в результате материализации одних и тех же вероучительных установок. Археологически изученные городские некрополи самого Новгорода и пригородный могильник Деревяницы на поздней стадии его функционирования можно считать эталонными для рассматриваемого времени. А это значит, что нормой во времена Кирика являлись погребения без инвентаря и символов благочестия. Для городской погребальной обрядности главными чертами являлась безынвентарность и отсутствие не только образков, но и нательных крестиков при умерших. Получается, что 55-й пункт «Вопрошания» отражает эту норму как исходную и противопоставляет ей ритуальные действия, выражающиеся в снабжении иконкой умершего. В ближней новгородской округе типологически сходная с обрисованной Кириком ситуация археологически фиксируется на ранней стадии функционирования Деревяницкого могильника. Учитывать присущую ему эволюцию важно потому, что ритуальный облик пригородного некрополя в XI в. соответствует специфике ритуальных черт курганно-жальничных древностей новгородской периферии XII столетия. То, что было типичным для ранних Деревяниц, широко бытовало во времена Кирика в удаленных частях Новгородской земли 66.

Периферийная ритуальная практика погребений, в сравнении со сложившимся ритуальным стереотипом христианского городского погребения, на всем протяжении XII столетия была уже архаизмом,

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Традиция положения образков в гроб после смерти их владельцев, носивших литые иконки на шее, до недавнего времени сохранялась в Полесье. Эти образки называли «духанчики» и клали в гроб вместе со свечой, железным крестиком, иногда иконным образом (Материалы к словарю полесской культурной лексики // Восточнославянский этнолингвистический сборник. Исследования и материалы. М., 2001. С. 323).

и генетически, и в деталях обрядности связанным с дохристианской стариной, значительно нейтрализовавшей манифестацию христианской символики. Надо полагать, Кирик обратил внимание владыки на какие-то известные ему случаи реанимации уже не существовавшего в городской практике погребального ритуала, а может быть, он мыслил шире, имея в виду сохранение пережиточного ритуала в масштабах всей Новгородской земли. На актуальность и общественную значимость обозначенного Кириком явления указывает почти полное отсутствие предметов христианского благочестия в городских захоронениях. Кирик заострил внимание на отклонении от сложившегося и приемлемого для церкви порядка. Характер этих отклонений хорошо документирован материалами раскопок.

Отсутствие образков в погребениях горожан, при том, что коллекциями находок в средневековых городских слоях фиксируется широкое их употребление, свидетельствует в пользу неканоничности описанной Кириком обрядовой черты. Оценка данного явления авторитетным и влиятельным в церкви лицом вроде бы должна быть вполне предсказуемой. Но ожидаемого приговора не последовало. Реакция владыки на этнографическую зарисовку весьма специфической погребальной практики оказалась довольно неожиданной — он называет погребенного христианином и не велит выкапывать образок. Вряд ли Нифонт не понимал, что за описанным обрядом скрывается языческая логика захоронения с вещами, ибо вещеположение связано с верой в «живого» мертвеца. Исключительно на основании присутствия в могиле христианского символа владыка называет усопшего христианином и не велит выкапывать иконку, в каковой усопшему христианину за гробом не было необходимости.

В вопросе Кирика владыке крылся определенный подвох: формальная демонстрация принадлежности к христианству оказывается в контексте архаической дохристианской традиции. Налицо компромиссное соединение двух видов обрядности. Достойное осуждения действие, судя по материалам раскопок, уже изжитое в городской среде и продолжавшее бытовать на периферии, легализуется самим новгородским владыкой. Думается, это происходит потому, что глава новгородской церкви вынужден был считаться с ритуальными практиками переходного периода, которые так наглядно, во всей погребальной периферийной специфике, отражают материалы раскопок. Определенная терпимость Нифонта к синкретизму имела своим следствием смеше-

ние оценочных критериев на обычно строгой в доктринальном смысле этической шкале новгородского владыки.

Звучание в сюжете мотива выкапывания, возможно, отражает какие-то намерения более строгих блюстителей ритуальной чистоты подкорректировать обряд и дает основание считать, что помещение христианских символов в могилу, по крайней мере частью древнерусских христиан, оценивалось как неправомерное с точки зрения новой веры. К тому же, налагая запрет на эксгумацию, архиепископ Нифонт мог руководствоваться древнерусскими церковными правоположениями, которые запрещают тревожить кости усопших 67. Святость человеческих останков, которые должны сохраняться до второго пришествия, в понимании Нифонта оказывается выше сомнительного значения сопровождавшего их инвентаря.

Думается, в реакции Нифонта не было попустительства одному принципу за счет другого. Уступчивая компромиссная позиция иерарха скорее вызывалась прагматическими целями и необходимостью терпеть языческие рецидивы на раннем этапе христианизации новгородского общества, тем более что снабжение покойника иконкой на формальном уровне знаково манифестировало христианскую принадлежность. Скорее всего, в целях укрепления позиций церкви Нифонтом принималась чисто внешняя демонстрация принадлежности к вере в расчете на дальнейшее укрепление ее. Внехристианская логика действий по обряжению мертвеца обойдена со стороны Нифонта молчанием. Не молчал только Кирик, заостряя внимание на двусмысленном обрядовом действии.

Остается открытым вопрос — шла ли в «Вопрошании» речь о погребальных обычаях на селе, или аналогичные синкретичные прецеденты наблюдались также в городе  $^{68}$ . Так или иначе, но вопрошатель заострил внимание иерарха на весьма острой для того времени проблеме, которая ни тогда (судя по реакции Нифонта), ни сейчас (судя по разногласиям в среде ученых) не оценивалась однозначно.

\_

 <sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Прибавление о судах церковных в Троицкой редакции устава Владимира (*Щапов Я.Н.* Древнерусские княжеские уставы XI–XV вв. М., 1976. С. 77).
 <sup>68</sup> В силу многочисленных пережитков двоеверия в новгородской среде (*Мильков В.В.*. Христианство и язычество: проблема двоеверия / В.В. Мильков, Н.Б. Пилюгина // Введение христианства на Руси. М., 1987. С. 68, 247–249, 251–252) этого исключать нельзя, хотя подтверждения материалами городских раскопов (в отличие от сельских окраин и упомянутой выше находки образка в Рязани) пока не имеется.

Возможен еще один аспект понимания сюжета о снабжении иконкой покойника. Из археологических материалов следует, что иконография литых иконок из древнерусских погребений достаточно разнообразна. Кирик же акцентирует внимание исключительно на одном Михаилеархангеле. Стоит ли за этим конкретика единичного случая, свидетелем которого автор был, или он намеренно выделяет именно данный персонаж? Маловероятно, что ему как современнику специфической практики положения предметов христианского благочестия в могилу были неизвестны случаи использования образков с иными святыми. Тогда почему акцент сделан на предводителе ангельского воинства? Некоторые предположения на этот счет можно высказать.

В традиционной народной культуре четко удерживалось представление, что Михаил-архангел является путеводителем умерших в иной мир, выступая в роли, схожей с римским Меркурием или славянским Велесом<sup>69</sup>. Эта не лишенная архаических черт, хотя и облеченная в христианские образы вера воплотилась в сюжетах духовных стихов. Согласно разным версиям христианского фольклора умершие просят Михаила проводить их к царствию небесному либо провести через реку или огненное пространство, за которым находится рай 70. В разных вариациях повторяются сходные характеристики Михаила-архангела:

> Протекала тут река, река огненная, Как по той-там реки, реки огненныя, Да тут ездит Михайло арханьдел царь: Перевозит он души, души праведныя, Церез огненну реку ко пресветлому раю, Ко пресветлому раю, да ко пресолнысьнему<sup>71</sup>.

инвариантности полумифических персопажен налицо. 
<sup>70</sup> Варенцов В.Г. Сборник русских духовных стихов. СПб., 1860. С. 139, 148; Бессонов П.А. Калики перехожие. М., 1863. Ч. 2. № 487. 
<sup>71</sup> Бессонов П. А. Указ. соч. № 487.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> В аналогичной функции он предстает в апокрифе «Смерть Авраама», когда переносит Авраама в теле к престолу Господа, где тот созерцает Суд, на котором происходит разделение грешников от праведных (Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. СПб., 1863. Т. 1. С. 79-80). Показательно, что в Болгарии Михайлов день (8. XI ст. ст.) считается днем мертвых, а представления о Михаиле перенесены на св. Рангела, которому посвящен этот день и прозвище которого очень красноречиво – Душевадник. По легенде, Рангелу при разделе мира между шестью братьями достались души людские и те, кто чествует его, надеется на легкую смерть (Толстой Н.И. Глаза и зрение покойника // Толстой Н.И. Язык и народная культура. Очерки по славянской мифологии и этнолингвистике. М., 1995. С. 200). Признаки инвариантности полумифических персонажей налицо.

Или:

Протекала река да река огненная От востоку-ту протекала да вплоть до западу, – Ширина-глубина да немеренная, Через огненну реку да перевоз ведь есть, – Перевозчиком Михайло архангел со Гавриилом 72.

Порой функции Михаила вполне сопоставимы с ролью Харона, который переправлял умерших в своей лодке через реку, отделяющую мир живых от мира мертвых. По одной версии умершие обращаются к Михаилу-архангелу с просьбой о переправе через огненную реку и предложением платы за перевоз:

«Возьми ты от нас злата-серебра, Мелкаго скатнаго жемчугу: Пускай нас во царство, во небесный рай»<sup>73</sup>.

По другой версии с той же просьбой осуществить переправу за вознаграждения обращаются грешники, которые не могут рассчитывать на райскую долю:

Грешные рабы беззаконные Оставались за рекой за огненною, Вопияли во многие разные голосы: «Свет наш Михаил архангел, Грозных сил воевода! Переведи нас через огненную реку, Возьми ты от нас злата-серебра, Мелкого скатного жемчугу, Пускай нас во царство, во небесный рай»<sup>74</sup>.

На уровне мотива здесь сохранилось в специфической форме представление об оболе мертвых, аналог которому в виде монет находят

 $^{73}$  Варенцов В.Г. Указ. соч. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Стихи духовные. М., 1991. С. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Стихи духовные. М., 1991. С. 238. Дальнейшее развитие сюжета разворачивается уже в плоскости сугубо церковной назидательности. На просьбы грешных Михаил-архангел отвечает, что он неподкупен и все неправедное богатство бесполезно, поэтому велит грешникам вброд переправляться через огненную реку (см.: *Бессонов П.А.* Указ. соч. № 51–512).

и в древнерусских захоронениях. Не были ли в ходу уже во времена Кирика замешанные на архаике православно-языческого синкретизма поверья, которые позднее были использованы создателями духовных стихов?

Если допустить, что подобные представления в силу синкретического их характера начинали формироваться уже на начальной стадии христианизации (а такое, в силу понятной для обыденного сознания конкретной и граничившей с мифологизмом образности исключать нельзя), то фокусирование внимания на персонаже, с которым умершего отправляли в загробный путь, могло быть и не случайным. Если наше допущение верно, то Кирик таким образом затрагивал двоеверную подоплеку суеверия, почвой для которого были переходные процессы эпохи христианизации. То есть наряду с сомнительными знаковыми символами, сопровождавшими покойника, он намекал еще и на существование поверья, согласно которому Михаил-архангел выступал в функции перевозчика в иной мир. В таком случае своей лапидарной формой вопроса он сумел обозначить двойное уклонение от приемлемой для Церкви нормы погребального ритуала. Если подобная подоплека действительно имела место, то Кирик как бы целил в две мишени: с одной стороны, он вскрывал архаическую подоплеку вещеположения, пусть даже христианского значения, а с другой – одновременно намекал на возможное внецерковное прочтение роли Михаилаархангела в судьбе усопшего, поскольку конкретно с данным персонажем в поверьях о посмертной судьбе на более поздней стадии их фиксации в христианском фольклоре были связаны воззрения православноязыческого свойства. Тогда получается, что Кирик Новгородец в одном вопросе по двум позициям обозначал единую основу отступлений от норм правильного (с точки зрения церковного идеала) понимания смерти.

Тема «правильной» погребальной практики присутствует и в пункте № 53 «Вопрошания», где формулируется запрет на осуществление захоронения умершего после захода солнца. В данном случае автор отступает от схемы вопрос — ответ и без комментариев излагает известную ему ритуальную практику. Он просто воспроизводит обычай, который рекомендует осуществить погребение до наступления темноты: «Зашедшу солнцю, не достоить мертвеца хоронити; не рци тако; "борзо делаемъ, нели како оуспеемъ до захода"; но тако погрести, яко и еще высоко, како и венець еще не сыметься съ него: то бо последнее видить солнце до общаго воскресения».

Кроме «Вопрошания» Кирика об отказе хоронить после захода солнца повествует «Слово о князьях», в которое вводится притча о смерти Давыда Святославича. Там описано чудо предзакатного стояния солнца, которое длилось до момента завершения каменной гробницы, что позволило до наступления темноты вложить тело умершего князя в гроб<sup>75</sup>. Остальные и весьма многочисленные примеры относятся к погребальным практикам в сфере традиционной культуры.

В связи с рассматриваемой проблемой нельзя обойти молчанием тот факт, что в древнерусскую эпоху жесткой временной регламентации в сфере погребальной обрядности не существовало. Об этом свидетельствует специальное разъяснение Александрийского патриарха Ианикия (XVII в.). На запрос из России по поводу правильного времени похорон он отвечает, что мертвых достойно погребать и по захождении солнца, и в ночи $^{76}$ .

Ночные погребения в рамках христианской и древнерусской христианской традиции также известны. Первые христиане погребали своих умерших наскоро и в большей части ночью, что обусловливалось, прежде всего, соображениями конспирации в условиях враждебного языческого окружения <sup>77</sup>. Закрепившееся за заупокойной службой название «панихида» в буквальном смысле греческой этимологии означает «всенощная», а это значит, что обряд проводов осуществлялся по ночам<sup>78</sup>. Крестителя Руси – Владимира – в 1015 г. хоронили ночью, и эти действия нельзя объяснить только стремлением скрыть смерть князя. В «Житии Феодосия Печерского» говорится, что святой завещал похоронить себя ночью. Подобный разнобой погребальных практик в раннехристианский период вряд ли можно объяснить иначе как отсутствием в средневековой Руси жестко установленных канонических нормативов христианского погребения 79.

<sup>75</sup> Слово похвальное на перенесение мощей свв. Бориса и Глеба. Неизданный памятник литературы XII в. // ПДП. Т. CVIII. 1894. С. 17. <sup>76</sup> *Белокуров С.* Арсений Суханов. М., 1894. Ч. 2, вып. 1. С. 125. Кстати, репертуар

запросов по целому ряду пунктов совпадает с «Вопрошанием» Кирика.

77 Барсов Н.И. Погребение // Христианство: энциклопедический словарь. М., 1995. Т. 2. С. 355. Видимо, в силу гонений не было выработано единообразных форм и практиковалось как помещение умерших в индивидуальных гробницах, так и в костницах. Имело место также бальзамирование тел. По распоряжению Константина Великого для неимущих изготовлялись бесплатные гробы. С IV в. к единообразию приводится чин заупокойных служб и налагается строгий запрет на захоронение без священнослужителей (Там же. С. 356).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Христианство. М., 1993. Т. 1. С. 554.

Мусин А.Е. Христианизация Новгородской земли в IX–XIV вв. Погребальный обряд и христианские древности. СПб., 2002. С. 73, 78, 199.

Остается неясным – кому принадлежит воспроизведенная в тексте «Вопрошания» прямая речь: Кирику или его информатору. Судя по характеру записи, скорее вероятно последнее. Вместе с тем понятно, что это не слова Нифонта. Вряд ли из уст новгородского владыки можно было бы услышать мотивацию, не отвечающую общим принципам доктринальных представлений о смерти.

В пользу такого заключения имеются следующие соображения.

С известными христианскими представлениями о посмертной участи души, несмотря на всю вариативность версий на этот счет, поверье о необходимости захоронения до захода солнца в «Вопрошании» никак не пересекается $^{80}$ .

Несмотря на то, что у христианских авторов не было единообразия в трактовке существования душ после их разлучения со смертными телами <sup>81</sup>, все экзегеты рассматривали посмертное быте души исключительно в ноуменальном смысле, без всякой примеси телесных признаков. Все исходили из принципа, что тело человека смертно, а душа бессмертна и подобно ангелам действует умственными, а не чувственными силами. По Иринею Лионскому, например, тело человека после смерти становится бездушным и бесчувственным. Но смерть не касается души, которая бессмертна по природе и существует самостоятельно. Души умерших переселяются в некое невидимое преисподнее место, где существуют до всеобщего воскресения. Праведники в загробных потусторонних местах духовно совершенствуются, а грешники пребывают заключенными во тьму, что символизирует их отлучение от Бога<sup>82</sup>. Чувственные воздействия в инобытии невозможны, а души претерпевают исключительно духовные состояния <sup>83</sup>.

<sup>80</sup> Как будет показано ниже, церковные воззрения на смерть принципиально отличны и от инвариантных поверью фольклорно-этнографических реалий.

проясняла.  $^{82}$  Преображенский П. Сочинения св. Иринея, епископа Лионского. СПб., 1900. С. 213–214, 330, 458, 513–514.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Вариативность валяется следствием внеимперичности проблемы, и вытекающей отсюда неясности обстоятельств загробного пребывания. Базирующаяся на откровении христианская книжность в этом вопросе ничего не прояснята

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Подобный взгляд был характерен и для Ипполита Римского, который считал, что души умерших ангельским воинством перемещаются в преисподню, которая понимается как хранилище душ. Праведные пребывают в лучшей ее части – месте света, а грешные, отделенные пропастью, во тьме созерцают уготованный им огонь (Migne J.-P. PG. Т. 10. Col. 706а–800c). Похожих воззрений придерживался Ириней, который души праведников также помещал в пределах преисподних мест земли, но только в части, именуемой лоно Авраама. Оба предполагали внечувственное бытие душ в инобытийной сфере.

Платоник Климент Александрийский считал, что души праведных и мучеников сразу попадают на небо в небесную церковь (Небесный Иерусалим) и там пребывают в покое и блаженном созерцании Бога<sup>84</sup>. За прегрешения души нечестивых попадают во тьму и огонь, посредством которых они могут очиститься и переместиться в лучшие места, вплоть до достижения полного блаженства<sup>85</sup>. Специально акцентируется внимание на внечувственности мучений. Согласно Клименту, души пребывают «в духе суда и в духе сожжения» $^{86}$ . Тьма, покой, огонь и свет в данном случае не эмпирия, а знак предуготованной участи. Принцип созерцания невидимого постулировал еще Ориген <sup>87</sup>. Исключительно в ноуменальном смысле он приписывал инобытийному огню духовный характер, отличая его от физического огня и представляя мучения внутренним самосожжением грешной души (т. е., по сути дела, духовным очищающим страданиям)<sup>88</sup>. И дело, конечно, не в спиритуалистической эсхатологии христианских платоников, а в общем для последователей дуальной религиозной доктрины понимании ноуменальности (т. е. духовного бытия для нематериальных сущностей). Исходя из этого принципа, Григорий Богослов учил, что души умерших праведников пребывают в Горнем Иерусалиме и в состоянии духовного чувствования переживают уготованное им в будущем вечное блаженство, а после Суда к блаженству приобщатся и тела избранников Божьих 89. В учении Григория Богослова душа рассматривается как живая сущность, оживляющая состоящее из четырех стихий тело. Смерть – это удаление из тела его оживотворяющей и движущей сущности, что влечет за собой потерю свойственной для тела чувствительности<sup>90</sup>.

Достаточно подробно об онтологии посмертного бытия писал Григорий Нисский. Он исходил из того, что души по своему происхождению принадлежат внеприродному духовному миру и существуют по его законам. С одной стороны, это сущности нематериальные

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Корсунский Н. Строматы. Творение учителя церкви Климента Александрийского. Ярославль, 1892. С. 282, 326, 506, 624, 727 Там же. С. 64–66, 521, 842, 867, 728–729.

<sup>86</sup> Там же. С. 817.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Koetschau P. Origenes Werke. De principiis. Leipzig, 1913. Bd. 2. S. 91.

<sup>88</sup> Творения Оригена, учителя Александрийского. Казань, 1899. Вып. І. С. 165. 89 Григорий Богослов. Творения. М., 1889. Ч. 1. С. 209–213.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Григорий Нисский. Творения. М., 1862. Ч. 4. С. 31.

(подобные ангельской природе) и вечные, а с другой они представляют собой силу живительную и разумную  $^{91}$ . Смерть экзегет рассматривал как расставание души с телом и «удаление из него (тела. — B.M.) чувственной жизни»  $^{92}$ . Он констатировал, что в природе для покинувших тела душ, имеющих простую и отличную от материальных качеств четверицы сущность, места нет  $^{93}$ . Обладающая разумными и невещественными качествами сущность не может пребывать в каком-то определенном месте  $^{94}$ . Из видимого мира явлений она переселяется в невидимую область  $^{95}$ . С одной стороны, рай в трактовке экзегета, это третье эфирное внеприродное небо, или «небесная земля», уготованное только избранным праведникам  $^{96}$ . Но с другой — сфера инобытия по Григорию Нисскому не вписывается в картину мироздания. В шаровидном и постоянно вращающемся космосе нет места для ада и рая, поскольку нет пространства, их ограничивающего, а подземное и надземное места поочередно пребывают в свете и тьме  $^{97}$ .

Применительно к нашему сюжету прямо относится специальное разъяснение экзегета, что за гробом никакого зрительного восприятия в привычном плотском смысле быть не может. Он негодует в отношении тех, кто буквально воспринимает притчу о богатом и Лазаре: «...какие очи возводит богатый во аде, оставив плотские во гробе?» Посмертную участь он призывает воспринимать не в буквальном значении библейских образов, а в духовном смысле 99. Соответственно ад и рай трактуются как аллегории посмертных состояний души. Символическое понимание посмертной участи в творениях Григория основывается на том, что души могут переживать три состояния: сначала земное, связанное с жизнью в теле; а после смерти либо ангельское (небесное бытие праведных душ), либо преисподнее, аллегорически

-

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Об этом см.: *Митрополит Макарий (Оксиюк)*. Эсхатология св. Григория Нисского. М., 1999. С. 265–273. Поскольку по Григорию Нисскому душа телесно не локализуема, она пребывает одновременно в теле и вне его (Указ. соч. 277).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> *Григорий Нисский*. Творения. Ч. 4. С. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Там же. С. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Там же. С. 248–249.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> *Григорий Нисский*. Творения. Т. 3. С. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> *Григорий Нисский*. Творения. Ч. 1. С. 73; Ч. 2. С. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> *Григорий Нисский*. Творения. Ч. 4. С. 247–248.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Там же. С. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Там же.

олицетворяющее смерть нечестивых 100. Жизнь ангельская, как и преисподняя, — это особое «невидимое (выделено нами. — B.M.) и бесплотное состояние жизни» в котором пребывают души 101. В подобном состоянии души способны воспринимать нематериальные блага, но это восприятие осуществляется не в привычной для земного мира форме. Души обладают особой внечувственной познавательной силой, которая при воскресении способна распознать элементы своего разложившегося тела $^{102}$ . По сути, простираясь до небес, души не прекращают связи со своими телами $^{103}$ , обеспечивая воссоединение земного и небесного в момент финалистического преображения мира.

Прояснить тайну загробного существования старались и древнерусские книжники. Свое любопытство они удовлетворяли теми сведениями, которые давала на этот счет христианская книжность. В «Измарагде» по списку XIV-XV вв. эта проблема изложена следующим образом: «... где сут преже усопших д(у)ша ...от с(вя)того писания разумеемъ. иже грешни сут. ти под землею и под моремъ... в земли мгляне и темне ... а пр(а)ведных д(у)ша в свете» $^{104}$ .

Как видим, во всех рассмотренных сюжетах, независимо от их вариаций, воспроизводится единый и отвечающий онтологическим установкам христианской доктрины концепт внечувственного инобытия души после расставания с телом. Посмертное существование души, несмотря на привычные для сотворенного мира образы их описания, подчиняется законам мира ноуменального 105. Методологическим основанием христианской онтологии души является библейское: «И возвратился дух к Богу, который дал его» (Екл. 12, 7). Физическое восприятие после расставания душ с телами изменяется в способность общаться с духовными сущностями и между собою особым образом 106.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Там же. С. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Там же. С. 263. Кроме участи блаженства в области благ и наказаний в области мучений экзегет предполагает некое среднее состояние между участью праведников и грешников, которого удостаиваются не успевшие вступить на путь порочной жизни младенцы и принявшие крещение перед смертью (Григорий Нисский. Творения. Ч. 4. С. 343–347; Ч. 7. С. 445–446).

Григорий Нисский. Творения. Ч. 4. М., 1862. С. 254, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Там же. С. 230, 255.

<sup>104</sup> РНБ. Сол. № 259/317. Л. 1356-136а.

<sup>105</sup> Дергачева И.В. Посмертная судьба и «иной мир» в древнерусской книжности. М., 2004. С. 27–95; *Она же.* Христианская топография иного мира // Славяноведение. 2006. № 1. С. 16–21.

<sup>106</sup> *Иеромонах Серафим Роуз.* Душа после смерти. СПб., 1995. С. 72–74.

В «Вопросах и ответах Афанасия и Александра к Антиоху» это определяется так: «Не познаваеми ли тамо братия братиям, и отцы сыновьям, друзи другом бывают? Ответ: Познание от телесных неких знамений бывает, безтелесныя же души подобны себе друг другу по всему суть, яко же во множестве неких не скверных и случных себе голубицах или телах, не разнствующихся одной от другия, ... но по всему в равенстве друг друга суще. Се же глаголю о иже во аде осужденных душах грешных, яко себе не познавают; в праведных же душах и се благое, глаголю те познание бог дарова» 107. Согласно «Слову об исходе души из тела и о житии св. отца Макария Римского» находящиеся в муках души тогда «друг друга лица видят», когда их поминают в молитвах по пятницам в вечер и по субботам 108. Современные богословы объясняют узнавание не физическими причинами, а существованием у душ особой прозрачной оболочки («прозрачного образа»), в котором сохраняется образ тела после отделения от него души. Этим объясняется евангельское свидетельство об узнавании душ в притче о богатом и Лазаре (Лк. 16-21)<sup>109</sup>. Онтологические границы сфер материального и идеального миров для души, по Григорию Нисскому, проницаемы, но особое тонкое чувствование души предусматривается только для субстанций собственного тела, а не для созерцания покинутого ею тварного и несовершенного мира.

Казалось бы, следовало ожидать, что экзегеты для постэсхатологического состояния будут постулировать обретение полной чувственности для блаженства или страданий после воссоединения душ со своими телами. Но Василий Великий созерцание в Царствии небесном после Страшного суда понимал внетелесно, как восприятие первообразов вещей, ибо по законам физического мира находиться в общении с ангелами и божеством невозможно 110.

Итак, общее для идеологов христианства представление на посмертное существование душ сводится к следующему: сфера инобытия выводилась за рамки чувствительности, что же касается душ умерших людей - они мыслились испытывающими не присущее плотской природе вещественное воздействие, а некое сходное с таким воз-

 $<sup>^{107}</sup>$  РНБ. Сол. № 129/1046. Л. 4116-412a.  $^{108}$  РГБ. Рум. № 358. Л. 309a-309б.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> *Булгаков С., прот.* Жизнь за гробом. Париж, 1955. С. 7.

<sup>110</sup> Василий Великий. Творения. Троице-Сергиева лавра, 1900. Ч. 1. С. 343; Троице-Сергиева лавра, 1902. Ч. 4. С. 36-38.

действием внечувственное переживание духовных состояний. Согласно правильному с точки зрения доктринальных установок взгляду, для посмертного состояния души не предполагается ни характерного для плотской жизни чувствования, ни прорыв лишенной телесного восприятия души к осязанию физической реальности, каковой в рассматриваемом тезисе «Вопрошания» Кирикова является светило. Следовательно, изложенный в пункте № 53 сюжет заключает в себе идею, противоречащую духу вероучения. Получает свое объяснение и необычная форма записи, отличная от других пунктов «Вопрошания». Кирик, по-видимому, зафиксировал чью-то точку зрения, которая так и осталась без разъяснений. Владыке подобные взгляды приписывать нелепо.

Обратим внимание еще на одну неканоническую черту изложенного в «Вопрошании» суеверия о проведении похорон до захода солнца. Поверье о возможности не утратившего чувствительности мертвеца созерцать солнце сопровождается весьма любопытным разъяснением: светило погребаемый может видеть, пока с него не снят светоносный венец. Сама по себе суеверная норма дневного погребения дополнительно совмещается с чисто апокрифической аргументацией. В целом ряде неканонических произведений дневной свет солнца относится на счет лучезарного венца, который в дневное время при движении по небосклону несет на себе светило. Согласно «Откровению Варуха» ангелы по завершении дня снимают венец с солнца, а само светило при таком понимании представляется антропоморфным 111. Мотив, также не лишенный черт синкретизма с дохристианской архаикой. Сходные сюжеты воспроизводят апокрифы «О всей твари» и «Прение Панагиота с Азимитом» 112. Аналогичный сюжет о передвижении дневного светила на солнечной колеснице читается в Пространной редакции «Книги Еноха», согласно которой от солнечного жара землю предохраняют птицы феникс и халкедрий <sup>113</sup>. Повествуется о них и в других апокрифах <sup>114</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> См.: *Мильков В.В.* Древнерусские апокрифы. СПб., 1999. С. 484.

<sup>112</sup> Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. М., 1863. Т. 2. С. 140; Архангельский А.С. Творения отцов Церкви в древнерусской письменности. Казань, 1889. Т. 1–2. С. 139.

<sup>113</sup> Космологические произведения в книжности древней Руси. СПб., 2009. Часть ІІ: Тексты плоскостно-комарной и других космологических традиций. СПб., 2009. С. 524.  $^{114}$  Соколов М.И. Феникс в апокрифах о Енохе и Варухе // Новый сборник по сла-

вяноведению, сост. и изд. учениками В.И. Ламанского. СПб., 1905.

Образ небесных солнечных колесниц, так же, как и антропоморфное восприятие солнца, глубоко архетипичен и восходит к мифологическому кругу общих для многих народов представлений. Археологи находят изображения солнечных колесниц, начиная с бронзового века. Библия сохранила сведения, что при искоренении язычества в культовых местах подверглись уничтожению находившиеся там солнечные колесницы<sup>115</sup>. Образ солнечных колесниц сохранен фольклором, в том числе русским, а самым известным воплощением этого образа в античной мифологии была квадрига Аполлона, четыре коня которого символизировали времена года<sup>116</sup>. В глубоко архетипичных сюжетах апокрифов наблюдаем последствия незначительной христианизации в трактовке образов: кони заменяются на ангелов. Мифологическая подоплека мотивов в неканонических произведениях, тем не менее, по-прежнему просматривается.

Получается, что изложенное в пункте № 53 суеверие сопряжено с апокрифическим мотивом, в котором дается полумифическая интерпретация природы дневного света, восходящая к дохристианским представлениям о солнце. Все содержание рассматриваемого сюжета из «Вопрошания Кирика» выходит за доктринальные рамки и за ним стоит иная модель мировосприятия. Попробуем определить какая.

Закономерно встает вопрос: если в «Вопрошании» отразилась не официальная церковная точка зрения, то какие реалии воспроизвел Кирик в сюжете о дневном погребении? Естественно в такой ситуации обратиться к поиску свидетельств о существовании указанной погребальной практики в пространстве отечественной культуры. Подобные свидетельства (как прямого, так и косвенного характера) имеются.

Судя по данным этнографии, у русских в XIX — начале XX в. сохранялось много глубоко архаичных деталей погребальной обрядности, в том числе и описанная Кириком. На протяжении веков покойников устойчиво продолжали хоронить в дневное время до захода солнца<sup>117</sup>. Существовали даже более узкие временные рамки, когда до

<sup>116</sup> Рыбаков Б.А. Язычество древних славян. М., 1981. С. 236–243; От берегов Босфора до берегов Евфрата. М., 1987. С. 319; Мифы народов мира. М., 1988. Т. 2. С. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> IV Цар. 23, 11.

<sup>117</sup> Куликовский Г.И. Похоронные обряды Обонежского края // Этнографическое обозрение. 1890. № 1. С. 53; *Барсов Е.В.* Погребальные обычаи на Севере Руси // Причитания северного края. М., 1872. Ч. 1. С. 306; Русский север. Этническая история и народная культура XII—XX века. М., 2004. С. 674.

полудня не разрешали хоронить, а в три часа считалось уже поздно 118. Возможно это было связано с представлениями о том, что пограничье, разделяющее этот и тот миры, в данный промежуток времени оказывается максимально проницаемым.

Теперь обратим внимание на доводы, которые сопровождают поверье о дневном захоронении. Необходимость погребения до захода солнца аргументируется тем, что усопший в последний раз до общего воскресения может видеть светило. Такое объяснение исходит из типичных для дохристианских погребальных практик представлений о «живом» мертвеце, на протяжении веков сохранявшихся в народной культуре под оболочкой церковно сопровождаемого обряда. В традиционной культуре славянских народов прочно удерживался комплекс представлений, что умерший не теряет способность зрительного восприятия.

Фольклор и этнография бесспорно свидетельствуют, что покойник «видит и слышит все, что происходит вокруг него» 119. И после предания мертвого человека земле продолжаются контакты с невидимым в этом мире умершим. Несмотря на незримость его для живых, все адресованные умершему действия осуществляются согласно представлениям о физической чувственности ушедшего: его кормят, топят для него баню, обращаются с просьбами и жалобами, отогревают в случае запаздывания весеннего тепла. Элементы поминального ритуала осуществляются, исходя из представлений, что ушедшие в область предков переместились из мира живых - в мир мертвых (мифический ирий наших предков). Последний мыслится вполне реальным физическим пространством, только труднодоступным<sup>120</sup>. Несмотря на разные версии локализаций мира предков и его инварианта в образе сказочно-

<sup>118</sup> Смоленский музыкально-этнографический сборник. Похоронный обряд. Плачи и поминальные стихи. М., 2003. Т. 2. С. 59. В ряде случаев фиксируется традиция выноса тела до полудня (Терещенко А. Быт русского народа. М., 1999. Ч. 2. С. 299). Общим, однако, во всех случаях принцип приурочения обряда к световому времени.

<sup>119</sup> Левкиевская Е.Е. Представления о «том свете» у восточных славян // Славянский альманах. 2003. М., 2004. С. 348. В традиционной культуре смерть воспринималась не как физическое уничтожение человека, а как его трансформация с сохранением телесных способностей. В силу этого «тело покойника не считается "мертвым" в настоящем значении этого слова» (Чистяков В.А. Представления о дороге в загробный мир в русских похоронных причитаниях XIX—XX вв. // Обряды и обрядовый фольклор. М., 1982. С. 115). <sup>120</sup> Левкиевская Е.Е. Указ. соч. С. 353.

го тридесятого царства, он представляется народному сознанию вполне материальным и в эмпирических своих чертах повторяет реалии посюстороннего мира<sup>121</sup>. Вполне чувственно воспринимаются быт и насельники «того света», который «рисуется жизненными чертами» и мыслится как «продолжение земного существования» 122.

По сути дела, традиционная культура отражает представления об удвоении физического пространства, в котором область предков невидима для живых, но сами предки не утрачивают способности чувственного восприятия как до предания земле, так и в своем посмертном существовании. Согласно традиционным народным представлениям, умершие «сохраняют все свойства телесных существ - они едят, пьют, нуждаются в одежде, испытывают радость и страдания» 123. Этому комплексу представлений соответствует и предметное оснащение умерших, версию которого с литой иконкой мы рассматривали выше.

 $<sup>^{121}</sup>$  Елеонская Е.Н. Представления «того света» в сказочной традиции // Сказка, заговор и колдовство в России. М., 1994. С. 43–47. Несмотря на проникновение в сказку христианских мотивов ада и рая, идея загробного воздаяния чудесной сказке в целом чужда (Там же. С. 48). <sup>122</sup> Елеонская Е.Н. Указ. соч. С. 43.

<sup>123</sup> *Левкиевская Е.Е.* Указ. соч. С. 358. Представление о материализованных контактах с ушедшими и наделение их физическими способностями прочно сохраняются, несмотря на то, что личность невидимого умершего отождествляется с душой (Толстая С.М. Душа // Славянские древности. М., 1999. Т. 2. С. 167). Такому отождествлению способствует невидимость покойника, а связанные с ним поверья архаичны и отражают веру в живого мертвеца. Соответствующее христианству олицетворение мертвого в виде расставшейся с телом идеальной сущности сосуществует с дохристианскими представлениями о признаках материального действия душ. Не случайно исследователи традиционной культуры употребляют понятие «душа» в кавычках, когда в погребальных и поминальных обрядах моделируются вполне материальные потребности «душ» (Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 64). Подавляющее большинство поверий о действии «душ» умерших никак не могут происходить из понятий их идеальной природы. Даже в период господства обряда сожжений у индоевропейских народов обозначение души являлось производным от именования вполне материальной субстанции – дыма, тумана (ст.-слав. дымъ, польск. dym, прусск. dumis, др.-в.-нем. toum, ср.-ирл dumacha). В греч. дущос обозначало жизненную субстанцию, чему соответствовало др.-инд. dhuma (Иванов Вяч. Вс. Реконструкция структуры символики и семантики индоевропейского погребального обряда // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 9).

Характерно, что сказочный герой попадает в иное царство после трудных путевых испытаний. Он преодолевает препятствия перехода в иной мир. Погребальный обряд – это обряд того же перехода, ритуальное обставление которого направлено на облегчение пути умершего: снабжение «путника» в иной мир пищей, обувью, деньгами, вспомогательными для преодоления препятствий приспособлениями, свечой 124. Все перечисленные здесь этнографические детали фиксируются археологически в захоронениях, близких по времени создания Кириком своего «Вопрошания». Вопреки церковным нормам вещеположение, как неизменный элемент традиционной погребальной обрядности, так и не было устранено из вековых народных привычек <sup>125</sup>. Но именно вещеположение указывает на физическое понимание посмертного существования.

В соответствии с таким пониманием способность зрительного восприятия во время перехода в иной мир обеспечивалась сугубо материальным способом: либо зажжением свеч в предсмертный час, либо временной привязкой проводов, когда путь освещается небесным светилом (иногда, правда, по поверьям, еще и месяцем) 126. Путь в невидимый иной мир представлялся носителям традиционной культуры как преодоление мрака, чему должен был способствовать свет, «помогающий умершему пройти темный путь в загробье» 127. Видимо, отчасти с этими представлениями связаны находки свеч и воска в древнерусских захоронениях,

<sup>124</sup> Толстая С.М. Погребальный обряд // Славянские древности. М., 2009. Т. 4. С. 86. Там же.

<sup>126</sup> Толстой Н.И. Глаза и зрение покойника // Толстой Н. И. Язык и народная культура. Очерки по славянской мифологии и этнолингвистике. М., 1995. С. 189, 192. Столетиями прочно удерживался комплекс обрядовых действий, чтобы умерший мог видеть в ином мире: пускать в Великий четверг на дощечке в воду зажженную свечу-задушницу, которая одновременно, кстати, предназначалась и покойнику и солнцу; обметать троицкими венками надгробия родителей, чтобы ушедшие в иной мир предки не теряли способность зрительного восприятия; в поминальные дни накладывался запрет на работу с пенькой, куделью, золой, побелкой, а также рекомендовалось не прясть и не шить по пятницам, чтобы не повредить предкам глаза (Там же. С. 189-194). С мотивом посмертного зрения связан обычай изображать очи на сельских кладбищенских надгробиях даже тогда, когда черты антропоморфности с них исчезли (Там же. С. 196–199). Известны случаи соединения изображения глаз с идеограммой солнца (Там же. С. 198. Рис. 9).

<sup>127</sup> Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 67.

которые почему-то относят исключительно только на счет влияния христианства  $^{128}$ . В ряде сказок первое впечатление героя от перемещения в чужое пространство – темнота и только «затем опять свет и жизнь»  $^{129}$ .

Описанный в «Вопрошании» обычай захоронения до захода солнца получил отражение в содержании похоронных причитаний. В случае вечерней смерти плакальщица «уговаривает» усопшего не покидать своих близких в этот же день, потому что ночной путь чреват трудностями <sup>130</sup>. В славянском фольклоре существовало относящееся к этому кругу представлений понятие «вывести на свет» (с ним же связан комплекс действий, направленных на то, чтобы покойник мог видеть) <sup>131</sup>. Данный круг воззрений — весьма и весьма древний. Об этом свидетельствуют данные языка. Слово, обозначающее умирание и смерть, в индоевропейских языках оказывается однокоренным с производными от \*mer (в значении мерцать, мелькать, сверкать, пестрить, искриться): нем. тегкен — замечать, видеть, воспринимать; укр. мріти — мерцать, поблескивать, светать, смеркаться, брезжить, неясно видеть; др.-англ. а-тегіап — осветлять, очищать; лат. тегия — чистый <sup>132</sup>.

\_

<sup>128</sup> Авдусин Д. А. Три погребальные камеры из Гнездова / Д.А. Авдусин, Т.А. Пушкина // История и культура древнерусского города. М., 1989. С. 201; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 149. Внедоктринальная мотивировка употребления свеч в традиционной культуре и отсутствие их в бесспорно христианских (монашеских) захоронениях древнерусской эпохи (см.: Панова Т.Д. Указ. соч. С. 163–169) не дают основания для однозначных заключений и не позволяют считать восковые артефакты только «материализацией христианской культуры»

культуры».
<sup>129</sup> Елеонская Е.Н. Указ. соч. С. 44.

<sup>130</sup> Чистяков В.А. Представления о дороге в загробный мир в русских похоронных причитаниях XIX–XX вв. // Обряды и обрядовый фольклор. М., 1982. С. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> *Толстой Н.И.* Указ. соч. С. 189.

<sup>132</sup> В значениях производных от вышеперечисленных слов при их употреблении может реализоваться акцент как на возрастание света, так и на его уменьшение. Последнее отражает представление о смерти как об исчезновении, распаде и слепоте, соответственно мертвый представлялся как слепой, а царство смерти как безвидное (*Топоров В.Н.* Заметки о двух индоевропейских глаголах умирания // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 49–52). Первый слой значений можно признать архаичным, тогда как второй, по крайней мере в целом ряде смыслов, соответствует христианским понятиям о конце телесного существования. Языковые средства данного круга воззрений, используемые в причитаниях, в оппозиции жизнь – смерть описывают последнюю в качествах темноты, ночи, холода (*Невская Л.Г.* Балто-славянское причитание:

Судя по всему, световые мотивы поверий имеют отношение к обряду перехода на «тот свет». Переход этот виделся трудной дорогой, с которой нельзя было сбиться или заплутать. Несмотря на преграды (которые всегда физические: море, дальние леса, гора, радуга, Млечный путь, если иной мир мыслился небесным), правильное исполнение обряда призвано было обеспечить достижение страны предков 133. Важнейшим условием правильной обрядности было избрание хорошего (благоприятного) времени для отправления ритуалов. Плохим временем всегда считались временные границы (полдень, полночь)<sup>134</sup>. Поэтому поверье о необходимости дневного захоронения, исключающее упомянутый выше полуденный срок, следует понимать с учетом аксиологии временного восприятия, которая веками формировала временные нормативы обрядовых сценариев. Нарушение хронологических рамок являлось препятствием для прорыва в сакральное, частным случаем которого был ритуал перехода в иной мир.

В комплексе традиционных архаических представлений связанная с солнцем идея зримости пути мертвого имеет отношение, прежде всего, к обряду перехода. Солнце не только источник света, но еще и проводник в иной мир, ведь не случайно ирий наделяется эпитетами солнечного и теплого. В сказках чаще всего – это царство солнца<sup>135</sup>. Данные представления свойственны также другим народам и уходят в глубокую древность <sup>136</sup>. По народным поверьям, солнце считается светилом мертвых. Даже в обиходной лексике славянских народов

реконструкция семантической структуры // Исследования в области балтославянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 140–141; Соболев А.Н. Загробный мир по древнерусским представлениям // Мифология славян. СПб., 1999. С. 34–37).

133 Левкиевская Е.Е. Представления о «том свете» у восточных славян // Сла-

вянский альманах. 2003. М., 2004. С. 342–347, 354–356.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Толстая С.М. Время // Славянские древности. М., 1995. Т. 1. С. 450.

 $<sup>^{135}</sup>$  Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1986. С. 208.

<sup>136</sup> Ср. имеющееся в гимнах «Ригведы» обращение к собакам Ямы с позволением созерцать солнце и получить божественную жизнь (Соболев А.Н. Загробный мир по древнерусским представлениям // Мифология славян. СПб., 1999. С. 125). Согласно хеттскому мифу о жертвоприношениях животных умершему царю, именно бог Солнца отделяет властителю в ином мире пастбище, на котором будут пастись отправленные туда в качестве жертвы животные (Иванов Вяч. Вс. Реконструкция структуры символики и семантики индоевропейского погребального обряда // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 10).

о зашедшем солнце говорится так же, как и об умершем (например, малороссы говорят: «солнце спочило») <sup>137</sup>. Согласно образам причитаний, характерных для носителей традиционной культуры, умершие отправляются «к красну солнышку ... на беседушку» (вар.: «К красну солнышку на пригребушку»). В некоторых похоронных причитаниях умерший непосредственно уподобляется солнцу, которое подобно скрывающемуся из глаз светилу удаляется из мира (т. н. «космическое кодирование»): «Вроде солнышка за облачко теряется, так же дитятко от нас же укрывается» <sup>138</sup>.

Место пребывания солнца видится народному сознанию в пределах физического мира, там, где земля сходится с небом, за морем, или иногда под землею <sup>139</sup>. Содержание сказок и образы похоронных причитаний не расходятся в определении местоположения царства мертвых. Представления о топографии иного мира (либо под землей, либо на небе, либо в пределах земного и водного пространства) соединены в плачах с описаниями различных способов погребения при одновременном обозначении места, куда уходит с небосклона солнце. С «подземельной могилочкой» коррелирует образ солнечного жилища в «погребах глубоких»; отправлению предков в отдаленные земные пределы за водным пространством соответствует образ закатного солнца «за горы высокие, ... за болота за седучие, ... за ручьи за те шумливые, за широкие, глубокие» (вар.: «за цёмныя лясочкі, ... до чистого поля, чи до синього моря»), что соответствует удаленному «краю света, где отдыхает солнце»; поскольку обряд сожжения не практиковался – плачам его описания не известны, а небесные жилища умерших, даже с учетом христианских наслоений, определяются нечетко (небесный

1

<sup>137</sup> Афанасьев А.Н. Поэтические воззрения славян на природу. М., 1994.Т. 1. С. 163. Заходящее солнце представлялось также засыпающим, а утром встающим ото сна (Указ. соч. Т. 3. С. 37).

<sup>138</sup> Причитания Северного края / собраны Е.В. Барсовым. М., 1872. Ч. 1. С. 116; *Невская Л.Г.* Балто-славянское причитание: реконструкция семантической структуры // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 136, 142.

<sup>139</sup> Топорков А.Л. Солнце // Славянская мифология. М., 1995. С. 362. Почему-то в обобщающей работе О.А. Седаковой локализация иного мира ограничивается только высотным, подземным и домашним локусами (Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 56). Впрочем, островное положение без уточнений проговаривается (Там же. С. 328).

загробный мир в общей форме связывается с видимым на небе «красным солнышком», «светлым месяцем», «частыми звездами» или именуется «подсолнечным государством») <sup>140</sup>. Получается, что фольклорная локализация жилища солнца и предков может быть соотнесена с разными обрядами погребения: сожжение с небом, а ингумация с подземным миром. При этом как тот, так и другой обряд в случае захоронений с использованием плавающих средств ориентированы на преодоление водной преграды, разделяющей мир живых и умерших <sup>141</sup>.

Согласно данным языка исконным была локализация оного мира за водным пространством, о чем свидетельствует этимологическая связь названия иного мира (\*rajь, \*wyraj, \*vyrьjь) с понятиями о реке, потоке, течении (\*rajь, \*rojь, \*reka)<sup>142</sup>, а связь синонимов смерти и покойника с названием корабля, в котором согласно мифическим представлениям умершие переправлялись через реку смерти (\*navь, \*navьjь) от индоевропейского обозначения судна (\*nau-s), которое в переносном смысле стало обозначением смерти и мертвого 143. Это

1

142 Ср. в этом ключе именование водоворота и омута словом «вир»: «по морю плыл, да попал в вир» (Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. Т. 1. С. 206; Успенский Б.А. Филологические разыскания в области славянских древностей. М., 1982. С. 144–145).

<sup>143</sup> Трубачев О.Н. Славянская этимология и праславянская культура // Славянское языкознание. Х Международный съезд славистов. Доклады советской делегации. М., 1988. С. 309–311. Многие элементы погребальной обрядности были ориентированы на водную перспективу иного мира (помещение на

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Чистяков В.А. Представления о дороге в загробный мир в русских похоронных причитаниях XIX–XX вв. // Обряды и обрядовый фольклор. М., 1982. С. 120–122; Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. Л., 1986. С. 281–284; Невская Л.Г. Балто-славянское причитание: реконструкция семантической структуры // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 136–137. Ср.: Соболев А.Н. Загробный мир по древнерусским представлениям. С. 94–112. Неразвитость небесных образов иного мира с одной стороны свидетельствует о стойких архетипах инобытийной топографии, а с другой – отражает слабое влияние христианства в развитии этого спектра простонародных представлений.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Интересную мысль о причинах дифференциации иного мира (и одновременно жилища солнца) в разных сферах высказал А. Котляревский. Он предположил, что жители морских побережий помещали солнечную страну предков в море, горцы за горами, а степняки в земле. Поэтому первые отправляли своих мертвецов в ладье, вторые сжигали, третьи закапывали (Котляревский А. О погребальных обычаях языческих славян. М., 1868. С. 176–177). Археологически четких соответствий мы не найдем, но поскольку народы мигрировали, подобная мысль может быть плодотворной в смысле поисков генезиса обрядов. Ведь сакральное в натуралистическом восприятии язычников порождалось реалиями окружающей их действительности.

значит, что рай мыслился как заречный или заморский (ср.: «Красно солнышко / Укатилося за горы толкучие, / За леса дремучие, / В водушки глубокие»  $^{144}$ ). Сходное в иранском языке \*ray, обозначает богатство и счастье  $^{145}$ , что отражает представления об ином мире как о стране обилия  $^{146}$  и безмятежного существования.

Кирик в вопросе № 53 воспроизводит глубоко архетипичные и связанные с дохристианской традицией представления о смерти, безусловно актуальные для участников погребальных церемоний его эпохи. Вряд ли можно сомневаться, что несмотря на смену вер, обозначенные Кириком реалии имели место. Ведь в сельской среде они так и не были вытеснены в течение тысячелетнего господства христианства на Руси. Христианские элементы погребальной обрядности, наслоившиеся на традиционную основу, не нарушили концептуальных основ народных представлений о смерти, генетически связанных с дохристианскими воззрениями на этот счет 147.

воду свечи и полотенца для покойного, отправление стружек от гроба по течению и т. д.). Характерно, что в северо-западных регионах Руси долбленую лодку до сих пор в диалектном обиходе называют «ройкой». Не к традиции ли захоронения в лодке восходит обряд помещения в долбленые колоды, которые конструктивно напоминают долбленые части ройки? Инвариантом той же смысловой нагрузки было изготовление плетеных гробов из тростника или ивовых деревьев, растущих по берегам рек (Русский север. Этническая история и народная культура XII–XX веков. М., 2004. С. 674). О сближении загробной области с водою см.: Компяревский А. О погребальных обычаях языческих славян. М., 1868. С. 85. В связи с солнечными сюжетами погребальной обрядности отметим, что у египтян существовали представления о перемещении умершего в ладье мертвых вместе с солнцем. Получается, что концепт иного мира за водной преградой и способ ее преодоления — достаточно распространенное представление разных народов.

<sup>144</sup> Причитания Северного края. С. XII.
 <sup>145</sup> Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. М., 1970. Т. 3. С.435.

146 На лексическом уровне – синоним рая «порода», не столько результат морфологической адаптации греч. παραδεισος, сколько отражает представления о предках, роде, порождении (Успенский Б.А. Филологические разыскания

в области славянских древностей. М., 1982. С. 147).

147 Толстая С.М. Погребальный обряд // Славянские древности. М., 2009. Т. 4. С. 85. Для понимания взаимоотношений дохристианского и христианского компонентов традиционной культуры очень важное значение имеет авторитетный вывод специалиста, глубоко знающего суть дела и предмет изучения: «"Народно-христианские" представления не имеют ничего общего с основными категориями церковно-христианского экзегезиса. Из области христианской культуры они берут только предмет, тему, которая интерпретируется в категориях принципиально другой, даже не противоположной, модели мира» (Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 38. Прим. 7).

Противопоставление жизни и смерти в народной культуре прочно было связано с оппозицией видимое / невидимое <sup>148</sup>. В понятиях о невидимом живые характеризуют умерших, те же, кто покинул этот мир, оказываются в ситуации вынужденной слепоты при попадании во мрак переходного состояния (разновидность препятствия на пограничье миров). Преодолению слепоты мрака служат обрядовые средства: возжигание свечей и отправление в иной мир засветло, вместе с солнцем, то есть средства, предполагающие ту же физическую осязаемость. После того, как умершие водворяются вместе с предками, он попадают в сферу жизни, а следовательно света, гармонии и обилия. В зеркальном физической реальности миру инобытийной вечной жизни свет не заходящий и в лучах этого света иной мир зрим для тех, кто оказывается в нем <sup>149</sup>.

С учетом сказанного воспроизведенная в «Вопрошании» интерпретация обычая захоронения в дневное время в большей мере соответствует мировоззренческим установкам дохристианской поры. Следовательно, приписывать такого рода рекомендацию архиепископу Нифонту, даже если допустить знакомство его с полуязыческими (в затронутом проблемно-тематическом спектре) апокрифами, нет оснований. Единственная из относящихся к новой вере реалий рассматриваемого сюжета — это упоминание ожидаемого воскрешения усопшего. Подобное объяснение погребального ритуала мог дать только далекий от круга церковных воззрений человек и уж никак не высшее лицо в новгородской церкви. Но именно таковую трактовку Кирик считает нужным включить в свое произведение.

Поразительным образом в сюжете отразилось сплетение различных верований, проявление которых с формальной точки зрения вроде бы и не вызывало подозрений. В обряд похорон, описанный Кириком,

<sup>148</sup> Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 61.

<sup>149</sup> Не исключено, что к иному миру имеют отношение представления о немеркнущем и не связанном с конкретным источником свете, который в определении апокрифа «есть светь неосяжаемь, и неисповедимь никимь же. где ся водворяе(т)» (Тихонравов Н.С. Указ. соч. Т. 2. С. 78). По крайней мере как в языке, так и в мифе и в мотивах традиционного искусства делалось отличие между скрывающимся светом солнца и светом вообще, как признаком божественной, а следовательно, вечной сущности: в славянском языке обозначение светлости — \*dьпь, в индоевропейской огласовке \*di/dei, однокоренное обозначению бога ясного неба у индоевропейцев — \*dieus (Трубачев О.Н. Указ. соч. С. 308—309; Рыбаков Б.А. Язычество древних славян. М., 1981. С. 246—248).

включено прощание с солнцем и белым светом, который не противоречит церковному обычаю положения покойника лицом на восток, но соответствующую знаковую значимость данная деталь обряда могла иметь исключительно в дневное время, пока светило не перешло на закатную сторону. Вместе с тем хорошо известно, что языческие захоронения древних славян по обряду трупоположения делались головой на запад, а лицом на восток – навстречу обожествленному светилу<sup>150</sup>. В христианскую пору изменения ориентации не произошло, изменилось лишь понимание обряда, который был прежде связан с верой в «живого» мертвеца и с представлениями о долгом пути в страну предков (ирий), откуда вместе с солнцем приходит тепло 151. Солнце в новой мировоззренческой системе координат выступает в качестве сакрального ориентира, обозначающего то направление, откуда должен прийти Христос в момент всеобщего воскрешения мертвых. Глубоко традиционная черта архаической обрядности и в новых условиях продолжает свое бытование. Временной фактор в обряде ингумации

-

<sup>150</sup> См. об этом: Седов В.В. Восточные славяне в VI—XIII вв. М., 1982. С. 97—98; Рыбаков Б.А. Язычество Древней Руси. М., 1988. С. 109—111; Моця А.П. Некоторые проблемы изучения восточно-славянского погребального обряда конца І — начала ІІ тысячелетия н. э. // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 1989. С. 42.

<sup>151</sup> В понимании отношения солнца к иному миру просматривается и мифологическая основа. Славянское божество Сварог этимологически объясняется из древнеиндийского языка: \*svarg-ga — «небо, как солнечный путь» (*Трубачев О.Н.* Указ. соч. С. 317). О том, что в «Ригведе» путь к обители предков назван «дорогою солнца», а в народных стихах рай наделяется эпитетом «солнечный» говорил еще знаток апокрифов и народной культуры H.С. Тихонравов (*Тихонравов Н.С.* Сочинения. М., 1898. Т. 1. С. 195). В плачах, отражающих глубоко архаические представления, сам умерший метафорически сравнивался с закатывающимся солнцем: «красно солнышко укатается за горы толкучие, за леса дремучие, в водушки глубокие» (Причитания северного края / собраны Е.В. Барсовым. М., 1872. Ч. 1. С. XII); «И куда же сподобилось, мое красное солнышко...» (Великорусс в своих песнях, обрядах, обычаях, верованиях, сказках, легендах и т. п. / Материалы, собранные и приведенные в порядок П.В. Шейном. СПб., 1900. Т. 1. Вып. 2. С. 782. Ср. там же. С. 171, 175). Подобное уподобление покойника солнцу попало даже на страницы Воскресенской летописи, в которой помещен плач княгини Евдокии по умершему в 1389 г. мужу Дмитрию Донскому (ПСРЛ. Т. 8. М., 1859. С. 57). Как справедливо подытожил А.Н. Соболев, культ солнца сливается с культом умерших предков (Соболев А.Н. Загробный мир по древнерусским представлениям. С. 135).

с выраженной западной ориентировкой в контексте церковнорегулируемых погребальных ритуалов вряд ли был актуален, что подтверждается более поздними разъяснениями греческих иерархов.

То, как поверье о погребении до захода солнца было изложено в «Вопрошании», не является официально рекомендуемым правилом. Это просто фиксация существующего обычая, который был записан с чьих-то слов с сохранением характерных оборотов прямой речи при передаче данных от информатора («не рци тако»).

В силу очевидной схожести обычая с дохристианской обрядностью статья Кирика не могла быть направлена на слом традиционных привычек, она даже не является нормативной в отличие от других разделов «Вопрошания». Сам же автор без дополнительного разъяснения ограничивался кратким описанием ритуала, который вполне можно было воспринять двояко. Тем более, что неизвестно, какими соображениями руководствовались самые разные исполнители похоронных обрядов в эпоху Кирика, особенно на периферии, где влияние Церкви еще не утвердилось. Логично считать, что там, где позиции церковных структур не были прочными, там огромная роль принадлежала традиции. Погребальные практики — самая подверженная воздействию архаизации обрядовая сфера. Поскольку это и было характерно для позднейшей традиционной культуры, то данная закономерность должна была действовать и для времени создания «Вопрошания».

На основании свидетельств фольклора и этнографии, фиксировавших архаичные формы пережиточной погребальной обрядности, имеем все основания отнести описанную Кириком практику захоронений до захода солнца к числу явлений дохристианского происхождения. Это было ясно еще А. Котляревскому, который не нашел причин полагать, что в рассматриваемом разделе «Вопрошания» источник понятий был христианский. На основании хорошо известных ему сведений о дохристианских погребальных обычаях в рассматриваемом сюжете роль солнца определена как «указатель дороги в страну отцов», а похороненный после заката солнечного «оставался без путеводителя и легко мог заблудиться» 1552.

«Вопрошание» и в сюжете с положением иконки Михаилаархангела в захоронение, и в случае с фиксацией нормы дневного по-

~ 133 ~

\_

 $<sup>^{152}</sup>$  Котляревский А. О погребальных обычаях языческих славян. М., 1868. С. 223–224.

гребения демонстрировало редкую для церковной книжности идеологическую сдержанность, когда речь шла о деталях раннесредневекового похоронного обряда. При совпадении внешних признаков погребальных обычаев до и после введения христианства отсутствовали объективные основания для осуждения дохристианских погребальных практик. В этих условиях ценностное отношение составителя «Вопрошания» проявляется в отсутствии оговорок и пояснений, когда при описании нового порядка вещей в сфере погребальной практики дублируется старый обычай.

Сам факт обращения к теме «правильной» погребальной обрядности примечателен и может рассматриваться как сознательный и преднамеренный авторский прием. Кирик Новгородец фиксирует в своем произведении двусмысленность действовавшей в его время погребальной практики. Он сохраняет без комментария далекую от ортодоксии мотивацию обычая, но намекает на его генетические корни. В такой форме на уровне подтекста выражена оценка высшего новгородского церковного начальства, которое в отношении к погребальной обрядности мирилось с инерцией дохристианской архаики. Очень умно в краткой форме Кирик сказал о многом: владыку устраивало положение дел, ибо в знаковом выражении элементы погребальной обрядности облекались во внешне благонадежную христианскую форму. Вместе с тем возможность двойного прочтения семантики действий не исключает актуализации дохристианских смыслов, а таковая, судя по многочисленным пережиткам архаики в традиционной культуре, как раз и имела место. Получается, что Кирик обратил внимание на то, что верховное лицо в новгородской церкви оставляет возможность для мирян воспроизводить в погребальной практике привычные архаические нормы, которые можно было трактовать в христианском духе, но которые таковыми сущностно в то время в полном смысле своих значений не являлись.

Понимание смерти — важнейшая для характеристики мировоззрения сфера аналитического исследования общественного сознания, поскольку имеет отношение к главным моментам человеческого бытия. Кирик коснулся нескольких ключевых аспектов этой сферы. Он поставил соответствующие вопросы именно как аналитик. Уже в постановке вопросов такого рода заключались и не проговоренные явно ответы на них, ибо для того, кто был знаком с существующим положением дел, смыслы были очевидны, правда, при возможности двойственного

прочтения ритуальной символики каждый мог видеть то, что хотел видеть.

Благодаря «Вопрошанию» мы узнаем, что церковь не вторгалась в искони сложившуюся драматургию погребального обряда, который в рассматриваемых чертах формально удовлетворял и идеологов новой веры, и носителей самой традиции. Описанные Кириком черты погребальной практики ценны потому, что меткие зарисовки с натуры отражают ситуацию компромисса в условиях христианизации, когда идеологи новой веры не требовали немедленного отказа от некоторых форм старой обрядности, которые в явном виде не подрывали религиозно-мировоззренческих основ новой веры.

Уступки и компромисс не могли не способствовать сохранению традиции дохристианской архаики, пусть даже модернизированной и адаптированной к христианству. Ведь со стороны реальных участников похоронных церемоний и представителей церковной структуры (в данном случае в лице Нифонта) на одно и то же действие смотрели по-разному и «нагружали» символические действия разными смыслами. И сама постановка неоднозначного вопроса Кириком, и способ фиксации позиции Нифонта позволяют говорить, что суть дела и тот и другой понимали, но смотрели на реально происходившие процессы по-разному. Надо полагать, что по причине отсутствия в церковной среде единого мнения относительно двусмысленных черт погребальной практики в «Вопрошании» и появились уникальные данные о новгородской действительности, запечатленные в емких по информативной насыщенности и идейному значению пунктах № 53 и № 55 этого памятника.

Совсем недавно Д.М. Буланин высказал сомнение в том, что «Вопрошание» не может считаться источником сведений о повседневной жизни как Новгорода, так и Древней Руси в целом. По его убеждению, в подборку включены рекомендации, нацеленные на всевозможные казусы религиозной жизни христиан вообще. В подлинности реального разговора Кирика с епископом Нифонтом Д.М. Буланин усомнился, а саму вопросно-ответную форму предложил рассматривать как литературный прием. Автор считает, что в содержании обсуждаемых проблем отразилась не новгородская действительность, а некая априорно прогнозируемая сумма ситуаций, которые могут возникнуть в любых точках христианского мира. Соответственно делается вывод, что поскольку содержание подборки вопросов-ответов «Вопрошания» имеет

превентивное назначение, их следует рассматривать без привязки к конкретному времени и месту. Так же отстраненно от исторических условий Д.М. Буланин предлагает рассматривать и вопрошания более раннего времени, которые писались по-гречески на основе византийских канонических книг и которые тематически в целом ряде пунктов совпадали с сочинением Кирика. Исследователь полагает, что изложенное в форме беседы Кирика с Нифонтом «Вопрошание» по своим признакам однотипно каноническим ответам других иерархов: митрополита Георгия (1061/62-1075) и митрополита Иоанна II (1076/77-1089). По заключению исследователя, подобно своим прототипам «Вопрошание» дает толкование на «недоуменные вопросы канонического свойства» 153. Кроме этого, указывается на соответствия статьям Кирикова «Вопрошания» в южнославянской письменности, что также расценивается как признак универсального значения содержания 154. Приговор Д.М. Буланина категоричен: «Вопрошание» Кирика – плод "литературной условности", которую нельзя расценить иначе, как "кривое зеркало реальности", как облеченное в литературную форму вопрос-ответ "решение могущих потенциально возникнуть казусов"»<sup>155</sup>.

Насколько отстранены были от русской действительности митрополичьи рекомендации — еще не доказано. По крайней мере довод Д.М. Буланина, указавшего на несоответствие пункта о бельцеепископе действовавшим на Руси церковным канонам, не может быть принят. Ведь в реальной практике попадавшие под запрет Георгия эксцессы имели место<sup>156</sup>. Факт распространения общих с «Вопрошанием»

\_

<sup>153</sup> Буланин Д.М. Традиции и новации в интерпретации русской письменной культуры: Заметки к переводу книги С. Франклина «Письменность, общество и культура в Древней Руси (около 950–1300 гг.)». СПб., 2010. С. 44.

<sup>154</sup> См. там же. С. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Там же.

<sup>156</sup> Логика доказательств Д.М. Буланина следующая: среди положений ответов митрополита Георгия затрагиваются явно не имеющие отношения к русской действительности прецеденты, следовательно, рекомендации «Вопрошания», типологически сходного с рекомендациями Георгия, непосредственно не пересекаются с реалиями религиозной жизни страны. Конкретно не актуальным для Руси объявляется пункт № 108 в рекомендациях Георгия, который предполагает возможность поставления в епископы бельца (см. указ. соч. С. 45). Но пункт о бельце-епископе оказывается далеко не безотносительным к особенностям русской религиозной жизни. На начальных этапах христи-

положений в славянских номоканонах Д.М. Буланин склонен расценивать исключительно с точки зрения универсальности положений произведения в пределах Slavia orthodoxa. Но совпадения, прежде всего, свидетельствуют о существовании общего фонда источников, которые находились в распоряжении Кирика и других славянских авторов. Ведь они творили в рамках единой традиции, находясь в разных исторических условиях. Отсюда и совпадения, но отсюда и очевидные различия в подборе статей покаянного права. Явление Кирика возникло не на пустом месте и он, конечно, пользовался уже существовавшими

анизации, особенно в контексте автокефальных устремлений, на высшие церковные должности светские власти выдвигали отнюдь не только выходцев из монашеской среды. Не был чернецом Анастас Корсунянин – настоятель Десятинного храма и реальный глава Русской церкви при Владимире. Неизвестно, кем был Лука Жидята до того, как Ярослав сделал его новгородским владыкой, зато хорошо известно, что к нему были претензии со стороны киевского митрополита Ефрема, который подверг ставленника Ярослава судебному преследованию и попытался сместить его с кафедры (Мильков В.В. Духовная дружина русской автокефалии: Лука Жидята // Россия XXI. 2009. № 2. С. 123— 125). При отсутствии института монашества на раннем этапе христианизации трудно было изыскать из внутренних резервов таких кандидатов на высокие церковные должности, которые отвечали бы каноническим требованиям. Тем более что сам принцип каноничности не являлся незыблемым в мероприятиях по организации независимой Русской церкви. Первый митрополит из русских Иларион, судя по всему, принял монашеский постриг лишь накануне занятия им автокефального митрополичьего стола, а до этого был священником княжеской церкви на Берестове. Летопись характеризует его как «книжного мужа и постника», а выкопанная им пещера, где позднее возник Киево-Печерский монастырь, не увязывается летописцем с монашеством Илариона. Устроение пещерки, которую впоследствии унаследовал Антоний, упоминается исключительно в связи с молитвенными уединениями Илариона, а не с его принадлежностью к иночеству (ПСРЛ. Т. 1. Стб. 155–156). Нареченный владыка владимирский Федорец, возглавлявший при Андрее Боголюбском автокефальную от Киева епископию, происходил из низших слоев городского белого духовенства (Воронин Н.Н. Андрей Боголюбский. М., 2007. С. 88). Последний и достаточно поздний прецедент – попытка выдвижения Дмитрием Донским своего духовника и хранителя печати Митяя в качестве кандидата на митрополию, который принял обряд пострижения лишь накануне его выдвижения (Прохоров Г.М. Повесть о Митяе. Л., 1978. С. 50). Получается, что пункт о бельце-епископе появился у ближайшего современника Луки Жидяты и Илариона не случайно, а как противоядие против автокефальных поползновений. Аргумент Д.М. Буланина не имеет доказательной силы. Так что тезис об актуальности поднятых Кириком проблем не может быть подвергнут сомнению с этих оснований.

уставами и канонами. Южнославянские и западнославянские реминисценции «Вопрошания» выявлены 157, а вот что касается обратного влияния, то текстологически еще предстоит установить: что в случаях совпадений можно относить за счет общих источников, а что за счет влияния русской на славянскую книжность. По крайней мере, факты трансляции «Вопрошания» в полном его объеме в книжность единоверных славянских народов не известны, а это подтверждает локальный характер актуализации произведения к запросам древнерусской действительности. В пользу локального значения «Вопрошания» говорят и наблюдения над рукописной судьбой произведения, которое не получило признания в целом ряде регионов страны и было исключено из состава Кормчих книг 158. А это значит, что Кирик приноравливал затрагиваемые им сюжеты к местным условиям.

Приведенные в статье археологические и этнографические параллели к рассмотренным пунктам «Вопрошания» Кирика дают все основания для того, чтобы связывать обстоятельства создания этого произведения со стихией религиозной жизни Древней Руси и непосредственно с новгородской действительностью. Неоднократно высказывавшееся в историографии мнение, что труд Кирика является живым откликом на характерные для Новгорода проблемы и реалии, остается в силе.

.

<sup>157</sup> Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 271–298, 387, 393; Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI–XIII вв. М., 1978. С. 102–103, 179; Максимович К.А. Заповеди святыхъ отыць. Латинский пенитенциал VIII века в церковнославянском переводе. М., 2008. С. 149–151.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> *Щапов Я.Н.* Указ. соч. С. 180.

## Религиозная ситуация в Новгороде по материалам «Вопрошания» Кирика Новгородца

Религиозная жизнь Руси и Новгорода многократно становилась предметом исследования. Но в большинстве случаев она рассматривалась в контексте церковно-государственных отношений. Между тем письменные источники, среди которых особое место, несомненно, принадлежит «Вопрошанию» Кирика, позволяют посмотреть на внутрицерковную жизнь Новгорода с позиции истории быта и нравов, обусловленных не столько политическими, сколько социально-религиозными и «бытовыми» условиями времени. И в этом отношении при всем обилии замечательных имен, с которыми связано освоение интеллектуального творчества новгородского мыслителя, «Вопрошание» попрежнему остается недостаточно изученным памятником, нуждающимся в методах герменевтического анализа<sup>1</sup>.

В представленной статье предпринята попытка посмотреть на то, как отразились трудности религиозной и прежде всего церковной жизни Новгорода в вопросах, заданных Кириком и его последователями русским архиереям. Приходится признать, что даже в такой постановке проблемы адекватно отразить реалии новгородской церкви в рамках одной публикации, как в мировоззренческом, так и в институциональном смыслах, едва ли возможно. Поэтому предпринятые в данной работе усилия призваны лишь обозначить ряд проблем, разрешение которых в дальнейшем позволило бы приблизиться к пониманию религиозных процессов, протекавших в домонгольской Руси.

О недостаточной изученности «Вопрошания» Кирика ясно и недвусмысленно сообщает специальная статья Е.К.Пиотровской в «Словаре книжников и книжности Древней Руси: XI — первая половина XIV в»: «Первое из названных сочинений Кирика, "Вопрошание", изучено недостаточно полно как в текстологическом, так и в источниковедческом аспекте» (Словарь книжников и книжности Древней Руси: XI — первая половина XIV в. / отв. ред. Д.С. Лихачев, Л., 1987. Вып. 1. С. 216).

Принято считать, что свое «Вопрошание» Кирик создавал в качестве своего рода «дневника», «для себя»<sup>2</sup>, а структура собранных ответов хаотична<sup>3</sup>. Однако существует и иная точка зрения, исходящая из того, что комплекс интересующих Кирика и его преемников вопросов и та форма, в которую они были заключены, подчинены определенной закономерности, позволяющей говорить о сложной композиционной структуре произведения<sup>4</sup>. Примечательной стороной «Вопрошания» может считаться даже сам набор поднимаемых Кириком тем. Он не случаен. Во всяком случае то, что интересовало и тревожило религиозную совесть и ум новгородского доместика, выходило далеко за рамки духовнической практики обычного священника и вторгалось в сферу деятельности епископата. Такой интерес Кирика к вопросам, представляющим область архиерейской власти, едва ли может быть объяснен исключительной любознательностью иеромонаха.

Не менее проблематична «техническая» сторона создания этого канонического свода: написание подобной работы требовало значительных материальных затрат, оправдание которых «научными интересами» монашествующего священника звучит не вполне убедительно. Для таких материальных трат необходимы серьезные основания, мотивы. Кирик безусловно представлял собой незаурядную личность, наделенную ярким умом, обладавшую очевидным интеллектом и настойчивым характером. Созданные им произведения, пользуясь терминологией нашего времени, вполне можно назвать «фундаментальными». Однако все они были вызваны практическими интересами<sup>5</sup>. Более того, создание такого произведения не могло быть сокрыто

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви: История Русской Церкви в период совершенной зависимости ее от Константинопольского патриархата (988–1240) / митр. Макарий (Булгаков), науч. ред. А.В. Назаренко. М., 1995. Кн. 2. С. 388; Симонов Р.А. Кирик Новгородец – ученый XII века. М., 1980. С. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Такого мнения придерживался А.С. Павлов.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мильков В.В. Религиозно-философские воззрения Кирика Новгородца // Філософські ідеї в культурі Київської Русі. Полтава, 2010. Вип. 3. С. 113–114.

Хорошо известно, что «Учение о числах» было написано для решения практических вопросов, связанных с согласованием календарных дат: точного исчисления времени Пасхи. Такие же практические цели унификации богослужебных традиций и регулирования покаянной дисциплины лежали и в усилиях Кирика при составлении свода «Вопрошания» (Суворов Н.С. Учебник церковного права. М., 2004. С. 161; Симонов Р.А. Кирик Новгородец — ученый XII века. М., 1980. С. 6, 21–22; Мильков В.В. Первый ученый Руси: жизнь, творчество, идейное своеобразие воззрений: к 900-летию Кирика Новгородца // Россия XXI в., 2010. № 6. С. 102, 107–121).

от посторонних. Самовольная запись ответов, часть которых не вполне вписывалась в нормы церковных канонов, что хорошо осознавал и сам Кирик, неминуемо навлекла бы на Кирика подозрения в неблагона-дежности. Новгородским владыкам, как, наверное, и другим архиереям, было чего бояться в своем окружении. Примером этого может служить судьба Луки Жидяты, не без помощи новгородского боярства оговоренного владычными холопами перед митрополитом Ефремом. Неосторожные и резкие слова новгородского архиерея были соответствующим образом донесены в Киев <sup>6</sup>.

В этом отношении примечателен отраженный в «Вопрошании» один из диалогов Кирика и еп. Нифонта о возможности рукоположения во диакона проворовавшегося иподиакона. Кирик спрашивал: «Написано есть в въ заповеди Иоана Постьника: "аще кто оукрадеть головныя начальныя татьбы, да не придеть въ чистительство"». Нифон, проявляя снисхождение, отвечал: «Аже боудеть <...> татьба велика, а не оуложать ее отаи, нъ сильноу прю съставять передъ княземь и передъ людьми, то не достоить того ставити дьякономъ; и ожели окрадеться, а то оуложать отаи, то достоить». Однако этот ответ не устраивал Кирика и противоречил всем церковным канонам: вор не имел права на священный сан. Тогда Кирик, понимая сложность своей ситуации, стал подводить владыку к нужному для себя ответу: «Аже паробъка господа вяжють, бьють, оукрадъшаго что любо, достоить ставити?»<sup>7</sup>. Правда, ответ архиерея предусмотрительно так и не был записан<sup>8</sup>. Как верно прокомментировал эту ситуацию В.В. Мильков,

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> См. подробнее: *Мильков В.В.* Духовная дружина русской автокефалии: Лука Жидята // Россия XXI в., 2009. № 2. С. 124—1136; *Он же.* Новгородский святитель Лука: характер деятельности и идейные аспекты творчества // Новгородская земля в эпоху Ярослава Мудрого (источники и исследования). Великий Новгород, 2010. С. 198—238; *Гайденко П.И.* Еще раз о суде над Лукой Жилятой (1055—1059 гг.) // Каптеревские чтения. М., 2009. Вып. 7. С. 58—59). Ни один архиерей не был застрахован от такого развития событий. Вероятно, это был конкретный случай и виновник был уверен в своей возможности занять диаконскую вакансию. Кирик его называет «паробком». Однако под этой категорией понимался «молодой слуга феодального владетеля» (Словарь русского языка XI—XVII вв. М., 1988. Вып. 14: (Отрава — Персоня). С. 155). Поэтому можно сделать вывод, что Кирик описывал прецедент.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Се есть въпрашание Кюриково, еже въпраша епископа ноугородьского Нифонта и инех // Русская историческая библиотека. СПб., 1880. Т. 6. Стб. 46. [далее – РИБ].

«в реплике Кирика проводится мысль о неотвратимости наказания за воровство». Из всего следует: воля Нифонта явно противоречила святоотеческим правилам и была пристрастной. Лишь деликатность Кирика предотвратила нарушение канонов. Запись епископских решений, вступавших в явное противоречие со святоотеческими правилами, было делом отчаянно смелым и требовавшим какого-либо оправдания.

При всем особом статусе Антониева монастыря<sup>9</sup>, из которого происходил Кирик, и всей свободе во взаимоотношениях монашествующего духовенства с епископатом церковная среда очень чутка даже к малейшим отступлениям от принятых в ней норм поведения и мысли. Заподозренного в неблагонадежности неминуемо ожидает обвинение в какой-либо ереси и наборе самых страшных грехов<sup>10</sup>. Но ничего подобного в судьбе любознательного инока мы не встречаем. Архиереи и их окружение, наоборот, дают ответы на нелицеприятные вопрошания и не осуждают предпринятое начинание.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Особая каноническая независимость Антониевой обители была заложена ее основателем, самостоятельно выкупившим землю под свой монастырь и заповедавшего братии самостоятельно выбирать себе игумена и быть независимыми от князя и епископа: «Аще личится избрати игумена, то избирати от братии, иже кто на месте сем терпит. И аще князь нашлет игумена, или епископ по насилию, или по мзде, или которыи брат нашь от места сего, а начнет хотети игуменства, кроме братскаго соборнаго изволениа, его же непроизволят братиа на игуменство» (Сказание о житии преподобнаго и богоноснаго отца нашего Антония Римлянина... // Святые русские римляне. СПб., 2005. С. 269). Как нам видится, наиболее удачно вопрос о самобытности Антониева монастыря и истоках этого своеобразия рассмотрены в работах Т.В. Семикоповой (*Семикопова Т.В.* Источники учености Кирика Новгородца – монаха, ученого и мыслителя XII века // Православие и русская литература : сб. ст. / под ред. Г.А. Пучковой. Арзамас, 2009. С. 49–54).

<sup>10</sup> Для Древней Руси, с ее укорененностью в языческом прошлом, было характерно очень размытое понимание «ереси», под которой понимались не только вероучительные, но и канонические отступления и ошибки. Поэтому об учении большинства немногочисленных «еретиков» домонгольской Руси можно только догадываться. Очевидно лишь то, что для значительной части как рядового христианского населения, так и духовенства существовал «знак равенства» не только «между нравственной и обрядовой праведностью», но и между обрядовыми нормами и догматическим учением (Карташев А.В. Собрание сочинений: в 2 т. М., 1992. Т. 1.: Очерки по истории русской церкви. С. 241–242). Такое положение дел становилось благодатной почвой для свободной интерпретации действий и слов любого, кто попадал в немилость и подвергался нелицеприятному архиерейскому (епископскому и особенно митрополичьему) суду.

Лишь однажды [Вопр. Кирика 57] Кирик вызвал раздражение Нифонта, но это объяснялось нелицеприятностью темы, связанной с интимной стороной жизни белого духовенства, и настойчивой решимостью вопрошателя строго соблюдать каноны. При этом Кирик, ссылаясь на игумена Феодосия и митрополита, по сути вступил в полемику или спор с архиереем, чем почти поставил под сомнение авторитетность определений Нифонта по данному вопросу. «Прашахъ: достоить ли дати томоу причащание, аже въ великыи постъ съвкоупляеться съ женою своею? - Разгневася: ци оучите рече, въздержатися въ говение от женъ? Грехъ вы въ томь! – Рехъ: напсано, владыко; есть бо въ оуставе въ белечьскомь, яко добро есть блюстися, яко Христовъ пость есть. Аще не могоуть, а преднюю неделю и последнюю. И Феодосъ, рече, оу митрополита слышавъ, напсалъ. – Такоже не ни напсавъ, рече, ни митрополить, ни Феодосъ, разве неделя праздникъ; а праздное недели вси дняе, акы днье неделя. Аще ли створить тако, запрети емоу пакы творити. А хотяче комоу причащатися въ неделю, то въ соуботоу измытися рано, и пакы къ жене въ понедельникъ на вечеръ»<sup>11</sup>. Поэтому, по нашему мнению, высказанное митр. Макарием мнение о том, что Кирик создавал этот свод правил для себя, требует принципиального пересмотра и уточнения.

Знакомство с «Вопрошанием» заставляет задаться тремя вопросами, касающимися регламентации жизни и быта церковных людей. Во-первых, в чем заключалась специфика религиозной нравственности жителей Новгорода? Во-вторых, чем можно объяснить бытование среди новгородского духовенства таких форм быта и религиозных практик, которые плохо вписывались в нормы церковных канонов? И в-третьих, какое место отводилось Кирику и другим вопрошателям в управлении епископией?

Наибольшее внимание исследователей привлекла первая группа проблем. Задаваемые Кириком и его последователями вопросы в значительной мере связаны с проступками, а точнее грехами, вызванными половыми связями: это и измены, и свобода сексуальных отношений молодых людей, и многоженство, и даже гомосексуализм, как детский, так и среди взрослых. Такая острота проблемы могла быть вызвана не только, как это принято считать, наследием языческого прошлого.

Сексуальные отношения в народном языческом сознании имели сакральное значение, во многом были табуированы и регламентирова-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 37–38.

ны<sup>12</sup>. Но в условиях начальных форм христианизации, сопровождавшейся искренней, но зачастую упрощенной категоричностью взглядов на священный мир как язычества, так и самого христианства, ситуация могла приводить к значительной деформации религиозных действий. С учетом особенностей бытовой жизни этого периода, половой акт и сопутствующие ему слова и поступки начинали утрачивать смыслы, соответствующие священному ритуалу, и перерождались в то, что мы бы сейчас назвали «распущенностью», а христиане-современники именовали «злом»<sup>13</sup>. О том, что ситуация не так однозначна, свидетельствует не только снисходительность, которой больше всего уделяют внимание в историографии, но и сама форма вопросов (во всяком случае то, как эти вопросы могут быть прочитаны и поняты нами).

Примером этого может служить следующий вопрос, заданный епископу священником Ильей. Новгородского иерея интересовало, может ли «согрешивший» с «домашней скотиной, имеющей рога», вкушать от этого животного молоко и мясо? Вопрошатель не уточнял, о каком именно животном идет речь (коза, овца или корова?). Но вопрос пастыря и полученный на него ответ, при всем хулиганском отношении к описанному казусу, поражает именно своей формой: «Если человек согрешит с домашней скотиной, имеющей рога, то другим следует от этого животного пить молоко и есть мясо; тот же, кто согрешит, пусть ничего от нее не ест». О суровом наказании «злодея», который, вероятно, христианин, даже не идет речи 14. Единственной

-

13 Фомина Т.Ю. Особенности взаимоотношения православных клириков и их паствы в Великом Новгороде X–XII вв. // Вест. ПСТГУ. М. 2009. Вып. 2:

История, История Русской Православной Церкви. 4 (33). С. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Наиболее полно проблема табуированных действий и лексики в языческих ритуалах Древней Руси была изучена в исследованиях Ф. Успенского и А.Л. Юрганова (*Успенский Б.А.* Избранные труды. М., 1994. Т. 2. С. 53–128; *Юрганов А.Л.* Из истории табуированной лексики. Что такое «блядь» и кто такой «блядский сын» в культуре русского средневековья // Одиссей. Человек в истории. 2000. М., 2000. С. 194–206).

<sup>14</sup> Книга Левит ясно и недвусмысленно определяет: «И ни с каким скотом не ложись, чтобы излить [семя] и оскверниться от него; и женщина не должна становиться пред скотом для совокупления с ним: это гнусно» [Левит 18: 23]. А 20-я глава этой книги предписывает: «Кто смесится со скотиною, того предать смерти, и скотину убейте. Если женщина пойдет к какой-нибудь скотине, чтобы совокупиться с нею, то убей женщину и скотину: да будут они преданы смерти, кровь их на них» [Левит 20: 15–16]. В отличие от иудейского законодательства святоотеческие правила (6 и 17 правила Анкирского собора, 7, 63 правила Василия Великого, 4 правило Григория Нисского, 59 правило Иоанна Постника, 29 правило Никифора Исповедника) были снисходительны к впавшим в этот грех

проблемой остается лишь одна: можно ли употреблять молоко и мясо «поруганной» и «пострадавшей» скотины или нет? Но не менее замечательно продолжение данного ответа, регламентировавшего наказание «насильника»: «И наказание пусть он исполняет, пусть даже против желания». Т. е. главное наказание заблудшей души — лишиться возможности пить молоко и есть мясо от любимого животного. Конечно, можно задаться и сопутствующим вопросом: а если у животного нет рогов, то как быть с его мясом? Конечно, ситуация намного сложнее и не может быть сведена к физиологической стороне довольно гнусного, но, очевидно, нередко встречавшегося среди новгородцев греховного проявления «человеческой слабости» и наследия «языческого прошлого». Трудно исключить, что подобные действия могли иметь какой-то ритуальный смысл, призванный укрепить благосостояние владельца скота.

Но нас интересует несколько иная сторона вопроса: моральная жизнь кандидатов в духовенство и самих клириков. И очевидно, что дело в этой области было совершенно плачевно.

«Вопрошание» Кирика позволяет заключить, что даже по прошествии полутораста лет после христианизации Руси серьезную пробле-

и предполагали отлучение от причастия на более или менее продолжительный срок в зависимости от обстоятельств. О применении к виновным смертной казни или отлучения от церкви речи даже не шло (Правила Православной Церкви с толкованиями Никодима, епископа Далматинско-Истрийского. М., 1911. Т. 2. С. 18–19, 383, 440, 501–503, 572, 588).

Акцентированное внимание на «рогах», вероятно, не было случайным. Вопервых, библейская правовая традиция предписывает, что животное, с которым совокупился человек, должно быть непременно убито [Лев. 20: 15–16]. При этом ветхозаветная традиция понимала под «скотиной» домашних животных, преимущественно рогатых (коз и козлов, овец, коров и быков) (Лопухин А.П. Толковая Библия или комментарий на все книги св. Писания Ветхого и нового Завета. Пг. 1904. Т. 1: Пятокнижие Моисеево. С. 10). Во-вторых, в христианской традиции инфернальные силы традиционно описываются в образах, наделенных рогами. Хотя, скорее всего, этот рогатый образ зла имеет не восточно-, а западно-христианские корни. В-третьих, нерешительность в отношении рогатого скота может быть объяснена достаточно высокой стоимостью этих животных (коров, волов, коз, овец) и их значимостью в хозяйстве (молоко, мясо, шерсть). Поэтому утрата этих животных могла существенно отразиться на материальном положении хозяев. Что касается «скота», который не имел рогов, свиней, то Илью и его паству судьба этих животных, стоимость которых была значительно ниже, не интересовала. Впрочем, свиней в библейской терминологии не именовали «скотом». Они были в другой категории, с «нечистыми животными». Однако высказанные нами суждения предварительные и нуждаются в принципиальном уточнении.

му представляли поиск и подготовка кадров для священства и при этом не столько монашествующего, сколько женатого духовенства. Затруднения обнаруживались уже на стадии поиска и подготовки как ставленников, лиц, желающих принять священный сан, так и достойной супруги для будущего пастыря.

Очевидно, что главной трудностью в поиске достойных ставленников был моральный облик кандидатов. Вопросы Кирика о том, можно ли человека, уличенного в воровстве или блуде, рукополагать, ясно указывает, что ставленники из бедных семей составляли значительную часть кандидатов на церковные вакансии, привнося в быт церковных людей пороки из своего прошлого и того окружения которому служили. Лица из знатных семейств, похоже, не стремились вступать на стезю женатого духовенства, хотя дети священства вполне могли достигать высокого положения в обществе 16. В это же время среди монашества выходцы из княжеской и дружинной среды не были чем-то необычным 17.

Описанные Кириком пороки новгородского приходского духовенства не были чем-то исключительным. Подобная же неприглядная картина быта городского духовенства и монашества, ведших далекую от благочестия жизнь, нарисована в ответах и правилах митр. Иоанна к черноризцу Иакову<sup>18</sup>. Разница лишь в одном: пороки сельского духо-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Примерами этого могут служить личности Александра Поповича (1004) и «попова внука», галичского боярина Судьича (1240), а также колоритный образ хитроумного, любвеобильного и озорного былинного богатыря Алеши Поповича (ПСРЛ. Т. 2. Стб. 789; Т. 9. С. 68; Добрыня Никитич и Алеша Попович. М., 1974).

<sup>17</sup> По свидетельству Печерского Патерика и житий преподобные Антоний и Феодосий происходили из дружинной среды, таковыми же были Моисей Угрин и другие насельники обители, а Николай Святоша вообще был князем. Пусть и не столь очевидно, но подобные процессы наблюдаются и в новгородских монастырях. Если воспользоваться «правом презумпщии невмешательства сверхъестественных сил», то примером этого может служить обитель Антония Римлянина, построенная на огромные для своего времени личные средства ее основателя. Собственно, и сам Кирик, поступивший в монастырь уже юношей, был грамотен, т. е. никак не мог принадлежать к числу «простолюдинов».

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Церковное правило митрополита Иоанна к Иакову Черноризцу // Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви: История Русской Церкви в период совершенной зависимости ее от Константинопольского патриархата (988–1240). М., 1995. Кн. 2. С. 571–576.

венства были обусловлены народной культурой, а праздность городского и монашествующего священства копировала культура городских верхов, дружины и княжеского быта.

Как бы то ни было, но жизнь и служение монашествующего и приходского духовенства сопровождали, усвоенные с молоком матери нравы, воспринимавшиеся в христианской среде как пороки: прелюбодеяние, супружеская невоздержанность, воровство, обжорство, пьянство, небрежное отношение к службе и малообразованность. Для этого достаточно сравнить быт части иночествующих Южной Руси с нравами женатого священства Новгорода на основе сопоставления ответов митр. Иоанна Иакову Черноризцу и «Вопрошания» Кирика. И Иаков, и Кирик задают вопросы, изобличающие нравственные пороки духовенства. Чего, например, стоят вопросы доместика о том, как быть в отношении священника, допустившего «изблевание» Святых Даров, главных святынь церкви [в том числе из-за перепития или обжорства] (Вопр. Кирика 1)19? Как быть с пастырями, не соблюдающими воздержание, евхаристический пост накануне служб (Вопр. Кирика 27, 28, 29, 77, 79)<sup>20</sup>? Как поступать с впавшими в прелюбодеяние (Вопр. Кирика 81)<sup>21</sup> и др.?

Дело осложнялось тем, что нередко виновницами неблаговидной жизни церковных лиц становились их жёны. Церковные правила предъявляют к супруге кандидата в священство целый ряд суровых, но необходимых требований: до вступления в церковный брак она должна быть девственницей, а с принятием мужем сана хранить ему верность. Очевидно, что как первое (девственность накануне брака), так и сохранение целомудрия (верности) после создания семьи, были скорее желаемым, чем реальным состоянием супружеских отношений, в том числе и со стороны «матушек» (Вопр. Кирика 82)<sup>22</sup>.

Вопрос 30, заданный Клименту Смолятичу о причастии холостых, показывает, что ситуация вокруг проблем полового (сексуального) воздержания была характерной не только для Новгорода, но и для Юга Руси. В этом отношении весьма нагляден пример некой попадьи в Галиче, на судьбу которой обратил внимание С. Цветков<sup>23</sup>. Под 1188 г. Ипатьевская летопись сохранила специфическую характеристику га-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 21–23. <sup>20</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 30–31, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Цветков С. Древняя Русь: Эпоха междоусобиц. 1054–1212. М., 2009. С. 469–470.

лицкого князя Владимира. Среди множества нелицеприятных слов, высказанных в адрес этого Рюриковича, летописец запечатлел и такие: «и поя оу попа женоу и постави собе женоу. и родися оу нея два с[ы]на»<sup>24</sup>. Возникшая ситуация примечательна во всех отношениях: и в бесправном положении духовенства (за которым почему-то в историографии усматривают какое-то «высокое» положение<sup>25</sup>), и довольно спокойное (хотя и не равнодушное и даже осуждающее) отношение к случившемуся горожан, и молчание по этому поводу епископа, и смиренное принятие обстоятельств, как можно догадываться, самой похищенной «матушкой». Конечно, случай с Владимиром Ярославичем в известной мере происшествие из разряда исключительных, но при этом хорошо рисующих вполне обычные нравы своего времени.

Что касается Новгорода, то здесь прослеживается нечто сходное: обличителями пороков и борцом с ними становятся не архипастыри, а монашествующие и благочестивые горожане. Кирика волнуют те вопросы, которые, по идее, должны были бы больше волновать самого архипастыря, реально имеющего власть над собственным духовенством. Создается впечатление, что знаменитый доместик и его преемники были заинтересованы в нравственности священства намного больше, чем снисходительный новгородский владыка, извинявший, правда не без насмешек, даже гомосексуальные опыты юношества [Вопр. Кирика 49]<sup>26</sup> и согрешения с «рогатыми животными» [Вопр. Ильи 15]<sup>27</sup>. Поэтому, разбирая проблемы христианской семьи в Новгороде, Т.Ю.Фомина очень удачно заметила, что создание и сохранение семьи представляло проблему не только для простых мирян, но даже для духовенства и соискателей духовного звания<sup>28</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ПСРЛ. Т. 2. Стб. 659–660.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Очевидно, это объясняется тем, что реалии более поздних эпох монгольского господства и укрепления Московского государства переносились на малоинформативные страницы древнейшей церковной истории. См. примеры: *Макарий (Булгаков), митр.* История Русской Церкви. Кн. 2. С. 97–98; *Сергеевич В.И.* Древности руского права. М., 2006. Т. 2: Вече и князь. Советники князя. С. 406–435.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 35.

<sup>27 «</sup>Аже человекъ достоупить скота рогатого, то инемъ достоить от него молоко ести и мяса его; а иже его достоупилъ, а тому не ясти ничтоже, а епитемъя приятии противоу силе» (РИБ. Т. 6. Стб. 60).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Фомина Т.Ю. Особенности взаимоотношения православных клириков и их паствы в Великом Новгороде Х–ХІІ вв. // Вестн. ПСТГУ. 2009. Вып. 2: История, История Русской Православной Церкви. 4 (33). С. 8.

Эта бездеятельность архипастырей в деле воспитания приходского духовенства ясно проглядывается и в обличениях некоего христолюбца, обвинявшего священников, вынужденных совершать ради прокорма семьи богородичные службы в дни празднования Рода и Рожаницы<sup>29</sup>. Подобная проблема поднимается и Кириком [Вопр. Кирика 33]: «Аже се родоу и рожянице крають хлебы, и сиры, и медъ? - Бороняше велми: негде, рече, молвить: "горе пьющимъ рожянице!"»<sup>30</sup>. Но во всех этих инициатива пресечении канонических нарушений случаях В духовенства принадлежала не епископату, а иночествующему духовенству. Такое положение дел, скорее всего, было обусловлено бедностью священства, о которой свидетельствуют такие вопросы Кирика, как: можно ли священнику иметь в своих портах вшитый женский плат (Вопр. Кирика 6)<sup>31</sup>, допустимо ли использовать для разных нужд одну и ту же посуду (Вопр. Кирика 2, 35)<sup>32</sup>, разрешается ли употреблять для службы упавшую просфору или стирать испачкавшиеся напрестольные платы (Вопр. Кирика 64; Вопр. Ильи  $7)^{33}$ ? При этом стоит учесть, что священнику приходилось из своих средств покупать просфоры<sup>34</sup>, ладан, свечи и вино для совершения службы даже в соборном храме (Вопр. Кирика 3)<sup>35</sup>.

П.В. Знаменский небезосновательно заметил, что приходское духовенство в Древней Руси по своим нравам и культурному уровню не

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Слово некоего христолюбца-ревнителя по правой вере // Памятники древнерусской церковно-учительной литературы. СПб., 1897. Вып. 3. С. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 23, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 40, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Очевидно, что просфорницы, которым в историографии приписывают какоето особое значение, находясь в церковной юрисдикции, в действительности (во всяком случае, в описываемый период) не были прямо подчинены приходскому духовенству. В итоге просфоры священник мог лишь купить. Возможно, этим можно объяснить то, что в житиях особенно выделяют бесплатное печение просфор в качестве подвига (Житие Феодосия Печерского // Библиотека литературы Древней Руси. СПб., 1997. Т. 1. С. 360–361). В этом отношении показателен 99 вопрос Кирика: «Прашахъ: одиною просфоуръю достоить ли слоужити? – Аже боудеть далече, яко въ селе, а негде боудеть взятии дроугое просфоуры, то достоить. Аже боудеть близь торгъ, кде коупити, то не достоить; аще ли како кде не боудеть, по ноужи достоить» (РИБ. Т. 6. Стб. 50–51).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 23–24.

очень отличалось от окормляемой ими паствы<sup>36</sup>. Е.Е.Голубинский объяснял появление среди сельского и бедного городского духовенства лиц из низших слоев поиском соискателями сана лучшей жизни<sup>37</sup>. Стоит признать, что при всех трудностях жизни священника его быт был лучше, чем жизнь многих его прихожан, но пути достижения этого условного достатка имели свои издержки<sup>38</sup>. Так что сами пороки низшего священства указывали на верность догадок выдающегося церковного историка.

Плачевное положение в области христианского брака, в том числе брака кандидатов в священство, могло объясняться, как уже упоминалось выше, низким социальным статусом ставленников, происходивших из зависимого и полузависимого состояния. И не исключено, что часть этих проблем была порождена самой византийской правовой традицией в области брачных отношений.

Было бы неверным категорично утверждать, что восточно-христианская традиция совершенно отрицала возможность существования невенчанного брака. Само таинство венчания в качестве самостоятельного и, безусловно, необходимого элемента церковной жизни сформировалось довольно поздно и стало юридически обязательным для свободных жителей Византии лишь во времена императора Льва VI (начало X в.), а для рабов-христиан только с конца XI – начала XII в. На протяжении всего этого времени венчание было частью евхаристического действия, выделившись в самостоятельное таинство

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Знаменский П.В. Приходское духовенство на Руси. М., 1867. С. 3–4.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. М., 1901. Т. 1 : Период первый, Киевский или домонгольский. Ч. 1. С. 452.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> В этом отношении представляют интерес психологические наблюдения Д.Ростиславова о нравственном и материальном состоянии священников в допетровской Руси и в России. Признавая лучшее положение священнослужителей и причта, чем то, в каком находились сами прихожане, исследователь удачно заметил: «Но беды их [духовенства и причта. – П.Г.] состоят существенным образом не в финансовых недостатках, а в унизительных и оскорбительных, даже для не очень щекотливого самолюбия, способах добывания денежных средств к обеспеченной жизни, в материальной зависимости от тех, на которых им следует иметь моральное влияние» (Ростиславов Д. Опыт исследования об имуществе и доходах наших монастырей. Рязань, 2010. С. 17). Эти слова в большей мере касались состояния дел в XVI— XIX веках, но, думаем, было бы верно учесть эту оценку и при описании быта духовенства древности.

и чинопоследование только во время правления императора Алексея I Комнина<sup>39</sup>. До возникновения полной церковной монополии в деле создания семьи, закрепленной императором, византийское законодательство в той или иной мере допускало относительную свободу в формах моногамного христианского брака. И степень участия в данном деле церкви порой сводилась к простому благословению, если у будущих супругов не было средств заказать литургию и венчание. Поэтому снисходительное отношение высшей иерархии к «свободным» формам брака могло быть не только следствием вынужденной терпимости к нравам новгородцев, но и отголоском самого византийского права, продолжительное время допускавшего помимо дорогого венчания и иные формы брачных союзов, тем более что значительная часть городского населения, из которого черпались кадры для духовенства, находилась в несвободном и полусвободном состоянии 40.

Еще одной вероятной причиной столь неблагоприятного положения дел в подборе священнических кадров могло быть не только наследие язычества (не вписывавшейся в нормы христианства народной культуры), но и малое число ищущих сана. А это неминуемо должно было порождать ту снисходительность, с которой Нифонт относился к проступкам духовенства, особенно наиболее молодой его части.

В таких условиях еще одним затруднением становился возраст ставленников. В одном из своих вопросов (77) Кирик спрашивает о супружеской невоздержанности «молодого попа». «Попоу слоужити въ неделю, а пакы будеть слоужити емоу въ вторникъ, достоить ли емоу съвкупитися съ подроужьемь межю темь? – Расмотривше, рече, аже молодъ и не въздерьжливъ, не бронити; ажь ли ся вздерьжливъ, не боронити; ажь ли ся вздержить; а лоуче не запрещати силою, али болии грехъ»<sup>41</sup>. Церковные правила (14 и 15), VI Константинопольско-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> *Мейендорф И., прот.* Брак в православии // http://pravkniga.ru/venchanie.html?id=6038

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> К такому выводу, например, пришел Е.Е. Голубинский после анализа назидания митрополита Георгия. Церковный историк признавал возможность служения в сельских княжеских и боярских храмах домонгольской Руси значительного числа священников, вышедших из несвободного состояния (Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. Т. 1, ч. 1. С. 564). Однако в Новгороде поставление людей низших слоев на диаконские, священнические и иные церковные должности, очевидно, было обусловлено не только княжеской или боярской волей, но и иными причинами. <sup>41</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 45.

го Вселенского собора, созванного при имп. Константине Пагонате (680), и иных поместных соборов в Неокессарии (11), Сардикии (10) и Карфагене (16 [22]), авторитетность решений которых не оспаривалась в канонической практике поздней Византии, с которыми преп. Кирик был хорошо знаком, вполне ясно и недвусмысленно предписывали, что кандидаты на занятие священных степеней должны иметь определенный возраст. Для иподиаконской хиротессии – не ранее 20 лет, а для диаконской и священнической хиротонии - не ранее 25 и 30 лет соответственно<sup>42</sup>. Учитывая же, что в Древней Руси возраст измерялся седминами (до 7 лет отрок, до 14 – юноша, а до 21 – молодой), можно сделать вывод о весьма юном возрасте части духовенства. Такая ситуация могла возникнуть только из-за нехватки священства, вынуждавшей архиерея к явному нарушению канонических ограничений.

Поэтому неудивительно, что описанное положение церковных дел вынуждало архиереев проявлять большее, чем то требовали церковные каноны, снисхождение к своему духовенству даже за такие проступки, как воровство, несоблюдение постов и нарушение чинопоследования литургий.

Последнее нуждается в специальном рассмотрении. Та скрупулезность, с которой Кирик уточнял у архиерея особенности литургийного богослужения, причащения и преподавания Святых Даров и антидора (Доры), удивляет [Вопр. Кирика 3, 7, 13, 22, 27, 38, 45, 56, 58, 60, 67, 76, 99, 100]<sup>43</sup>. Кирик был доместиком, руководителем монастырского хора, поэтому он не мог не знать многих особенностей богослужения, в том числе различных литургий: Василия Великого, Иоанна Златоуста, Преждеосвященных Даров, приготовления и хранения Святых Даров и треб. И наверняка был знаком с богослужебным уставом своего времени лучше, чем многие из пастырей. Но настойчивость Кирика и тон ответов дают основания предположить, что интересы Кирика были вызваны практическими нуждами, а не одним интеллектуальным любопытством. Примечательно, что и в этом случае Кирика волнуют вопросы, которые традиционно находятся в ведении архиерейской власти: количество используемых на проскомидии просфор, облачение духовенства, причащение различных категорий

<sup>42</sup> Правила Православной Церкви с толкованиями Никодима, еп. Далматинско-Истрийского. М., 1911. Т. 1. С. 483–486; Т. 2. С. 33, 131–132, 161. <sup>43</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 23–24, 25, 27–28, 29–30, 32, 34, 37, 38, 39, 41, 44, 5–51.

лиц, в том числе детей и др. Возникает оправданный вопрос: почему это интересует Кирика и почему духовенство обращается с такими вопросом к иеромонаху, а не к своему правящему архиерею?

Но не менее интересно то, что при этом Кирик вторгается в область судебных и канонических прав архиерея, постоянно интересуясь порядком наказания провинившихся. Мы сознательно уклоняемся от проблемы сопоставимости применяемых мер с каноническими нормами Византии и зрелостью христианского сознания и христианской культуры в Новгороде.

Уже первый вопрос Кирика о наложении епитимии на священнослужителей, виновных или испытывающих вину за небрежное отношение к Святым Дарам, выходит за круг канонических прав Кирика, поскольку правом наложения наказания на клирика обладал лишь правящий архиерей. Подобные вопросы волновали Кирика, когда дело касалось и иных сторон жизни новгородских священников. При этом он получал не просто ответы, а рекомендации, как действовать в тех или иных случаях, требующих пастырского вмешательства и даже наказания не только за плотские прегрешения, но и за ростовщичество<sup>44</sup> и даже за нарушение норм монашеской жизни [Вопр. Кирика 5, 6, 7, 8]<sup>45</sup>. На каком основании Кирик наблюдал за постами в монастырях? Щепетильность Кирика едва ли может быть объяснена исключительно пастырскими заботами. Поэтому считаем важным задать вопрос: почему Кирика так волнует жизнь монастырей, которые были вправе сами определять свою внутреннюю жизнь и сами, без посредников, обращаться со своими недоумениями к архиерею. Создается впечатление, что вопросы Кирика не только призваны определиться с принятием конкретных мер в отношении нарушителей церковных канонов, но по сути информируют архиерея о делах в епископии. Но видеть в вопросах, задаваемых Кириком Нифонту, «доносительство» никак нельзя.

Кирика интересует наложение епитимий за проступки, находящиеся в компетенции епископа: отлучение священнослужителей от служ-

<sup>1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> В отношении духовенства Нифонт дает следующее указание [Вопр. Кирика 4]: «аже попа, то рци емоу: "не достоить ти слоужити, аще того не останеши "». А далее, понимая трудновыполнимость высказанной угрозы, осуществить которую ни Кирик, ни даже Нифонт не мог, епископ добавляет: «рци имъ: "боудите милосердии, възмете легко; аще по 5 коунъ далъ еси, а 3 коуны възми или 4"» (РИБ. Т. 6. Стб. 24–25).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 25–26.

бы и причастия, наложение на духовенство запрета в служении и низвержение из сана. Но с точки зрения канонов ни один духовник-иерей не вправе налагать на другого священнослужителя подобных запрещений <sup>46</sup>. На это обратил внимание и сам еп. Нифонт, напомнивший Кирику [Вопр. Кирика 66]: «А всякъ, рече, попъ братъ есть попоу; запрети емоу первое и другое: "останися брате"; аще тебе не послоушаеть, повежь мне; оже не повеси, съ нимь осоудишися» <sup>47</sup>. Очевидно, духовенство воспринимало «духовное отцовство» в традиции своего времени, в понимании сюзеренно-вассальной терминологии, т. е. как господство. Таким образом, Нифонт предупредил Кирика о недопустимости переноса княжеско-боярских отношений на отношения между священством и отказал «духовным отцам» в праве накладывать запрет на своих «духовных чад» из числа духовенства.

Однако возникновение таких противоречий ясно указывает на то, что Кирик и часть духовенства действительно обладали широким кругом полномочий, делегированных им епископом, для урегулирования вопросов внутрицерковной жизни. Правда, скорее всего, решение этих проблем осуществлялось не посредством епископского суда, а с помощью покаянной практики, осуществлявшейся через доверенных лиц епископа, которых можно было бы назвать «духовными отцами». Статус этих священнослужителей, очевидно, был достаточно значимым в церковной среде. Так, отвечая на вопрос священника Ильи о возможности смены духовного отца, владыка дает следующую любопытную рекомендацию [Вопр. Ильи 20]: «Отпросися оу него [у духовного отца –  $\Pi.\Gamma.$ ]; ащели не въсхощеть гневати отца того, да и отаи прияти и; нърци емоу: "емли оу него молитвоу, и дарокъ емоу даи, якоже и переди, а со мною исправление държи отаи, и слоушаи мене. Ежели еси быль, яко и оу того, тако и оу сего, несть ти пользы"» 48. Уход от духовника предполагал приподнесение ему подарка, что, с одной стороны, могло быть сугубо человеческим шагом примирения, а с другой

-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Здесь необходимо уточнить: подобными правами нередко обладали патриаршие легаты (например, патриаршие архидиаконы), которым порой предоставлялось право суда над епископатом, в том числе и митрополитами. Не исключено, что таким легатом был митр. Ефрем, совершивший суд над еп. Лукой Жидятой (см. подробнее: Гайденко П.И. Еще раз о суде над Лукой Жидятой (1055–1059 гг.)... С. 59–60).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 61.

стороны – необходимым ритуалом, призванным предовратить возникновение конфликта и священнической ревности (на что обращает совет сохранять общение с другим духовником «в тайне»).

Создается впечатление, что доместик пробовал унифицировать богослужебные традиции Новгорода и свести воедино накладывавшиеся на них различные духовнические практики. Осуществление такой деятельности не могло проходить без санкции владыки. Иной вопрос, кому могла принадлежать инициатива такого трудновыполнимого дела? И наверняка замысел принадлежал преподобному иеромонаху.

В действиях Кирика прослеживают юридизм и стремление к ритуальной чистоте, в чем порой усматривается влияние западноевропейских традиций, носителем которых был родной для доместика Антониев монастырь. Однако насколько верно говорить именно о «юридическом сознании» или обостренном стремлении к «ритуальной чистоте» <sup>49</sup>? Стремление к строгому соблюдению канонических норм было характерно и для восточного монашества, традиции которого легли в основу британской, а через это посредство и ирландской церквей. Скорее всего, отличительной стороной деятельности Кирика может считаться вдумчивое отношение к религиозной действительности своего времени (не только к проступкам прихожан, но и при оценке деятельности и жизни самой церковной иерархии). Очевидно, что Кирик обладал чутким и обостренным догматическим и каноническим сознанием, одним из источников которого могли быть и традиции Антониева монастыря, и знакомство с широким для своего времени корпусом духовной и канонической литературы, находившейся на Руси.

Последний названный нами комплекс проблем, к которым подводит «Вопрошание», связан с епископским управлением в Новгороде. Как уже было обращено внимание, значительная часть заданных Кириком вопросов, безусловно, может быть отнесена к области архиерейской власти.

<sup>11</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Именно в таком контексте оценивается деятельность Кирика в работах нижегородской исследовательницы Т.В. Семикоповой (См.: Семикопова Т.В. Тема «брака и любви» в средневековой русской мысли: освящающая роль Церкви (на примере «Вопросов Кирика, Саввы и Илии, с ответами Нифонта, епископа Новгородского, и других иерархических лиц», XII век) // Труды Нижегородской духовной семинарии. Нижний Новгород, 2008. Вып. 6; Она же. Истоки учености Кирика Новгородца – монаха, ученого и мыслителя XII века // Православие и русская литература: сб. ст. Арзамас, 2009; Она же. Философско-антропологические представления в русской духовной культуре XII в.: от теории к практике: автореф. дис. к.ф.н. Нижний Новгород, 2011 и др.).

Если С.И. Смирнов и поддержавший высказанные им идеи А.Е. Мусин были правы и приходы Новгорода строились о принципу «духовной» или «покаянной семьи»  $^{50}$ , то возникает вопрос: как было устроено епархиальное устройство Новгорода? Такое устройство церковной жизни неминуемо влекло иную, отличную от привычной нам форму организации епископского управления, позволявшую епископу или вынуждавшую его выступать «отцом» этих «духовных семейств».

Трудно исключить, что созданное Кириком произведение возникло как результат деятельности Кирика, выполнявшего при епископе какие-то очень важные административно-канонические функции, на что указывает и совершенно бессмысленный, с канонической точки зрения, но дипломатически выверенный вопрос полоцкого епископа Козьмы (сторонника Климента Смолятича) к Нифонту [Вопр. Кирика 43]<sup>51</sup>.

Таким образом, «Вопрошание» Кирика имеет завершенный и целостный характер. Появление этого произведения не может быть объяснено одною лишь исключительной любознательностью вдумчивого иеромонаха. «Вопрошание» отразило религиозные, нравственные, социальные и бытовые реалии древнерусской жизни и жизни средневекового Новгорода, оставив целые живописные зарисовки нравов, царивших как в городской и сельской среде, так и в среде духовенства. Заданные вопрошателями вопросы и полученные ответы, очевидно, были вызваны насущной необходимостью упорядочения христианской жизни на берегах Волхова. Трепетное отношение Кирика к церковным нормам и его вдумчивая оценка жизни современников оставила потомкам своего рода энциклопедию историю древнерусской домонгольской повседневности. Стараниями трех новгородских священников, Кирика, Саввы и Ильи, были зафиксированы такие стороны жизни Руси, которые не могли сохранить ни летописи, ни иные письменные источники, жанровые особенности которых не позволяли сосредоточивать свое внимание на обыденных сторонах жизни.

Вполне очевидно, что церковная жизнь Новгорода, как бытовая, так и богослужебная, принципиально отличалась от того, как это обычно рисует традиционная церковная историография. Элементы двоеверия, помноженные на очень поверхностное восприятие церковных идеалов

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Смирнов С.И. Древнерусский духовник: исследование по истории церковного быта. М., 1913. С. 108–109; Мусин А.Е. Церковная организация средневскового Новгорода в XI в. // Новгородская земля в эпоху Ярослава Мудрого (источники и исследования). Великий Новгород, 2010. С. 15–197.
<sup>51</sup> РИБ. Т. 6. Стб. 33.

со стороны значительной части населения, вынуждали духовенство ограничиваться малым, но вместе с тем необычайно важным делом – регламентацией частной жизни в соответствии с христианскими идеалами и святоотеческими канонами. Причём это внешнее восприятие церковной жизни и морали было характерно и для самого священства. Думаю, было бы неверным отождествлять нормы «ритуальной чистоты» с примитивностью сознания. Эти нормы выстраивали ритм жизни, проясняли понятие греха, призывали вдумываться в символический смысл ритуала и вполне бытовых сторон жизни христианина.

Древнерусское духовенство в своем большинстве в полной мере было носителем народной культуры и «народного христианства». Это объяснялось множеством причин: малообразованностью священства (что в тех условиях было совершенно естественно), его материальной бедностью, особенно если это касалось сельского причта, молодостью, сочетавшей христианскую ревность с недостатками, свойственными юности, малым числом желающих понести бремя христианской проповеди и возникавшей по этой же причине более низкой планке моральных, социальных и канонических требований к ставленнику. Снисходительность Нифонта и настойчивость Кирика нельзя рассматривать в контексте межличностного конфликта. Скорее это поиск наиболее оптимального решения проблем нормализации христианской жизни.

«Вопрошание» заставляет задуматься и над административным устройством новгородской епископии. Значительная часть занимавших внимание Кирика проблем с точки зрения канонических норм не входила в сферу его компетенции как священника и являлась областью архиерейского права. Трудно исключить, что во времена продолжительного владычества Нифонта в Новгороде сложилась специфическая система церковного управления, принципиально отличная от той, которую рисуют традиционные курсы церковной истории. Вероятно, для осуществления задуманного Кирик, а несколько позже Савва и Илья были наделены новгородским архиереем широким кругом полномочий. Одним из результатов их деятельности стало появление этого канонического свода. Вполне возможно, что высказанные А. И. Мусиным идеи о «покаянных семьях» наиболее адекватно отражают особенности канонического устройства Новгорода. Но осознавая глубину рассмотренного произведения, приходится признать, что всё высказанное в статье требует дополнительного уточнения и, возможно, пересмотра.

## П.И. Гайденко, Т.Ю. Фомина (Казань, Набережные Челны)

## «А се владыце рех...»: межличностные отношения епископата и монашествующих в домонгольской Руси

Анализируя деятельность преп. Кирика Новгородского, Р.А. Симонов и В.В. Мильков обратили внимание на вольность, которая присутствовала в общении доместика Антониева монастыря с первоиерархами<sup>1</sup>. При первом взгляде такое поведение Кирика кажется необычным и заслуживающим особого внимания. Но верно ли видеть в поведении новгородского инока нечто исключительное? Поэтому для нас стало интересно понять причины этой «неформальности», присутствовавшей в общении Кирика с его преосвященными адресатами, и выявить не только частные, но и общие закономерности во взаимоотношениях священников и монашествующих со своим епископатом.

Осознавая необъятность затронутой проблемы, для изложения которой рамки статьи никак не достаточны, мы постараемся ответить лишь на вопрос: чем можно объяснить ту свободу и даже фамильярную вольность, которую могли позволить себе монашествующие во взаимоотношениях с епископатом?

Повседневность религиозных институтов Древней Руси — одна из малоизученных и вместе с этим интереснейших областей российской истории. Данная проблема уже была предметом немногочисленных, но весьма интересных исследований<sup>2</sup>. Прежде всего, ученых привлекало

1 Смирнов С.И. Древнерусский духовник: очерк. Сергиев Посад, 1899. С. 72; Мильков В.В. Первый ученый Руси: жизнь, творчество, идейное своеобразие воззрений: к 900-летию Кирика Новгородца // Россия XXI в. 2010. № 6. С. 120–121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви: История Русской Церкви в период совершенной зависимости ее от Константинопольского патриархата (988–1240). М., 1995. Кн. 2. С. 267–278, 404–412; Знаменский П.В. Приходское духовенство на Руси. М., 1867; Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. Т. 1: Период первый, Киевский или домонгольский. М., 1901. Ч. 1. С. 557–588; Романов Б.А. Люди и нравы Древней Руси: историко-бытовые очерки XI–XIII вв. М., 2002; Романенко Е. Повседневная жизнь русского средневекового

содержание источников древнерусского периода. Под пристальным вниманием исследователей оказались, обращенные к монашествующим назидания Кирилла, епископа Туровского<sup>3</sup>, а в научных работах возникали сюжеты, связанные со специфическими отношениями, продолжительный период существовавшими между Печерской обителью и киевской митрополичьей кафедрой<sup>4</sup>. Собственно, и сам Печерский Патерик являет массу свидетельств своеобразных контактов между монашествующими (в том числе игуменами) и епископатом (включая митрополитов). Предпринимались попытки изучения быта и нравов приходского духовенства Древней Руси<sup>5</sup>. Тем не менее, в отечественной литературе взаимоотношения архиереев и монашествующих в качестве самостоятельной темы ни разу не заявлялись.

Связи, возникающие между должностными лицами, а к ним в равной мере можно отнести монашествующих и священнослужителей, не могут быть сведены к официальным этикетным нормам. В любом случае складывающиеся между людьми отношения не только испытывают на себе комплекс регламентных форм поведения, но и несут на себе печать личных эмоций и качеств участников общения, обусловленных множеством жизненных и социальных обстоятельств.

На выстраивавшиеся между епископатом (включая митрополитов) и монашеством отношения влияло множество факторов: церковноканоническая подчиненность, социальный статус участников диалога, их этническая принадлежность, каноническо-правовой статус обители. принадлежность участников диалога к политическим группировкам и, конечно же, нормы церковного общежития, обусловленные нравами и обычаями времени и общества.

Необходимо учесть еще одно обстоятельство: и епископат, и монашество не представляли собой однородные институты. Разнообразие

монастыря. М., 2002; Харин Е.С. Древнерусское монашество в XI-XIII вв: быт и нравы: дис. канд. ист. наук. Ижевск, 2007; Шевченко Ю.Ю. Христианские пещерные святыни: Т. 2: Пещерные святыни христианской Руси: генезис, функционирование, контекст. СПб., 2010; *Васиховская Н.С.* Киево-Печерский монастырь во второй половине XI – первой половине XIII века: автореф. дис. канд. ист. наук. Тюмень, 2009; *Малето Е.И.* Повседневная жизнь удельной Руси в контексте «Хожений» русских путешественников XII-XV веков: автореф. дис.

д-ра ист. наук. Тамбов, 2011 и др. Колесов В.В. Творения бл. Кирилла Туровского: Притчи, слова, молитвы: исследования и тексты. М., 2009.

исследования и тексты. мг., 2009.

4 *Присёлков М.Д.* Очерки по церковно-политической истории Киевской Руси X−XII вв. СПб., 2003. С. 96–133, 159–222.

5 *Знаменский П.В.* Приходское духовенство на Руси. М., 1867.

форм организации монастырей $^6$ , особенности иноческих уставов $^7$ , различие объема и источников средств существования $^8$ , местонахождение обителей $^9$ , социальное и этническое происхождение их насельников

Иноческие уставы, введение которых почти во всех случаях объяснялось авторитетом настоятелей обителей, были призваны регламентировать правила монашеской жизни, исходя из современных им реалий. Их введение – отдельная научная проблема, которая ожидает своего исследователя, поскольку устав упорядочивал не только богослужебную жизнь, но и быт, систему управления монастырем, материальную жизнь иноков и обители в целом, каноническую подчиненность местным архиереям и правовые отношения с внешним миром в лице князя, ктиторов, жертвователей, паломников, странников, церковных людей и иные стороны жизни. Все это вырабатывало стиль поведения насельников, формировало особое мировоззрение и специфическую систему ценностей. В итоге Е.Е. Голубинский различал два типа монастырей: 1) «собственные и настоящие» (Печерский, княжеские монастыри Ярославичей и др.) и 2) «несобственные, монастырьки или монашеские слободки при приходских церквах» (монастыри Ирины и Георгия и иные места поселения монахов). А по типу уставов: - отшельнические (на этих принципах первоначально создавались Печерский монастырь и обитель Антония Римлянина), келиотские (большинство обителей) и общежительные, основанные на принципах Студийского устава (меньшинство обителей). Правда, при этом необходимо признать, что значительная часть монастырей на различных этапах своего существования порой видоизменяла свое внутренне устройство (Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. Т. 1, ч. 2. С. 559, 603-645).

Ростиславов Д. Опыт исследования об имуществе и доходах наших монастырей. Рязань, 2010. С. 25–67; *Голубинский Е.Е.* История Русской Церкви. Т. 1, ч. 2.

C. 710-723.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Традиционно в домонгольской Руси различают следующие основные типы монастырей: ктиторские (княжеские, часть из них т. н. «царские», и боярские) и самоорганизованные. К первому типу, как правило, относят родовые обители Ярославичей и ряд монастырей Новгорода. Второй, немногочисленный тип, хорошо прослеживается на примерах Новгорода, Смоленска и Печерской обители, монастыря Антония Римлянина в Новгороде и Авраамия Смоленского (см. подробнее: Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. М., 1904. Т. 1, ч. 2. С. 567–568; Смолич И.К. Русское монашество 988–1917. Жизнь и учение старцев. М., 1999. С. 24–25).

Исследователи уже давно обратили внимание на то, что большинство монастырей домонгольской эпохи были тесно связаны с городами. Но такая в целом правильная точка зрения требует принципиального уточнения. Далеко не во всех случаях и не всегда обители можно рассматривать в качестве неотъемлемой части городской жизни. Монастыри были связаны не только с городами, но и с княжескими хозяйствами. Например, Печерский монастырь был основан едва ли не под стенами важнейшей великокняжеской резиденции, располагавшейся в нескольких километрах от столицы Руси. То же можно сказать о монастырях святых Ирины и Георгия, обители в Выдубичах и иных монастырях Киева. Тесные связи иноков с городской жизнью прослеживаются в Великом Новгороде и Ростове. Более сложная ситуация наблюдается в Смоленске, где монастыри оказались тесно связанными как с княжеским и епископским управлением, так и с городской жизнью. Например, со второй

и, конечно же, степень канонической самостоятельности накладывали на поведение иночества особый отпечаток и регулировали формы поведения монахов. Подобную ситуацию можно встретить и при анализе жизни и деятельности епископата, в том числе митрополитов. Поэтому неоднозначными были и взаимоотношения, складывавшиеся между иночеством и архиереями.

Впрочем, эта фамильярность во взаимоотношениях с епископатом и даже представителями княжеской династии была характерна не только для монахов, но и для части женатого духовенства. Например, ослепленный и израненный Василька Теребовльский нашел приют в доме некоего безвестного священника, жена которого выстирала окровавленную рубаху несчастного князя $^{10}$ . Но более интересен другой сюжет, связанный с острой полемикой, оставившей свой след в переписке между пресвитером Фомой и митрополитом Климентом Смолятичем. Этот пресвитер, язвительные слова которого сохранились в ответном послании святителя, позволял себе откровенно осмеивать русского первоиерарха: «Тщеславишься, пишучи, строишь из себя философа»<sup>11</sup>. Что же касается взаимоотношений киевских монастырей и митрополитов, то здесь присутствовала еще большая откровенность и свобода поведения, выливавшаяся в явное игнорирование митрополичьей власти в церкви. Например, продолжительное время врата местных обителей, располагавшихся при резиденциях Ярославичей<sup>12</sup>, для столичных первосвятителей были чаще заперты, чем отверсты<sup>13</sup>. Таким

половины XII столетия княжеская резиденция была перенесена в монастырь, уступив обширные и укрепленные палаты в пользу местной епископии. Вероятно, такое положение местных монастырей могло быть обусловлено сравнительно небольшими размерами города, что неминуемо приводило к более тесным контактам между его различными социальными слоями (*Алексеев Л.В.* Смоленская земля в IX–XIII вв. М., 1980. С. 146–154).

ПСРЛ. Т. 1. Стб. 261.

Послание Климента, митрополита русского, написанное к пресвитеру Фоме, истолкованное монахом Афонасием // Понырко Н.В. Эпистолярное наследие древней Руси: Исследования, тексты, переводы. СПб., 1992. С. 140–148. 12 Выдубицкий монастырь, расположенный на значительном удалении от

До конца XI – начала XII в. появление в монастырях киевских митрополитов было исключительным явлением. (См.: Гайденко П.И. Митрополичьи поездки в Киевской Руси: цели, обстоятельства, значение / П.И. Гайденко, В.Г. Филиппов // Христианское просвещение и русская культура : докл. и сообщ. XIV науч.-богослов. конф. 17 мая 2011 г. Йошкар-Ола, 2011 [в печати]).

старого города, практически представлял собой часть дворцово-замкового комплекса т. н. Красного двора. Знаменитая обитель преподобных Антония и Феодосия таким же образом находилась под защитой важнейшей великокняжеской резиденции в Берестове (ПСРЛ. Т. 1. Стб. 155–156; История Киева. Т. 1: Древний и средневековый Киев / отв. ред. И. И. Артеменко. Киев, 1982. С. 171).

образом, свободное обращение между иерархами и «рядовым» духовенством прослеживается на протяжении всей истории домонгольской Руси, представляя собой часть повседневной религиозной обыденности. Однако причины этого явления, вероятно, так и остались невыясненными.

Как позволяют судить материалы исторических источников и результаты научных исследований, взаимоотношения между монашеством и высшими церковными иерархами имели самые разнообразные формы, вписывавшиеся в систему канонических норм, церковной традиции и социальных связей своего времени. Прежде всего, это общение приобретало литургические формы: участие в совместных богослужениях, церковных церемониях (шествиях, погребениях, торжественных встречах) и канонизациях. Во-вторых, это вопрошательно-назидательная переписка, преподавание наставлений. В-третьих, отношения, возникавшие в ходе следственных, судебных действий и богослужебной практики. В-четвертых, личное общение в формальной и неформальной форме при посещении монастырей, епископского дома и во время пиров.

Все перечисленные формы общения могут быть классифицированы как личные, т. е. возникавшие при личных, непосредственных контактах, так и опосредованные, поддерживавшиеся через участие других лиц, например, князя. В качестве особой формы может быть выделено письменное, эпистолярное общение (хотя последний способ поддержания контактов специфичен и в равной мере может быть отнесен как к личному, так и к опосредованному общению). В некоторых случаях источники говорят об отношениях внутри церковной среды прямо, например, сообщая о беседах, что наиболее наглядно прослеживается в «Вопрошании» Кирика. Но чаще всего косвенно, в контексте сюжетной линии или формы изложения, как бы предлагая читателю домыслить недосказанное составителем летописного свода или автором послания. Например, продолжительное время составители ПВЛ и новгородского летописания, несомненно, принадлежавшие к монашеской среде, практически игнорировали сам факт существования киевских митрополитов, образы которых порой неожиданно возникали из небытия, а потом точно так же бесследно исчезали со страниц летописей. В итоге создается впечатление, что летописцы едва ли не старательно изглаживали какую-либо память о жизни столичных первоиерархов и практически не заметили часть первых епископов Руси: сведения о персоналиях, деятельности, численности и последовательности киевских иерархов до митрополита Феопемпта по большей части носят легендарный характер. Не менее загадочна личность совершившего суд над Лукой Жидятой киевского митрополита Ефрема. Такая ситуация могла возникнуть по множеству причин $^{14}$ , среди которых трудно исключить и такую, как личное неприязненное отношение монашествующих Печерской обители к русским первоиерархам.

Однако наиболее показательными в исторических условиях Древней Руси являются взаимоотношения первоиерархов и монашествующих в Великом Новгороде, в частности Кирика Новгородца с преподобным Нифонтом и митрополитом Климентом Смолятичем. Именно этот сюжет, на наш взгляд, заслуживает специального рассмотрения.

Высказанные В.В. Мильковым положения в отношении личности преп. Кирика можно детализировать, поскольку ключом к пониманию особых отношений между этим клириком и архиереями могут служить следующие факторы: во-первых, социальные статусы и степень авторитета, которыми обладали новгородский подвижник и его собеседники; во-вторых, социальное происхождение участников диалога; в-третьих, культура межличностных отношений, существовавших в церковной и светской среде изучаемого времени.

Личность Кирика уникальна для своего времени даже принимая во внимание скудность исторических известий о нем, которые не позволяют с желаемой достоверностью описать его происхождение, жизнь, выяснить весь круг обязанностей, которые нес доместик Антониева монастыря, и определить реальное место знаменитого инока в новгородской церковной иерархии. Правда, итоги работы целой плеяды историков, опиравшихся на косвенные указания скупых на информацию о Кирике источников, позволяют заключить, что социальный статус Кирика в Новгороде не был постоянным, но, несомненно, возрастал. Если первоначально Кирик – доместик, значимая фигура в жизни монастыря и епископии, но не настолько, чтобы ее преувеличивать, то несколько позже Кирик уже

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Одной из причин игнорирования летописцами сана и имен ряда русских первоиерархов мог стать их трудноопределимый статус, неясность и ограниченность их канонических прав. Примером такой ситуации может служить положение митр. Ефрема (1055–1058). Очевидно, деятельность этого первоиерарха имела экстраординарный характер. Поэтому киевское летописание «не заметило» данного архиерея, чего нельзя сказать о Новгороде, который, собственно, и сохранил память о Ефреме, ставшем виновником незаслуженных ареста и наказания еп. Луки Жидяты (Гайденко П.И. Еще раз о суде Лукой Жидятой (1055– 1059 гг.) // Каптеревские чтения. 7 / отв. ред. М.В. Бибиков. М., 2009. С. 59).

живет при архиерейском доме Нифонта и даже участвует в знаменитом посольстве своего владыки в Киев. Это в свою очередь приводит к мысли, что мотивы поведения знаменитого новгородского монаха во взаимоотношениях с архиереями во многом определялись конкретными ситуациями. Примером этого могут служить беседы Кирика с епископом Нифонтом и митрополитом Климентом.

Знаменитый доместик начинал свой путь в новгородском Антониевом монастыре. Политическая и социальная роль новгородских обителей была несравнимо выше, чем та, которой обладали обители других центров Руси, например Смоленска или Ростова. Об этом можно судить по обстоятельствам неправого суда над преп. Авраамием. Действия местного смоленского архиерея в отношении святого обнаружили высокую степень авторитарности, а также свободы политических и канонических действий архипастыря, которым могли противостоять лишь князь и духовенство из княжеского окружения. Согласно житию, суд смоленского архиерея не ограничился публичным разбирательством над Авраамием. Смоленский епископ подверг подвижника унижению, заточил в темницу, угрожал лицам, готовым поддержать Авраамия в темнице, и даже отбирал приносившиеся святому продукты. Лишь неодобрительное отношение князя к суду и помощь священника из княжеского храма изменили ситуацию в отношении смоленского полвижника<sup>15</sup>.

Подобное же разнообразие политического и социального статуса мы можем наблюдать и в отношении епископата (в том числе митрополитов).

Например, давая характеристику митрополиту Клименту Смолятичу, следует признать, что авторитет этого первосвятителя в церковной среде не был высоким и имел свою опору исключительно в благоволении князя. Об этом можно судить хотя бы по следующей летописной записи 1149 г., сохранившей известие о перемещениях великого князя Изяслава. Сопровождавший его митрополит Климент не был главным действующим лицом даже при описании княжеских молитв на монастырской обедне и передвигался лишь в свите князя: «Изяслав же и митрополита Клима поя с собою» 16. Не менее показа-

 $<sup>^{15}</sup>$  Житие Авраамия Смоленского // Библиотека литературы Древней Руси. СПб., 2005. Т. 5. С. 30–65.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> ПСРЛ. Т. 2. Стб. 383.

тельно и то, как бессильны были старания Климента принудить арестованного и помещенного в Печерский монастырь непримиримого противника «Климовой службы» новгородского епископа Нифонта сослужить с избранником Изяслава. Описанные в Печерском Патерике усилия киевского митрополита заставить опального епископа подчиниться и упросить князя оказать максимальное давление на новгородского владыку оказались напрасными. И в этих условиях независимое поведение Нифонта, получившего от братии родного монастыря заботливый и подобающий архиерею прием, делало положение Климента в обители еще более безвластным и незавидным 17. Примечательно, что со временем, после того как на Киевский престол взошел Юрий Долгорукий, именно Печерская обитель, во главе которой стоял Феодосий-грек, стала местом пристанища противников Климента, ожидавших приезда в Киев нового митрополита Константина 18.

Несомненно, существенные различия просматриваются в характеристиках архиереев, возглавлявших новгородские, киевские и иные епископские кафедры. Наиболее наглядно это прослеживается в метких эпитетах, какими награждались первосвятители современниками и летописцами. Как свидетельствуют источники, из обширного числа русских архиереев наибольшим почтением у современников пользовались новгородские владыки. Вероятно, это объяснялось тем, что большинство местных владык были тесно связаны с политическими процессами жизни Великого Новгорода. По крайней мере, с первой трети XII в. положение новгородских первосвятителей было чем-то похоже на положение князя: архиерей избирался, был подсуден новгородцам, его поступки, доходы и расходы контролировались городской общиной, а высокий статус не предполагал абсолютной епископской власти над клиром, материальными ресурсами приходов и монастырей. Такое состояние дел ограничивало возможности архиереев в злоупотреблении своим положением и не допускало возникновения архиерейского всевластия в церковной среде. Владыки в Киеве, Ростове и Смоленске не проявили себя столь ярко как новгородские епископы, так Нифонт, например, сумел противостоять киевским митрополитам, оставил после себя цикл произведений и в памяти народной остался как властный

.

 $<sup>^{17}</sup>$  Киево-Печерский патерик // Библиотека литературы Древней Руси. СПб., 2004. Т. 4. С. 352–353.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ПСРЛ. Т. 2. Стб. 483–484; Т. 3. С. 216.

и умелый церковный администратор и политик. Таков предварительный обзор обстоятельств возникновения и формирования внутрицерковных отношений, которые способствовали возникновению в рассматриваемое время особых форм общения внутри церковного клира.

Исследование В.В. Милькова позволяет выделить, по меньшей мере, еще две важные причины, способствовавшие независимости поведения Кирика во взаимоотношениях с преосвященными адресатами. Во-первых, поведение новгородского доместика может быть объяснено особым статусом Антониева монастыря со свойственной ему специфичной моральной и интеллектуальной атмосферой, а также интеллектуальные дарования Кирика, несомненно, способствовали возникновению с архиереями более близких и менее официальных отношений.

В отличие от киевских монастырей, значение которых в общественной жизни Руси к началу XIII в. по мере политического ослабления Киева и передачи канонического контроля над обителями из княжеских рук в ведение митрополита неуклонно меркло, значение и влияние новгородских иноческих общин во внутриполитической и церковной жизни Новгорода отличалось высокой степенью стабильности. Монастыри Новгорода, очевидно, обладали широкой внутренней автономией, выстраивавшей особые, паритетные отношения между обителями и местной епископской кафедрой. Это разительно отличало внутрицерковную ситуацию Новгорода от того положения дел, которое было характерно для Киева, где присутствовала тенденция к подчинению местных монастырей и, прежде всего, Печерского монастыря власти митрополита. Ответом на эти действия столичных иерархов было нескрываемое неприятие действий значительного числа киевских архиереев большинством местного монашества.

Новгородская обитель Антония Римлянина основывалась на традициях кирилло-мефодиевского наследия, интеллектуальном опыте западноевропейского христианства и создавалась на личные средства Антония, о чем вполне ясно повествует житие этого удивительного святого, способного не только подобно ирландским подвижникам плавать на камне, но и чудесным образом обретать колоссальные денежные суммы Эта каноническая и экономическая независимость мона-

 $^{19}$  *Мильков В.В.* Первый ученый Руси: жизнь, творчество, идейное своеобразие воззрений : к 900-летию Кирика Новгородца. С. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Сказание о житии преподобного и богоносного отца нашего Антония Римлянина...// Святые русские римляне: Антоний Римлянин и Меркурий Смоленский / подгот. текстов и исслед. Н.В. Рамзановой. СПб., 2005. С. 249–272.

стыря могла напрямую сказаться на правовом и каноническом положении монастырской братии. Кроме того, адресаты Кирика в своем большинстве были монахами, имевшими опыт иноческой жизни в обители. Характерная для иночества фамильярность во внутренних отношениях, основанных на осознании братского единства, вполне могла быть позволительна Кирику в обращении к архиереям, а первосвященники могли воспринимать такую форму общения как незазорную для их сана. Но могли быть и иные мотивы свободного поведения новгородского книжника.

На взаимоотношения Кирика с Нифонтом могло влиять и то обстоятельство, что Кирик имел более высокое образование, чем большинство его адресатов. Используя современную терминологию, можно сказать, что Кирик был интеллектуалом, чего нельзя сказать ни о Нифонте, ни о Клименте, безусловно, даровитых администраторах и иерархах. Объясняя природу грамотности Кирика, В.В. Мильков высказал мнение, что высокий для своего времени уровень его образования был получен знаменитым иноком от выходцев из Западной Европы. Но возникает закономерный вопрос: почему монахи дали блестящее для своего времени образование именно этому иноку? Здесь возможно несколько объяснений, которые в целом не исключают друг друга. Вероятно, Кирик пришел в монастырь уже грамотным, что позволило послушнику продолжить дальнейшее обучение. Причиной могло быть и знатное происхождение, высокий социальный статус инока. Все же трудно представить, чтобы монахи принялись за обучение и дали блестящее образование безродному мальчику.

Стремясь воссоздать картину взаимоотношений Кирика с Нифонтом Новгородским и Климентом Смолятичем, В.В. Мильков предположил, что свободное обращение Кирика с митрополитом может быть объяснено политическими пристрастиями доместика, переступившего «через голову своего непосредственного духовного начальника», пока Нифонт находился в «заточении»<sup>21</sup>. Но так ли это? Можно ли считать положение содержавшегося в Печерском монастыре Нифонта «заточением», а в поведении Кирика усматривать признаки внутренней независимости «вопрошателя»? Склонность Кирика к самостоятельному мышлению была характерна для него и на более раннем этапе. Что же касается Нифонта, то епископ вел переписку с Византией, совершал

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> *Мильков В.В.* Указ. соч. С. 121.

службы, а после своего освобождения никак не наказал Кирика, который, если верить В.В. Милькову, вступил в отношения с митрополитом, поставленным без согласия патриарха и императора.

Независимое поведение Нифонта и его окружения в Киеве, вероятно, отражало не только личную каноническую позицию этого архиерея, но и мнение новгородцев. Отказ Нифонта поддержать избрание Климента и вступить с ним в литургическое общение привел к тому, что Нифонт был награжден контантинопольским патриархом саном архиепископа, а сама кафедра на время была изъята из прямого подчинения местному митрополиту<sup>22</sup>. Разверзшийся над Нифонтом омофор патриарха сулил новгородцам возможность расширения, в том числе их политической самостоятельности.

Очевидно, церковная переписка с Византией пользовалась дипломатической неприкосновенностью. А значит, положение Нифонта, находившегося под угрозой митрополичьего суда, даже в условиях ареста принципиально отличалось от того, в каком оказывались подвергшиеся первосвятительскому суду еп. Лука Жидята (1055–1058)<sup>23</sup> и любимец Андрея Боголюбского Феодор (ок. 1168–1171)<sup>24</sup>. Примечательно, что уже сам арест Нифонта имел существенную особенность: новгородский архиерей был задержан в городе и отправлен в Печерскую обитель не волей митрополита, а решением князя. Так что на этот раз монастырское «заключение» новгородского владыки было скорее почетным, чем реальным.

Скажем, восьмьюдесятью годами ранее один из предшественников Нифонта, уже упоминавшийся нами Лука Жидята, после своего «удержания» в Киеве по возвращении в Новгород расправился со своими обидчиками крайне жестоко<sup>25</sup>. Очевидно, что причиной таких решительных и властных действий Луки могли стать, в том числе и условия его содержания в столице. Теперь же ситуация, в которой оказался новгородский архиерей, получивший протекцию патриарха,

<sup>25</sup> ПСРЛ. Т. 4. С. 118.

<sup>--</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Голубинский Е.Е. История Русской Церкви. Т. 1: Период первый, Киевский или домонгольский. М., 1901. Ч. 1. С. 310; Симонов Р.А. Кирик Новгородец – учёный XII века. М., 1980. С. 7–8.

учёный XII века. М., 1980. С. 7–8.

<sup>23</sup> *Мильков В.В.* Духовная дружина русской автокефалии: Лука Жидята // Россия XXI в., 2009. № 2. С. 116–157; *Гайденко П.И.* Еще раз о суде Лукой Жидятой (1055–1059 гг.) С. 53–63.

<sup>(1055–1059</sup> гг.). С. 53–63. <sup>24</sup> Воронин Н.Н. Андрей Боголюбский. М., 2007. С. 84–118.

была совершенно иной, и Нифонт не чувствовал себя в стенах родного Печерского монастыря стесненным.

Еще одним доказательством привилегированного положения Нифонта во время его ареста служит поведение сопровождавшего его в ту поездку доместика Антониева монастыря Кирика. Находясь при опальном владыке, этот монах имел возможность вести мирные беседы с киевским архиереем, что указывает на то, что и сам арестованный Нифонт, и его окружение чувствовали себя в казалось бы враждебном для них Киеве весьма свободно. Во всяком случае, по мнению С.И. Смирнова, пункты 21-34 Вопрошания, скорее всего, были записаны во время личных бесед Кирика с митрополитом Климентом. Правда, как удачно заметил Р.А. Симонов, дипломатичный Кирик предусмотрительно уточнил в своем своде правил, что записал ответы митр. Климента «не для того, чтобы руководствоваться ими, а на всякий случай» <sup>26</sup>. Так что новый статус новгородской кафедры в середине XII столетия не мог не отразиться на той самостоятельности, которую проявляли новгородцы к их церковной иерархии в годы святительства Нифонта.

Наиболее ярким свидетельством возникших перемен в политической жизни на берегах Волхова стал отъезд из Новгорода Святослава Ольговича. Первоначально этот князь получил отказ от владыки в благословении на брак, после этого на Святослава было организовано покушение, а вскоре князь вообще был изгнан из города<sup>27</sup>. В итоге нет ничего удивительного в том, что осмотрительный Изяслав так и не решился что-либо предпринять против непокорного Нифонта и, в конце концов, отпустил его на кафедру<sup>28</sup>. В таком случае становится понятным поведение в Киеве Нифонта и его окружения в лице преп. Кирика.

Таким образом, все вышеизложенное позволяет сделать следующие выводы. Середина XII в. ознаменовалась появлением в церковной среде целой плеяды блестящих имен, что в свою очередь означало без-

 $<sup>^{26}</sup>$  *Симонов Р.А.* Указ. соч. С. 23.  $^{27}$  ПСРЛ. Т. 4. С. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Наиболее подробно описывает эту ситуацию Печерский Патерик: «А принуждал Клим блаженного епископа Нифонта совершать службу вместе с ним. <...> И хотя Клим сильно гневался на Нифонта, подбивал князя Изяслава и его сторонников осудить его, но не смог зла ему сотворить никакого» (Киево-Печерский патерик. С. 352–353). О том, что Нифонт открыто выступил против Клима, но все же был отпущен Изяславом и вернулся в Новгород, сообщают южнорусское и новгородское летописания (ПСРЛ. Т. 2. Стб. 483-484; T. 3. C. 215; T. 4. C. 156–157).

условный рост авторитета церкви в высших слоях древнерусского общества и зрелость церковных институтов. «Фамильярное» поведение Кирика вполне вписывалось в нравы своего времени и монашеской среды, а острота отношений между Кириком, Нифонтом и Климентом Смолятичем была обусловлена характерами этих незаурядных личностей, их искренней религиозностью, склонностью к интеллектуальной деятельности и убежденностью в том, что своими действиями они отстаивают Божию правду. В итоге перечисленные факторы накладывали на слова и поступки участников диалога особый отпечаток. В поведении церковных иерархов и Клирика сказывалось полученное ими воспитание в монастырях и в той социальной среде, из которой они происходили. При этом откровенность поступков участников церковного противостояния в Киеве в середине XII столетия во многом объясняется особенностями социальной стратификации древнерусского общества, не предполагавшей безусловно высокого статуса представителей клира и одновременно сохранявшей то правовое положение клириков, которое им было свойственно до принятия сана или иноческих обетов. Также есть все основания утверждать, что поведение митр. Климента, архиеп. Нифонта и преп. Кирика во многом отражало амбиции и интересы тех политических и религиозных партий, которые стояли за ними. Но высказанные нами суждения имеют предварительный характер и, несомненно, нуждаются в значительном уточнении.

## Телесные практики в «Вопрошании» Кирика Новгородца

Христианское богословие зарождается во II—III вв. на стыке двух традиций: античной и библейской, каждая из которых имела свой особый взгляд на человека. Античная традиция, в лице наиболее влиятельного в позднеэллинистической среде неоплатонизма, видела в человеке душу, заключенную в оковы тела и жаждущую освобождения. Отсюда пренебрежение телом, его отвержение как помехи на пути духовного совершенствования, отрешение от тела как жизненный идеал. Библейская традиция иначе мыслит человека, видя в нем телеснодушевное единство, она не изгоняет тело из реальной жизни, а старается его освятить, сакрализовать, направить в русло духовного совершенствования вместе с душой. Тело здесь не враг души, но участник в движении к Богу.

В неоплатонизме, в том числе и в его христианском изводе, телесность подавляется, ставится под контроль. Идеалом в данной традиции является добродетельная душа, очищенная от телесных нечистот и направленная к интеллектуальному созерцанию. В антропологических принципах, восходящих к ветхозаветной традиции, на передний план выходит ритуальная чистота и освящение телесности. Спасение достигается не через избавление от тела, но через включение его в культ, через сакрализацию телесных практик. Таким образом, мы сталкиваемся с двумя антропологическими стратегиями в христианстве, исходящими из различных герменевтических установок относительно места телесности в человеческой природе<sup>1</sup>. Очевидно, что первая из этих установок была элитарной по своей сути, она требовала высокой интеллектуальной культуры и аскетической устремленности. На уровне народной культуры применялась вторая стратегия, нашедшая наиболее полное отражение в средневековых пенитенциалах.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Более подробно о разнице двух антропологий – Платона и Библии – смотрите в книге: Мейендорф И. (протоиерей). Жизнь и труды св. Григория Паламы: Введение в изучение. СПб., 1997.

«Вопрошание Кирика, иже вопроси епископа Нифонта и иных»<sup>2</sup> – древнерусский пенитенциал. Вопросы, обсуждаемые Кириком Новгородцем с авторитетными духовными лицами, волновали и других практикующих священников, поэтому к «Вопрошанию» присоединены вопросы священнослужителей Саввы и Ильи, также с ответами авторитетных духовных лиц. Ценно то, что из канонической литературы XII века именно этот памятник аутентично отражает проблемы того времени, возникавшие в среде приходского новгородского духовенства, окормляющего все слои населения. Вопрошания не являются переводом или пересказом византийских источников, они вполне оригинальны. Фактически мы слышим голос умного и тонкого представителя духовного сословия XII века, пытающегося найти ответы на злободневные вопросы своего времени, что приводит, в большинстве случаев, к компромиссным решениям на основе анализа различных мнений представителей церковного священноначалия. Именно такой характер данного памятника делает его уникальным.

Система антропологических взглядов Кирика Новгородца сосредоточена вокруг вопросов освящения земной реальности во всех аспектах ее телесных проявлений: труд человека, его семья, пол, брак, пища, пост и пр. У новгородского монаха нет отвержения телесности и прежде всего сексуальности, подобные установки критикуются им. Кирик стоит на традиционно библейской точке зрения, на ветхозаветном подходе с его акцентом на необходимости ритуальной святости телесного человека.

Особое внимание Кирик Новгородец уделяет гендерному вопросу, что, видимо, было связано с тем, что на Руси можно было наблюдать некоторое женоненавистничество, в чем, возможно, сказывалось богомильское (манихейское) влияние. И Церковь наперекор ему должна была устанавливать высокий статус венчальной жены и, как следствие, уважение к православной семье и браку. С этим комплексом идей в тесной и неразрывной связи стоит забота автора «Вопрошания» о недопущении осквернения святыни через нечистоту человека, которая может вызываться разного рода невоздержаниями тела, будь то в пище или в сексуальных отношениях.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вопрошание Кириково, иже вопроси епископа Нифонта и иных // Памятники древнерусского канонического права. СПб.: Типография Императорской Академии Наук, 1880. Т. 6, ч. 1. Стб. 21–62.

В тексте «Вопрошания» присутствуют пункты, где возникают вопросы, связанные со статусом женщины в древнерусском обществе. Так, поп Савва интересуется у владыки: «Аще слочниться плати женьскый ва порта вашити попоу, достоить ли ва тома слоужити порт 1/2.»<sup>3</sup>. Откуда мог взяться такой вопрос, который свидетельствует о явном пренебрежении женщиной и даже ее одеждой как чем-то нечистым? Вполне возможно, такое отношение могло порождаться влиянием богомильских ересей, ходивших на Руси в XII в. Новгородскому епископу Нифонту приходится защищать образ женщины с точки зрения христианских установок: «Достоить, - ци погана Есть жена?». По твердому убеждению владыки, жена не погана. Более того, особое предпочтение и уважение он оказывает замужним, венчальным женам, подчеркивая, что даже интимные отношения между супругами не греховны: «в своюй жент иттоуть гртха»4.

В полном соответствии с реалиями жизни особенно либерально Новгородский епископ относился к молодым супругам. При этом его «либерализм» заходит далеко. Так, совсем необязательно, по мысли епископа Нифонта, было воздержание супругов в пост, поэтому и разгневался епископ, услышав от Кирика вопрос, стоит ли давать причастие тому, кто в Великий пост совокупляется со своей женой, - «Ци оучите вяздержатись вя говинию W женя? Грихя вы вя томя!»5. Безусловно, это одно из многих послаблений начального периода христианизации Руси, но основная мысль - интимные отношения супругов в церковном браке не есть грех - явно свидетельствует о защите владыкой женщины и семьи, освященной Церковью. С тем же бытовавшим на Руси предположением о греховности жены и интимных отношений супругов связан и другой сходный вопрос: «Вх клфти иконы дьржачи, или честьный крестя, достоить ли бытии ся женою своюю? – Ни ва греха положена гвона жена». Для подтверждения своего мнения Нифонт ссылается на хорошо знакомые ему обычаи Царыграда: «И кх грецехх и ва полате, тоу имение, тоуже иконы, тоуже и честьный креста: тоу лежить моужь са женою»  $^6$ . Также владыка не видит греха, если брачующиеся, причастившись и обвенчавшись, в тот же день захотят близости, главное, Нифонт предупреждает, - надо воздержаться

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 53, вопрос 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. Стб. 61, вопрос 21. <sup>5</sup> Там же. Стб. 37–38, вопрос 57. <sup>6</sup> Там же. Стб. 52, вопрос 4.

днем раньше<sup>7</sup>, а так: «темь во теломь и оною  $\varepsilon_{\text{дино}}$  тело выва $\varepsilon_{\text{ть}}$ ». Таким образом, речь епископа наполнена новозаветными представлениями о браке и православной жене. Владыка дает понять, что новая религия, христианская, не гнушается женщиной и шире – браком.

В узаконивании связи между мужчиной и женщиной в браке, в подъеме супружеских ценностей на более высокий нравственный уровень проявилась освящающая роль Церкви. Семья состояла из мужчины, женщины и детей. Отсюда и дифференциация проблем нечистоты и возможности осквернения святыни. Поводом для боязни во многом служила женщина. Исходя из ветхозаветных установок, Кирик признавал ее существом нечистым, «осквернившимся сосудом», нуждавшимся в ритуальном очищении в определенные моменты ее жизни, например, после родов. «Мати рожши м дний да не входить вх церковь»9. «Ви храмф [комнате] мати дфта родить, не достоить ви нь по три дни, потоми помыють всюдт и молитвоу створать, юже надя сясоудомя творать оскверньшимься, молитвоу чистоую, и тако влазить» 10. «Причащанию дамти крещеномог датати и матери, аще Есть вх покамини безх опитемьи и очистиласа»11. «Аще жена, родивяши дата, начнеть преставлатиса томь дни, или на дроугый, то вынесяще ю во них храмя, дагати Ей причащениЕ, омывше ю»12. Такое отношение к женщине-матери связано с мнением, что муки в родах возникают по причине грешной сущности человека, недостойности рожать без мук и боли, как был рожден Иисус Христос Девой Марией. Женщина рождает в муках вследствие греха, и роды - механизм борьбы со смертью в падшем мире, но т. к. роды связаны с грехом и тлением, они делают женщину ритуально нечистой.

Оскверненным считалось все, что связано с родами: сама женщина, помещение, где были роды, повитуха – женщина-помощница в родах. Поэтому повитуху отлучали от Церкви на 8 дней, а пока она должна взять очистительную молитву, после этого ей разрешалось входить в Церковь<sup>13</sup>. Но больше оскверняются женщины, принимающие роды у скотины<sup>14</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Вопрошание Кириково ... Стб. 43, вопрос 72, стб. 57, вопрос 22.

Вопрошание Кириково ... Сто 8 Там же. Стб. 43, вопрос 72. 9 Там же. Стб. 33, вопрос 42. 10 Там же. Стб. 34, вопрос 46. 11 Там же. Стб. 35, вопрос 48. 12 Там же. Стб. 51–52, вопрос 2. 13 Там же. Стб. 62, вопрос 26. 14 Там же. Стб. 62, вопрос 27.

Возлагались всякого рода запреты на женщин и по физиологическим причинам. Так, нечистой женщине непозволительно ходить в церковь, ни целовать Евангелие, ни приобщаться Святых Тайн, а можно только вкушать антидор<sup>15</sup>. «Просфорры такой жене печи, аже бы не блала, аже бы чиста; аще ли боудет нечиста, тогда да не печеть» $^{16}$ . После родов женщины и по физиологическим причинам («иногда кквьрнь») запрещались и интимные отношения между супругами, в противном случае накладывалась восьмидневная епитимия 17.

Встречались такие недуги у женщин, когда выделения, кровяные или бели 18, не прекращались у женщины и по полгода и по году. Кирик обращался с этим вопросом ко многим людям: беседовал с игуменом Аркадием, с епископом Нифонтом, с игуменьей Мариной. Кирику разрешалось причастить долго болеющую женщину, которая вечером перед причастием должна была ополоснуться. Игуменья Марина заметила: «то Есть троудовище, ыкоже и моужемя бывають» 19, т. е. таким недугом могут болеть и мужчины.

Настороженное отношение к женщине на Руси часто было следствием ее приверженности ворожбе и колдовству. «Вопрошание» свидетельствует о доверии женщин к волхвам в решении разных проблем, особенно касательно семьи и брака. Причины обращения к кудесникам среди женщин были разные: борьба за личное счастье и любовь мужа, забота о здоровье детей, желание чадородия и другие. Безусловно, представители Церкви не могли пройти мимо этих народных суеверий и пытались активно с ними бороться путем отлучения от причастия и наложения епитимьи. Вот примеры такого рода ворожбы и церковных наказаний. «А се Есть оу женя: аже не вязлюбать нув моужи, то омывають тело свою водою, и тоу водоу дають моужемя. – Повеле ми дати опитемьи  $\stackrel{\circ}{\mathbf{S}}$  недель, [о]воже лето  $\stackrel{\circ}{\mathbf{W}}$  причащеньта» $^{20}$ . «Аже се родоу и рожаниц $\pm$  крають ха $\pm$ бы, и сиры, и медх? – Боронаше велми: и $\pm$ га $\pm$  молвить: «горе пьющими рожаниц $\pm$ !»<sup>21</sup>. Н.Л. Пушкарева

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 57, вопрос 23. <sup>16</sup> Там же. Стб. 50, вопрос 98, стб. 59, вопрос 12.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Там же. Стб. 57, вопрос 24.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Дореволюционный исследователь, профессор С. Смирнов предполагает, что речь здесь может идти о белях как болезни у женщины (Смирнов С. Древнерусский духовник. Исследование по истории церковного быта. М., 1913. С. 112).

<sup>19</sup> Там же. Стб. 34, вопрос 45.

<sup>20</sup> Там же. Стб. 60, вопрос 14.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Там же. Стб. 31, вопрос 33.

в книге «Женщины Древней Руси» отмечает, что на Руси существовали и были хранительницами многих народных традиций и обрядов «бабы-идоломолицы», «бабы богомерзкие», устраивавшие «рожаничные трапезы», в кои входили имевшие символическое значение «хлебы, и сыры, и мед», а также каша...»<sup>22</sup>. Но борьба с ними велась исключительно путем духовных увещеваний и епитимий. Восток не знал процессов над ведьмами. Более того, женщина была очень важна как главный объект христианской миссии на Руси в силу того, что именно ей принадлежало центральное место в быту, который Церковь пыталась освятить, подчинив своему влиянию. «Именно за женщину и надлежало взяться Церкви, чтобы попытаться подорвать язычество, так сказать, изнутри и в самом корне. Семья, где женщина оказывалась в будничных перипетиях жизни один на один с мужчиной, должна была стать предметом специального внимания церковников – в поисках действительного торжества христианской церкви в ее борьбе за существование»<sup>23</sup>.

Конечно, Церковь имела дело, прежде всего, с язычеством, что видно из многих примеров. Так, женщины, еще не утвердившиеся в вере, поручали заботу о детях знахаркам или попам-иноверцам, за что строго наказывались представителями Церкви. «А юже детин дела жены творать что любо, а юже вззболать, или ка валувама негоуть, а не кв попови на молитвоу» [творят детям своим что-либо и в случае их болезни носят их к волхвам, а не к священнику на молитву], такие женщины подвергаются шестинедельной епитимии или, если будут молоды, трехнедельной<sup>24</sup>. Тех, которые носили детей своих на молитву к попу варяжскому, рекомендовалось подвергать шестинедельной епитимии, потому что они как бы двоеверцы<sup>25</sup>.

Встречались и более тяжкие грехи. Например, знахарки помогали беременным женщинам избавиться от плода с помощью разного рода зелий. Но бывало, что женщины теряли плод из-за непосильного труда, тогда это не признавалось грехом. Отсюда вопрос Ильи: «Аже жены дълаюче что любо страдоч [тяжелую работу], и вережаються и изметають» [теряют плод], последует ли за этим наложение епитимии<sup>26</sup>? Нифонт отвечает: «Аже не зельюмь вережають, нестоу за то опите-

 $<sup>^{22}</sup>$  Пушкарева Н.Л. Женщины Древней Руси. М., 1989. С. 94.  $^{23}$  Романов Б.А. Люди и нравы Древней Руси. М.; Л., 1966. С. 174–175.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 60, вопрос 18.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Там же. Стб. 60, вопрос 16.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же. Стб. 58, вопрос 5.

мым». Илья, видимо, готов был накладывать епитимию на женщин, т. к. «страда» здесь была обычным приемом «изметания».

Женщины иногда избавлялись от уже родившихся детей. Случаи прямого убийства матерями своих чад в «Вопрошании» не обсуждаются, но Илья спрашивает, что делать, «аже оу себе кладоуть дети спаче, и оугнетлють [задавят], оубийство ли юсть?» Нифонт отвечает, что это будет убийство, если они были пьяны, но легче убийства, если были трезвы<sup>27</sup>.

Были случаи, когда женщина лишалась плода по причине невоздержания пьяного мужа: «челов вку ринаса пынк на женоу свою, вередить ви ней дфтм». В таком случае епитимья ждала супруга<sup>28</sup>.

Также женщинам приписывались содомские грехи, в частности, лесбийский<sup>29</sup>, за который священнослужители наказывали их отлучением от Церкви, епитимиями и определяли участие женщин в связях друг с другом как «скотское творение».

Но не только женщины предавались грехам, связанным с плотским началом в человеке, мужчины также были склонны к телесной вседозволенности. Со всем этим приходилось бороться церковным людям. Особо порицались интимные связи вне рамок брака и извращения естественной сексуальности. Они проявлялись, например, в таком пережитке дохристианской морали, как многоженство. Кирик спрашивает у епископа Нифонта: «А оже, владыко, се дроузни наложници водать наве и дета родить, нако се своюю, и дрогои се многыми отан робами [тайно живут со многими рабынями]: которою лоуче?» На что Нифонт отвечает: «Не добро ни се, ни оно» 30. Поп Илья тоже встречался с проблемой многоженства в своей практике, он рассказывает, что один поп на свой собственный страх велел своему духовному сыну: «Аже см не можешь оудрьжати, боуди ся [о]дною» [то есть держаться одной какой-нибудь связи]. На что Нифонт неохотно, но согласился, «вида него многоне неоудержанине, и повелья, да держить одиноу» $^{31}$  .

Также были распространены и добрачные связи. Так, Кирик вспоминает Киевского митрополита Климента Смолятича, который

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 58, вопрос 4. <sup>28</sup> Там же. Стб. 60, вопрос 16. <sup>29</sup> Там же. Стб. 62, вопрос 23–27.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Там же. Стб. 41–42, вопрос 69.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же. Стб. 58–59, вопрос 7.

разрешает давать причастие холостым в Великий день, если они сохранили «чисто великою говфнью» [Великий пост]. Но рекомендовалось рассматривать каждый случай индивидуально: «Аще иногда свгр $\frac{1}{2}$  магмотривше, оже не св моужьскою женою, что велми зло», а с кем-нибудь другим, то это не последний грешник, он еще способен на добро $^{32}$ . Также Кирик Новгородец в своей церковной практике встречался с такими случаями, когда «отроци холостии клються», обещают «блюстиса блоуда», а в жизни один «сблюдеть колико любо», а «дроугый» и совсем «мало», а потом «падають». В связи с этим у Кирика возникает вопрос: «Азь ли имя вя божници быти, и юудигелью циловати, и дора насти» – Нифонт велел не запрещать того 33. Но владыка был более строг к их причащению. Так, Кирик, опираясь, видимо, на мнение Климента Смолятича, спрашивает, можно ли причащать холостых отроков, которые живут только с одной женщиной, но воздерживались от блуда 40 дней, при этом еще и говели? Епископ Нифонт на это отвечает закономерным вопросом: 40 дней терпели, чтобы причаститься, а потом снова к тому же вернутся? То есть станут дальше жить с женщиной вне брака? И велит возбранять такой образ жизни сожительство<sup>34</sup>.

Но Кирик встречался в своей практике и со связями интимного характера не только среди отроков, но и среди малолетних детей, о чем он обеспокоенно делился с Нифонтом: «И оже лазать дети не смыслаче» [то есть без греховных мыслей, не понимая]. На что Нифонт отвечал: «Моужьскоу полоу нестоу беды до 7 лет, а девице не пытай: могоуть и борде вередити» 35.

Безусловно, Церковью осуждались и супружеские измены как связи вне рамок брака. Нифонт на вопрос попа Ильи «аже моужи 👸 жени сигрфшали, а очже см остали [от греха], что ими опитемыя?» отвечает: «Афто» [то есть один год]<sup>36</sup>.

В XII в. общий уровень нравов в светских слоях общества определялся языческим фоном, но в борьбе с язычеством православие шло не путем внедрения жесткой аскезы, предполагающей отвержение семейного быта и половой стихии, а путем освящения этих социальных

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 31, вопрос 30.

<sup>33</sup> Там же. Стб. 41, вопрос 67. Там же. Стб. 41, вопрос 68.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Там же. Стб. 35, вопрос 49.

сфер. Именно в них было возможно совместить идеал и действительность. Для представителей клира своего рода «палочкой-выручалочкой» становится супружество, брак. И это довольно-таки гуманный выход, не отвергающий вместе с тем теоцентричности средневекового мировоззрения, т. к. ставка здесь делается на человека, но в отношении к Богу, в непосредственной связи с Богом. Женитьба без венчания была незаконной, нечистой, неблагословенной. Брак становится законным, если он освящен Церковью. Безусловно, пока деятельность Церкви в этом плане во многом являлась формальным мероприятием, возможностью сократить разгул плоти в еще языческом сознании человека Руси XII в. Если учитывать тогдашнюю безнравственность и разгул языческой стихии, то этот выход был весьма удачным: супружество провозглашалось нормой, необходимостью. Духовный отец при этом с помощью практики покаяния всегда находится в курсе семейных событий, строго блюдет целостность семейного очага, особо обращает внимание на проблемы сексуальной этики, в случае совершения греха назначает епитимьи. Главная задача священнослужителя – венчание всех пар как способ ввести единобрачие и сократить разгул языческой стихии. Поэтому служители Церкви идут на многие поблажки. «Аще кто хощеть женитисм, дабы см охабили [отказался бы] блоуда м дний», – говорит епископ Нифонт, но тут же поправляется: «... или за и» (8 дней до свадьбы), и пусть бы венчался; если на ком из брачующихся лежит епитимья, ее Нифонт разрешает отсрочить, лишь бы венчать<sup>37</sup>.

Законное супружество настолько уважалось Церковью, что супругам разрешалось помогать друг другу в несении епитимьи. Здесь, конечно, надо отметить несколько формальный подход: Нифонт разрешает добровольную помощь супругов, друзей или родных людей в несении епитимьи 38.

Распространение венчального брака привело к возникновению бракоразводного права. Возможность развестись даже венчанным супругам - по сути, очередная уступка человеческой греховности и слабости. Венчание супругов не гарантировало им счастья, священнослужители в таком случае могли их развести. Причины разводов были разнообразны. Самая распространенная – неверность супругов: «аже ли жена W моужа со иным, то моужь невиновати, поускага ю»<sup>39</sup>. Правда,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Вопрошание Кириково ... Стб. 57, вопрос 22. <sup>38</sup> Там же. Стб. 50, вопрос 96. <sup>39</sup> Там же. Стб. 48, вопрос 92.

измена не всегда могла служить поводом к разводу. Так, Кирик спрашивает у Нифонта, что делать, если молодожены «распоустнааса» [разошлись] после того, как епископ рассматривал их спор и не развел их (т. е. половая подоплека не всегда давала повод развести супругов). На что Нифонт запрещает причащать большего ослушника («который ею роспоускаються», а со нижмь совякоуплаються»), если только тот не начнет умирать 40. Зато Церковь позволяла развод по материальным причинам: «велми зло боудеть, тако не мочи моужю дьржати жены, или жена моужа, или долгя многя оу моужа застанеть, а порты юга грабити начиеть, или пропивають, или ино зло», тогда епитимья для жены — инициаторши расторжения брака — три года 41. Развестись могла женщина и по причине насилия со стороны мужа: «ожели моужь на женоу свою не лазнть безя сявта 42, то жена не виновата, идоучи ш него» 43.

Возвращаясь к проблеме возможности осквернения святыни, надо сказать, что осквернить святыню мог больной человек. В «Вопрошании» целый комплекс предписаний по работе священника с больным человеком, бесноватым и смертельно больным. Кирик спрашивает, можно ли причащать человека, у которого идет гной из уст. Нифонт разрешает, объясняя, что не тот смрад отлучает от святыни, что из уст идет, но смрад греховный<sup>44</sup>. Но в отношении крови Нифонт более строг. Так, он запрещает допускать к причастию мирянина, если у того идет кровь изо рта по причине выпавшего зуба, но в том же случае разрешает священнику служить литургию<sup>45</sup>. Нифонт также рекомендует определенный набор молитв за больного. Сначала произнести «Трисвятое», «Святый Боже», «Пресвятая Троице», «Отче наш», «Господи помилуй» (12 раз), а затем молитву за болящих «Отче святый, врачу душ и телес»<sup>46</sup>. В отношении бесноватых Кирик солидарно с Нифон-

•

<sup>41</sup> Там же. Стб. 48, вопрос 92.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Вопрошание Кириково ... Стб. 48, вопрос 92.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Трактовка принадлежит Б.А. Романову: «если муж ведет себя дома в отношении к ней [жене] бесцеремонно» [Романов Б.А. Цит. соч. С. 196–197]. Н.Л. Пушкарева стоит на другой позиции и считает, что речь здесь идет о физиологических недостатках мужчины, который является импотентом [Пушкарева Н.Л. Цит. соч. С. 82].

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 48, вопрос 93.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Там же. Стб. 39, вопрос 61.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Там же. Стб. 40, вопрос 62. <sup>46</sup> Там же. Стб. 33–34, вопрос 44.

том ссылается на 3-е правило святого Тимофея Александрийского, которое разрешает в воскресенье причащать православного человека, когда он бесноват, если при этом он не хулит веры, не нарушает Тайны<sup>47</sup>. Кирик спрашивает насчет одного обычая причащать тяжело больного человека, который или в сильной агонии, или бесноват, или пребывает в бессознательном состоянии, когда ему очень тошно и голова болит, или даже уже умершего человека. Нифонт смеется над такими представлениями и запрещает ставить на таком человеке печать Божию, т. е. причащать, т. к. это было бы уже без Божиего повеления $^{48}$ . Больного человека можно причащать и на дому, при этом идти к нему с запасными Дарами без риз, отпев, что положено, дать причастие 49. Если человек весьма грешный и живший в нераскаянности разболится на смерть и захочет покаяться и причаститься, то не отказывать ему в этом, если на покаянии он будет искренен<sup>50</sup>. Кирик спрашивает и насчет причастия в определенных обстоятельствах, когда священнику придется поспешить. Нифонт рекомендует определенный обязательный набор молитв в таком случае, после чего можно преподать Святые Дары и немного водицы и приготовить чистый сосуд, чтобы если взблюет, влить в реку $^{51}$ .

Поп Савва задается вопросом, происходит ли осквернение священника от прикосновения к мертвому телу и во время его отпевания. Эта мысль о возможности осквернения священнослужителя, а следовательно, и святыни через него имеет свои истоки в Ветхом Завете<sup>52</sup>. Владыка разрешает: «Надя мертвецемь бывшю попоу, достоить томь дни глоужити Емоу, аще покадить и целоують»53. Вообще, для новгородского владыки мертвый человек, его отпевание как процесс проводов человека в другой мир, как процесс подготовки к встречи с Богом имели важное значение. Владыка подходит к смерти с духовных позиций и говорит: «не грехова бо дель помьюмь нада мертвыми, но тако нада свіятыми: далжин бо юсимы вського хрестьтанина, тако свіята митети, а бога соудить встама»<sup>54</sup>. Нифонт возбраняет судить

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 29, вопрос 18.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же. Стб. 28, вопрос 17. <sup>49</sup> Там же. Стб. 55, вопрос 14.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же. Стб. 40, вопрос 63.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Там же. Стб. 38, вопрос 58.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Левит 21:1–4; Левит 21:11; Числа 6:7 и т. п. <sup>53</sup> Там же. Стб. 51, вопрос 1.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Там же. Стб. 36, вопрос 51.

умершего человека здесь на земле по его грехам, это будет делать Бог, а на земле с умершим надо прощаться как со святым, для этого и существует специальный христианский ритуал. Но Нифонт призывает к обязательному покаянию перед смертью, в противном случае поп идет отпевать без риз, чтобы другие христиане видели и задумались<sup>55</sup>. В другом месте владыка разрешает погребение христианина вместе с иконой святого Михаила 56. Довольно почтительное отношение было к умершим: заслуживали вознаграждения те, кто нашел кости умершего и захоронил их<sup>57</sup>. Хоронили на Руси обязательно до захода солнца, чтобы умерший в последний раз до Воскресения мертвых мог видеть солнце<sup>58</sup>. Это представление дореволюционный отечественный исследователь, проф. С. Смирнов ставит в зависимость от языческого верования о загробной жизни и культе солнца, дополненных христианской верой во всеобщее Воскресение 59.

В «Вопрошании» обсуждается необычное явление, свидетельствующее об обрядовости и ритуализме древнерусского сознания, живой человек заказывает по себе сорокоусты об упокоении. Кирик Новгородец и поп Савва вопрошают владыку Нифонта, достойно ли, можно ли служить сорокоуст за живого человека и ставить для него кутью, когда он еще жив. Здесь мы сталкиваемся с магическим ритуальным мировоззрением, т. к. загробная участь человека фактически ставится в зависимость от правильности совершенных ритуальных действий, а не нравственного облика человека. Нифонт находит среднее решение: с одной стороны, он не запрещает того, хотя предупреждает, что такого обычая нигде нет, но с другой, если человек делает это ради своей души, в заботе о ее спасении, то отныне ему должно быть чистым от греха, ибо «мертвыць не гагртшають!» 60. Но Нифонт все же предупреждает, что лучше было бы поискать хорошего, надежного человека, которому бы еще при жизни можно было бы поручить задушье – имущество, деньги, оставляемые человеком на помин души. Как отмечает С. Смирнов, такой обычай на Руси мог быть вызван двумя причинам. Во-первых, отсутствием у человека родственников или

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 36, вопрос 52. <sup>56</sup> Там же. Стб. 37, вопрос 55.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Там же. Стб. 37, вопрос 54.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Там же. Стб. 37, вопрос 53.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Смирнов С. Цит. соч. С. 128–129.

<sup>60</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 51, вопрос 101.

надежного друга, кому бы можно было поручить сорокоуст после смерти: одинокому человеку не на кого было положиться, поэтому все формальные дела, касающиеся его поминовения, он выполнял сам, еще при жизни. Или же другой вариант – недоверие родственникам, наследникам, которые произвольно сокращали сумму задушья. Отсюда вторая возможная причина появления на Руси данного обычая – желание духовенства полностью получить плату с человека, для которого священник служит заупокойную службу, борьба со скупостью и недобросовестностью верующих<sup>61</sup>. Таким образом, на Руси само духовенство внедряло в сознание русского человека обрядовость. Сорокоуст по живому человеку предполагал, что заблаговременно правятся 3-й, 9-й и 40-й дни, обязательно ритуальное блюдо – кутья<sup>62</sup>, человек скорбит о себе вместе со всеми. После действительной его смерти родственникам остается только отпеть его и предать земле. В таком случае человек покрывал все расходы сам. Нифонт подробно рассказывает Кирику, как служить заупокойную службу, какую плату брать<sup>63</sup>. Так, за гривну служится пять служб, за пять кун – одна, за двенадцать – две или сколько можно. Причем службы нельзя соединять, надо служить за одного человека, который и несет все расходы на себе: он должен принести свечи, вино, ладан, просфоры. Но возможно, что священник держит у себя вино и ладан, тогда заказавший сорокоуст должен за них расплатиться со священником, плата определялась священником и составляла несколько «кикерици» 64.

Что касается пищевых запретов, то «Вопрошание» свидетельствует о том, что они налагались на человека прежде всего по двум причинам: с одной стороны, в качестве поста, например, перед причастием $^{65}$ , во время несения епитимии $^{66}$ , в постные дни $^{67}$ , с другой — во избежание греха осквернения от потребления пищи, запрещенной еще Моисеевым законом. Языческое прошлое ранних христиан на Руси накладывало отпечаток на особенности приема пищи: встречались

-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Смирнов С. Цит. соч. С. 74–76.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 56–57, вопрос 19.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Там же. Стб. 23–24, вопрос 3.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Веверица/векша = 1 1/27 коп. (*Смирнов С.* Цит. соч. С. 76).

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Вопрошание Кириково ... Стб. 37–38, вопрос 57, стб. 38–39, вопрос 59, стб. 43, вопрос 72, стб. 61, вопрос 21.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Там же. Стб. 50, вопрос 97.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Там же. Стб. 31–32, вопрос 36, стб. 37–38, вопрос 57, стб. 42–43, вопрос 71.

случаи, когда ели удавленных в силках зверей<sup>68</sup>. Поэтому церковные люди объясняли мирянам правила христианского пищеупотребления, что и делает епископ Нифонт: «Так глаголеть Господь: аза рекух вамя, фети маса, Еже Есть W Зелии, а кровь всакого живота пролей на землю»; Нифонт продолжает: тот, кто нарушает это правило, – противник Бога, есть можно только то мясо, из которого вытечет кровь<sup>69</sup>. В другом месте владыка объясняет вопрошающему, что можно есть даже «въверичиноу» (белка, ласка, горностай) при условии, что это не удавленина – не задушенное в силках животное, но убитое, с пролитой кровью.<sup>70</sup> Употребление удавленины вело как к осквернению человека, так и к возможному осквернению святыни, поэтому Нифонт и предупреждает: «причащатисм не достоить фдице» и вспоминает уже новозаветного Иакова, запрещающего людям блуд, жертвы идолам, принятие в пищу мяса удавленных животных, их кровь, мертвечину71. С ветхозаветным запретом на употребление человеком крови животных в пищу связан и вопрос о молозиве коровы: «А молозива, рече, лихо, негодно бы гасти Его, тако ся кровью Есть; да быша ся три дни тельти дагали, а потомь чистою сами юли». Нифонт предлагает подождать хотя бы три дня и не употреблять молоко отелившейся коровы, потому что в ее молозиве содержится кровь, которая запрещена христианину. Тем не менее некто из приближенных епископа «пов ісда», что «ки городти семь» [Новгороде] едят коровье молозиво, не выдерживая и трех дней 72.

Закономерен вопрос Кирика об употреблении в пищу крови рыб. Нифонт разрешает, т. к. рыба не животное<sup>73</sup>. Действительно, рыба хладнокровное существо, не животное, а к тому же сам Христос не раз ел рыбу и угощал ею своих учеников и людей.

Кирик знал, что причащаться нужно только натощак, поэтому его смущали грудные дети, которые в первые годы жизни не могли поститься. Владыка разрешает причащать грудных детей и без поста<sup>74</sup>. Этим же вопросом задается и Савва, но ему Нифонт дает уже более подробный ответ и разрешает давать причастие сосущему грудь мате-

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 45, вопрос 78, стб. 47–48, вопрос 89. <sup>69</sup> Там же. Стб. 47, вопрос 87. См.: Быт. 9:3–4; Втор. 12:23; Втор. 12:27.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Стб. 47–48, вопрос 89.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Там же. Стб. 47, вопрос 88. См.: Деян 15:28–29.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Там же. Стб. 48, вопрос 90.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Там же. Стб. 47, вопрос 86. <sup>74</sup> Там же. Стб. 38, вопрос 58.

ри ребенку, даже если ему будет 3, 4 или 5 лет и за ним не родится другой ребенок<sup>75</sup>. Кирик также переживал за возможность младенцами выронить святыню - частицы святого причастия - из уст во время сосания груди матери. На что владыка ответил разрешением кормления младенцев грудью и после причастия<sup>76</sup>.

Детей, если они на Пасху хотят причащаться, но не дожидаются литургии без принятия пищи, разрешалось причащать после заутрени, оставив для этого Святые Дары от субботней литургии<sup>77</sup>.

Также Кирик обсуждает с Нифонтом странный случай, когда дети или взрослые перед причастием не ели, но просто стучали себе яйцом в зубы. Кирик здесь, конечно, волнуется все о том же: о возможности осквернить святыню даже в малом. В отношении детей Нифонт не запрещает причастие, в отношении к взрослым велит возбранять им так делать<sup>78</sup>.

Осквернение человека могло происходить и в быту. Например, Кирику Новгородцу известны случаи осквернения сосудов. Какие именно, он не объясняет. Вероятно, речь шла о попадании в сосуды мышей и крыс или соприкосновение с сосудами нечистых животных, например собак. Кирик верит, что сосуд можно очистить, сотворив над ним молитву. При этом ему представляется, что молитву можно творить только над деревянным сосудом, а все остальные надо разбивать. Монах здесь все так же боится осквернения человека. Нифонт поправляет Кирика и разрешает творить молитву сосудам как из дерева, так и из глины, меди, стекла, серебра<sup>79</sup>. За некоторым авторитетным лицом, предположительно Климентом Смолятичем  $^{80}$ , Кирик записывает следующие два взаимодополняющие замечания: « $\ddot{\mathbf{G}}$  іво $\mathbf{\epsilon}_{\mathbf{I} \mathbf{A}}$  плочти ничтоже творжше погано, ни возгрь, ни мотыла»<sup>81</sup> и «а вх лохани вх нейже мывсж, пью иза нега, иноу водоу вяльгава»<sup>82</sup>. Кирик, видимо, снова задавался вопросом осквернения посуды в быту, причем посред-

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 57, вопрос 20.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Там же. Стб. 35, вопрос 48.

<sup>77</sup> Там же. Стб. 38, вопрос 58. 78 Там же. Стб. 38–39, вопрос 59. <sup>79</sup> Там же. Стб. 23, вопрос 2.

<sup>80</sup> С. Смирнов считает, что ответы под номерами 21–38 принадлежат Клименту Смолятичу (С. Смирнов. Цит. соч. С. 110–111).

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Там же. Стб. 31, вопрос 34.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Там же. Стб. 31, вопрос 35.

ством плоти человека. Киевский митрополит Климент Смолятич здесь является защитником тела и его проявлений, выделений.

Через одежду человек не осквернялся, поэтому Нифонт разрешает ходить в чем угодно, хотя бы и в медвежьей шкуре $^{83}$ .

Существовала также опасность, что сами духовные лица могли осквернить святыню своей нечистотой. Например, женатый священник. Отсюда и нередкие в «Вопрошании» вопросы, касающиеся воздержания и телесной чистоты священника: «Аще кто хологти боуда, створить блоуди и W того см детм родить, достоить ли поставити дыякономя?» Нифонт отвечает шуткой: «...аже "одиною" створить, а W того дітть боудеть, аже многажды и ся десытью?» [А если десять раз сблудит и будет десять детей иметь?]<sup>84</sup>. Кирик настаивает: «Й оже дивког растанть и пакы см оженить иною, достоить ан поставити?», на что Нифонт уже серьезно отвечает: «И того... на прашай оу мене: чистоу быти и ономоу и оной» 85. Тогда Кирик подходит с другой стороны: «Й оже дыяка понметь женоу и оурозоумъють, аже юсть не дъкка? – Поустиваще, рече, тоже стати»  $^{86}$ . Тут Нифонт, видимо уже потерявший терпение, велит развести дьяка с женой, если он об этом рассказал (что навсегда сделает его безбрачным), но все равно рукоположить. Поп или дьякон с сохранением своего сана должны были отпустить свою жену (развестись), если та прелюбодействовала от мужа<sup>87</sup>. В этом отношении, отмечает Б.А. Романов, Нифонт не был одинок: «Церковный устав» Ярослава (ст. 45) допускал грехопадение для всех церковников любого пола и любой категории, но считал нужным держать подобные соблазны в тайне от мирского стада: «Аще чернець с черницею сдеют блуд, судит их святитель, а мирян не припущая, аще и верни суть; или поп с нею [т. е. с черницею] или попадья с чернцем или проскурница [просвирня], а тих також [т. е. без огласки] судит [епископ], а во что осудит – волен». Нифонт только дал этому принципу житейское углубительное толкование, посоветовав вообще побольше молчать о таких делах самому заинтересованному» 88.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Вопрошание Кириково ... Стб. 48, вопрос 91. <sup>84</sup> Там же. Стб. 45, вопрос 79.

<sup>85</sup> Там же. Стб. 46, вопрос 80.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Там же. Стб. 46, вопрос 81.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Там же. Стб. 46, вопрос 82.

<sup>88</sup> Романов Б.А. «Отцы духовные»// Из истории русской культуры. М., 2000. Т. 1: (Древняя Русь). М., 2000. С. 639.

Если вдовый священник или дьякон впадет в блуд случайно или по пьяну, то он лишается сана, даже «аще и мьртвым вхекрешаи». Иподиакон в том же случае несет епитимью, но сана не лишается. Это связано с тем, что он не участвует в совершении таинств, он не может осквернить святыню 89. Поставляемый в священный сан и его жена должны быть чистыми от плотских грехов. Так, зі Правило Святыхъ Апостоль гласит: «Кто по святом крещенін двума браками шбазана была, или наложницу имфаз, тота не можета быти епіскопа, ни пресвутера, ни діакона, ниже восьще ва спискт сващеннагш чина» 90. В языческой Руси таких людей просто не было в связи с простотой нравов, но с течением времени практика начинает ужесточаться, и на примере ответов грекофила Нифонта видно, что он пытается вразумить Кирика.

Налицо забота Кирика Новгородца о святыне, о сохранении в чистоте тех людей, которые имеют непосредственное дело с церковной утварью, святыми мощами, иконами, крестом, Евангелием. Отсюда стремление новгородского монаха выяснить всевозможные случаи опасности осквернения священнослужителем святыни и предотвращение таких ситуаций. Поэтому Кирик и создает своего рода календарь священника, старается прояснить, каков должен быть человек, поставляемый в духовный сан. А он должен быть, прежде всего, воспитанным на христианском вероучении и изживать в себе языческие устремления. Встречающиеся несовершенства в среде священнослужителей Кирик обсуждает с епископом.

Так, вопрошатель затрагивает аспект, связанный с жизнью женатого священника, – возможность служить и интимные отношения с супругой. Можно ли женатому священнику быть со своей женой в день между службами (Если священнику надо служить в воскресенье и вторник, можно ли ему быть со своей женой в понедельник?). Кли-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 46, вопрос 84.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Зонара так толкует 17-е правило Святых Апостолов: «Мы вэруем, что божественная баня святаго крещенія омывает всякую скверну, которою крещенные были осквернены прежде крещенія, и никакой грэх содэланный кэмъ либо прежде крещенія не препятствует крещенному быть произведенным во священство. Но кто послэ крещенія совершить блудь, или вступить въ два брака, тоть признается недостойнымъ никакой степени священства» (Правила Святыхъ Апостоль с толкованіями. М., 1876. С. 42–43).

мент Смолятич разрешает совокупиться рано утром в понедельник, но в тот день, т. е. в понедельник, митрополит Климент запрещает в таком случае заходить священнику в алтарь 91, поп должен вне алтаря читать Евангелие, ему нельзя причащаться, можно только есть антидор<sup>92</sup>. Если была интимная связь попа со своей женой перед службой за день, священник может служить, ополоснувшись до пояса, но не кланявшись и не мывшись<sup>93</sup>. Нифонт на тот же вопрос отвечает необходимостью рассмотреть: «Расмотривше, аже молоди и не виздерьжливи, не боронити; аже ли см вздержить; а лочче не запрещати силою, али болии грікух» 94. В другом месте Нифонт разрешает мужчине, бывшему со своей женой, заходить в алтарь, целовать Евангелие, мощи, есть антидор, но при этом обязательно омыться<sup>95</sup>. То есть Нифонт предлагает более лояльный подход, разрешает прикосновение к святыням, главное – омыться после связи с женой, и предлагает смотреть на возраст священника, Климент же более строг и разрешает священнику выполнять требы, не прикасаясь к святыням, не заходя в алтарь.

Если накануне службы ночью у священника произошло блудное осквернение (непроизвольное семяизвержение), то может ли он служить литургию, ополоснувшись и прочитав молитву от осквернения? Нифонт не разрешает служить, если причиной осквернения стали блудные мысли о какой-либо женщине, если же это был соблазн от сатаны, который тем самым хотел оставить церковь без службы, а священник не чувствует тут за собой вины, то лучше ему служить, ополоснувшись. Если священник себя укоряет, то лучше не служить. Если же случится соблазн в воскресенье, накануне службы, то, если семя не изыдет, служить можно, а если изыдет, но это не связано с женскими образами во сне, то ополоснуться, переодеться и идти служить <sup>96</sup>.

Запрещались интимные отношения священника с женой в день его причастия, т. к. могла произойти материальная растрата святыни через слюну, семя. Если такое происходило, то священника отлучали от службы на некоторое время<sup>97</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Вопрошание Кириково... Стб. 28, вопрос 31. <sup>92</sup> Там же. Стб. 30, вопрос 27, стб. 31, вопрос 29.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Там же. Стб. 30–31, вопрос 28.

<sup>94</sup> Там же. Стб. 45, вопрос 77. 95 Там же. Стб. 52, вопрос 4. 76 Там же. Стб. 55–56, вопрос 17.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Там же. Стб. 45, вопрос 78.

Все, что пишет Кирик, свидетельствует о том, что в реальной жизни не стояло задачи подавить телесность, вопрос был не в том, как устранить тело, предоставив свободу духу. Главной проблемой для Кирика Новгородца было освящение жизни человека во всех ее телесных проявлениях. Основная задача человеческой деятельности — освящение реальности, которое начинается с собственного тела. Человек должен был избегать греха как скверны, а понятие святости ассоциировалось прежде всего с ритуальной чистотой, а не нравственным или духовным совершенством, что, конечно, не отменяло последнее. Нельзя иметь чистую душу при ритуальной нечистоте, в то же время и чистота тела невозможна без очищения души. Душа и тело взаимообусловлены и взаимозависимы в сакральной и ритуальной сферах.

Такая практическая установка ближе к библейской антропологии с ее ветхозаветным ритуализмом и пониманием человека как душевнотелесного единства. Именно эта антропологическая модель находит свое воплощение в телесных практиках средневекового человека. Церковь пыталась регламентировать все стороны жизни древнерусского человека: семью, быт, социальные и хозяйственные отношения, сакрализуя весь круг жизни человека от рождения до смерти. При этом церковная иерархия стремилась подчинить телесные практики ритуальнообрядовой регламентации, не изгоняя тело, но подчиняя его.

## Споры первой половины XVII века о каноничности предписаний «Вопрошания Кирика» в отношении западных христиан

Одним из важнейших канонических текстов домонгольской Руси является «Вопрошание Кириково» (XII в.) — ответы новгородского епископа Нифонта на вопросы диакона и доместика Антониева монастыря Кирика. Памятник неоднократно привлекал к себе внимание, исследование текста имеет обширную библиографию 1.

Павлов А.С. Первоначальный славяно-русский Номоканон; Макарий (Булгаков), митр. История русской церкви. 1868. Т. 3; Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 1—27; Шапов Я. Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI-XIII вв. М., 1978. С. 110, 179-180; Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково») // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1973. Т. 1. С. 9–16; Понырко Н.В. Эпистолярное наследие Древней Руси. XI-XIII вв. 1973. Т. 1. С. 9-16; Понырко Н.В. Эпистолярное наследие Древней Руси. XI-XIII вв.: Исследования, тексты, переводы. СПб., 1992. С. 11–18; *Thomson F.J.* The Problem of the Reception of the Works of John IV Ieiunator of Constantinople Among the Slavs: Nicon of the Black Mount And Cirycus of Novgorod // Старобългаристика. 1987. № 1. С. 23–25; Горчаков М.И. К истории епитимийных номоканонов (пенитенциалов) православной церкви. Из отчета о XVI присуждении наград графа Уварова. СПб., 1874. С.16–20; Крушельницкая Е.В. Епитимийник преп. Кирилла Белозерского как источник по истории духовнической практики // Монастырская культура: Восток и Запад. СПб., 1999. С. 200-201; Срезневский И.И. Обозрение древних русских списков Кормчей книги. СПб, 1897. С. 34–38; Бенешевич В.Н. Древнеславянская Кормчая XIV титулов без толкований. СПб., 1907. Т. 1. С. 90-94; Калайдович К. [Ф.] Памятники российской словесности XII в. М., 1821, с. 165—203; Е/вгений/. Сведения о Кирике, предлагавшем вопросы Нифонту, епископу Новгородскому // Тр. и летописи ОИДР. М., 1828. Ч. 4, кн. 1. С. 122-129; Симонов Р.А. Кирик Новгородец ученый XII века. М., 1980; Гиппиус А.А. «Русская правда» и «Вопрошание Кирика» в Новгородской Кормчей 1282 г.: (к характеристике языковой ситуации древнего Новгорода) // Славяноведение. 1996. № 1. С. 48–62; *Парфененков В.О.* Древнерусское сочинение XII века «Вопрошание Кирика»: История текста: дис... канд. ист. наук. СПб., 1999.

Сочинение получило хождение в русской рукописной традиции XIII–XVIII вв. и дошло в большом числе списков XIII–XVII вв. По наблюдениям В.О. Парфененкова, их насчитывается не менее 36-ти<sup>2</sup>. Оно входило в состав древнеславянской и русской редакций Кормчей<sup>3</sup>, канонических сборников, а также рукописных Требников<sup>4</sup>. «Вопрошание» известно в трех редакциях: полной (изданной А.С. Павловым<sup>5</sup>), краткой (изданной В.Н. Бенешевичем<sup>6</sup>) и особой (выделенной и изданной С.И. Смирновым<sup>7</sup>), а также в многочисленных выписках.

Текст «Вопрошания Кирика» в полной редакции разделен на 101 правило. В настоящей работе внимание обращено лишь на раздел № 10, посвященный приему в православие католиков. На вопрос Кирика о способе обращения представителей Западной церкви («о еже будет кый человек и крещен в латинскую веру и въсхощет приступити к нам») новгородский епископ Нифонт рекомендовал последовательно применять семидневное оглашение, сопровождающееся постом на хлебе и воде и завершающееся миропомазанием: «Если кто-либо из крещенных в латинскую веру захочет присоединиться к нам, пусть ходит в Церковь семь дней; а ты сперва нареки ему имя, потом совершай над ним четыре молитвы на день, повторяя каждую по десять раз; мясо же и молока не давай ему, как оглашенному. В 8-й день пусть вымоется и придет к тебе, а ты сотвори ему молитвы по обычаю, облеки его в чистые одежды, или пусть сам облечется, надень на него христианские ризы и венец; тогда помажь его святым миром и дай ему свечу...»<sup>8</sup>.

Этот краткий текст имеет уникальную судьбу в истории древнерусского церковного права. На протяжении пятисот лет он оставался единственным памятником, четко оговаривающим способ приема в православие последователей Римского престола. В русской традиции

<sup>3</sup> *Щапов Я.Н.* Византийское и южнославянское правовое наследие ... С. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *Парфененков В.О.* Древнерусское сочинение...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Розов Н.Н.* Русские Служебники и Требники // Методические рекомендации по описанию славяно-русских рукописей для Сводного каталога. М., 1976. Вып. 2, ч. 2. С. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Се иесть въпрошание Кюриково, неже въпраша иепископа ноугородьского Нифонта и инех» / подгот. А.С. Павлов. Памятники древнерусского канонического права. СПб., 1880 Ч. 1 (РИБ. Т. 6). Стб. 21–62.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Бенешевич. В.Н. Древнеславянская кормчая XIV титулов...

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> *Смирнов С.И.* Материалы для истории... С. 1–27.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Памятники древнерусского канонического права. СПб., 1880. Ч. 1. (РИБ. Т. 6). Стб. 53.

с XII в. до конца XVI в. чины принятия в православие неправославных христиан не фиксировались специальными предписаниями пастырей.

Источниками «Вопрошания» большинство исследователей признают памятники византийской традиции: труды Василия Великого, Тимофея Александрийского 9, Иоанна Постника 10, «Тактикона» Никона Черногорца 11; соборные постановления: правило № 83 Карфагенского собора, Лаодокийского собора правило № 45, I Вселенского собора правило № 8, II Вселенского собора правило № 7, Лаодокийского собора правило № 8, VI Вселенского собора правило № 92 12.

Влияние постановлений Вселенских соборов и трудов Отцов Церкви на «Вопрошание» несомненно. Однако в период единой христианской церкви обвинений в «латинской» ереси быть не могло. Только разделение единой церкви на православие и католицизм прекратило деятельность Вселенских соборов. В православии, где догма ограничена периодом Вселенских соборов, важным является соотнесение древних установлений с существующими реалиями. Для восточного христианства с закономерностью вставал вопрос, с какой ранней ересью следует связать различные ветви западного христианства. Для этого необходимо было выбрать, какие именно отступления от истинной веры характерны для каждой западной деноминации с точки зрения православной церкви<sup>13</sup>. Разрыв 1053 г. не повлек единообразия в способах присоединения представителей другой церкви. В Византии в начальный период не существовало специальных постановлений

9

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Там же. С. 15–16; *Арранц-и-Лоренцио М*. Чин оглашения и крещения в Древней Руси // Символ. 1988. № 19. Июнь. С. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> *Thomson F.J.* The Problem of the Reception of the Works of John IV Ieiunator... P. 30.

 $<sup>\</sup>Gamma$  *Герд Л.А.* Вопросы церковного права в «Тактиконе» византийского канониста XI в. Никона Черногорца : автореф. дис. канд. ист. наук. СПб., 1994. С. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> *Макарий (Булгаков), митр.* История русской церкви ... С. 224–225.

<sup>13</sup> Различаются два подхода к вопросу обращения: аквирия и икономия. Св. Киприан Карфагенский (3 в.) стоял на позициях аквирии, предполагавшей, что любое таинство, совершенное вне границ церкви, безблагодатно. Соответственно любое отделение требует повторного крещения. Икономия исходит из дифференцированного подхода к отступлениям по степени тяжести отхода от канонических, литургических и вероучительных норм. Отпадение (апостасия), т. е. собственно еретики, требует нового вступления в Церковь (1 чин), разделение (схизма) — миропомазания (второй чин). На Трулльском соборе было введено использование для «самочинников» покаяния (третьего чина).

о приеме католиков, Константинополь не выработал однозначной позиции. Использовались все три практики<sup>14</sup>, однако фиксировались как экстраординарные случаи применения первого чина. Они воспринимались нарушением установившихся правил и вызывали критику противоположной стороны. Так, кардинал Гумберт<sup>15</sup> в 1054 г. упрекал греческих священников в том, что они перекрещивали тех, кто не прошел трехкратного погружения. Действительно, Феодор Вальсамон через столетие, в 1190 г., утверждал необходимость первого чина для последователей Римского престола<sup>16</sup>. Западный мир также знал примеры утверждения первого чина. Латеранский собор 1215 г. предусматривал перекрещивание греков<sup>17</sup>.

«Вопрошание» на длительный период определило степень различий двух конфессий. Нифонт в отношении католиков выбрал чин, предписанный для еретиков второй категории. Западные христиане были отнесены им к категории схизматиков. Таким образом, «Вопрошание» фиксирует терпимую позицию, предполагающую принятие католиков через миропомазание. Ряд исследователей видит в этом като-

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Сергий (Страгородский), еп. Что нас разделяет со старокатоликами // Церковный вестник. 1902. № 43–45; Он же. К вопросу о том, что нас разделяет со старокатоликами // Церковный вестник. 1903. № 40–42; Он же. Отношение Церкви Христовой к отделившимся от нее обществам // Журнал Московской Патриархии. 1931. № 2, 3, 4; Он же. Значение апостольского преемства в инославии // Журнал Московской Патриархии. 1961. № 10; Воронов Л., прот. Конфессионализм и экуменизм: Отношение православия к инославию // Журнал Московской Патриархии, 1968. № 8. С. 52–72; Он же. Крещение и принадлежность к Церкви: Взгляд на состояние некрещеного человека (по учению св. отцов до 4–5 вв.) // Богословские труды. Сб. 10. 1973. С. 135–140; Говорун С., свящ. Из истории богословских споров XVIII века. О проблеме латинского Крещения. – Режим доступа: www.ortho-Retero.ru/catholic/169.10.05.2010.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Migne J.P. Patrologiae cursus completus. Series latina. Paris, ... CXLIII, 1003B, еп. Каллист (Ware), Eustratios Argenti . A Study of the Greek Church under Turkish Power. Oxford. 1964, P. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Migne J.P. Patrologiae cursus completus. Series graeca. Paris, ... CXXXVIII, 968B.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Mansi, Giovanni Domenico, arciv. di Lucca, 1692–1769. Sacrorum conciliorum / nova, et amplissima collectio, cujus Joannes Dominicus Mansi et post ipsius mortem florentinus et venetianus editores ab anno 1758 ad annum 1798, priores triginta unum tomas ediderunt, nunc autem continuata, et Deo favente, abosoluta [curantibus Ioanne Baptista Martin ... et R.P. Ludovico Petit ... ]. Parisiis : expensis Huberti Welter, 1903–1927. Vol. 22, P. 990.

лические влияния  $^{18}$ . Р.Г. Пихоя высказывал предположения о заимствованиях из юго- и западнославянских епитимийников  $^{19}$ .

Следующим после «Вопрошания» каноническим текстом православной традиции стал греческий памятник. Его появление было вызвано преодолением последствий Флорентийской унии (1438–1439 гг.). После провала унии в византийской книжности впервые был создан чин приема католиков в православие<sup>20</sup>. Утверждение канонического текста связывают с Константинопольским собором 1484 г.<sup>21</sup> Как и «Вопрошание», единственно возможным греческий чин признал второй чин по отношению к католикам.

В русской традиции греческий чин заимствован не был. <sup>22</sup> Все существующие списки можно атрибутировать только как сербские или

1 (

<sup>21</sup> Издан: Rallês G. Syntagma tôn theiôn kai hierôn kanonôn / G. Rallês, M. Potles. Athènai, 1855. Т. 5. Р. 143–147. Чин присоединения латинян к Восточной церкви воспроизводится здесь по «Томос агапис» (Tomos agapês kata Latinôn) Иерусалимского Патриарха Досифея (Яссы, 1698).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Никольский Н.К. К вопросу о западном влиянии на древнерусское право // Библиографическая летопись Общества любителей древней письменности и искусства. Пг., 1917. Т. 3. С. 123–124; Суворов Я.С. Следы католического церковного права в памятниках древнерусского канонического права. Ярославль, 1888; Вводов В. Еще один след западного влияния в «Вопрошании Кирика Новгородского»? // От Древней Руси к новой России: юбил. сб., посвящ. чл.-корр. Я.Н. Щапову. М., 2005. С. 134–138.

<sup>19</sup> Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников... С. 13.

<sup>20</sup> Алмазов А. История чинопоследований крещения и миропомазания (с приложениями). Казань, 1884; Сергий (Серафимов), еп. О правилах и чинопоследованиях принятия неправославных христиан в православную веру. Вятка, 1884; Он же. О правилах и чинопоследованиях принятия неправославных христиан в православную веру. Астрахань, 1904; Он же [Серафимов А. А.] Правила и практика Церкви относительно присоединения к православию неправославных христиан. Кострома, 1882; Иларион (Троицкий), архиеп. Христианства нет без церкви. Сретенский монастырь, 1995; Цыпин В., прот. Присоединение инославных: К вопросу о границах Церкви // Православная беседа. 1995. № 5–6; Нефедов Г., прот. Таинства и обряды православной Церкви: учеб. пособие по литургике. М., 1994, 1995, 1999, 2008; Suttner Ernst Chr. Überlegungen zu ekklesiologischen, kulturgeschichtlichen und sozialgeschichtlichen Fakten aus der Kirchengeschichte Südosteuropas und des östlichen Mitteleuropa im 16–18. Jahrhundert. Fribourg, 2007.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Опарина Т.А. Греческий чин присоединения католиков к православной Церкви в сербских и украинско-белорусских памятниках и их влияние на русскую традицию // Вестник церковной истории. 2010. № 1–2. (17–18). С. 215–226.

украинско-белорусские. Юридически ситуация вполне объяснима. Решение Константинопольского собора 1484 г. в Русской церкви с момента установления автокефалии не действовало. Русские книжники также могли не вводить новый текст из-за наличия древнего, хотя и менее подробного «Вопрошания». Не исключено, что греческий чин в древнерусской книжности заменяло «Вопрошание».

«Вопрошание» продолжали переписывать в краткой и полной редакциях, т. е. с указанием на миропомазание. Судя по активности копирования, интерес к памятнику не снижался и текст сохранял свою роль в формировании позиции к западному христианству даже после Флорентийской унии. Можно предположить, что нормы «Вопрошания» использовались священниками на протяжении очень длительного периода.

Факт принципиальной важности для русских книжников раздела № 10 подтверждает оформление заголовка в рукописи первой половины XVI в. Кормчей (БАН. Плиг. № 14. Л. 274-285 об.). В списке киноварью выделено заглавие: «Латынинъ похощеть православного крещения», что не характерно для других заголовков, но демонстрирует интерес создателей рукописи именно к этому правилу<sup>23</sup>.

Можно отметить, что «Вопрошание» ввиду устойчивого распространения привлекало внимание западноевропейских путешественников. Так, описание памятника сохранилось в трудах Сигизмунда Герберштейна<sup>24</sup>.

Текст оставался важным для русских книжников и в XVII в. Его продолжали копировать. Согласно наблюдениям В.О. Парфененкова, примерами поздних списков служат рукописи Кормчей Чудовской редакции (РГБ. Рогож. № 251. Л. 283 об.-296. Нач. XVII в.), Кормчей Сводной редакции (РГБ. Рогож. № 272. Л. 251 об.-254 об. XVII в.) и Кормчей (РГБ. Рум. № 238. Л. 199–208). 1620 г.) <sup>25</sup>.

Однако в ходе длительного бытования «Вопрошание» подвергалось изменениям. В XVI в. сложилась особая редакция памятника, в которой миропомазание было заменено на перекрещивание<sup>26</sup>. Кано-

 $^{23}$  Парфененков В.О. Древнерусское сочинение ...  $^{24}$  Бенешевич В.Н. Ответы епископа Нифонта Кирику в изложении Герберштейна // Рус. ист. библиотека. СПб., 1880. Т. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> *Парфененков В.О.* Древнерусское сочинение ...

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1913. С. 1–27; 257–270; Он же. Древнерусский духовник. Исследование по истории церковного быта. М., 1913. прил. 1. С. 26.

нический текст подвергся переработке и включал положение о первом чине в отношении католиков. Лингвистическое исследование А.А. Гиппиуса выявило наличие в тексте «новгородизмов» <sup>27</sup>. В.О. Парфененковым <sup>28</sup> обнаружены два ранних списка особой редакции: Сборник канонического содержания (Номоканон) (РГБ. Рогож. № 342. Л. 26 об. 48. Сер. XVI в.); Сборник канонического содержания (РНБ. Соф. № 1454. Л. 55–62, 1-я пол. XVI в.). Бытование особой редакции «Вопрошания» в начале XVII в. зафиксировали Записки Пётра Петрея де Ерзелунда, длительное время находившегося на Северо-Западе Руси. В приложении его сочинения помещен перевод «Вопрошания Кирикова» в версии с указанием на первый чин<sup>29</sup>.

Можно предположить, что на трансформацию текста «Вопрошания» оказал влияние новый русский канонический памятник, регламентировавший способ присоединения католиков к православию (на этот раз и протестантов). Следующим после «Вопрошания» оригинальным русским каноническим сочинением стала так называемая Сводная редакция чиноприемов<sup>30</sup>. Сочинение демонстрировало нетер-

2

28 Парфененков В.О. Древнерусское сочинение ...

 $<sup>^{27}</sup>$  Гиппиус А.А. «Русская правда» и «Вопрошание Кирика» ...

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> «Язычник или еретик, который желает бросить свою ложную веру, креститься и принять истинную веру», должен быть погружен в Иордань и быть крещен во имя Бога Отца, Сына и Святаго Духа. Затем над неофитом совершается миропомазание и он допускается к причастию (*Петрей П.* История о великом княжестве Московском // О начале войн и смут в Московии. М., 1997. С. 461).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Красносельцев Н.Я. К истории православного богослужения по поводу некоторых церковных служб и обрядов, ныне не употребляющихся. Казань, 1889. С. 126–133; Арранц-и-Лоренцио М. Чин оглашения и крещения ... С. 69–101; Он же. Избранные сочинения по литургике. Т. 1 (Таинства Византийского Евхология). С. 379–399; Т. 5 (Введение в таинства Византийской традиции). Рим — Москва, 2003. С. 479–480. Анафематизмы опубликованы: *Дмитри*евский А.А. Богослужение в Русской Церкви в XVI веке: Историкоархеологическое исследование. Казань, 1884. Ч. 1: Службы круга седмичного и годичного и чинопоследования таинств. Прил. № 7. С. 89–100; Мансветов Н. Патриарх Гермоген // Духовная беседа. СПб., 1861. Т. 13. № 27. С. 240, 424; Сергий, еп. Вятский. О правилах и чинопоследованиях принятия неправославных христиан в православную веру. Вятка, 1884; Он же [Сергий, еп. Астраханский]. О правилах и чинопоследованиях принятия неправославных христиан в православную веру. Астрахань, 1904; Он же [Серафимов А.А.] Правила и практика церкви относительно присоединения к православию неправославных христиан. Кострома, 1882; *Булычев А.А.* О публикации постановлений церковного собора 1620 г. в мирском и иноческом «Требниках» (М., 1639) // Герменевтика древнерусской литературы. М., 1989. Вып. 2. С. 35-62.

пимый подход к западному христианству, требуя перекрещения католиков и протестантов при вступлении в православную церковь. Произведение появилось не позднее конца XVI в.

Наличие нового текста создало возможность выбора между памятниками, что ярко проявилось в начале XVII в. в период бурных споров о способе присоединения к православию западных христиан. Современникам запомнилось соборное обсуждение 1606 г. о способе венчания на царство Марины Мнишек. Ярой критикой католицизма и настойчивым требованием перекрестить невесту Лжедмитрия I выделился казанский митрополит Гермоген. Пастырь, несомненно, обладал текстом Сводной редакции. На рукописи РГБ, собр. ОИДР, № 190 (конца XVI в.) почерком XVIII в. (не исключено, воспроизводящим более древнюю отметку) сделана запись: «Книга пресвященного Ермогена митрополита казанского и астраханского лета 1598 генваря 12 в 9 лето владычества».

Ригоризм Гермогена исходил из установлений Сводной редакции чиноприемов. Казанский митрополит предполагал принимать в православие Марину Мнишек согласно этим правилам, т. е. через первый чин. Другие участники споров и прежде всего патриарх Игнатий, грек по происхождению, настаивали на втором чине. Игнатий придерживался греческого варианта присоединения католиков через миропомазание и, соответственно, опирался на греческий чин приема в православие католиков (опубликованный, в частности, в Требнике (Стрятин, 1606).

Но не исключено, что на соборе определенную роль сыграло «Вопрошание Кириково». С помощью этого произведения патриарх Игнатий, быть может, сумел убедить большинство архиереев в установленности миропомазания в Русской церкви<sup>31</sup>.

Восторжествовало мнение главы церкви. Патриарх Игнатий в полном соответствии с греческой обрядовой практикой применил к Марине Мнишек миропомазание. Но он соединил сразу три обряда. Миропомазанием он одновременно венчал (браком и на царство) Марину и принял ее в православие<sup>32</sup>. Обряд оказался удобным всем. С точки зрения польской стороны, Марина Мнишек сохраняла веру

 $<sup>^{31}</sup>$  Ульяновский В.И. Смутное время. М., 2006. С. 244.  $^{32}$  Успенский Б.А. Царь и патриарх. М., 1998. С. 187–210; Ульяновский В.И. Смутное время ... С. 176-235.

предков — миропомазание было необходимым элементом коронации. Для русских миропомазание означало переход Марины в православие вторым чином. Вопрос о принятии Мариной Мнишек причастия остается дискуссионным<sup>33</sup>. Прецедент с Мариной Мнишек стал нечестивым примером использования миропомазания по отношению к католикам, что с особой силой проявилось после гибели Лжедмитрия I и последовавшего смещения с патриаршей кафедры Игнатия.

Возведенный на царство Василий Шуйский, а также избранный на патриаршество Гермоген осудили практику миропомазания католиков. Гермоген последовательно использовал Сводную редакцию чиноприемов, предназначавшую первый чин для всех западных христиан.

Гермоген следовал предписаниям Сводной редакции даже после удаления Василия Шуйского с трона, когда в качестве нового царя был назван католик польский принц Владислав. Гермоген настаивал на переходе принца в православие первым чином перед его венчанием на царство. В 1610 г. он вручил список Сводной редакции ростовскому митрополиту Филарету, направлявшемуся в ставку Сигизмунда III под Смоленск для обсуждения условий приезда Владислава в Москву. Для Филарета исполнение норм Сводной редакции стало причиной долгого плена.

Смерть Гермогена, бегство в Речь Посполитую Игнатия лишило русскую кафедру предстоятеля. Нового патриарха не избирали до возвращения из плена Филарета, установился период междупатриаршества. Длительное время на кафедре находился митрополит Сарский и Подонский Иона. До рукоположения в митрополиты Иона был игуменом Троицкого Данилова монастыря в Переславле-Залесском. Безусловно, Троицкая монастырская библиотека не могла сравниться по богатству книжных собраний, например, с библиотекой Троице-Сергиева монастыря (где хранили и переписывали Сводную редакцию, с книжниками которого спорил Иона). Тем не менее Иона был книжным человеком, имел келейную библиотеку, в которой, в частности, хранились «Пандекты Никона Черногорца» (ГИМ. Собр. Увар. № 137-1. XVI в. Л. 8-47, запись: «Книга Крутицкого митрополита Ионы келейная»). Несомненно, в келейной библиотеке Ионы находилась и древняя «Правильная книга» (Номоканон), в состав которой входило «Вопрошание» в первоначальной полной редакции.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> ДАИ. Т. 1. № 151.

Об этом стало известно из чуть более позднего источника: следственного дела над митрополитом Ионой. Текст дошел в составе Постановлений собора 1620 г. в рукописной (РГБ. Тр. № 741) и печатной (Требники. М., 1624, 1639, 1651 гг.) версиях <sup>34</sup>. Печатный вариант является публицистической переработкой Постановлений.

Согласно данным следственного дела около 1617–1618 гг. к местоблюстителю обратились два священника: Иван и Евфимий, из церкви Рождества Богородицы в Столешниках. Они пришли с «Вопрошанием», стремясь разрешить актуальные проблемы. Приходские священники Иван и Евфимий обратились к вышестоящему архиерею с вопросом о конфессиональной судьбе иностранцев. Пастыри оказались перед серьезной проблемой. На территории их прихода проживали иностранцы, в том числе «ляхи папежской веры». Двое из них – Ян Слободский и Матфей Светицкий, искали в храме Рождества Богородицы в Столешниках спасения души, хотя и вызванного мирскими задачами. Ян Слободский и Матфей Светицкий на определенном этапе Смуты вступили в русскую службу (они могли быть пленниками или перебежчиками). К рассматриваемому периоду шляхтичи осели в Москве и, будучи католиками, жили в Столешниках. Судя по чуть более поздним документам, они были зачислены в Панский приказ. Ассимиляция иностранцев шла успешно, «ляхи» выбрали в русском обществе партии для брака. Согласно русским каноническим правилам смешанные браки запрещались. Католики должны были стать православными, чтобы совершить таинство венчания. Ян Слободский и Матфей Светицкий выразили желание вступить в московскую церковь с целью женитьбы на русских православных. Иностранцы должны были перейти в Русскую церковь, чтобы совершилось таинство венчания. Приходские священники готовы были совершить оба таинства, но в отношении перехода в православие не были уверены, какое именно. Меняющиеся на московской кафедре патриархи несли разные мнения. Священники стояли перед проблемой выбора чиноприема. Как к высшему арбитру в делах веры приходские священники обратились к местоблюстителю: «Мы убо приходихом к крутицкому митрополиту Ион на дворь докладывати ему о иноземцах папежские въры, которые к намь приходили вънчатися на дшеръхь рускихь. И какь нам об них укажет, велить ли ихь крести таже и в**'к**нчати со дшери рускими». 35

 $<sup>^{34}</sup>$  *Булычев А.А.* О публикации постановлений ... С. 35–62. <sup>35</sup> Требник Мирской. М., 1639. Л. 95.

Местоблюститель знал точный ответ на вопрос о присоединении католиков в Русскую церковь: «И митрополит Иона сказаль: есть, де, тому указь. И вынесль от себя изь килеи книгу, таже приискав. И даль есть нам тое книгу сам митрополит». 36 Пастырь разыскал важный рукописный кодекс. В его келейной библиотеке (которой ведал подьячий Янко?) хранилось «Правило Святых апостол» («Правило Св. апостол и Св. отец Седми собор») – Номоканон (Зонар)<sup>37</sup>, который мог быть частью как Требника, так и Кормчей: «Была, де, у мене таковая правилная книга (книга правил), а лежала на дворе моем в подклите у моего подъячево Яньки, и аз убо повелех ему ту книгу списати себъ»<sup>38</sup>. Митрополит использовал древнерусский текст: «А выписал ис Кирикова вопрошения, что Нифонта, новгородскаго архиепископа, вопрошал». <sup>39</sup> Иона располагал древним списком с миропомазанием и был твердо уверен в каноничности только второго чина по отношению к католикам. Он рекомендовал «Вопрошание» в качестве образцового. Вернувшись с книгой: «Тѣ сщенницы от тебя сверху книгу снесли»<sup>40</sup>, Иона дал списать текст «Вопрошания Кирикова».

Копию с митрополичьей рукописи делал подьячий Михаил Болтин, патриарший сын боярский, приходившийся еще и сыном патриаршему казначею: «И сам митрополит повел нам ис тое книги выписывати указь. И в тои же выпискъ есть рука его митрополича казначева сына Михаила Болтина. А тои убо Михаило Болтин в то время был у митрополита Ионы в дътехь боярскихь. И что нам тогда вь книз указ даль митрополит Иона выписывать тоть Михаило Болтин с нами же купно писал тут же вь свиток». Передав свиток с «Вопрошанием Кирика» в его ранней редакции, местоблюститель Иона запретил московским приходским священникам перекрещивать: «Да ты ж митрополит, указывал выписав и дал еси попом Ивану и Еуфимию, почему папежников ляхов миром помазывати, а совершенно в три погружения не крестити» 42. К сожалению, неизвестно, как часто

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Там же. Л. 95–95 об.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> *Щапов Я.Н.* Некоторые юридические и канонические памятники в славянской письменности XII-XV вв. // Методические рекомендации по описанию славяно-русских рукописей для Сводного каталога. М., 1973. Вып. 1. С. 8–9. Требник Мирской ... Л. 94–94 об.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Требник Мирской ... Л. 97 об.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Там же. Л. 95–95 об.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Требник Мирской ... Л. 57.

митрополит Иона раздавал духовенству «Вопрошание Кириково». Что касается Ивана и Евфимия, то они отправились в храм Рождества Богородицы в Столешниках и выполнили указания главы Церкви. Ян Слободский и Матфей Светицкий вступили в Русскую церковь вторым чином. Но священники не согласились с выбором местоблюстителя и запомнили обиду.

По вопросу способа присоединения западных христиан Иона, правление которого занимало почти весь период междупатриаршества, стоял перед серьезным выбором. Из его предшественников на патриашем престоле выделялись два: Игнатий и Гермоген. Иона должен был определить, чье предписание — Гермогена или Игнатия, канонически верно. Жестких регламентаций на этот счет не существовало, ни один русский церковный собор не оговаривал способа приема в православие католиков.

Местоблюститель Иона повел себя как человек, не участвовавший во всех многочисленных коллизиях Смуты о способе вступления в Русскую церковь западных христиан и не слышавший о них. Трудно представить, что Иона, жизнь которого пришлась на Смуту, не был знаком ни с текстом греческого чиноприема, ни со Сводной редакцией чиноприемов. Фактически воспроизводя практику патриарха Игнатия, Иона обращался к памятнику домонгольской традиции. Иона предпочел не проявлять осведомленности о существовании других текстов и многочисленных споров. Он решил уйти от всех спорных вопросов ссылками на освященное прошлое. Тем не менее этот прецедент дает основание утверждать, что миропомазание католиков со ссылкой на «Вопрошание» было нормой для русской церковной практики и существовало параллельно использованию Сводной редакции. Иона помнил это и воспроизвел применение предписаний «Вопрошания».

Но мнение Ионы по этому вопросу к данному периоду не было общепризнанным. Тексты Сводной редакции чиноприемов, наиболее вероятно ранее рассылаемые патриархом Гермогеном в период его правления в качестве образцовых, имели хождение среди многих приходских священников. Списки находились в монастырях, уже говорилось о Троице-Сергиевом. В период между патриаршества первым чином католиков и протестантов принимали в православие пастыри Пскова, Вологды, Алатыря, Нижнего Новгорода и Москвы. Перекрещивания придерживались не только рядовые приходские священники, но и определенные группировки при дворе. Одна группировка у трона

(вероятно, инокини Марфы — Салтыковых) поддерживала Иону и, по крайней мере, не противодействовала миропомазанию. Другая, оппозиционная Салтыковым, включавшая дядю царя боярина И.Н. Романова, двоюродного брата царя князя И.Б. Черкасского и боярина Ф.И. Шереметева, санкционировала и проводила перекрещивания. Несмотря на мнение Ионы, в этот период в столице активно проходили перекрещивания, санкционированные правительством и в силу этого отложившиеся в делопроизводственной документации Казенного и Разрядного приказов. Их поддерживала братия Троице-Сергиева монастыря, на подворье которого в Кремле проходили оглашения перед повторным крещением<sup>43</sup>.

Окончательную каноническую ясность внес вернувшийся из Речи Посполитой Филарет. В 1619 г. ростовский митрополит, «нареченный патриарх», торжественно возвратился в Россию. По прибытии в Москву на соборе русских иерархов он был избран главой Русской церкви. После хиротонии на соборе обряд рукоположения повторил иерусалимский патриарх Феофан, приехавший в Россию для сбора пожертвований. Это рукоположение как бы воспроизводило церемонию получения московской кафедрой статуса патриархата<sup>44</sup>.

Одной из важнейших проблем для Филарета был вопрос о способе приема в православие западных христиан. В 1620 г. был созван поместный Московский собор. Поводом стало выявившееся нарушение Ионы. Приходские священники Иван и Евфимий после смены власти, когда стала ясна направленность нового предстоятеля, решили дать огласку каноническим предпочтениям местоблюстителя. В 1619 г. на крутицкого митрополита поступил донос от священников Ивана и Евфимия, в котором сообщалось, что он запретил перекрещивать Яна Слободского и Матфея Светицкого и допустил католиков к причастию после миропомазания. Они явились к Филарету с текстом, названным «хартиею»: «принесоша же мнъ хартию выписану исправил по его,

-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> *Опарина Т.А.* Присоединение инославных к русской церкви в период междупатриаршества (1612–1619 гг.) // Пространственно-временные перекрестки культуры. Барнаул–Рубцовск, 2009. С. 281–306; *Она же.* Выбор чина приема в православие западных христиан в период междупатриаршества (1612–1619) // Российская история. 2010. № 5. С. 119–137.

<sup>44</sup> Ср.: *Тудзяк Б.* Криза і реформа: Київська митрополія, Царгородський патріярхат і генеза Берестейської унії / Пер. з англ. М. Габлевич, за ред. О. Турія. Львів, 2000. С. 240–241.

митрополичью, указу, еже не крестити, но токмо миром помазывати повел  $^{45}$  «что в  $^{45}$  «что в  $^{45}$  нали они у себя в церкви с рускими дщерми двухь ляхов. А докладывали де они о  $^{45}$  ляхах тебя, митрополиту Иону»  $^{46}$ .

Патриарх Филарет начал допросы. Митрополит Иона признал, что совершил обряд миропомазания, и доказывал его каноничность. Применение такого обряда свидетельствовало об отождествлении католиков с еретиками, но менее опасными, чем в случае требования перекрещивания. Удивительно, но в споре 1619-1620 гг. Иона ни разу не сослался на патриарха Игнатия. Очевидно, он не рискнул упоминать беглого и живущего в Речи Посполитой главу Русской церкви, при этом ставшего униатом, сам факт существования которого ставил под сомнение каноничность интронизации Филарета 47. Иона искал опору в древнерусской традиции. В качестве аргумента он продолжал использовать «Вопрошание Кириково». Но мнение предстоятеля о древнем памятнике оказалось критичным. Патриарх Филарет ответил, что правило Нифонта уже утеряло свою силу, поскольку с того времени католичество значительно изменилось: «После того у латин многия ереси учинилися» 48. Он не стал обличать или полностью отвергать памятник, но признал его устаревшим ввиду развития католицизма. Он подверг сомнению каноническую информативность древних правил.

На соборе 1620 г. патриарх Филарет продолжил линию патриарха Гермогена в смоленском посольстве, причем с использованием тех же текстов. В качестве обязательной канонической нормы Филарет рекомендовал Сводную редакцию чиноприемов, дав указание о ее публикации в Требнике (М., 1624). Привлекаемые сочинения давали лишь один вариант решения вопроса о способе приема в православие неправославных христиан — перекрещивание. «Вопрошание» с точки зрения Филарета стало лишь частью ушедшей традиции. Патриарх указал не использовать больше памятник по вопросу присоединения западных христиан.

К миропомазанию в отношении католиков вернулся патриарх Никон на соборе  $1656\ {\rm \Gamma}.$  Имя Ионы и прецедент использования «Вопро-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Там же. Л. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Там же. Л. 96–96 об.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> *Булычев А.А.* История одной политической кампании XVII в. Законодательные акты второй половины 1620-х годов о запрете распространения «литовских» печатных и рукописных книг в России. М., 2004. С. 70–95.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Требник. Л. 429 об.

шания» были вновь упомянуты в решениях собора 1666—1667 гг., утвердившего эту норму. Но аргументом применения миропомазания католиков на этот раз стал греческий чиноприем, признанный канонической нормой. «Вопрошание» осталось для официальной церкви давним каноническим прошлым. В церковной практике, видимо, к нему больше не обращались, сохранились старообрядческие списки, но особой редакции памятника.

## О языке «Вопрошания» Кирика Новгородца

Историк языка, приступающий к изучению древнерусского текста, почти никогда не имеет дела с авторским оригиналом. Обычно объектом исследования становится один или несколько списков текста, представляющих его разновременные варианты. Они имеют различную ценность для решения разных конкретных исследовательских задач. Особое значение разновременные списки имеют для изучения конкретного языкового процесса, так как они при тождестве содержания несут в себе факты, иллюстрирующие динамику этого процесса.

Разновременные списки отличаются один от другого обычно фонетическими и морфологическими фактами. Но эти факты отражают, так сказать, речевую сторону текста и относятся к языку переписчиков, а не самого автора. Авторский оригинальный текст (инвариант по отношению к разновременным спискам, вариантам) следует искать в тех языковых фактах, которые остаются более или менее постоянными во всех или в большинстве списков. Таковыми являются лексические, словообразовательные и синтаксические единицы и формы. Сюда же относятся и жанрово-стилистические особенности памятника, поскольку они зависят в первую очередь именно от постоянных языковых категорий текста и сами меньше подвержены изменениям.

Сказанное, конечно, не исключает участия фонетических и морфологических показаний в стилистической организации текста, которые обычно связаны с определенными стилистическими разрядами литературного языка. Применительно к древнерусскому письменному языку речь должна идти о разрядах, связанных со славяно-книжным и народноразговорным его началами. Русский литературный язык, развивавшийся в глубоком и широком взаимодействии славяно-книжного и народноразговорного начал, оказался языком с богатейшей стилистической системой, отразившейся в разнообразии жанров древнерусской письменности. В ней свое место занимает и «Вопрошание» Кирика Новгородца (ВК). Оно было создано в середине XII в., но дошло до нас в нескольких списках, наиболее ранний из которых помещен в Новгородской Кормчей 1282 г.

Наш анализ языка текста «Вопрошания» Кирика мы будем проводить на основании сопоставления этого раннего списка из собрания ГИМ. Син. № 132 (Л. 518–529) с тем, который помещен в Кормчей XVI в. из основного собрания БАН 21.5.4 (бывшая Плиг. № 14. Л. 274 об.— 285об.). Основное внимание при этом будет уделено жанрово-стилистическим особенностям памятника.

Для решения этой задачи, помимо чисто языковых показаний, необходимо учитывать и некоторые экстралингвистические данные, которые могли повлиять на язык памятника. Имеет значение тот факт, что «Вопрошание» — это оригинальное (непереводное) древнерусское произведение. В то же время его автор был церковным деятелем (диаконом и доместиком Антониева монастыря в Новгороде), и по содержанию его произведение связано с пастырским служением. Это, в свою очередь, определяет прагматику текста: «Вопрошание» Кирика имеет прямую практическую направленность как своего рода справочное пособие по регламентации определенных церковных обрядов. Все это а ргіогі позволяет считать, что в языке памятника мы встретимся с тем, что выше определили как активное взаимодействие церковнославянских и восточнославянских языковых форм и категорий.

А.А. Гиппиус в статье, рассматривающей данный памятник в сопоставлении с «Русской Правдой» в аспекте языковой ситуации Древнего Новгорода, приводит мнение некоторых ученых о языковой ситуации на Руси «в виде единого лингво-функционального континуума, простирающегося между двумя полюсами — восточнославянскими диалектами и церковнославянским языком» 1. На приведенном основании можно определить место языка ВК в этом континууме. В.М. Живов называет такой язык «гибридным церковнославянским» 2. Со времен А.С. Пушкина этот язык называют славянорусским. К сожалению, этот термин не привился в научном обиходе, хотя он, на наш взгляд, более точно передает содержание понятия.

На этом языке написаны «Слова» выдающихся древнерусских писателей – Илариона Киевского, Кирилла Туровского, Серапиона Вла-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гиппиус А.А. «Русская Правда» и «Вопрошание Кирика» в Новгородской Кормчей 1282 г. (к характеристике языковой ситуации Древнего Новгорода // Славяноведение. 1996. № 1. С. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Живов В.М. Роль русского церковнославянского в истории славянских литературных языков // Актуальные проблемы славянского языкознания. М., 1998. С. 54–55.

димирского. Он имеет, безусловно, славяно-книжную основу, но в значительной степени преобразован и сориентирован на общие языковые формы, более нейтральные, чем в текстах высокого слога.

Эта сориентированность на более нейтральные языковые формы обусловлена в ВК содержательной стороной текста и его прагматикой. Текст ВК соединяет рассуждения о церковных таинствах и бытовых реалиях. Такое содержание не может быть выдержано в одном стилевом ключе, поэтому в языке ВК соединяются формы, свойственные как церковно-книжному, так и деловому стилям. Мы присоединяемся к мнению тех историков языка, которые относят такие тексты к церковно-деловым. Это тексты, содержащие правила проведения церковных служб, монашеского общежития, церковного законодательства; грамоты-послания деятелей церкви представителям светской власти и др. <sup>3</sup> Сюда же относится и «Вопрошание» Кирика Новгородца, составляющее отдельный жанр в сфере церковно-деловых документов.

Кирик не был основателем этого жанра. В церковной литературе известны и другие произведения, написанные в виде вопросов и ответов. Они восходят к византийской традиции, которая, в свою очередь, развивает форму античного философского диалога. Сюда можно отнести различного рода толкования, построенные в форме вопросов и ответов, например, толковые палеи, кааф, катехизисы и др. Заслуга Кирика заключается в том, что он наполнил эту известную форму новым содержанием. И это было содержание не богословского характера, как в перечисленных книгах, а богослужебного и церковно-обиходного. Ученые, исследовавшие ВК, относят его к произведениям канонического права, а следовательно, включающим описание бытовых реалий. Все это, безусловно, отразилось в языке ВК.

А.А. Гиппиус в упомянутой статье подробно рассматривает соотношение в тексте ВК церковнославянизмов и общедревнерусских черт в морфологии и морфонологии памятника, обусловленное «различной рефлексацией в южно- и восточнославянских диалектах одних и тех же праславянских сочетаний» В древнерусском письменном языке эти рефлексы получают стилистическую маркированность. Соотноше-

 $<sup>^3</sup>$  Николаев Г.А. Язык церковно-деловых памятников древнерусского извода // Христианизация, дехристианизация и рехристианизация в теории и практике русского языка. Познань, 2001. С. 60. <sup>4</sup> Гиппиус А.А. Указ. соч. С. 49.

ние разномаркированных форм в том или ином тексте является весьма показательным для жанрово-стилистической его характеристики.

Намереваясь провести сопоставление языка «Вопрошания» Кирика по двум спискам памятника (XIII и XVI вв.), мы должны учитывать, что списки эти разделяет не только хронология (около трех веков), но и разная языковая ситуация. Между этими списками стоит то, что в науке принято называть вторым южнославянским влиянием. Письменные памятники Руси конца XIII—XIV вв. отличаются высокой долей присутствия в них собственно русских элементов, это касается даже памятников богословского и богослужебного характера: в книжных текстах этого времени процент древнерусских языковых форм значительно выше, чем в тех же текстах предшествующего и последующего периодов.

Однако нельзя подходить к этому вопросу с упрощенных арифметических позиций. Памятники, написанные после XIV в., несут в своем языке результаты разных, иногда противоположных тенденций. С одной стороны, в них обнаруживаются факты, связанные со вторым южнославянским влиянием. С другой стороны, в них находили отражение в той или иной степени те процессы, которые протекали в живом языке этого времени. Кроме того, степень представленности в их языке церковнославянских и восточнославянских форм зависела от содержания текста, а также от языковых установок его автора или переписчика, то есть от тех экстралингвистических факторов, о которых говорилось выше.

Церковнославянский язык на Руси имел свои специфические особенности, но не имел основ для саморазвития, а развивался в связи с развитием древнерусского языка по его законам, по меньшей мере в фонетическом и морфологическом аспектах. И это можно видеть, сопоставляя списки ВК. Так, если в списке XIII в. сохраняются написания гы, кы, хы (пакы, владыкы, дроугыи, скымы – п. 1,2)<sup>5</sup>, в списке XVI в. превалируют формы с ки, ги, хи (паки, др8гій, ским8 – п. 1,2 и др.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Здесь и далее, кроме особо оговоренных случаев, примеры приводятся по рукописи из фондов БАН, цифры в скобках указывают на пункт «Вопрошания» (по разбивке А.С. Павлова в издании памятника в: Русская историческая библиотека. Т. 6, ч. 1. СПб., 1880) в целях упрощения сравнения двух разновременных редакций; если пример относится к части вопрошания Саввы или Илии, приводится указание на лист рукописи из фондов БАН.

Развитие сочетаний типа \**tъrt* пошло по восточнославянскому «сценарию». В списке XIII в., как и в большинстве случаев в списке XVI в., мы имеем русские рефлексы: въздержаниемь (1), исполнити (1), чернець (7), первїє (10), зерно (23), верху (38), молваше (38), стерпевъ (68) и др. Следы второго южнославянского влияния в списке XVI в.: дръжа (1), дръзне(т) (30), дръжоу (47), оутръпевши(м) (71) и другие единичные примеры.

Сопоставляя язык ВК XIII и XVI вв., мы убеждаемся, что большинство восточнославянизмов совпадает в этих списках $^6$ . Это касается, прежде всего, случаев такого яркого восточнославянского явления, как слова с первым полногласием. Они редко проникают в памятники славяно-книжного разряда. Но их много в языке ВК, и даже в списке XVI в., созданном в условиях второго южнославянского влияния. Вот примеры из этого списка: нооугоро(д)ско( $\mathbf{r}$ ) — в заголовке, молока (1), скорома (5), боронити (10), молока (10), Пригород $\mathbf{t}$  (10), борони (12), вороню (12), пороздну (12), голова (17), веред (17), горох $\mathbf{t}$  (38), молодоу (40), пелена (41), вередити (49), хоронити (53), боронити (67), переста( $\mathbf{t}$ ) (68), моло( $\mathbf{t}$ ) (77), головным ...  $\mathbf{t}$ ( $\mathbf{t}$ ) (83), бороньше( $\mathbf{t}$ ) (87), перем $\mathbf{t}$ тати черес  $\mathbf{t}$ ы( $\mathbf{t}$ ) (88), в город $\mathbf{t}$  се( $\mathbf{t}$ ) (90), пере( $\mathbf{t}$ ) тобою (90), възборонити (101) — всего 25 словоупотреблений.

Неполногласные формы:  $\mathsf{Eлг}(\mathbf{c})\mathsf{Bu}$  (1),  $\mathsf{Bл}(\mathbf{d})\mathsf{ku}$  (1), древаноу (2),  $\mathsf{пре}(\mathbf{ж})$  (3),  $\mathsf{среда}$  (7),  $\mathsf{стран8}$  (12), возбранно (12),  $\mathsf{чре}(\mathbf{c})$  (12), властій (24),  $\mathsf{пл}$ тненіє (24),  $\mathsf{приград}$  (38), на главах (39), штлашенныю (40), врага (47), храм (46), млады(м) (51), възвращає(т) са (68), временъ (78) и др. Если учитывать, что некоторые слова употребляются в тексте несколько раз, то общее число словоупотреблений составит чуть более тридцати.

Таким образом, полногласные и неполногласные формы встречаются в тексте ВК почти поровну. Показательно, что в памятнике слова употребляются в той огласовке и с теми значениями, в которых они сохранились в современном русском языке. Семь корневых морфем используются в полногласных и неполногласных вариантах без какихлибо семантических различий и в схожем контекстном окружении (голова — глава, городъ — градъ, молодъ — младъ и др.). Аналогичную

~ 209 ~

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Эти списки идентичны даже в допущенных в тексте ошибках. Так, вместо слова **нев кжьство** (94) в обоих списках ошибочно написано неженьство. Можно предположить, что совпали их протографы. Не исключено, что текст ВК XVI в. списан с Новгородской Кормчей.

картину мы имеем и в списке XIII в. Правда, там полногласных форм даже больше. Ср.: пєрєдъ кназємь и пєрєдъ людьми (83, XIII в.). В списке XVI в. предлог в этом случае имеет неполногласную форму.

Такое безразличное использование этих форм говорит, скорее всего, о неустоявшихся языковых нормах, которых придерживались русские книжники того периода, и в то же время об определенном сдвиге в языковых установках, позволивших использовать в одном тексте формы, которые были прежде разведены в функциональном плане. Все это характеризует жанрово-стилистическую специфику церковно-делового текста ВК.

Заметную роль в стилистической характеристике древнерусского текста, созданного в период после падения редуцированных гласных, играют рефлексы напряженных редуцированных. Особенно это касается существительных среднего рода с вариативной финалью -ик/-ьк. Считается, что первый вариант финали связан в древнерусском письменном языке с южнославянской орфографической традицией, второй – с восточнославянской. В истории русского литературного языка первый вариант был принадлежностью славяно-книжных текстов, второй использовался в текстах деловых и других, отражающих народноразговорное начало древнерусского письменного языка.

Интересно в этом случае сопоставить списки ВК XIII и XVI вв. В первом мы имеем, можно сказать, паритет форм на -ик и -ьк (по три десятка с небольшим тех и других). При этом суффикс -ник предпочтительно употреблялся с и, суффикс -тьк — с ь. Восточнославянский вариант употреблялся и в корневых морфемах (пыаньство, пью, дьяконъ и др.). В списке XVI в. абсолютное большинство слов на месте бывших напряженных редуцированных имеет и (ї), в том числе и имена с суффиксом -тик, и бывшим ь в корневых морфемах (піаньство, пію/т/, діаконъ). Считаем, что это следствие второго южнославянского влияния. Оно проявилось также в написаниях типа обываденіа (1), стоа (22), пока-аніа (63) и т.п. вместо обывадению, стою, поканию (XIII в.).

Тем не менее список ВК XVI в. сохраняет многие «русизмы» списка XIII в. К ним относятся:

1) случаи написания начального  $\mathfrak{o}/\mathfrak{w}$  на месте южнославянского  $\mathfrak{k}$  (wпит $\mathfrak{e}(\mathfrak{m})\mathfrak{b} - 1$ , wдин $\mathfrak{b} - 2$ , ож $\mathfrak{e} - 11$ , wдино $\mathfrak{b} - 3$ , wдино вино - 14);

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Марков В.М. Заметки по исторической стилистике русского языка // Развитие синонимических отношений в истории русского языка. Ижевск, 1978. С. 71.

- 2) рефлекс ч на месте праславянских \*tj, \*kti, \*gti: свѣчи, свѣчь (3), свѣчю (38), ночь (л. 289б), наряду с формами типа свѣщє (2), рєщи (32), нощь (45); характерно, что в передаче этих рефлексов список XVI века четко следует за списком НК. Особенно широко представлено ч в причастиях. Мы не останавливаемся на этом феномене, так как он подробно рассмотрен в упомянутой статье А.А. Гиппиуса<sup>8</sup>;
- 3) рефлекс **ж** на месте праславянского сочетания \*dj: по ноүжи (1), преже (72), но пов $\pm$ ж( $\mathbf{A}$ ) (66).
- 4) начальное восточнославянское ро- на месте южнославянского ра-: съ многими робами (69); другой пример въ роботѣ (на л. 288) отмечен уже за пределами ВК, но в той же рукописи, в вопросах другого церковника. Однако и этот случай показателен для данного жанра. В основном же, в тексте ВК постоянно отмечаются слова в южнославянской огласовке, то есть с начальным ра-.

Из других черт живой восточнославянской речи в тексте ВК отметим: 1) случаи оканья: притчю ре(ч) токовоу (87); в списке XIII в. – таковоу; 2) весьма показательную для народных говоров синтаксическую конструкцию молитва творити. Она встречается несколько раз в тексте XVI в.: вопросы 2 (л. 275) и 19: млтва твори(т) всакаа. В других случаях это сочетание употребляется с принятым в литературном языке управлением: творить(с) все(м8) млтва (2). В списке XIII в. мы имеем: молитвоу дагати (2), но молитва творити всакага (19).

Можно было бы предположить, что мы имеем дело с ошибкой или опиской в рукописи. Однако тот факт, что сочетание *молитва творити* встречено в двух разновременных списках памятника, не поддерживает это предположение. Остается рассматривать это сочетание как одно из проявлений использования формы на -a для выражения прямого объекта (типа диалектных земля пахать, рыба ловить и т.п.).

Такие конструкции были известны и древнерусскому языку, особенно его северной диалектной зоне (в том числе и новгородскому говору)<sup>9</sup>. В.М. Марков считает, что перед нами закономерный результат замещения форм, то есть случаи винительного падежа, воспринявшего форму именительного, как это случилось, в частности, в склонении

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Гиппиус А.А. Указ. соч. С. 50.

Борковский В.И. Историческая грамматика русского языка / В.И. Борковский, П.С. Кузнецов. М., 1963. С. 421.

слова мать и др. 10 Такое замещение форм мы видим и в случаях «знаменитого» е в номинативе о-склонения, отмеченных в ВК и рассмотренных А.А. Гиппиусом<sup>11</sup>. Только в данном случае именительный падеж воспринял форму звательного в процессе активного взаимодействия этих двух падежей в истории русского языка 12.

Особое значение для жанрово-стилистической специфики древнерусского произведения имеет наличие в его языке определенного круга суффиксальных образований имен существительных. Действительно, именно в древнерусской субстантивной суффиксальной системе были четко разграничены славяно-книжные и нейтрально-стилистические форманты. К первым относились суффиксы -ник, -тик, -тель, -ость, -ьство, -ьствие. Остальные форманты (-ьникъ, -ьць, -ьба, -ота, -ина, -(ан)инъ, нулевой суффиксальный формант и др.) встречались в разных текстах и относились к нейтрально-стилистическим. Это, однако, не значит, что они не участвовали в стилистической организации текста.

Во-первых, они были основным средством пополнения лексического состава деловых документов и художественных текстов. Во-вторых, они, будучи нейтральными, часто употреблялись и в книжных текстах. И если в этих текстах в производных словах с книжными суффиксами стилистическую нагрузку несли суффиксальные форманты, то в производных образованиях с нейтральными (общеязыковыми) суффиксами эту нагрузку несли производящие основы.

В тексте ВК обоих списков отмечены следующие суффиксальные словообразовательные типы: имена с суффиксом -ник (24 слова), образования нулевой суффиксации (29), имена на -(ьн)ица (13), -єць (8), -инъ (8), -(ьн)икъ (7), -ьство (7), -ина (7), -ие (4), -окъ (4), -ть (3), -тие (2), -тва (2), -ище (2), -ьба (2), по одному образованию – суффиксы -тель, -ьствиє, -знь, -отъ, -ва, -ота, -ость, -ло и некоторые другие. Тринадцатью словами представлены субстантиваты (типа холостой, оглашенные и т.п.), являющиеся результатом не морфемного, а семантического словопроизводства.

Итак, большинство суффиксальных формантов относится к нейтрально-стилистической сфере. Обращает на себя внимание почти пол-

 $<sup>^{10}</sup>$  Марков В.М. Замечания о формах на -a, служащих выражению прямого объекта // Марков В.М.. Избранные работы по русскому языку. Казань, 2001. С. 163–169, 271. <sup>11</sup> Гиппиус А.А. Указ. соч. С. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> *Марков В.М.* Историческая грамматика русского языка. Именное склонение. M., 1974. C. 46.

ное отсутствие слов с суффиксами -тель, -ьствик и -ость, которые обычно являются принадлежностью наиболее высоких книжных жанров (служебных миней, других сборников церковных гимнов, богословских сочинений, проповедей и поучений).

Самую большую группу производных слов представляют приглагольные образования нулевой суффиксации. Слова этого типа встречаются в текстах разных жанрово-стилистических характеристик. Их много и в Русской Правде. Но отличаются они характером своих производящих основ. Две трети имен нулевой суффиксации в тексте ВК имеют соотнесенность с бесприставочными глаголами и называют реалии, связанные с христианской религией: въра (10), гръхъ (4), крещение (10), постъ (57), блудъ (67), мука (71), ноужа (1), гнои (61), страхъ (71) и др.

То же можно сказать и об именах на -ниє. Большинство из них называет церковные обряды, праздники и другие церковные реалии: гов вние (36), покаание (48), причащение (1), сващение (8), вознесение (37) и т.п. Другие называют греховные поступки людей: обыздение (1), возгнушение (1), недомышленье (71), съвокупление (72) и др. Два этих самых регулярных типа слов, составляющих один из центров системы производных слов – nomina actionis, говорят об удивительной цельности содержания текста.

Эта цельность содержания текста ВК поддерживается также группой производных слов, составляющих другой центр — nomina agentis. Значение лица выражается в ВК именами с суффиксами -єць, -(ьн) икъ и -инъ. Если последние называли представителей определенных народов (жидовинъ — 23, єфєшанинъ — 39, болгаринъ — 40, половчинъ — 40, чюдинъ — 40, словенинъ — 40), то первые два суффикса участвовали в оформлении лиц по их положению в церковной иерархии или их характеристике в аспекте христианского мировоззрения: въсць — 25, чернець — 5, простець — 4, постникъ — 71, противникъ — 87, разбоиникъ — 74, блудникъ — 74.

Наконец, цельность языка и содержания ВК выразилась почти в полном отсутствии такого регулярного явления в языке, как словообразовательная синонимия. В ВК синонимичны *причастие* и *причащение* [ср.: даси єму при(ч)стїє (10) и дати ли тому при(ч)щенїє (14)], а также больной и болящий [п. 44: Коли хотмчє млтву творити  $\mathsf{EO}(\Lambda)$ ному. пре(ж) гли. трестоє. та(ж). стын бжє. престаа тр(о)це.  $\mathsf{W}(\mathsf{Y})$  нашь. ги помилуи.  $\mathsf{EI}$ .  $\mathsf{TA}(\mathsf{X})$  млтвы за больща( $\mathsf{\Gamma}$ )].

Показательно для текстовой специфики ВК то, что в нем отсутствуют, так сказать, чистые имена действия и имена действующего лица. Если последние называют обычно лицо по его состоянию в общественной (скорее, церковной) жизни или по его моральному облику (здесь даже pазбойник не агенс, а грешник, лицо по его жизненной склонности, как и блудник и т.п.), то имена действия имеют, скорее, событийное значение (церковные обряды и т.п.).

Вообще следует отметить отсутствие отвлеченных понятий и соответственно отвлеченной лексики в языке ВК. Словообразовательные формы, которые несут в своей семантике отвлеченность, или отсутствуют в ВК (имена с суффиксами -ость, -ьствиє, -изна и др.), или выступают со специализированными (а следовательно, с относительно конкретизированными) значениями. Например, имена с суффиксом -ьство, выступающие в основном с собирательным значением, называя церковный сан или носителей этого сана: поповьство — 8, чистительство — 83, подаконьство — 84.

Субстантиваты среднего рода, которые в книжных текстах являются одним из средств передачи отвлеченных понятий (например, в славянских переводах Ареопагитик, «Богословия» Иоанна Дамаскина и т.п.), в тексте ВК отсутствуют почти полностью. Исключение: **тресвятое** – 56, **погано(е)** – 34. Здесь же субстантиваты выступают или со значением лица (холостон – 30, больнон – 44, болящин – 44, новокрещенын – 10, оглашеннын – 10, святон – 51), или для наименований церковных служб (заутрена – 38, объдым – 31, вечерна – 9).

Такое положение вещей в языке ВК соответствует очень точному определению содержательной сути «Вопрошания» одним из его исследователей С.И. Смирновым – «нравственное миросозерцание духовника»<sup>13</sup>.

Лексические и словообразовательные особенности памятника определяют его тематическую направленность, событийную же сторону его содержания отражают употребляемые в нем глагольные формы. В более высоких жанрах событийность абстрагирована и передается в основном именами со значением отвлеченного действия (мы отмечали выше отсутствие отвлеченной лексики в ВК) — жанр же «Вопрошания» предполагает широкое, наряду с именем, использование глагола, то есть некое глагольно-именное равновесие стиля. И в первую очередь необходимо отметить, что спектр глагольных форм текста вклю-

\_

 $<sup>^{13}</sup>$  Смирнов С.И. Древнерусский духовник. М., 2004. С. 180–227.

чает все временные разновидности, вплоть до редкого плюсквамперфекта, который употребляется здесь как относительная темпоральная форма в своей изначальной функции - указывает на действие, совершенное до определенного момента в прошлом. Ср.: Иконоу погребли баху с мотвеце(м). не въдаюче, стго михаила. и не повелъ възгре**бати.** кр(c) тикиннъ рече есть (п. 55) – то есть Кирик поведал Нифонту об известном ему факте погребения вместе с покойником образа св. Михаила; плюсквамперфект указывает на то, что случай этот имел место до его разговора с владыкой, а Нифонт – после случившегося – не разрешил вскрывать могилу. Или: Черньца в скиму пострига(в) не дан ъсти скорома до .и. дин. и слыша(в) еп(с)пъ похвали(л) баше. ако то горазно створша (п. 5) – плюсквамперфект употребляется здесь как обозначение действия, предшествующего моменту речи, то есть фиксации ситуации в «Вопрошании»: епископ похвалил Кирика – и тот это после записал. Такое же употребление форм давнопрошедшего времени наблюдается и в частях вопрошаний Саввы и Илии.

Употребление так называемых «относительных» временных форм свидетельствует о том, что речь в памятнике идет не об абстрактных, надуманных монастырским доместиком проблемах (в таком случае было бы достаточно форм абсолютного настоящего-будущего), — Кирик обсуждает с Нифонтом ситуации, с которыми он то и дело сталкивается в своей пастырской практике. При этом он стремится придать своему диалогу с новгородским владыкой максимальную живость, снимающую всякий налет литературной фиктивности, — чего стоит только реакция Нифонта на вопросы, ответ на которые он считал очевидным: помолчє (20, 90).

С.И. Смирнов писал: «Ответственное положение духовного отца обязывало Кирика интересоваться вопросами канонического порядка и считаться с нравами и бытом общества»<sup>14</sup>. Это двуединство содержания текста ВК и отразилось в его языке и определило специфику жанра ВК в жанрово-стилистической системе древнерусской письменности как памятника церковно-делового.

Итак, краткий обзор морфонологических, лексико-словообразовательных и морфологических особенностей памятника позволяет нам сделать вывод о его тексто-жанровых особенностях: во-первых, о его гибридной языковой составляющей; во-вторых, о его тематическом

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Там же. С. 188.

единстве; в-третьих, об отношении его содержания к действительности, что в целом подтверждает нашу мысль, высказанную в начале статьи: «Вопрошание» Кирика можно считать отдельным жанром древнерусской церковно-деловой письменности. Этот памятник как с формальной, так и с содержательной стороны вобрал в себя традицию текстов канонического права, но переработал эту традицию и в формальном, и в содержательном аспектах в соответствии с реальной исторической ситуацией и практическими нуждами.

## Го́ить! (об одном забытом слове из «Вопрошания Кирика»)

Посвящается Борису Ивановичу Осипову, писавшему на сходные темы в прошлом

Сравним два фрагмента исторических словарей — И. И. Срезневского и «Словаре русского языка XI-XVII вв.»:

### Срезневский

### Словарь русского языка XI-XVII вв.

 Γου – мир, спокойствие

 Γουπο – успокоение, укрепление,

 Sedatio

 Γουникъ - ?

 Γουный – abundāns

 Γουπυ – живить

 Γουπъ – γόης (γόητος), imcantator 1

Гоило – успокоение, укрепление; то, что дает жизнь (о мужском члене)

Гоить – заклинатель, колдун; обманщик Гой в сочет. гой eси – приветствие, обращение e

*Гоить* в «Словаре» представлено переводом греческого и латинского слов, данным у Срезневского; что есть правильно.

У самого Срезневского слово zou в значении 'мир' попало случайно, по созвучию — это сербское слово, оно и вынесено из грамоты бана Кулина 1189 г.  $Fo\ddot{u}$  же в «Словаре» включено законно, оно действительно обозначало «приветствие» двух богатырей на росстанях: «Гой еси, добрый молодец!», что на современном искаженном наречии звучало бы так: «Жив еще, бродяга?!» Хорошо еще, что еврейское слово  $zo\ddot{u}$  в значении 'иноплеменник, язычник' с современным неже-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Материалы для Словаря древнерусского языка по письменным памятникам / Труд И.И. Срезневского. Т. 1. СПб., 1893. Стб. 541.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Словарь русского языка XI–XVII вв. Вып. 4. М., 1977. С. 59.

лательным оттенком в словари не включили; наш корень zou к нему не относится, тоже досадное созвучие. Равно как и греч.  $\gamma$ оι- $\gamma$ оι! в значении 'тьфу-тьфу!' Понятная осторожность.

Заметна неполнота современного «Словаря», в котором недостает трех слов Срезневского. Причина может быть в том, что все такие слова представлены церковнославянскими текстами, например, в переводе книги Ипполита на Антихриста: Да не предаси нев фрьникомъ и хульникомъ словеса си, пр вдажь же си гойникомъ и в врьнымъ челов **ж**юмъ, иже хотять чисто и правьдиво жити. По смыслу текста речь идет о любящих жизнь (в отличие от хульников) верных людях. Но и слово гоитъ явно церковнославянское, во всех словарях приведена единственная цитата из «2-го послания Тимофею» апостола Павла (3,13): Лукавии же члов **к**ци и г**оити** възнесутъ ся на горе...( в современном переводе замена словом обманщики). В «Словаре» эта цитата дана в изложении Афанасия Александрийского, без отсылки к оригиналу. Здесь же добавлен пример из текста «Мучения св. Ирины» по Успенскому сборнику XII в. (79в, 27): Д**ж**монъ рече: Гоити суть Богу туждии, намъ друзи, на вражьду поучающее ны на отмьстия себ &. «Гойты» - это вадьници (подстрекатели), натравливающие на младенца страшные болезни, разрушающие его тело. Чешский «Старославянский словарь» подсказывает, что перед нами грецизм, употребленное в косвенной форме слово уо́дс, уо́дтос, значения которого и переданы в исторических словарях буквально: 1) 'заклинатель, колдун' и 2) 'обманщик, шарлатан'. Вполне возможно, что перед нами символ синкретического смысла, выражающий эмоциональное неприятие «гойтов». Древний текст не имел чисто информативной функции, он был нацелен на экспрессию внушения.

Церковнославянским по видимости является и первое значение слова гоило — 'успокоение, укрепление', вынесенное из рукописи Пролога XV в. при замене словом кр илость в печатных изданиях: Слово смиренаго гоило души, гордаго же исполнь ярости. Только этот текст и в том же значении 'укрепление' представлен и в «Словаре церковнославянского языка» А. Х. Востокова<sup>3</sup>. «Словарь древнерусского языка XI—XIV вв.» ту же цитату в полном виде дает из Юрьевского пролога XIV века<sup>4</sup>,

-

 $<sup>^3</sup>$  Словарь церковнославянского языка / Составлен акд. А. Х. Востоковым. Т. 1. СПб., 1858. С. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Словарь древнерусского языка (XI–XIV вв.). Т. II. М., 1989. С. 348.

а в нем много древнерусских текстов; вполне возможно, что и слово русское (точнее, общеславянское), не случайно же оно впоследствии заменено словом *крепость*. Представляя себе церковнославянский язык после XV в. с недостатком в нем специализированной лексики, вполне можно предположить, что *крепость* здесь заменяет исконное слово со значением '(жизненная) сила', т. е. текст указывает на жизненную энергию смиренного человека. Опять-таки вопрос о герменевтическом истолковании экспрессивного текста. О втором значении этого слова ниже.

*Гоиныи* у Срезневского не подтверждено цитатами, а ссылка на лат. abundāns указывает на значения 'богатый', 'изобильный', 'тучный', т. е. также связано с избытком жизненных сил.

Интересно использование слова гоити у Срезневского, представленное им значение 'живить' определяется сопоставлением с литовским языком, но примеры не приводятся. Между тем глагол широко употребляется в русских народных говорах на всем пространстве их бытования; это отметил уже В. И. Даль, в своем Толковом словаре давший сжатую ментальную характеристику этому концепту: «Гоить стар. говеть, жить, здравствовать // дать, заставлять жить, устроить, приютить» и т. д. с расширением за счет приставочных методом семантического давления со стороны литературных слов при их приставках: пригоить – пристроить, угоить – ухитить, угоить избу – устроить, загоить – затворить, разгоить – растворить и т. д. Именно здесь мы встречаем слово гойный – видный, красивый, а также гойно - логово, гнездо мелких животных, обложенный соломой хлев. «Словарь русских народных говоров» представляет 20 значений глагола, разошедшихся по русским весям в прямом соответствии с местными условиями и при отсутствии общерусского литературного употребления - следовательно, при отсутствии гиперонимического значения, сохраняющего исконный концепт на всем пространстве языковой практики. Останавливает внимание формульность сочетаний с глаголом: гоить бор – выжигать, гоить хлеб – удобрять землю под посев, гоить лён - обрабатывать, гоить рыбу - вынимать внутренности, гоить человека – ухаживать за ним и т. д. Только в отношении к человеку сохраняется исконный смысл корня - 'живить', 'вылечивать', все прочие сочетания дают прямо противоположный смысл, связанный

 $<sup>^{5}\,</sup>$  Словарь русских народных говоров. Вып. 6. М., 1970. С. 279–280.

с уничтожением. Всё это явное указание на сохранение связанных сочетаний диалектного архаизма в его развитии.

Глагол *гоить* связан с однокоренным глаголом *жить* – другая ступень чередования со сдвигом семантики: каузатив действия при дуративе длительного состояния; см. убедительные сопоставления в «Этимологическом словаре славянских языков»<sup>6</sup>. Этимологический словарь М. Фасмера устарел в части материала, но и он показывает широкий разброс значений корня *гой* по разным славянским языкам и их диалектам, что доказывает: слово утратило свой концептуальный нерв. Но всякий раз, когда дело доходит до наиболее древней фиксации слова или его производных, семантика слов остается однозначной: старочеш. hojiti sĕ 'размножаться', др.рус. *гоити* 'живить, исцелять'<sup>7</sup>.

В этом ряду стоит и второе, исконное, значении слова гоило. Пример его употребления также одиночен, причем встречается в единственном списке текста «Вопрошания Кирика» (1156), издателями отнесенном к XIII в. Все прочие списки опускают ближайший текст с этим словом, по-видимому из-за повышенной скромности монахов XV—XVI вв. или просто по невежеству, да и слово забыто. Вот этот текст в полном виде (в скобках показана опущенная в поздних рукописях часть): «Еже или язык во уста вдевати и обияти и повергше лещи на неи, или голы [и семя изидеть или и гоиломь] како любо прикоснутись инде не в само просто въврещи»<sup>8</sup>.

Слово терминологически точно выражает суть дела: «податель жизни» действует согласно законам природы, нарушение, требующее епитимьи, состоит лишь в том, что семя изливается втуне, а не «в само просто въврещи».

Согласно глубокому суждению Д. Г. Демидова (устное сообщение), суффикс -n(o) выражал наиболее дальнюю степень указания на предмет, четвертую, а с точки зрения славянских степеней, которых только три (cb, mb, ohb), это ускользающе ckpuman степень дальности, полностью соответствующая латинским ille, illa, illud, среди многих значений которых (проявляются в узком контексте) имеются 'тот (дальний)', 'упомянутый', 'пресловутый', 'такой-то (неопределенный)'. Того же смысла предметные отглагольные слова типа жало, мыло, pыло

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Этимологический словарь славянских языков. Вып. 6. М., 1979. С. 197.

<sup>7</sup> Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. Т. 1. М., 1964. С. 427. 8 Смирнов С. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 24.

(в первоначальном значении) и под., исходно скрывающие свое функциональное наполнение.

Неудивительно, что точный термин сменился стыдливым эвфемизмом внешнего характера, указывающим только на сокрытость (от ховать - 'прятать'), но и он получил нежелательным коннотации. Видимо, всё дело не в самом слове, а в предмете, общественной моралью задвинутом в альковный сумрак. Было бы неплохо вернуть это слово к жизни, заменив им недавний эвфемизм трехбуквенного сочетания, который так любят писать на заборах мальчишки и обделенные судьбой писатели – в своих творениях.

Наша этимология этого эвфемизма предпочтительнее заморской, связавшей слово с  $x e o e \tilde{u}^9$ , слишком замысловатая связь, основанная на фонетической реконструкции. Словообразовательная градация включается в цепочку подобий: ковати - куй, совати - суй и т. д. в оптативной форме пожелательного наклонения. Впрочем...

Впрочем недавно комический гастролёр Михаил Задорнов предложил медицинскую этимологию, юмористически обыгрывающую модную «генную инженерию». «В русском языке слова как мантры. Икс-хромосомы обозначаются как две буквы X, а игрек – буквой У. Это мужик тянется фаллосом к женщине. Значок сверху буквы Й энергетический взрыв, рождение новой жизни. Поэтому у нас и пишут слово из трех букв на заборах»<sup>10</sup>. Странным образом и такое толкование возвращает нас к древнерусскому гоилу на «новых научных основаниях», хотя остается неясным, какая связь этого почтенного члена с забором. Издержки производства юмориста.

Понятно, к чему я клоню. А клоню я к такому выводу.

Исконная вариативность глагольных корней, обслуживавшая грамматические потребности языка (каузатив - дуратив), с изменением грамматической системы осталась не у дел, а формирование литературного языка с его устремленностью к гиперонимии сняло горизонтальную связь прежде равнозначных глаголов, сбросив один из них в ряд видовых его проявлений. И это оказалось смертельным именно для литературного языка, который избавлялся от избыточной лексики – а в бытовой речи глагол остался на уровне устойчивых сочетаний формульного типа (вообще основное свойство разговорной речи).

 $<sup>^9</sup>$  Этимологический словарь славянских языков. М., 1981. Вып. 8. С. 114.  $^{10}$  Аргументы недели. 2007. № 49.

Производные имена сокращались в употреблении, к тому же соблазнительные созвучия примешивали в их ряд иноязычные лексемы, что в конец запутывало концептуальный «нерв» слова. Результат известен.

Но мы должны быть благодарны древнерусским «списателям», сохранившим для нас следы когда-то активного употребления слова в его исконном, вещном, прямом значении. Жизнь есть жизнь, даже если она определена как возможность *гоить* — **оживить**. Тоже не последнее дело, особенно в старости.

## Трактат XII века «Вопрошание Кирика»: списки, редакции, источники

### ОБЗОР СПИСКОВ «ВОПРОШАНИЯ КИРИКА»

В XIX — начале XX в. в научный оборот уже были введены некоторые списки «Вопрошания Кирика», содержащиеся как в Кормчих книгах, так и в сборниках канонического содержания. Прежде всего, это тексты «Вопрошания Кирика» Новгородского списка (ГИМ. Син. № 132. Л. 518—529) 1280-х гг.; списков Троице-Сергиевской Лавры (РГБ. Троицк. № 205 и № 206), XVI в.; Румянцевского списка (РГБ. Рум. № 231), XVI в.; списка Л. F. Отд. II (РНБ. Л. F. Отд. II. № 80), XV в.; из Московского государственного древлехранилища № 10¹. Назовем также рукопись Соловецкого списка (РНБ. Солов. № 1056/1165. Л. 335 об.—339 об.), кон. XV — нач. XVI вв., который восходит к древнеславянской редакции Кормчей книги², а кроме указанных еще тексты сборника Н.П. Никифорова (Л.14 об.—36), нач. XVI в.; Номоканона (ГИМ. Увар. № 559 (329), XVI—XVII вв., Сборника Софийской библиотеки (РНБ. Соф. № 1454), XVI в.³

К настоящему времени нами просмотрены de vizu 36 списков «Вопрошания Кирика», содержащиеся в Кормчих книгах и 5 — в сборниках канонического содержания<sup>\*</sup>. Далее мы приведем известные нам списки «Вопрошания Кирика» в хронологическом порядке, отделив при этом списки, содержащиеся в составе Кормчих книг, от списков (иногда — от отрывков) «Вопрошания Кирика», содержащихся в сборниках канонического содержания. Такая дифференциация рукописей позволяет выяснить — как соотносятся тексты этих списков между собой и как они связаны с уже опубликованными (см. выше) списками «Вопрошания».

<sup>2</sup> *Бенешевич В.Н.* Древнеславаянская Кормчая XIV титулов без толкований. София, 1987. Т. 2. С. 90–94.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Русская историческеая библиотека. СПб., 1908. Т. 6. С. 22. (Далее – РИБ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ниже мы присваиваем каждому списку Кормчей, содержащей «Вопрошание Кирика», свою условную литеру.

<sup>\*</sup> Датировка всех списков Кормчих и сборников канонического содержания взята либо из описей собраний, либо из библиотечных картотек.

## 1. Новгородский список (ГИМ. Син. № 132. Л. 518–529), 1280-е гг.<sup>4</sup> (далее – Син.)

Текст этого списка «Вопрошания Кирика» опубликован А.С. Павловым в VI томе «Русской исторической библиотеки» с вариантами по другим Кормчим. Поскольку Новгородский список является древнейшим из дошедших до нас списков, сохранившим интересующий нас памятник, то мы и будем сравнивать все остальные списки именно с ним. Следует отметить, что подавляющее большинство списков «Вопрошания Кирика» текстуально близки с ним. Текст памятника в этом списке озаглавлен так: «Се есть въпрашение Кюриково, еже въпраша епископа ноугородского Нифонта и иехъ». Текст «Вопрошания Кирика» разделен на 101 правило, начало каждого из которых особо выделено (как и во всех остальных списках Кормчей и Сборниках) киноварной заглавной буквой. Из сравнения дошедших списков текста памятника видно, что текст в Син. наиболее полон (или некоторые другие списки имеют аналогичный состав правил с незначительными разночтениями относительно Син.), но это еще не означает, что текст Син. наиболее близок к протографу.

# 2. Список Кормчей Основного собрания (РНБ. F II № 119. Л. 45 об. –50), 1405—1415 гг. (далее – Осн. I)

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей соответствует его Краткой редакции, рукопись которой была подготовлена к печати (по Солов.<sub>1</sub>) В.Н. Бенешевичем в работе, посвященной Древнеславянской Кормчей XIV титулов<sup>5</sup>. Но в отличие от Солов.<sub>1</sub>, в названии «Вопрошания Кирика» в Осн.<sub>1</sub> читается имя автора произведения: «Се есть въпрошание Кириково, иже въпраша епископа новгородского Нифонта и инътъх», то есть то же самое название, что и в Син. (но, как уже было сказано выше, по сравнению с Син., в Осн.<sub>1</sub> текст памятника значительно короче). Текст «Вопрошания Кирика» (как и все осталь-

<sup>5</sup> Древнеславянская Кормчая XIV титулов. С. 90–94.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Данный список Кормчей имеет обширную библиографию описаний. См.: *Щапов Я.Н.* Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI–XIII вв. М.,1978. С. 272 (прим. № 55).

ные тексты  $Och._1$ ) писан ранним полуставом в два столбца, что свидетельствует об определенной древности как списка  $Och._1$ , так и нашего источника, содержащегося в нем.

## 3. Софийский список Кормчей (РНБ. Соф. 1173. Л. 350–358 об.), 2-я пол. XV в. (далее – Соф.<sub>1</sub>)<sup>6</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей схож с Син. (за исключением некоторых разночтений). В Соф. 1 «Вопрошание Кирика» вошло под названием «Се есть въпрашение Куриково еже въпраша епископа ноугородского Нифонта и инехъ. Господи благослови», и здесь мы видим еще один орфографический вариант имени «Кирик» – «Курик», однако к имени «Кирилл», встречающемуся в некоторых списках, эта форма отношения не имеет.

## Список Кормчей из Основного собрания (РНБ. Q II № 49. Л. 123–127), кон. XV в. далее – Осн.<sub>2</sub>)<sup>7</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей более схож с Чуд., Солов., Осн., чем с Син., то есть принадлежит к Краткой редакции «Вопрошания Кирика». Осн. имеет следующее название: «Се есть въпрашание Кириково, иже въпроша епископа новгородьскаго Нифонта и иньхъ», то есть заглавие, аналогичное Син. На отдельных листах Кормчей нет карандашной нумерации, отсутствует она и на листах изучаемого текста. Особенностью текста «Вопрошания Кирика» в Осн. является выделение киноварью частей двух правил: «Како подобаеть дати причащение больным и что пети аще ся случить в борзе» и «Аще кому хотящу причаститись в нед лю то въ суботу измытися рано и пакы къ жене въ понедельник на вечерь». Такое «особое» внимание писца к этим двум сюжетам связано с необычайной спорностью этих вопросов как в XII, так, возможно, и в XV в., интересом самого писца XV в. либо его предшественников, которым эти статьи показались важными. Текст «Вопрошания Кирика» в Осн. имеет дефект

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Список описан. См.: Библиотека Новгородского Софийского собрания. (машинописная). Л., 1984. Ч. 4. С. 693–694.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Список описан. См.: *Калайдович К.*. Описание рукописей графа Ф.А.Толстого / К. Калайдович, П. Строев. М., 1825.

(помимо разночтений с Син., и со списками Краткой редакции), который заключается в следующем: текст правила № 89 (о смердах «а смерд деля мль ...») обрывается, и далее следует окончание правила № 95 — «... лико хотя отлучити от чего, а того не боронити аже ли яко в Иванове заповеди писано есть». Правила № 92, 93, 94 и первая часть правила № 95 отсутствуют 8.

## Соловецкий список Кормчей (РНБ. Солов. № 858/968. Л. 100 об. –106), кон. XV в. (далее – Солов.<sub>2</sub>)<sup>9</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в Солов. 2 по составу мы относим к Краткой редакции памятника, так как он аналогичен тексту «Вопрошания» из состава Осн. 1. В Солов. 2 текст имеет следующее название: «Се есть въпрошание Кирилово иже въпроша епископа новгородцкаго Нифонта и инъхъ», то есть с Син. имеется существенное разночтение – вместо имени «Кирик» в заголовке Солов. 2 значится «Кирил», однако в тексте мы находим фразу: «Тобе поведаю, Кюриче», (то есть «Кирик»), из чего можно сделать вывод об ошибке в названии текста «Вопрошания Кирика» в Солов. 2.

# 6. Чудовский список Кормчей (ГИМ. Чуд. № 169. Л. 54–59), кон. XV в. (далее — Чуд. 1)<sup>10</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» по этому списку Кормчей до сих пор не был изучен. Чуд.₁ является одним из древнейших списков, содержащих «Вопрошание Кирика» наряду с еще двумя списками: ГИМ. Чуд. № 167, РНБ. Солов. № 1056/1165, относящихся соответственно к 1499 г. и к рубежу XV—XVI вв. Как и в Син., в Чуд.₁ мы находим следующее название «Вопрошания Кирика»: «Се есть вопрошание Кириково иже вопроша епископа новгородьского Нифонта и инѣхъ», однако текст источника по Чуд.₁ значительно отличается от текста, содержащегося в Син. (именно с текстом Син., как говорилось выше, мы будем сравнивать все другие списки «Вопрошания Кирика»). Так же, как

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Текст правил см.: РИБ. Т. 6. С. 21–51.

Список описан. См.: Описание рукописей соловецкого монастыря. С. 8–9.
 Этот список Кормчей, как и список 1499 г. (ГИМ. Чуд. № 167) описан. См.: Описание рукописей Чудовского собрания. Новосибирск, 1980. С. 87–88.

и в Син., в Чуд. существует деление текста «Вопрошания Кирика» на отдельные правила, что обозначается киноварной заглавной буквой, но самих правил Чуд. содержит гораздо меньше. Так, в Чуд. отсутствует значимая часть правила  $\mathbb{N}$  2:

Син.

 $4y\partial_{-1}$  «Всякому ссуду твориться молитва».

«Достоить ли, рече, глиньну съсуду молитву даяти осквърньшюся, ци ли толико древяну, а инъхъ избивати якоже древяну такоже глиньноу, тако мъди и стъклу, и сребру, и всему твориться молитва».

Правила №№ 3–12, 16–18, 23, 24, 26, 33–39, 43, 44, 47–49, 53–55, 58–61, 64–67, 70, 71, 73–79, 85, 86, 91, 96–101 в Чуд. 1 отсутствуют 11. Правила №№ 40, 57, 62, 72, 93 содержатся в Чуд. 1 не полностью (так же, как и правило № 2, пример сокращения которого см. выше) 12. Из сравнения Чуд. 1 со списком «Вопрошания Кирика», содержащимся в Соловецкой Кормчей (РНБ. Солов. № 1056/1165) видно, что текст «Вопрошания Кирика» в них идентичен (за исключением мелких разночтений), поэтому мы можем сделать следующий вывод: список Чуд. 1 принадлежит к Краткой редакции «Вопрошания Кирика».

# 7. Чудовский список Кормчей (ГИМ. Чуд. № 167. Л. 209 об. –217), 1499 г. <sup>13</sup> (далее – Чуд.<sub>2</sub>)

В списке Кормчей Чуд. $_2$  текст «Вопрошания Кирика» соответствует по нашим предварительным данным аналогичному тексту в Син. (то есть отличается и от Чуд. $_1$ , и от Солов. № 1056/1165). Отличается и «конвой», в котором находится «Вопрошание Кирика» в Чуд. $_2$  (об этом — ниже). Текст «Вопрошания Кирика» в Чуд. $_2$  имеет следующее заглавие: «Се есть въпрошение Кириково еже въпраша епископа новгородского Нифонта и ин $\mathbf{t}$ хъ», то есть так же, как и в Син.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Тексты правил по Син. см.: РИБ. С. 22–51.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> См.: РИБ. С. 22–51.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Список описан (см. выше – Чуд.<sub>1.</sub>).

### 8. Соловецкий список Кормчей (РНБ. Солов. № 1056/1165), кон. XV – нач. XVI в. 14. (далее – Солов.<sub>1</sub>)

Особенностями текста «Вопрошания Кирика» в Солов. 1 являются, во-первых, название самого текста памятника: «Се есть въпрошание Кирилово иже въпроша епископа новгородского Нифонта и ин**\***хъ», то есть вместо имени «Кирик» (или производного от него - Кюрик, Курик и т. п.) мы видим имя «Кирилл» (к этому сюжету мы вернемся ниже). Во-вторых, сам текст памятника значительно сокращен и имеет тот же вид, что и текст «Вопрошания Кирика» в описанном ранее Чудовском списке (Чуд.1). Полное сравнение текста Солов 1 с Син. (а следовательно, и с Чуд. ) мы сделали по публикациям А.С. Павлова (РИБ) и Древнеславянской Кормчей XIV титулов (где текст «Вопрошания Кирика» восстановлен по Солов., так как в других списках древнеславянской редакции он отсутствует). Таким образом, мы уже имеем пять текстов «Вопрошания Кирика» Краткой редакции, представленных в кодексах, что еще раз подтверждает правомерность ее выделения.

Текст «Вопрошания Кирика» в Рум., идентичен с тем, что был опубликован А.С. Павловым в «Русской исторической библиотеке» 16, хотя и имеет ряд мелких разночтений с последним. Не отличается от Син. и название этого памятника - «Се есть въпрошание Кириково еже въпроша епископа новгородского Нифонта и и**к**хъ».

В Солов 3 текст «Вопрошания Кирика», в основном, сходен с Син. (о разночтениях – см. ниже); заглавие в Солов. 3 следующее: «Се есть

<sup>14</sup> Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие. С. 260–621; Срезневский И.И. Обозрение древних русских списков Кормчей книги. СПб, 1897. С. 34–38.

15 Список описан. См.: Востоков А. Описание русских и славянских рукописей Румянцевского музеума. СПб.,1842.

16 Ср.: РИБ. С. 22–51.

17 Список описан. См.: Описание рукописей Соловецкого монастыря. С. 44–45.

въпрашание Кириково иже въпраша епископа новгородского Нифонта и ин **к**хъ благослови отче», то есть аналогично Син.

## 11. Погодинский список Кормчей (РНБ. Погод. № 231. Л. 479-489 и 499 об. -501), нач. XVI в. $(\partial a \pi e e - \Pi o r o \partial_{-1})^{18}$

По нашим данным, текст «Вопрошания Кирика» в Погод. 1 соответствует тексту памятника в Син. (хотя и имеет некоторые разночтения), аналогично и название: «Се есть въпрошание Кириково еже въпроша епископа новгороцкого Нифонта и ин хъ». Текст «Вопрошания Кирика» в Погод., рассечен. С л. 479 по л. 489 идет текст «Вопрошания Кирика» от начала до середины правила № 89 (до слов «ядять веверичину»). В нижней части л. 489 следует «Сказание известно и хытро о чувствех телесных» (до л. 492), далее - «О черноризцех правила» (до л. 494 об.), за ним - «Святого отца нашего Иоана Пателарии» (до л. 498), потом – «Святого Василия о епитемьях» (до л. 499), на л. 499-499 об. - «Преподобного отца нашего Феодра студийскаго игумена», и начиная с восьмой строки снизу (л. 499 об.) со слов «ядят веверичину» продолжается текст «Вопрошания Кирика», который заканчивается на л. 501.

## 12. Соловецкий список Кормчей (РНБ. Солов. № 476/495. Л. 36 об. –377, 385 об. –390), нач. XVI в. (1519 г.) (далее – Солов.<sub>4</sub>)<sup>19</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в данном списке Кормчей во многом схож с тем, что содержится в Син. То же самое можно сказать и о названии, под которым «Вопрошание Кирика» входит в Солов.4: «Се есть въпрошание Кириково иже въпроша епископа новгородского Нифонта и ин **t**хъ». Особенностью текста «Вопрошания Кирика» в Солов. 4 является его «рассеченность» вставкой из нескольких текстов. На л. 377 текст обрывается словами: «а смердов деля помолвихъ иже по селом живуть а покаються у насъ ож то друзии...». Продолжение (окончание) текста «Вопрошания Кирика» следует на л. 385 об. со слов «веверичину ядят». Между двумя частями текста «Вопрошания» находится вставка, описание которой см. выше (в № 11).

 <sup>18</sup> Список описан. См: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып.1. Л., 1988. С. 173–174.
 19 Список описан. См.: Описание рукописей Соловецкого монастыря. С. 59–61.

## 13. Плигинский список Кормчей (Кормчая и Мерило праведное) (БАН. Плиг. № 14. Л. 274-285 об.), 1-я четв. XVI в. (далее – Плиг.)

Текст «Вопрошания Кирика» в Плиг. восходит к Син., что и показало сопоставление текстов этих списков, но некоторые разночтения в них все же имеются. Как и в Син., в Плиг, памятник носит название «Се есть вопрошание Кириково иж вопроша епископа ноугородного Нифонта и инфхъ». Особенностью данного списка является фраза, предваряющая правило № 10 (о переходе из «латынской веры» в православную) и в других списках «Вопрошания Кирика» не встречающаяся (написана эта фраза мелкими киноварными буквами, что показывает интерес ее автора именно к этому правилу): «Латынинъ похощеть православного крещения».

## 14. Рогожский список Кормчей (Лаптевский список) (РГБ. Рогож. № 256. Л. 549 об. –57 об.), 1-я пол. XVI в. $(\partial anee - Poгoж._3)^{20}$

Текст «Вопрошания Кирика» в Рогож. 3 не имеет каких-либо серьезных разночтений с Син. Существенное различие мы обнаруживаем в самом заглавии «Вопрошания Кирика» в Рогож.3. Звучит оно так: «Се есть вопрошание Курилово иже вопроша епископа новгороцкого Нифонта и инехъ». Таким образом, мы имеем еще один случай, когда имя автора «Кирик» заменяется на «Кирилл», а точнее – на производное от него имя (в данном случае – Курил).

## 15. Троицкий список Кормчей (РГБ. Троицк. № 205. Л. 277-290 об.), XVI в. (далее – Троицк. <sub>1</sub>)<sup>21</sup>

Троицк<sub>1</sub> использован А.С. Павловым при публикации Син.<sup>22</sup> в качестве варианта. Текст «Вопрошания Кирика» в Троицк. 1 не имеет серьезных разночтений с Син. и озаглавлен аналогично с Син.: «Се есть въпрошание Кириково еже въпроша епископа ноугородского Нифонта и инехъ».

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Список описан. См.: Собрание Рогожского кладбища. Ф. № 247. Опись (ма-

шинописная). 141, 1906.

21 Список описан. См.: Описание славянских рукописей библиотеки Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. М., 1878–1879. С. 332–339.

22 РИБ. С. 22.

# 16. Троицкий список Кормчей (РГБ. Троицк. № 206), XVI в. (далее — Троицк.)<sup>23</sup>

Данный список также был использован А.С. Павловым в его публикации «Вопрошания Кирика» в качестве варианта к Син. <sup>24</sup> Согласно описанию (и это подтвердилось просмотром и сравнением) Троицк.  $_2$  сходен с Троицк.  $_1$  («возможно список оной») <sup>25</sup>. Название интересующего нас текста аналогично с Троицк.  $_1$ , а следовательно, и с Син.

В данном списке Кормчей текст «Вопрошания Кирика» в целом близок к тексту памятника в Син. (за исключением некоторых разночтений). То же самое можно сказать и о заглавии произведения в Соф. $_2$ : «Се есть вопрошание Кириково еже вопроша епископа ноугороцкого Нифонта и инехъ благослови отче» — то есть полная аналогия с Син. Особенностью Соф. $_2$  (как и ряда других списков, по-видимому имеющих общие корни) является рассеченность текста «Вопрошания Кирика» на правиле  $\mathbb{N}$  89 (начало — «а смердов деля помолвихъ иже по селом живуть...» — об этом см. выше, в описании Погод. $_1$ ).

## 18. Софийский список Кормчей (РНБ. Соф. № 1176. Л. 51 об. –56), сер. XVI в. (далее – Соф.<sub>3</sub>)

Текст «Вопрошания Кирика» в Соф. $_3$  восходит к Краткой редакции (см. Осн. $_1$ , Чуд. $_2$ , Осн. $_2$  и т. д.). По своему составу он сильно отличается от текста «Вопрошания Кирика» в Син. Текст памятника вошел в Соф. $_3$  под названием «Се есть вопрошание Кириково иж въпрошах епископа новгородцкого Нифонта и ин $\mathbf{t}$ хъ». Особенность данного

<sup>25</sup> Описание славянских рукописей... С. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Список описан. См.: Описание славянских рукописей библиотеки Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. С. 332–339.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> РИБ. С. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Список описан. См.: Библиотека Новгородского Софийского собрания. Ч. 4. С. 694.

списка «Вопрошания Кирика» — слияние первых четырех правил по Солов. 1 в одно, что является одним из примеров существующих вариантов сведения текста (как и в Син.).

## 19. Егоровский список Кормчей (РГБ. Егоров. № 931. Л. 426 об. –438 об.), 1567 г. (далее – Егоров.)<sup>27</sup>

По нашим предварительным данным, текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей схож с тем текстом памятника, который содержится в Син., однако название, под которым «Вопрошание Кирика» вошло в Егоров., несколько отличается от Син.: «Въпроси Кюрияка иже въпроси епископа новгороцкого Нифонта и инѣхъ». Как видим, и здесь наблюдается трансформация имени автора «Вопрошания» – вместо «Кирика», встречаемого в подавляющем большинстве списков этого текста, в Егоров. вписано имя «Кюрияк» – еще одна форма имени «Кириак». В то же время изменено и все название – вместо «традиционного» «Се есть вопрошание Кириково...», в Егоров. – «Въпроси Кюрияка», которое мы можем считать еще одним встречающимся названием «Вопрошания Кирика».

## 20. Барсовский список Кормчей (ГИМ. Барс. № 158. Л. 243–253 и 265–266 об.), сер. XVI в. (далее – Барс.)

В целом текст «Вопрошания Кирика» в Барс. схож с тем текстом этого памятника, который содержится в Син. (за исключением некоторых разночтений), аналогично звучит и название текста: «Се есть въпрошение Кириково еже въпраша епископа новгородского Нифонта и инѣхъ». Текст «Вопрошания Кирика» в Барс. разделен на две части вставкой из других текстов канонического содержания, при этом сама «линия раздела» проходит там же, что и в Погод.₁, — по правилу № 89 («о смердах»). На л. 253 текст «Вопрошания Кирика» в Барс. обрывается словами: «А смерд деля помолвихъ иже по селом живуть а покаються у насъ...». Далее следуют вставки из пяти текстов, состав и порядок которых полностью совпадает с тем, что мы уже видели в

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Список описан. См.: Опись собрания Егорова. Фонд № 98; *Щапов Я.Н.* Варсанофьевская Кормчая // Археографический ежегодник за 1968 год. М., 1970. С. 95.

Погод.<sub>1</sub>: л. 253 об. Сказание известно и хытро о чувствех телесных; л. 257 об. О черноризцах правило; л. 259 об. Святого отца нашего Иоана Пателарии; л. 263 Святого Василия о епитимьях глава; л. 264 об. Преподобного отца нашего Феодора студийского игумена об останцех церковных книг («канон» – в Погод.<sub>1</sub>) глава. Текст последнего обрывается и следуют строки из «Вопрошания Кирика»: «аще ядять веверичину и ино» – до конца правила № 89 и далее в том же порядке, что и в Син.

Таким образом, несколько списков Кормчей имеют аналогичные дефекты, а следовательно, они (как и тексты «Вопрошания Кирика», содержащиеся в них) имеют между собой определенную связь и общую зависимость от протографа. Следует заметить, что текст «Вопрошания Кирика» на л. 243–253 (до вставки) и текст «Вопрошания Кирика» на л. 265–266 об. (после нее) написаны разными почерками. В пользу этого свидетельствует, во-первых, резкое укрупнение почерка на л. 265–266 об., во-вторых, – на л. 265–266 об. правила особо выделяются присваиванием каждому из них своего определенного номера (в кириллическом обозначении), чего не наблюдалось в первой части текста (на л. 243–253).

# 21. Список Кормчей из Архангельского собрания (БАН. Арханг. собр. № 211. Л. 334–350), XVI в. (далее – Арханг.)

«Вопрошание Кирика», содержащееся в составе этого списка Кормчей, сходно с текстом, содержащимся в Син., хотя между ними существуют некоторые разночтения. В Арханг. «Вопрошание Кирика» имеет следующее название: «Се есть въпрошание Кириково иже въпроша епископа новгородскаго Нифонта и инехъ», то есть «Кириково» трансформировано в «Кирияково», но в отличие от имени «Кирилл» здесь мы видим форму родительного падежа – «Кирияк» (которое с именем «Кирик» не имеет ничего общего).

# 22. Кирилло-Белозерский список Кормчей (РНБ. Кир-Бел. № 1/1078. Л. 324–333 об.), XVI в. (далее – Кир.-Бел.)<sup>28</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей имеет сходство с текстом Син. (за исключением некоторых разночтений); заголо-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Список описан. См.: Фонд № 51. С. 328–330.

вок, под которым текст памятника содержится в Кир.-Бел. $_1$ , также схож с заглавием Син. — «Си есть вопрошание Кириково иже вопроша епископа новгородского Нифонта и ин $^{+}$ хъ». Как уже было отмечено выше, тексту Кир.-Бел. $_1$  практически аналогичен текст Кир.-Бел. $_2$ , а следовательно, и тексты «Вопрошания Кирика» в обоих списках Кормчей тоже аналогичны. Те немногие разночтения, которые нам удалось выявить, мы приведем ниже.

# 23. Кормчая из Основного собрания (РНБ. F II № 87. Л. 343–349 об, 356 об. –357 об.), XVI в. (далее – Осн.<sub>7</sub>)<sup>29</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в Осн. 7 вполне соответствует тексту, который содержится в Син. То же самое можно сказать и о его названии в списке Осн. 7: «Се есть вопрошание Кириково еж вопроша епископа новгородского Нифонта и инехъ благослови отче». На л. 349 текст «Вопрошания Кирика» обрывается (на правиле № 89: «а смердов деля помолвихъ иже по селомъ живуть а покаються у нас иже то друзии...». Далее следует вставка из тех же текстов, что и в Погод. 1, Барс. и др. (см. выше). На л. 356 об. со слов «ядять вев фричину» продолжается текст «Вопрошания Кирика». Продолжение текста правила Феодора Студийского следует за текстом «Правила Кирила митрополита рускаго».

# 24. Список Кормчей из Основного собрания (РНБ. F II № 78), XVI в. (далее – Осн.3)

Список не описан, в нем отсутствует новая нумерация листов, в связи с чем не представляется возможным указать те листы, на которых находится «Вопрошание Кирика» в Осн.<sub>3</sub> (По внутренней пагинации это Глава 50). По нашим предварительным данным, текст «Вопрошания Кирика» указанного списка аналогичен тому тексту памятника, который содержится в Син. Заголовок в Осн.<sub>3</sub> совпадает с названием в Син.: «Се есть въпрошание Кириково иже въпроша епископа новгородцкаго Нифонта и инъхъ».

~ 234 ~

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Список описан. См.: *Калайдович К.*. Описание рукописей гр. Ф.А. Толстого / К. Калайдович, П. Строев. М., 1825.

# 25. Список Кормчей из Основного собрания (РНБ. F II № 83) XVI в. (далее – Осн.4)

Список описания не имеет. Так же, как и в Осн.3, в нем отсутствует новая нумерация листов, и по этой причине она не указана выше в отношении «Вопрошания Кирика» (по внутренней пагинации это глава 50). Текст «Вопрошания Кирика» в Осн.4 аналогичен тексту произведения в Син. Заголовок также совпадает с Син.: «Се есть въпрошание Кириково иж въпроша епископа новгородского Нифонта и инехъ». Особенностью Осн.4 является отсутствие текста «Вопрошания Кирика» на «своем месте» (согласно содержанию, которое есть в начале рукописи) — по всей видимости, переписчиком была совершена ошибка, и «Вопрошание Кирика», значившееся в титулах главой № 50, а следовательно, идущее вслед за «Правилами Иоана митрополита рускаго», было пропущено и внесено в состав Осн.4 в конце списка Кормчей.

# 26. Кирилло-Белозерский список Кормчей (РНБ. Кир-Бел. № 2/1079. Л. 267–273 об.), 2-я пол. XVI в. (далее – Кир.-Бел.<sub>2</sub>)<sup>30</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в Кир.-Бел.₂ совпадает с текстом того же памятника в Син., то же самое можно сказать и о его названии — «Се есть вопрошание Кириково иже вопроша епископа новгородского Нифонта и иньхъ». Текст «Вопрошания Кирика» открывает ту часть рукописи Кир.-Бел.₂, которая написана почерком, отличным от л. 1–266 об., также меняется и тип письма — он приближается к скорописи. По замечанию составителей машинописной описи собрания Библиотеки Кирилло-Белозерского монастыря, текст Кир.-Бел.₂ вполне совпадает с другим списком этого собрания — (РНБ. Кир.-Бел. № 1/1078) 1590 г., может быть, даже списан с нее<sup>31</sup>.

21

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Список описан. См.: Фонд № 51. Библиотека Кирилло-Белозерского монастыря. Опись (машинописная). Л., 1985. С. 328–330. Все русские статьи в опись не вошли, они выписаны на аналитические карточки, которые (судя по всему) утеряны.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> См.: Там же. С. 328–330.

# 27. Список Кормчей из собрания Романченко (БАН. Романч. № 96. Л. 148 об.—154), посл. четв. XVI в. (далее — Романч.)

В этом списке Кормчей, по нашим предварительным данным, текст «Вопрошания Кирика» схож с тем текстом памятника, который содержится в Син., при этом Романч. имеет значительное сходство с Плиг. и Арханг. Что касается названия интересующего нас памятника, то в Романч. существует серьезное отличие от Син. (а также от Плиг. и Арханг.): «Се есть вопрошание Кирилово иже вопроша епископа новгородского Нифонта и инехъ». Таким образом, мы снова встречаем второй вариант имени автора «Вопрошания Кирика» – «Кирилл», до этого встречавшийся в Солов. 1.

# 28. Соловецкий список Кормчей (РНБ. Солов. № 475/494. Л. 283 об.—292 об.), кон. XVI — нач. XVII в. (далее — Солов.<sub>5</sub>)<sup>32</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» по Солов. 5 во многом схож с текстом того же памятника по Син. То же самое можно сказать и о названии, под которым «Вопрошание» вошло в Солов. 5: «Се есть въпрошание Кириково иж въпроша епископа ноугородскаго Нифонта и инехъ».

## 29. Список Кормчей из Основного собрания (РНБ. F II № 81), нач. XVII в. (далее – Осн.<sub>5</sub>)

В данном списке Кормчей отсутствует карандашная нумерация листов, и поэтому мы не приводим номера тех листов, которые в Осн. 5 занимает «Вопрошание Кирика» (По внутренней пагинации это глава 49). Список не имеет описания. Особенностью Осн. 5 является разделенность в нем текста «Вопрошания Кирика» вставкой из нескольких текстов. Правило № 89 «Вопрошания Кирика» обрывается словами: «А смердов деля помолвихъ иже по селом живуть а покаются у насъ иж то друзии...». Продолжение этого правила (как и всего текста «Вопрошания Кирика») следует в главе 65, где оно «вклинивается» в текст правила «Преподобного отца нашего Феодра студийскаго игумена о останцех церковных книг». Между этими двумя частями «Вопроша-

<sup>32</sup> Список описан. См.: Описание рукописей Соловецкого монастыря. С. 66–67.

ния Кирика» в тексте Och.5 находится вставка из нескольких текстов, описанная выше (Погод.1). Что касается состава текста «Вопрошания Кирика» и его заглавия в Och.5, то они схожи с текстом и заглавием памятника в Син.: «Се есть въпрошение Кириково еже въпраша архиепископа новгороцкаго Нифонта и инехъ», однако Нифонт, в данном случае, именуется архиепископом. Таким образом, единственное отличие в названии – сан Нифонта, и если во всех предыдущих списках «Вопрошания Кирика» читается «епископ», то в Och.5 – «архиепископ».

# 30. Рогожский список Кормчей (Чудовской редакции) (РГБ. Рогож. № 251. Л. 283 об. –296), нач. XVII в. (далее – Рогож.)<sup>33</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей имеет ряд разночтений с Син., но все же он близок именно к ней (о разночтениях – см. ниже). Текст интересующего нас источника в Рогож. 2 озаглавлен следующим образом: «Се есть вопрошание Кириково иже вопроша епископа новгородскаго Нифонта и иньхъ», то есть так же, как в Син.

## 31. Погодинский список Кормчей (РНБ. Погод. № 241. Л. 258 об. –272 об.), кон. XVI – нач. XVII в. (далее – Погод.)<sup>34</sup>

Данный список Кормчей схож с Син., однако он имеет некоторые разночтения, которые мы постараемся проанализировать и объяснить). В Погод. «Вопрошание Кирика» имеет следующее заглавие: «Се вопрошание Кириково иже вопроша епископа новгородского Нифонта и инѣхъ, благослови отче», то есть из заглавия выпало «есть», что может быть как ошибкой писца – с одной стороны, так и весомой текстологической приметой – с другой. Еще одной особенностью этого списка Кормчей является его незавершенность, оборванность. Текст Погод. заканчивается вместе с «Савино», или вопросами Саввы, следующими за «Вопрошанием Кирика». Таким образом, мы можем только догадываться о «конвое», в котором находилось «Вопрошание Кирика» в этом списке Кормчей книги.

<sup>34</sup> Список описан. См.: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып. 1 .С. 174.

~ 237 ~

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Список описан. См.: Опись собрание Рогожского кладбища. Ф. 247 (машинописная).

# 32. Румянцевский список Кормчей (РГБ. Рум. № 238. Л. 199–208), 1620 г. (далее – Рум.<sub>2</sub>)<sup>35</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в  $Pym._2$  схож с тем текстом, который опубликован А.С. Павловым в Pycckoй исторической библиотеке. Памятник в  $Pym._2$  носит следующее название: «Се есть въпрошание Кириково еже въпраша епископа ноугородского Нифонта и инехъ», то есть такое же, как и в Син.

## 33. Погодинский список Кормчей (с добавлениями) (РНБ. Погод. № 237. Л. 385 об. –404об.), сер. XVII в. (далее – Погод.<sub>4</sub>)<sup>36</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке Кормчей (по нашим предварительным данным) схож с Син. Также с Син. схоже и название «Вопрошания Кирика» в Погод.<sub>4</sub>: «Се есть въпрошание Кириково иже въпраша епископа новгородского Нифонта и ин хъ».

По нашим предварительным данным, этот список очень похож на списки «Вопрошания Кирика», содержащиеся в Чуд.1, Солов.1, Осн.1, и по-видимому, является списком Краткой редакции памятника. Противоречит возможному отнесению текста «Вопрошания Кирика» Рогож.1 к Син. и заголовок произведения Кирика: «Сказание Нифонта, епископа новгородского». На наш взгляд, при описании этого списка Кормчей была допущена некоторая неточность именно в отношении «Вопрошания Кирика», ибо здесь вероятна Краткая редакция сочинения.

<sup>36</sup> Список описан. См.: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып. 1. С. 173–174.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Список описан. См.: *Востоков А.* Описание русских и славянских рукописей Румянцевского музеума. СПб.,1842.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Список описан. См.: Опись собрания Рогожского кладбища.Ф. 247. (машинописная).

## 35. Погодинский список Кормчей (с добавлениями) (РНБ. Погод. № 233. Л. 345–363), сер. XVII в. (далее – Погод. 3)<sup>38</sup>

По нашим данным, как текст «Вопрошания Кирика» в Погод.3, так и название памятника схожи с Син. В частности, название «Вопрошания Кирика» в Погод.3 звучит так: «Се есть вопрошание Кирика иже вопроша епископа новгородского Нифонта и инъхъ».

# 36. Список Кормчей из Основного собрания (РНБ. F II № 298. Л. 421–430; 439 об. –441), XVII в. (далее – Осн.<sub>8</sub>)

Текст «Вопрошания Кирика» в Осн.<sub>8</sub> подобен тому, что содержится в Син. Аналогично с Син. и заглавие памятника: «Се есть вопрошание Кириково еже вопроша епископа ноугародского Нифонта и инъть благослови отче». Текст «Вопрошания Кирика» в Осн.<sub>6</sub> рассечен вставкой из пяти текстов канонического содержания (см. описание рукописи Погод.<sub>1</sub>,).

## 37. Сборник канонического содержания из собрания М.П. Погодина (РНБ. Погод. № 246. Л. 175–176 об.), нач. XVI в. (далее – Погод. 5)<sup>39</sup>

В Погод.5 вошли отдельные выписки из «Вопрошания Кирика», которое в этом сборнике имеет название, схожее с Син.: «Се есть вопрошание Куриково иже вопроша епископа Нифонта новгородского и ин хъ». Сборник носит компилятивный характер, в котором трудно пока усмотреть конкретный замысел. Следует отметить, что правило № 3 из сочинения Кирика (л. 175) загадочным образом оказалось в отрывках из «Правил Иоана митрополита русского». Также вне рамок «Вопрошания Кирика» в Погод.5 оказались: правила № 53, 55, 59 (л. 175 об.). На л. 176 существует заглавие «Вопрошания Кирика», за которым следует правило № 1, а на л. 176 об. — правило № 2, при этом отметим достаточное количество разночтений с Син.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Список описан. См.: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып. 1. С. 173–174.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Сборник описан. См.: Там же. С. 176.

# 38. Сборник канонического содержания (Номоканон) (РГБ. Рогож. № 342. Л. 26 об. –48), XVI в. (далее – Рогож. 4)40

Текст «Вопрошания Кирика» в этом сборнике имеет заглавие «Се есть о въпрошение Кирика». Данный список, по всей видимости, можно отнести к Особой редакции «Вопрошания Кирика», выделенной С.И. Смирновым и им же опубликованной <sup>41</sup>. Текст «Вопрошания Кирика» в этом списке со значительными перестановками и исключениями как внутри отдельных правил, так и целых разделов; кроме того, в тексте имеются добавления из других произведений, близкие по смыслу к тому, о чем идет речь в вопросах Кирика и ответах Нифонта.

Весь текст разделен на мелкие главы, каждая из которых имеет свое название, соответственно и правила изымались из текста Кормчей и группировались по рубрикам. Мы считаем необходимым перечислить эти заглавия, предварительно заметив, что первый блок статей идет без каких-либо заглавий, как и в том тексте Особой редакции, который был опубликован С.И. Смирновым по Сборнику Никифорова. Правила, в него вошедшие, совпадают с правилами, вошедшими в «предварительную» часть сборника Никифорова – (правило № 1 из «Вопрошания Кирика» в нумерации, предложенной А.С. Павловым 42). Вот названия этих глав: «о кающихся» (в нее вошли правила как Кирика, так и Саввы); «и о отроцех прашахъ пакы» (правила № 67, 68); «Климово» (правила № 30 и 71 – не полностью); «о наложницехъ (правило № 69); «о неудержании»; «о женящихся» (правила № 72 – 74); «о женах»; «о проскуромисе» (правило № 98); «о исповедовании» (правило № 76); «о сквернах» (правила № 61, 62, 65); «о сосудах» (правило № 2); «о портех» (правило № 91); «о отходящих» (правило № 12); «о лихвах» (правила № 4, 39, 37, 24); «о рожнии» (правило № 46); «о епитемьи» (правило № 96); «о распустящихся (правила № 92, 93); «св. Василия» (правило № 94 – не полностью); «тогож канон 46»; «о кудесех» (правило № 33); «Аркадиево» (правило № 45); «о сорокоустье» (правило № 101); «о усопших» (правила № 53-55); «о теле Христове»

4

<sup>42</sup> РИБ. Т. 6. С. 21–51.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Сборник описан. См.: Собрание Рогожского кладбища. Опись (машинописная). Ф. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> *Смирнов С.И.* Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1913. С. 1–27; 257–270.

(правило № 13 — не с начала, правила № 64, 99); «о службе»; «о соблажнении» (правила № 77, 32, 19, 82); «о недостоинстве» (правило № 66); «Климово»; «о дьяконах» (правила № 80, 81, 83 — не с начала); «о кресте» (правила № 21,43); «о чернечестве» (правила № 6, 8, 5); «о Евдокимове» (правила № 36, 40, 50 — не с начала); «о брашне» (правила № 85, 86, 87 — не с начала, 88, 89, 90, 11); «о причащении» (правила № 58, 59); «о детех» (правила №№ 31, 49,51); «о болех» (правила № 56, 44. 16); «о беснующихся» (правило № 17).

## 39. Сборник канонического содержания из собрания Софийской библиотеки (РНБ. Соф. № 1454. Л. 55–62), 1-я пол. XVI в. (далее — Соф.<sub>4</sub>)<sup>43</sup>

Текст «Вопрошания Кирика» в данном сборнике имеет некоторое сходство с текстом Особой редакции «Вопрошания Кирика», опубликованной С.И. Смирновым, но по сравнению с ней (и с текстом «Вопрошания» из сборника Н.П. Никифорова) содержит более краткий текст. Оригинально и заглавие текста памятника в Соф.4: «Си есть въпрошание Курилово иж въпраша епископа новгородцкого Нифонта и ин **Б**хъ о причащении». Об имени «вопрошателя» мы скажем ниже. Интересна и приписка к заглавию: «о причащении». По всей видимости, составитель сборника имел к этому определенный интерес, о чем свидетельствуют и те заголовки, которые он подбирал для групп статей (хотелось бы сделать оговорку, что помимо вопросов Кирика, в сборник вошли вопросы Саввы и Ильи). Ниже мы считаем необходимым перечислить эти заголовки. Первая группа статей (как и в сборнике Н.П. Никифорова) заглавия не имеет: «святых об отрыгании», «о кающемся, о неприемшем кающегося надо всеми да смотрится», «на путь идуша», «о неудержании», «о ссудех», «о детех», «и обращение кающегося да познавается», «о болех», «о теле Христове и тако смирится», «о недостоинстве», «запрещена убо о каемждо гресе заповедаща отци», «о диоканех». Из перечисления можно видеть, что присутствуют некоторые разночтения между названиями групп статей в тексте «Вопрошания» по сборнику Н.П. Никифорова и Соф.4.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Сборник описан. См.: *Смирнов Ф.* Описание рукописных сборников XVI века Новгородской Софийской библиотеки. СПб., 1865. С. 31.

# 40. Сборник канонического содержания из собрания М.П. Погодина (РНБ. Погод. № 240. Л. 279 об. –280, 281A), 2-я пол. XVI в. (далее – Погод.<sub>7</sub>)<sup>44</sup>

В Погод.7 включены выписки из «Вопрошания Кирика». Они встречаются в сборнике дважды — на л. 279 об.—280 под заголовком «Вопрошание Кирика о просфире» и на л. 281А — «от правил русских Кириково вопрошание». Нумерация листов в сборнике путаная, есть листы без нумерации. В первой «вставке» из «Вопрошания Кирика» оказались правила «о просфире» — № 3 и 38. Правило № 3 вошло без окончания, а правило № 38 без начала. В целом, тексты этих двух правил похожи на аналогичные в Син. Во второй «вставке» находятся правила № 25 (с некоторыми разночтениями относительно Син.) и № 37 $^{45}$ . Текст как «Вопрошания Кирика», так и всего сборника дефектный, часть выписок из «Вопрошания Кирика» утеряна.

# 41. Сборник канонического содержания из собрания М.П.Погодина (РНБ. Погод. № 244. Л. 27–30 об.), 2-я пол. XVII в. (далее — Погод. с)<sup>46</sup>

«Вопрошание Кирика» в этом сборнике находится под заголовком «Се есть вопрошение Кирилово иж вопроша епископа новгородцкого Нифонта и инѣхъ», то есть так же, как и в Солов.₁. Еще одним указанием на то, что текст «Вопрошания Кирика» переносился в Погод.6 из одного из списков «Вопрошания Кирика» Краткой редакции, является правило № 2. В Погод.6 оно звучит аналогично с Чуд.₁, Солов.₁, Осн.₁ и т. д.: «Всякому съсуду твориться молитва». Кроме того, в правиле № 22 есть еще одно указание на эту связь: «на великъ день игуменъ чьтет евангелие на литургии стоя за престоломъ» – именно последняя фраза этого правила – «за престоломъ» – встречается только в списках Краткой редакции «Вопрошания Кирика». В сборник вошли следующие правила из «Вопрошания Кирика»: (№ 1, 2, 13, 19, 20, 22, 25 – не весь, 27, 29, 62, 84, 88 – не полностью, 96, 98, 99)<sup>47</sup>. Не во-

 $<sup>^{44}</sup>$  Сборник описан. См.: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып.1. С. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Тексты правил см.: РИБ. Т. 6. С. 21–51.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Сборник описан. См.: Рукописные книги собрания М.П. Погодина. Каталог. Вып.1. С. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Там же.

шли в Сборник из Краткой редакции правила № 21, 28, 30, 31, 32, 40, 41, 42, 45, 46, 50, 51, 56, 57, 63, 68, 69, 72, 80, 81, 82, 83, 87, 89, 90, 92, 93, 94, 95. Таким образом, правила № 96, 98, 99, отсутствующие в Краткой редакции «Вопрошания Кирика», вошли в Погод. $_6$ , по всей видимости, из Синодальной редакции, по крайней мере с аналогичными правилами из Син. они не имеют разночтений.

Помимо вышеперечисленных рукописей «Вопрошания Кирика», нам известно, что в РГАДА хранятся еще два списка Кормчей, в одном из которых содержится рукопись «Вопрошания», но по не зависящим от нас причинам этот материал нам исследовать не удалось.

### АНАЛИЗ РАЗНОЧТЕНИЙ ТЕКСТА ПАМЯТНИКА

Среди текстов «Вопрошания Кирика» в составе Кормчих мы выделяем две редакции — Синодальную (списки, текстуально близкие к Син.) и Краткую (текст «Вопрошания Кирика» в этой редакции значительно короче, чем в Син., и возможно — древнее; данная редакция памятника содержится в Осн., Осн., Солов., Чуд., Солов. и Соф., Различия в списках этих двух редакций можно проследить по анализу публикаций текстов «Вопрошания Кирика» из Син. и Солов. Особая редакция памятника выявлена С.И. Смирновым по сборникам смешанного состава, включающим статьи канонического содержания.

Считаем необходимым обратить внимание только на разночтения, которые тем или иным образом вносят изменения в понимание текста памятника, то есть на смысловые разночтения.

В завершающей части правила № 1 читаем:

Син.

Остальные списки

аще то пси вкусять, 40 дний да поститься.

аще то пси вкусять, 100 дний да поститься.

если это псы съедят 40 дней пусть постится

если это псы съедят 100 дней пусть постится.

Заметим, что сверку текстов «Вопрошания Кирика» мы производили (в силу недоступности находящегося на реставрации Синодального списка) по публикации Синодального списка, осуществленной А.С. Павловым<sup>48</sup>. Макарий (Булгаков), а вслед за ним и А.С. Павлов,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> РИБ. С. 21-51.

описывая первое правило Кирика, упоминают число «100»<sup>49</sup>. Таким образом, мы можем предполагать в издании РИБ ошибку при передаче текста и правильным чтением считать то, которое содержится в других списках Кормчей.

В правиле № 2 по спискам Син., а также Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Рум.<sub>1</sub>, Рогож.<sub>2</sub>, Рогож.<sub>3</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Осн.<sub>8</sub>, Осн.<sub>3</sub>, Рум.<sub>2</sub>, Арханг., Плиг., Осн.<sub>4</sub>, Солов.<sub>3</sub>, Солов.<sub>4</sub>, Солов.<sub>5</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Погод.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>, существует чтение, отличное от Погод.<sub>1</sub>, Барс., Осн.<sub>7</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Соф.<sub>2</sub>:

### Син.

Достоить ли, рече глиньну съсуду молитву даяти осквърньшюся, ци ли толико древяну, а инъхъ избивати.

Следует ли, сказал, оскверненному глиняному сосуду молитву давать, или только деревянному, а прочие избивать?

### Погод.1

Достоить ли, рече глиньну съсуду молитву даяти осквърньшюся, ци ли толико древяну. а инъхъ избавити.

Следует ли, сказал, оскверненному глиняному сосуду молитву давать, или только деревянному, а прочие избавить [от молитвы].

Если в первом случае задается вопрос — не стоит ли бить оскверненные сосуды, сделанные из различных материалов (кроме дерева), то во втором случае этот вопрос можно сформулировать так: не стоит ли эти сосуды избавить (от молитвы). На наш взгляд, правомерны оба варианта, поскольку в продолжении правила сказано: «всему творится молитва», то есть сосуду, сделанному из любого материала.

В правиле № 4 (где речь идет «о лихвах») ряд списков «Вопрошания Кирика» (Погод.<sub>1</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Погод.<sub>4</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Солов.<sub>4</sub>) содержит отличное от Син. чтение:

### Син

Дажь не могуть ся хабити, то рци имъ...

Если не могут остеречься, то скажи им.

### Погод. 1

Дажь не могуть ся хабити рекше плошити, то рци имъ

Если не могут остеречься, сказал, то есть оплошают, то скажи им.

 $<sup>^{49}</sup>$  Макарий (Булгаков), митр. История русской церкви. М., 1868. Т. 3. С. 226–230. Павлов А.С. Первоначальный славянорусский Номоканон. Казань, 1869. С. 15–16.

В данном случае, «хабитися» (то есть остерегаться, уклоняться: «Даже не могуть ся хабить, то рци имъ: будите милосерди. — Вопр. Кир. 4; Блуда хабися. — Измар. XIV в.») $^{50}$  уточняется «плошити» (то есть допускать оплошность: «И начальные люди им приказали, чтобы они делом не плашалися. — Калязин. чел., 120. XVIII в.; Твоей земл $^{+}$  добра хочу, чтобы еси, своихъ земель накр $^{+}$ впко поберечъ, а къ недругу бы еси не плошился. — Крым. д. II, 338. 1516 г.  $^{51}$ . При этом «плошати» («плошити»), вероятно, оказалось в тексте правила Погод. 1 на одном из поздних этапов истории текста, что косвенно подтверждается словарями, которые при толковании представляют в качестве контекста выдержки из рукописей XVI—XVIII вв.

Следующее разночтение со списком Син. находится в правиле № 9 и содержится в Погод.<sub>1</sub>, Рум.<sub>1</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Солов.<sub>4</sub>:

Син.

Борони, рече, велми того: въ пятокъ по вечернии не даи, а въ нед клю по вечернии достоить.

Запрети, сказал, тому: в пятницу на вечерне не дай, а в воскресенье на вечерне следует.

Погод. 1

Борони, рече, велми того: въ пятокъ по вечернии не повелеваи, а в недѣлю по вечернии достоить.

Сказал запрети тому: в пятницу на вечерне не разрешаи, а в воскресенье на вечерне следует это сделать.

Данное разночтение не влияет на смысловую окраску правила, но в Погод. 1 употребляется аналогичное запрещение — «не повелевай».

Разночтение имеется и в правиле № 12 из «Вопрошания Кирика» по Син. и Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Осн.<sub>3</sub>, Осн.<sub>4</sub>, Сол.<sub>3</sub>, Погод.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>:

Син.

да того деѣля идеть, абы порозну ходяче ясти и пити.

Да того ради идет, чтобы праздно ходя, есть и пить.

Кир.-Бел. 1

да того дѣля идеть, абы праздну ясти и пити.

Да того ради идет, чтобы праздно ходя, есть и пить.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Там же. Т. 3. С. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Словарь русского языка XI–XVII вв. М., 1989. Вып. 15. С. 108.

Как в Син., так и в Кир.-Бел. содержатся разные фонетикоорфографические варианты «праздно»: «порозну» — «праздну»  $^{52}$ .

Обратим внимание и на разночтение, содержащееся в Соф.1, Соф.2, Соф.3, Сол.4, Осн.6 в правиле № 20. Если в Син. и во всех остальных списках читаем: «Рѣхъ митрополиту» (то естъ «Я сказал митрополиту»), то в Соф.1, Соф.2, Сол.4, Осн.6 – «Рече митрополитъ» (то естъ «сказал митрополит»), а в Соф.3 – «Гръхъ митрополиту». Так как правило № 20 является вопросом Кирика митрополиту о причащении попадьи у своего попа и на этот вопрос имеется ответ, то данная фраза в Соф.3, по нашему мнению, является испорченным вариантом «рѣхъ митрополиту». Также мы сомневается, что по вопросу причащения попадьи у своего попа говорил митрополит — скорее ему был задан вопрос об этом и, следовательно, можно предположить, что верное чтение содержится в Син.

Интерес представляет разночтение в правиле № 21, так как существуют три его варианта: в Краткой редакции и два — в Синодальной. Чтение Краткой редакции мы приведем по списку Осн.<sub>1</sub>, Синодальной редакции — по Син. и Погод.<sub>1</sub>, Погод.<sub>2</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Погод.<sub>4</sub>, Осн.<sub>4</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Осн.<sub>8</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Арханг., Плиг., Солов.<sub>3</sub>, Солов.<sub>4</sub>, Солов.<sub>5</sub>, Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>:

| Син.                         | $\Pi$ огод ${1}$    | <i>Осн.</i> <sub>1</sub> |
|------------------------------|---------------------|--------------------------|
| Въ томь мона-                | Въ томь мона-       | В монастыри              |
| стыри ид <b>ѣ</b> -то Климъ, | стыри идетъ к нимъ  | уставныхъ ид то кре-     |
| кресты въздвизаеть.          | кресты въздвизаеть. | сты въздвизають.         |
| В том мона-                  | В том мона-         | Где-то в уставных        |
| стыре, где-то Клим,          | стыре идет к ним    | монастырях кресты        |
| кресты поднимает.            | кресты поднимает.   | поднимают.               |

Если в Погод. 1 и списках, следующих за ним (см. выше) мы склонны предположить ошибку, повлекшую за собой утрату смысла всего правила, то Клим, по нашему мнению, попал в правило позже, поскольку Клим, встречающийся в «Вопрошании Кирика», — это, скорее всего, Климент Смолятич, митрополит  $^{53}$ . Таким образом, мы можем сделать предположение о начальном чтении в Осн. 1 и других списках Краткой редакции памятника.

53 Павлов А.С. Первоначальный славяно-русский номоканон. С. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Срезневский И.И. Материалы для словаря древнерусского языка по письменным памяиникам. СПб., 1900. Т. 2. С. 1211.

В правиле № 25 существует чтение (Погод.<sub>1</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Погод.<sub>4</sub>, Осн.<sub>3</sub>, Осн.<sub>4</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Рум.<sub>1</sub>, Рум.<sub>2</sub>, Рогож.<sub>2</sub>, Рогож.<sub>3</sub>, Барс., Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Солов.<sub>4</sub>, Солов.<sub>5</sub>, отличное от Син.:

Син

А кресть достоить цѣловати всѣмъ, кто лазить въ божницю...

А крест можно целовать всем, кто ходит в церковь...

 $\Pi$ огод. $_1$ 

А крестъ достоить цѣловати всѣмъ, кто лазить въ божницю или въ церковь...

А крест можно целовать всем, кто ходит в божницу или в церковь.

В данном случае мы предполагаем, что в Погод. и других списках, имеющих аналогичный текст этого правила, было внесено уточнение, но в то же время оба существительных («божница» и «церковь») имеют одинаковое значение.

Несколько вариантов прочтения текста существует в правиле № 26. Наиболее полный вариант содержится в Син. Сокращенный вариант — в Осн.4, Осн.5, Осн.6, Осн.7, Рогож.2, Рогож.3, Солов.4, Солов.5, Соф.2, Погод.1, Кир.-Бел.1, Кир.-Бел.2, Барс., Рум.1, Рум.2. Краткий вариант — в Арханг., Плиг., Солов.3, Осн.3, Осн.8. Исключениями являются Соф.1, где это правило полностью отсутствует, но место для него в тексте оставлено, и Погод.3, который отличается от Син. только тем, что из него опущена фраза «и не мывшеся». Рассмотрим эти разноречия:

Син

А мощи цталовати и съ женою своею бывше и не мывшеся, но ополоскавшеся до пояса, и ядше и пивше.

А мощи [можно] целовать и с женой своей побывав, и не помывшесь, но ополоснувшесь до пояса, и поев, и попив [скоромного].

Рум. 1

А мощи цѣловати и съ женою своею бывше и не мывшеся, и ядше и пивше.

А мощи [можно] целовать и с женой своей побывав, и не помывшесь, и поев, и попив [скоромного].

Oсн. $_8$ 

А мощи цъловати и съ женою своею бывше, и ядше и пивше.

А мощи [можно] целовать и с женой своей побывав, и по-ев, и попив [скоромного].

Предположительно, чтение «ополоскавшеся до пояса» в Син. более позднее, поэтому эта фраза не фигурирует в других списках. В кратком варианте, по всей видимости, «за ненадобностью» опущена фраза «и не мывшеся», поскольку без нее смысл правила не меняется, но нужно заметить, что и сокращенный, и краткий вариант чтения здесь вполне уместен.

Еще одно разночтение встречается в тексте правила № 32 по Осн.<sub>3</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Погод.<sub>1</sub>, Рум.<sub>3</sub>, Рогож.<sub>2</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Соф.<sub>2</sub> спискам:

Син.

Причащатися достоить попу въ монатьи съ людми.

Причащаться попу можно в мантии с людьми.

 $Co\phi_{.1}$ 

Причащатися не достоить попу въ монатьи съ людми.

Причащаться попу нельзя в мантии с людьми.

На наш взгляд, более логичным в данном случае является вариант Син. и схожих с ним списков (Чуд.2, Рум.1, Солов.3, Солов.4, Плиг., Рогож.3, Троицк.1, Троицк.2, Егоров., Барс., Арханг., Кир.-Бел.2, Романч., Солов.5, Погод.4, Рогож.3, Осн.6, Осн.8), так как он объясняет всю завершающую часть этого правила: «аще бы не служиль, и пакы коли хочеть служити».

Следующее разночтение содержится в большой группе списков (Погод.<sub>3</sub>, Осн.<sub>3</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Осн.<sub>8</sub>, Рум.<sub>2</sub>, Арханг., Плиг., Рогож.<sub>2</sub>, Барс., Погод.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Погод.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>) в тексте правила № 40 из «Вопрошания Кирика».

Син.

И се ми пов**ѣ**далъ чернець пискупль Лука-Овдокимъ.

А это мне рассказал епископский монах Лука-Овдоким.

Кир.-Бел.1

А се ми поведалъ чернецъ епископ Лука Евдоким.

А это мне рассказал монах [епископа] Лука Евдоким.

По первому разночтению необходимо заметить, что в Син. «пискупль» соответствует «епископа», «епископский». Сочетание «чернецъ епископ» в Кир.-Бел.₁, возможно, является испорченным в процессе поновления текста вариантом «пискупль» – «епископа». Что касается имени «монаха епископа», то в Син. представлен более народный и предположительно – более древний вариант «Овдокимъ». Ряд вариантов прочтения текста содержится в начальной части правила № 45:

Син.

Тѣлнаго ради женьскаго со Оркадием молвихъ.

О телесном женском с Аркадием говорил.

Погод.4

Болного ради женьскаго со Оркадием молвихъ.

О больном женском с Аркадием говорил.

 $Coл._1$ 

З**-к**лнаго ради женьскаго со Оркадием молвихъ.

О сильном женском с Аркадием говорил.

Барс.

Т**ѣ**лнаго ради женьскаго недуга со Оркадием молвихъ.

О телесной женской болезни с Аркадием говорил.

Плиг.

Дельнаго ради женьскаго со Оркадием молвихъ.

О дельном женском с Аркадием говорил.

В Сол. $_1$  и Плиг. содержатся испорченные варианты данного чтения, что подтверждается фразой из Барс. — «Тѣлнаго ради женьскаго недуга», которая в Погод. $_4$  трансформировалась в «Болного ради женьскаго», а в Син. «Тѣлнаго ради женьскаго», при этом «недуга» в Син. оказалось явно утраченным.

Чтение, аналогичное Сол. $_3$ , содержится в Погод. $_2$ , Арханг., Осн. $_8$ ; аналогичное Барс. – в Осн. $_6$ , Солов. $_4$ , Соф. $_2$ , Погод. $_1$ , Осн. $_5$ , Осн. $_7$ . Аналогов чтению Погод. $_4$  и Плиг. не обнаружено. Все остальные списки согласуются с Син.

В правиле № 55 существует два варианта прочтения текста — по Син. (и Кир.-Бел.<sub>1</sub>) и всем остальным спискам (за исключением списков Краткой редакции «Вопрошания Кирика»), из которых в силу древности мы выберем Соф.<sub>1</sub>.

Син.

Икону погребли бяху съ мертвецемь святого Михаила, и не повелта взгребати.

Икону святого Михаила похоронили вместе с мертвецом, и не разрешил выкопать.

 $Coф._1$ 

Икону погребли бяху съ мертвецемъ невъдаюче святого Михаила и не повелъ взгребати.

Икону святого Михаила без умысла похоронили вместе с мертвецом и не разрешил выкопать.

В Соф.<sub>1</sub>, как и во всех других списках (кроме Син. и Кир.-Бел.<sub>1</sub>), содержится необходимое уточнение – «нев**т**даюче», то есть «не зная», «не специально», «без умысла».

В правиле № 59 по Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Барс., Погод.<sub>1</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Осн.<sub>6</sub>, Сол.<sub>4</sub> отсутствуют несколько строк. Все остальные списки (исключая списки Краткой редакции, где этого правила нет) аналогичны Син. Для наглядности приведем правила полностью:

### Син

А оже то рѣхъ яйцемь толчетъ въ зубы до обѣдни, аще и велиции? – Еже малымъ, рече, то нѣту бѣды, причащаються; а иже съвершену, аще поне единою потолчеть, то нѣсть бѣды причащатися, а иже многажды, а помня, а то акы обидно: того възбраняи.

А если так я сказал, что кто-либо яйцо толкает в зубы до обедни, даже взрослый? Если младенцам, сказал он, то нет зарета, (пусть) причащаются; а взрослому, если только единажды затолкает, то нет запрета причащаться, если же много раз (это делает), то как обычно: тому запрещай [причащаться].

### $\Pi$ огод. $_1$

А оже то рѣхъ: яйцемь толчеть въ зубы до обѣдни, аще и велиции? – Еже малымъ, рече, то нѣту бѣды. причащаются; а иже многажды, а помня, а то акы обидно: того възбраняи.

А если то, сказал, яйцо толкает в зубы до обедни, если и взрослый? Если младенцам, сказал, то нет запрета, причащаются; а если много раз, а (в памяти), то как обедня (будет), тому запрещай [причащаться].

Мы предполагаем, что отсутствие части текста данного правила в ряде списков (см. выше) вызвано жестким и неукоснительным соблюдением указанного ограничения, в связи с чем надобность в таком послаблении для «съвершеных» не существовала.

Следующее разночтение содержится в правиле № 61 по Осн.<sub>6</sub>, Осн.<sub>4</sub>, Солов.<sub>3</sub>, Солов.<sub>5</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Осн.<sub>8</sub>, Рум.<sub>2</sub>, Арханг., Плиг., Рогож.<sub>2</sub>, Кир.- Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Погод.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>, Рогож.<sub>3</sub>:

### Син.

Аже будеть, рече, человъкъ яжался и гной изъядьна, достоить ли ему причащатися?

### Солов.3

Аже будеть, рече, челов **к**къ жеглъся и гной идеть изъ ядьна, достоить ли ему причащатися?

Если случится так, сказал, что человек прижегал язву и гной из язвы [пойдет], можно ли ему причащаться?

### Oсн. $_6$

Аже будеть, рече, человым сжался и гной идеть изъядьна, достоить ли ему причащатися?

Если будет так, сказал, что человек сжался и гной из язвы идет, можно ли ему причащаться? Если случится, сказал, что человек прижегал язву, и гной из язвы идет, можно ли ему причащаться?

### Рогож.3

Аже будеть, рече, челов къ и гной идеть изъ ядъна, достоить ли ему причащатися?

Если будет так, сказал, что человек и гной из язвы идет, можно ли ему причащаться?

В Рогож. 3 глагол «яжался» или «жеглъся» явно опущен, из-за чего нарушена вся логика повествования. Вариант Осн. 6 («сжался») нужно считать испорченным «ѣжался», так как, вероятно, здесь произошла замена «е» на «с». Также испорченным чтением является вариант Солов. 3 («жеглъся» вместо «яжался», «ѣжался»). То есть, начальное чтение содержится в Син. В то же время в Син. отсутствует глагол «идеть», который, возможно, здесь и необходим, но как нам представляется из внутренней логики правила, его здесь вполне могло и не быть в протографе.

Еще одно разночтение обнаружено в правиле № 69 по Рум.<sub>1</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Погод.<sub>1</sub>, Солов.<sub>4</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>7</sub>, Барс., Соф.<sub>2</sub>, Осн.<sub>6</sub> спискам:

#### $C_{IIH}$

а оже, владыко, се друзии наложници водять яв'к и д'ктя родять, яко съ своею.

а если, владыко, <сe> другие наложниц водят не скрывая и дитя родят, как от своей [жены].

## $Coф._1$

а оже, владыко, се друзии наложници блядуть яв и дътя родять, яко съ своею.

а если, владыко, другие с наложницами живут не скрываясь, и дитя родят, как со своей [женой].

Если в Син. под «водять» следует понимать «живут как со своею женою» (что подтверждается ниже — «дѣтя родять, яко съ своею [женою?]», то под «блядуть» понимается «блудят от жены», что по нашему мнению нарушает логику текста данного правила.

По некоторым спискам Кормчей мы имеем три варианта прочтения правила № 74 из «Вопрошания Кирика»: первый – по Осн.<sub>6</sub>, Солов.<sub>4</sub>, Осн.<sub>5</sub>, Осн.<sub>7</sub>; второй – по Погод.<sub>3</sub>, Рум.<sub>1</sub>, Соф.<sub>1</sub>, Соф.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>; третий – по Погод.<sub>1</sub>.

### Син.

Оже въ недѣлю и въ суботу и въ пятокъ лежить человѣкъ. а зачнеть дѣтя, будеть любо тать, любо разбоиникъ, любо блудникъ, любо трепетивъ.

Если в воскресенье, и в субботу, и в пятницу лежит человек, а зачнет дитя — будет либо вор, либо разбойник, либо трус.

### $Рум._1$

Оже въ недѣлю и въ суботу лежить человѣкъ, а зачнеть дѣтя, будет любо тать, любо разбоиникъ, любо блудникъ, любо трепетивъ.

Если в воскресенье, и в субботу лежит человек, а зачнет дитя, будет либо вор, либо разбойник, либо блудник, либо трус.

### $Coл._4$

Оже въ недѣрлю и въ суботу лежить человѣкъ, а зачнеть дѣтя, будеть любо тать, любо разбоиникъ, любо трепетивъ.

Если в воскресенье, и в субботу лежит человек, а зачнет дитя, будет либо вор, либо разбойник, либо трус.

### $\Pi$ огод. $_1$

Оже въ нед клю и въ суботу и въ пятокъ лежить человекъ. а зачнеть д ктя, будет любо тать, любо райбоиникъ. любо трепетивъ.

Если в воскресенье, и в субботу, и в пятницу лежит человек, а зачнет дитя, будет либо вор, либо разбойник, либо трус.

Судя по ответу епископа Нифонта на этот вопрос: «А ты книгы годяться съжечи», – речь идет об одном из так называемых «худых номоканунцев», чем, как нам кажется, можно объяснить возникшие в этом правиле разночтения, что, по-видимому, обосновывается отсутствием авторитета этих рукописей и произвольным их цитированием.

Следующее разночтение содержится в правиле № 81 по спискам Кормчей Краткой редакции «Вопрошания Кирика» (Осн.<sub>1</sub>, Осн.<sub>2</sub>, Чуд.<sub>1</sub>, Сол.<sub>2</sub>, Сол.<sub>1</sub>, Соф.<sub>3</sub>):

Син.

А оже дьякъ поиметь жену и уразумъеть, аже есть не дъвка? – Пустивъше, рече, тоже стати.

А если дьяк возмет жену и узнает, что она – не девица? Отпустив, сказал, тоже ставить (в попы).

 $Och._1$ 

А оже дьякъ поиметь жену и уразумътеть, аже есть не дъвка, стати ли ему в попы? Пустивъще, рече, тоже стати.

А если дьяк возмет жену и узнает, что она – не девка, ставить ли его попом? Отпустив, сказал, тоже ставить (в попы).

В данном случае в Син. налицо стяжение текста, из-за чего нарушается внутренняя логика этого правила. Полный вариант, по нашему мнению, содержится в тексте статьи № 81 Краткой редакции «Вопрошания Кирика».

По Осн.<sub>8</sub>, Солов.<sub>3</sub>, Погод.<sub>3</sub>, Осн.<sub>3</sub>, Рум.<sub>2</sub>, Арханг., Плиг., Рогож.<sub>2</sub>, Кир.-Бел.<sub>1</sub>, Кир.-Бел.<sub>2</sub>, Погод.<sub>4</sub>, Осн.<sub>4</sub>, Солов.<sub>5</sub> спискам Кормчей также обнаружено разночтение с Син. и прочими списками (кроме списков Краткой редакции) в тексте правила № 83.

Син.

Аже паробъка господа вяжють, бьють, украдъшаго что любо, достоить ставити.

Если слугу укравшего чтолибо, господа вяждут, бьют, можно поставить Солов. 3

Аже паробъка господа вяжють, бьють, украдъшаго что любо, достоить ли ставити.

Если слугу укравшего чтолибо, господа вяжут, бьют, можно поставить

На наш взгляд, в Солов.<sub>3</sub> данная фраза является вопросом (как и в Син.), следовательно, «ли» здесь вполне уместно.

Последнее разночтение, которое мы рассмотрим, содержится в

Син.

Ожели мужь на жену свою не лазить безъ съвъта, то жена не виновата, идучи от него.

Если муж с женой не живет без (ее) согласия, то жена не виновата, уходя от него. Осн.₄

Ожели мужъ на жену свою не лазить не разыдеть безъ совъта, то жена не виновата, идучи от него.

Если муж с женой не живет без (ее) согласия, то жена не виновата, уходя от него.

#### Солов.3

Ожели мужь на жену свою не разидеть безъ съвъта, то жена не виновата, идучи от него.

#### Солов.2

Ожели мужь на жену свою не разиться бесв $\mathbf{t}$ та, то жена не виновата, идучи от него.

Если муж с женой своей не живет без ее согласия, то жена не виновата, уходя от него.

Если между текстами правила в Син. и в Осн.<sub>4</sub> существуют лишь орфографические разночтения, то близкие между собой тексты правил в Солов.<sub>3</sub> и Солов.<sub>2</sub> представляют собой совершенно иное прочтение данного правила: «не лазить» (Син., Осн.<sub>4</sub>) – «не разидеть» (Солов.<sub>3</sub>) – «не розиться» (Солов.<sub>2</sub>). Чтение Син., Осн.<sub>4</sub>, вероятно, подразумевает интимную близость между мужем и женой, Солов.<sub>3</sub> – ясное чтение – «разойдется», Солов.<sub>2</sub> (Краткой редакции) – «развестись». Заметим, что внутрення логика правила, наличие предлога «на» («мужь на жену») подразумевает вовсе не развод.

#### ОСОБЕННОСТИ НАДПИСАНИЯ СПИСКОВ ПАМЯТНИКА

Интересную информацию содержат сведения о заглавии изучаемого нами памятника, под которыми он приводится в списках Кормчих, либо в сборниках канонического содержания. При этом фонетикоорфографические варианты в заглавиях (такие, как Кирик – Кюрик; новгороцкий – новгородский; Кириак – Кирияк; Кирилл – Курилл) мы рассматривать не будем.

В подавляющем большинстве списков «Вопрошания Кирика» читается тип названия памятника, аналогичный с Син. (это можно сказать и о части списков Краткой редакции, а также — о сборниках канонического содержания): «Се есть въпрошание Кириково (Кюриково, Куриково) иже (иж; еже) въпроша (вопроша) епископа новгородского (новгороцкаго) Нифонта и ин къъ» — Син., Осн., Осн., Осн., Сода — Краткой редакции), Чуд.2, Рум., Солов., Погод., Солов., Плиг., Троицк., Троицк., Соф., Соф., Соф., (Краткой редакции), Барс., Кир.-Бел., Кир.-Бел., Осн., Осн., Осн., Осн., Осн., Рогож., Погод., Рум., Погод., Осн., Погод., (сборник).

Кроме того, в сборниках канонического содержания имеется заглавие текста с именем «Кирик», но оно искажено при внесении части правил в состав сборника.

В первом случае заглавие усечено («Се есть въпрошение Кирика»), изменен падеж имени «вопрошателя».

Во втором случае очевидно, что название подгонялось под извлечения из текста «Вопрошания»: «Вопрошание Кирика о просфире» и «От правил русских Кириково вопрошание» (Погод.7).

В другом варианте заглавия вместо имени «Кирик» фигурирует «Кирилл» («Курил»): «Се есть въпрошание Кирилово иже въпроша епископа новгородского Нифонта и ин хъ» – Солов., Солов. (оба – Краткой редакции), Рогож. и Романч.

На основании имеющихся у нас списков «Вопрошания Кирика» мы можем сделать вывод, что имя «Кирилл» появляется в его заглавии в конце XV в. в списках Краткой редакции, и встречается в Кормчих до конца XVI в. (Рогож.₃ и Романч.). В XVII в. «Кирилл» в заглавии уже не упоминается, кроме Сборника Погод.<sub>6</sub>, о котором говорилось выше. Хотелось бы заметить, что правила «Вопрошания» переносились в состав сборников из Краткой редакции «Вопрошания» (об этом говорит яркая текстологическая примета, встречающаяся в текстах Краткой редакции, — правило № 3 звучит так: «Всякому ссуду творится молитва» — в отличие от Син.).

Еще одной важной деталью является упоминание во всех четырех списках Кормчей (Солов.<sub>2</sub>, Солов.<sub>1</sub>, Рогож.<sub>3</sub> и Романч.) имени «Кирик» в правиле  $\mathbb{N}$  52: «тоб $\mathbf{t}$  по $\mathbf{t}$ даю, Кюриче» (звательный падеж от «Кюрик» – то есть «Кирик»).

Таким образом, можно предположить, что истинное имя автора «Вопрошания» – Кирик, а имя «Кирилл» попало в название текста по ошибке (за «Вопрошанием Кирика» следуют «Правила Кирилла митрополита русскаго», что могло в какой-то степени «способствовать» возникновению этой ошибки).

В некоторых списках Кормчей заглавие «Вопрошания» содержит еще один вариант имени автора — «Кирияк» («Кюрияк»), что связано с жизнью и деятельностью еще одной колоритной фигуры Новгорода XII в. — игумена Юрьева монастыря Кириака, которому, правда, не принадлежат какие-либо сочинения. Исходя из того, что имя «Кириак» принадлежит заглавию двух списков — Егоров. и Арханг. (оба они относятся к XVI в.), можно предполагать ошибку в заглавиях этих списков, тем более, что Кириак умер в 1125 г.

Особым вариантом заглавия можно считать содержащееся в Рогож. (Краткой редакции): «Сказание Нифонта, епископа Новгородско-

го». Такое заглавие текста свидетельствует как об авторитете Нифонта (даже спустя пять столетий), так и о попытке писца «выдержать стиль» поставить более высокое лицо в церковной иерархии в начале заглавия (например - «Ответы Иоана митрополита русскаго, нареченного пророком Христа, от церковных книг вкраце Якову Чернорызцу» и др.).

## ТЕКСТ ПАМЯТНИКА И СОПРОВОЖДАЮЩИЕ ЕГО ПРОИЗВЕДЕНИЯ

Рассмотрев заглавия «Вопрошания Кирика», перейдем к рассмотрению текстологического окружения, которое сопутствует этому памятнику на протяжении всей его истории существования в Кормчих книгах. Заметим, что это текстологическое окружение (или «конвой» – как его принято называть) понимается нами как тексты, сопутствующие «Вопрошанию Кирика» (или группам его списков) достаточно постоянно<sup>54</sup>.

Работа по созданию Русской Кормчей, как показал в своем исследовании Я.Н. Щапов, проходила, предположительно, в 60-70х гг. XIII в., и именно на этом этапе в Кормчую вносятся первые три древнерусские произведения (в составе Кормчей они располагаются в хронологической последовательности): «Правила Иоанна, митрополита русского», «Вопрошание Кирика» и «Правила митрополита Кирилла русского» 55. На этом же этапе работы над русской Кормчей в ее состав включаются из сербской Кормчей «Ответы митрополита ираклийского Никиты»<sup>56</sup>.

«Вопрошание Кирика» в составе Кормчей имеет несколько типов «конвоя». Первый из них сопровождает Осн.<sub>1</sub>, Осн.<sub>2</sub>, Чуд.<sub>1</sub>, Солов.<sub>2</sub>, Солов., и Соф., то есть списки Краткой редакции произведения, относящиеся преимущественно к XV в. (кроме Coф.3 - сер. XVI в.). В этих списках Кормчей предшествуют «Вопрошанию Кирика» три произведения: «Ответы митрополита ираклийского Никиты», «Илья, архиепископ Новгородский, исправил с белгородским епископом» и «Правила Иоанна, митрополита русского». При этом «Правила Ильи» оказались в составе Кормчей на втором этапе работы над ее русской редакцией

 $<sup>^{54}</sup>$  Лихачев Д.С. Текстология. Л., 1983. С. 246–247.  $^{55}$  Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI-XIII вв. С. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Там же. С. 169-170.

(в конце 80-х гг. XIII в. – начале XIV в.)<sup>57</sup>. Отметим, что в «конвое» «Вопрошания Кирика» отсутствует третье древнерусское произведение, вошедшее в Кормчую вместе с «Вопрошанием Кирика» и «Правилами Иоанна, митрополита русского», - «Правила Кирилла митрополита русского», что некоторые исследователи объясняют отсутствиотсутствием авторитета этого памятника в Северо-Восточной Руси<sup>58</sup>.

Таким образом, исключение из состава списков Кормчей «Правил Кирилла митрополита русского» и наличие в «конвое» «Правил Ильи» вовсе не означает, что перед нами – поздние списки Кормчей.

Практически аналогичное текстологическое окружение «Вопрошания Кирика» содержится в Синодальном, Барсовском и Софийском II списке Кормчей. Единственное различие заключается в том, что вслед за «Вопрошанием Кирика» следует «Правило Кирилла митрополита русского».

В целой группе списков Кормчей Синодальной редакции в «конвой» «Вопрошания Кирика» не входят «Правила Ильи», а за «Правилами Кирилла митрополита русского» следуют «Правила Максима митрополита русского», вошедшие в состав Кормчей русской редакции в XIV в. Таким образом, в Чуд.2, Осн.8, Сол.3, Троицк.1, Троицк.2, Плиг., Романч., Арханг., Кир.-Бел.1, Кир.-Бел.2, Осн.3, Осн.4, Сол.5, Рум.2 и Рогож.2 списках сохранился тот же состав, что существовал к 80-м годам XIII в. Вместе с «Правилами Максима митрополита русского» добавляются новые статьи, что может свидетельствовать косвенным образом о первоначальности «конвоя» «Вопрошания Кирика».

Сравнимы с первыми двумя типами «конвоя» четвертый и пятый типы.

В четвертом типе (представленном единственным списком Рум.) на втором этапе составления русской Кормчей помимо «Правил Ильи» добавляется «Правило черноризцом»; в то же время «Правила Максима митрополита русского» на этом этапе в Кормчую не входят.

Для пятого типа «конвоя» характерно вхождение в состав русской Кормчей (на первом этапе ее формирования) не одного («Ответы митрополита Ираклийского Никиты»), а двух («По вопросом и ответом беседа Диадоха откровения») текстов из сербской Кормчей. Кроме этих двух текстов, в состав «конвоя» в данном типе входят «Правила

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Там же. С. 189–190. <sup>58</sup> Там же. С. 169–190.

Ильи», а также два древнерусских произведения — «Правила Иоанна» и «Правила Кирилла», вошедшие в состав русской Кормчей вместе с «Вопрошанием Кирика», то есть на первом этапе ее создания.

Подводя итоги описания пяти типов «конвоя» «Вопрошания Кирика», можно сделать следующие выводы: во-первых, наличие в «конвое» произведений, вошедших в состав русской редакции Кормчей на первом этапе работы над ее созданием косвенно свидетельствует о древнем происхождении «Вопрошания Кирика» и его значимости для Руси того периода; во-вторых, более или менее постоянный характер «конвоя» говорит о том, что если и происходили какие-то изменения в тексте «Вопрошания Кирика» на протяжении всей истории его существования, то они не могли не коснуться и окружавших его произведений.

#### ПРОБЛЕМА ИСТОЧНИКОВ ТЕКСТА ПАМЯТНИКА

Разрабатывать проблему источников «Вопрошания Кирика» исследователи начали во 2-й половине XIX в. Много сделали в этом плане А.С. Павлов, Макарий (Булгаков), С.И. Смирнов  $^{59}$ . Их последователями уже во 2-й половине XX в. стали Я.Н. Щапов, Р.Г. Пихоя, Н.В. Понырко, Ф. Томсон  $^{60}$  и другие исследователи этой проблемы.

Как следует из заглавия текста («Се есть въпрашание Кириково, еже въпраша епископа новгородского Нифонта и инѣхъ»), Кирик задавал свои вопросы не только своему владыке, но и «инѣмъ», и Нифонт, отвечая ему, ссылался на сочинения святых отцов Восточной церкви. Однако заметим, что и в тех правилах, в которых нет упоминания каких-либо имен, можно предположить обращение к авторитет-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Павлов А.С. Первоначальный славяно-русский Номоканон; *Макакрий (Булга-ков), митр.* История русской церкви. Т. 3; *Смирнов С.И.* Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912.

<sup>60</sup> Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси в XI–XIII вв. С. 110, 179–180; Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково») // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1973. Т. 1. С. 9–16; Понырко Н.В. Эпистолярное наследие Древней Руси. XI– XIII вв.: Исследования, тексты, переводы. СПб., 1992. С. 11–18; Thomson F.J. The Problem of the Reception of the Works of John IV Ieiunator of Constantinople Among the Slavs: Nicon of the Black Mount And Cirycus of Novgorod // Старобългаристика. 1987. № 1. С. 23–25.

ным святоотеческим текстам. Именно поэтому задачей исследователей наряду с выявлением конкретных авторов и источников, которые использовались в «Вопрошании Кирика», было установить – в каком виде (оригинальном или переводном) они привлекались и Кириком, и Нифонтом.

Сразу уточним, что с некоторыми своими современниками, чьи имена указаны в тексте памятника, Кирик общался лично, следовательно, их знал и Нифонт.

Несколько раз (в правилах № 30, 38, 43) в «Вопрошании Кирика» упоминается некий Клим: «Клим веляше», «Клим молвяше», «Клим вопроша нашего епископа от полоцькаго епископа». А.С. Павлов склонен был видеть в Климе митрополита (или будущего митрополита) Климента Смолятича, с которым как Кирик, так и его духовный наставник могли общаться  $^{61}$ . Но так как Кирик упоминает Клима, то именно он и задавал ему свои вопросы или слышал, что тот говорил по тому или иному случаю из церковной практики.

Еще одно имя, упоминающееся Кириком в правиле № 40, — «чернець—пискупль (монах епископа) Лука-Овдоким». Исследователям «Вопрошания Кирика» не удалось атрибутировать это имя с какимлибо историческим персонажем того времени, в памятнике же дошел до нас его устный ответ на вопрос Кирика («А се мне поведал чернецпискупль Лука-Овдоким») $^{62}$ .

Автор «Вопрошания» пишет в правиле № 45: «Со Оркадием молвихъ со игуменомъ». В упомянутом игумене Аркадии исследователи признают преемника Нифонта на епископской кафедре (1156–1163 гг.), с которым общался Кирик<sup>63</sup>.

Помимо указанных современников Кирика, в «Вопрошании» упомянуты еще двое — игуменья Марина и Феодос. Связать имя первой с конкретным персонажем той эпохи исследователям пока не удалось. Второй же был близок к митрополиту («Феодос, рече, у митрополита слышавъ, напсалъ» — правило № 57)<sup>64</sup>. А. Лященко, рассмотрев этот текст, писал: «В 57-м вопросе, где говорится о телесной чистоте и воздержании, Кирик ссылается на Феодосия по вопросу о «нъделъ»:

<sup>62</sup> Там же. С. 21-51.

-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> РИБ. С. 21.

<sup>63</sup> Янин В.Л. Актовые печати Древней Руси X–XV вв. М.,1970. Т. 1: Печати X – начала XIII в. С. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Там же.

«И Федосъ, рече, у митропролита слышавъ, напсалъ» <sup>65</sup>. Обратила внимание на возможность общения Кирика со своим современником, Феодосием Греком, и Н.В. Понырко: «Некто Федос, в котором допустимо предположить печерского игумена Феодоса Грека, давал канонические разъяснения, также касающиеся недели» <sup>66</sup>.

По всей видимости, ответы современников не могли в полной мере удовлетворить Кирика и он был вынужден (по совету епископа Нифонта) обратиться к византийской канонической традиции.

В первом же вопросе, адресованном Нифонту, Кирик пишет: «А се в невкоторой заповеди налезохъ». Ее аналог встречается и в правиле № 74: «Прочтохъ же ему изъ некоторой заповеди». А.С. Павлов делает вывод о том, что и Кирику, и Нифонту была известна одна из Кормчих, так как только в ней, по мнению исследователя, Кирик мог познакомиться с церковными византийскими правилами. Нифонт дал ей однозначную оценку: «ты книгы годятся сжечи», то есть, повидимому, Кирику был знаком один из так называемых «худых номоканунцев», который не отражал установившиеся канонические нормы. «Худой номоканунец» в рукописях носит название «Заповедь святых отец» и встречается в Древнейшей славянской Кормчей, которая содержит в себе Номоканон Иоанна Схоластика» 67.

А.С. Павлов считал, что полностью и в точных выражениях приводятся правила только Василия Великого, Тимофея Александрийского и Иоанна Постника  $^{68}$ . Кроме этих правил в «Вопрошании Кирика» используются (без уточнений) многие соборные и апостольские правила, входящие в состав полного Вселенского канона  $^{69}$ .

Макарий делит соответственно употреблению этих правил весь текст «Вопрошания Кирика» на девять разделов и выявляет, какие из правил были использованы в «Вопрошании Кирика». Это правила № 83 Карфагенского собора, Иоанна Постника правило № 12, Лаодокийского собора правило № 45, І Вселенского собора правило № 8, ІІ Вселенского собора правило № 7, Лаодокийского собора правило № 8, VI Вселенского собора правило № 92. Все вышеперечисленные

~ 260 ~

 $<sup>^{65}</sup>$  Лященко А. Заметка о сочинениях Феодосия, писателя XII века. СПб., 1900. С 11

<sup>66</sup> Понырко Н.В. Эпистолярное наследие Древней Руси. С. 11.

<sup>67</sup> Павлов А.С. Первоначальный славяно-русский номоканон... С. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Там же. С. 15–16.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Там же.

правила «касательно крещения и миропомазания и, в частности, образа принятия в церковь язычников и латинян» $^{70}$ .

По второму направлению («Правила касательно таинства Евхаристии: совершения литургии и преподавания святых даров) Макарий выделяет такие источники «Вопрошания Кирика»: VI Вселенского собора правило № 29, Номоканон при Большом Требнике, правила № 142 и 144; Дионисия Александрийского правило № 2, Тимофея Александрийского правило № 7, I Вселенского собора правило №  $13^{71}$ .

В правилах «касательно покаяния» источниками были: Апостольское правило № 52, VI Вселенского собора правило № 102, I Вселенского собора правило № 13, Анкирского собора правило № 6, Карфагенского собора - № 7, Григория Нисского правила № 2,  $5^{72}$ .

Говоря о «Правилах касательно священства и духовенства, белого и монашествующего», Макарий выявляет следующие источники «Вопрошания Кирика»: Апостольское правило № 17, І Вселенского собора правило № 8, Неокесарийского собора правило № 8, Василия Великого № 89, Феофила Александрийского правила № 3. 6, Григория Нисского правило №  $6^{73}$ .

Источниками «Вопрошания Кирика» в правилах, говорящих о браке и семье, были полностью приведенные в тексте памятника «Каноны Святого Василия» № 9, 46,  $48^{74}$ .

Обратим внимание на цитирование 9-го канона Василия Великого Кириком в связи с историей византийского права, что в свое времая отметил И.И. Смирнов. Ему же принадлежит интересное наблюдение о связи правила  $\mathbb{N}_2$  4 «Вопрошания Кирика» со статьей «О установлении татьбы»: «дадуть достоиное ... рекше плошити» («О установлении татьбы») – «наим ... рекше лихвы» («Вопрошание»)<sup>75</sup>.

По следующим трем направлениям текста «Вопрошания Кирика» ни митр. Макарий, ни другие исследователи каких-либо источников не выявили.

<sup>73</sup> Там же. С. 231–233.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> *Макарий (Булгаков), митр.* История русской церкви. Т. 3. С. 224–225.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Там же. С. 226–230.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Там же. С. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> РИБ. С. 21–51.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Смирнов И.И. Уставленье татьбы // Труды ЛОИИ АН СССР. М.: Л., 1964. Вып. 7. Исследования по отечественному источниковедению: сб. ст., посвящ. 75-летию проф. С.Н. Валка. (Оттиск). С. 492–493.

В «Правилах касательно быта домашнего и общественного» в качестве источников Макарий упоминает Апостольские правила № 63 и 44, I Вселенского собора правило № 17, IV Вселенского собора правило № 10, Василия Великого правило № 14, Григория Нисского правило № 6.

Таким образом, ученым второй половины XIX в. удалось выявить значительный пласт источников, использованных в «Вопрошании Кирика», но проделать эту работу до конца и ответить на вопрос, в каком виде пользовались ими Кирик и Нифонт — оригинальными греческими текстами или переводами на славянские языки, они не смогли.

До недавних пор исследователи этой проблемой не занимались, за исключением Р.Г. Пихои, который предполагает, что источниками для «Вопрошания» могли быть юго- и западнославянские епитимийники, но каких-либо аргументов в пользу своей не приводит $^{76}$ .

Ф. Томсон исследовал вопрос о восприятии трудов Иоанна Постника Кириком Новгородцем и Никоном Черногорцем, однако ответить на вопрос — пользовался ли Кирик переводами Номоканона Иоанна Постника, или же изучал оригинальный греческий текст, исследователю не удалось <sup>77</sup>.

В то же время Л.А. Герд, изучая труды Никона Черногорца, установила, что в одной из глав труда Никона Черногорца — «Тактикона» содержится четыре аргумента против подлинности Номоканона Иоанна Постника<sup>78</sup>, а это может косвенно свидетельствовать о невозможности использования Кириком «Иоановых заповедей» через «Пандекты» или «Тактикон» Никона Черногорца.

Е.В. Крушельницкая полагает, что Номоканон Иоанна Постника (в первой его редакции, выделенной (как и три другие) М.И. Горчаковым<sup>79</sup>, употреблялся «на Руси едва ли не с самого начала основания русской Церкви»<sup>80</sup>. По мнению исследовательницы, болгарский пере-

Thomson F.J. The Problem of the Reception of the Works of John IV Ieiunator... P. 30.
 Γерд Л.А. Вопросы церковного права в "Тактиконе" византийского канониста XI в. Никона Черногорца: автореф. дис. канд. ист. наук. СПб., 1994. С. 10.
 Горчаков М.И. К истории епитимийных номоканонов (пенитенциалов) пра-

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников... С. 13. <sup>77</sup> Thomson F.J. The Problem of the Reception of the Works of John IV Ieiunator... Р. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Горчаков М.И. К истории епитимийных номоканонов (пенитенциалов) православной церкви. Из отчета о XVI присуждении наград графа Уварова. СПб., 1874. С. 16–20.

<sup>80</sup> Крушельницкая Е.В. Епитимийник преп. Кирилла Белозерского как источник по истории духовнической практики // Монастырская культура: Восток и Запад. СПб., 1999. С. 200–201.

вод Постникова Номоканона в XII в. употреблялся на Руси, и «именно этот текст использовал диакон и доместник новгородского Антониева монастыря Кирик в своих ставших каноническими вопросах к епископу Нифонту»<sup>81</sup>. Однако каких-либо аргументов в защиту своего утверждения Е.В. Крушельницкая не приводит. Заметим, что подобное высказывание выглядит неубедительно, так как не проведено комплексное источниковедческое исследование «Вопрошания», окончательно не выявлены и всесторонне не проанализированы его источники. Тезис Е.В. Крушельницкой можно принять лишь как гипотезу, имеющую косвенное подтверждение, ведь Кирик мог использовать и греческий оригинальный текст Номоканона Иоанна Постника, и его пересказ или перевод вторым лицом.

Заметим, что «Вопрошание Кирика» в редакции 1280-х гг. послужило источником для правила «Аще двоеженец», хотя ряд статей самого правила противоречит «Вопрошанию» 82.

Таким образом, на сегодняшний день, несмотря на серьезные достижения ученых 2-й половины XIX - начала XX в., источники «Вопрошания Кирика» в полном объеме не выявлены и не изучены. Кроме того, не установлено в отношении уже выявленных источников «Вопрошания» - оригинальными греческими текстами или славянскими их переводами пользовались Кирик и епископ Нифонт. Это и является главными задачами дальнейшего исследования этого памятника.

Подводя итоги, сделаем некоторые выводы. На основании текстологического исследования рукописей «Вопрошания Кирика» можно говорить не о двух редакциях памятника, выделенных нашими предшественниками, а о трех.

I – Краткая редакция, список которой был выявлен и подготовлен к печати по Солов. В.Н. Бенешевичем. В дополнение к Солов. мы выявили еще пять рукописей Краткой редакции «Вопрошания Кирика»: Осн., (1405 –1415 гг.), Осн., (кон. XV в.), Солов., (кон. XV в.), Соф.3 (сер. XVI в.) и Чуд.1 (кон. XV в.).

ІІ - Особая редакция, которую выявил С.И. Смирнов по сборникам канонического содержания, самые ранние списки которой восходят к XVI в. Ее особенностью является наличие в тексте «Вопрошания Кирика» заглавий и выявленных А.А. Гиппиусом «новгородизмов», которые имеют древний характер.

 $<sup>^{81}</sup>$  Там же. С. 202–203.  $^{82}$  *Пихоя Р.Г.* Опыт изучения ранних новгородских памятников... С. 9–13.

 ${
m III}$  — Синодальная редакция, отразившаяся в Син. $_1$  и близких ему текстуально списках Кормчей. Списков этой редакции «Вопрошания Кирика» мы выявили 29. Еще 7 списков были выявлены нашими предшественниками.

Существует также и традиция кратких выдержек из «Вопрошания Кирика», которые встречаются в составе сборников канонического содержания. Точное их количество нами не установлено.

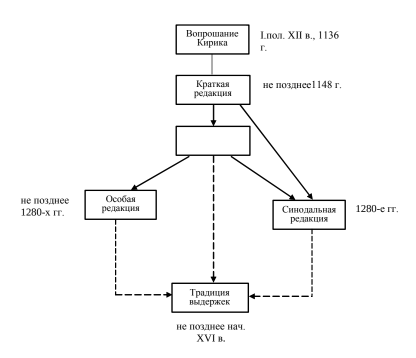
Анализ заглавий текста памятника, так же, как анализ характерных разночтений, показал, что лексические особенности текста «Вопрошания Кирика» практически однородны. Это свидетельствует о бережном отношении к тексту на протяжении всей его истории (XII–XVII вв.).

Анализ «конвоя» рукописей, содержащих «Вопрошание Кирика» в Кормчих книгах, приводит к следующим выводам: — наличие в «конвое» произведений, вошедших в состав русской редакции Кормчей на первом этапе ее составления, может косвенно свидетельствовать о древнем происхождении памятника и его значимости для Руси того периода.

Таким образом, главными задачами дальнейшего исследования является продолжение выявления новых списков памятника, выявление и исследование его источников, лингвистический анализ текстов Синодальной и Краткой редакций памятника. Возможно, это позволит полностью проследить историю текста «Вопрошания Кирика», начиная с XII в.

## Приложение 1

# СХЕМА ВЗАИМООТНОШЕНИЙ РЕДАКЦИЙ «ВОПРОШАНИЯ КИРИКА»



#### «ВОПРОШАНИЕ КИРИКА»

Краткая редакция по списку Российской национальной библиотеки, л. 45 об.—50. 1405—1415 гг. Основное собрание F II № 119

Проведя текстологическое исследование рукописей «Вопрошания Кирика» и доказав существование Краткой редакции памятника, мы вводим в научный оборот самую древнюю рукопись «Вопрошания» Краткой редакции по списку из Основного собрания РНБ (F II № 119) 1405–1415 гг. Еще одна рукопись текста Краткой редакции была подготовлена к публикации в начале XX в. В.Н. Бенешевичем по Соловецкой Кормчей (РНБ. Солов. № 1056/1165) конца XV – начала XVI в. и была опубликована коллективом под руководством Я.Н. Щапова в Софии в 1987 г.

\* \* \*

При передаче текста мы руководствовались следующими правилами: буквы «зело», «кси», «пси», «от», юс малый, «а» йотированное, заменяются соответствующими русскими буквами «з», «кс», «пс», «о», «я» и т.п. Буква «і» передается буквой «и». Сокращенные начертания передаются полностью, титлы раскрываются; «оу» передается как «у». Буква «ь» сохраняется, буква «ь» и «ь» остаются, если они есть в рукописи. Встречающееся в рукописи буквенное обозначение цифр передается арабскими цифрами. Пунктуация современная.

# л. 45 об. Се есть въпрошание Кириково иже въпраша епископа новгородского Нифонта и инѣхъ

Прашах владыкы аще челов кът блюеть причащався? Аще, рече, от объяд ния или от пьяньства, 40 дьний епитемья, аще ли от възгнушения, 20 дьний, аще ли от напрасна — менши. Аще поп — такоже 40 дьнии не служит со ин въздержаниемь. Аще ли по нуж к яко н кого служити нарядить за съ да не служить съ неделю, и паки начнеть служить, епитемью държа от меду, от мяса и молока.

Аще блюет на другои дьнь по причащении, нъсть епитемьи, такоже и на третии. Обаче в суботу и в неделю не поститься, но инъми дьньми исполнити 40 дьнии. Такоже аще ино что творит. А се нъвкоторои заповъди налъ (захаще кто объядъся сблюеть причастье, епитемья трегубь. 40 дьнии, рекше 100 и 20.

Аще ли кто бо бол $\mathbf{t}$ зни ради сблюет причастье, 3 дьни пост, а еже есть облевал, то схранити на огн $\mathbf{t}$ . 100 псалмовъ да испоеть, аще ли его пси вкусять — 100 дьний пост. Всякому ссуду твориться молитва.

Причащение, еже чресъ лъто держати болеи дъя.

От(ъ)ими, рече, в великыи четверток т $\mathbf{t}$ ло Христово яко откладаеши на постныя дни. То держи в ссуд $\mathbf{t}$ , хотя до того же дни, тогда потребишь, а коли хотя вдати — вложи часть в потирь и вина влеи, и тако даи.

Иногда, рѣх, достоит ли отъяти коли хотяче? Грѣх, рече, есть в томъ, еже иногда творити. Всегда единако тѣло христово, но пакъ, рече, дънь честенъ есть на то, в великыи четверток, тогда от(ъ)имаи.

Рѣхъ: ци приливати воды к вину коли даюче, яко то и в великое говѣнье творим служаче постную?

Досыти, рече, одино вино. Си ръхъ како то оконо бес крове отъимаете. И наквапи, рече, ложькою ис потиря когда отимая.

Достоит ли попу своеи жен молитва творити всякая. или в сел х или сд ? По всеи гречьст и земл и области не дають своим женам попове. Аже не будет иного попа близь, а створити. Р х митрополиту: причаститься попадьи у своего попа. достоить? Естли рече то. есть коно и помолче.

л. 46

л. 46 об.

Въ монастыр х уставных, ид кто кресты въздвизают попино чернець, а не игумен в русьст кмь, а в гречьст км игуменъ.

На велик дьнь игумен чтеть еуангелие на литургии во олтари за престоломъ, зря на запад, а дьяконъ по немъ молвить пред олтарем по строцѣ, въ другое зря еуан(ь)глье.

На въздвижение креста не достоить рыбъ ясти черньцемъ, а бълчемъ масла, а во иныя дьни, целовавше кресты, ести все и мясо. Аще ся пригодить на кого надъти, целовати ълше все.

Попъ, бывше своею женою внъ олтаря (честь) еуан(ь)глье и дору ъсть.

Попу б $\mathbf{t}$ лцю, бывъ свъ(о)ею женою пред служьбою дьн(е)мъ, лз $\mathbf{t}$  служити, ополоскавъшеся, а не кланявшеся или не омывшись.

Аще поп въсхощет служити в неделю, и во вторник может совокупитись межю дьн(ь)ма израния. В понедельник своею женою бывъ, того дьни не л $\mathbf{r}$ дзет въ олтарь.

И тако веляше Климъ дати холостымъ причастье на велик дьнь, схраншем чисто великое говъние. Аще и иногда съгръшали, расмотривше, аже не с мужъскою женою или что велми зло, но и еще дързнеть на добро.

А дътя крестяче дати причастье аще и не приношено на вечерню, и на часы, абы хотя и на объдню.

Причаститись достоит попу в монастыр $\mathbf t$  с людми аще бы не служил и пак(ы) коли хотя служити.

Молитвы оглашеные творити болгарину, половцину, чюдину преди крещения 40 дьни пост изъ церкви исходит и от оглашеныхъ; словенину — за 8 дьнии, молоду дътяти все другъ, а оже бы преди за колко дьнии, а то лучши велми, а то по трижды крестящеся тыже молитвы суть, 4 же глаголеться, по 10. тъми огласити.

На вод в 3 кресты творить по ряду, мюром помазати чело, ноздри, уши и сердце, и едину руку правую.

Мьти рож(ь)ши д $\mathbf{t}$ тя, 40 дьнии да не входить въ церковь.

Аже нелзе ся будет причащат(ь) лето или полъ лета, то ополоснутись вечере, а на утрия комкати.

Въ немьж(е) храм в датя родит мьти. не достоить влазити

л. 47

во нь по 3 дьни. Потомъ помьют всюд и молитву сътворять, юже и над ссудомь осквернышимся и вс и ту бывшим, взяти молитва чистая. и тако влазит(ь).

Аще велика ч(е)лъвека кръстиши, аще и блазнъ будеть ему спящу в ту 8 дъний, дати ему причастье не мывшися, но покланявшюся.

А жен $\mathbf{t}$  по обычаю женьскых, или очиститьс( $\mathbf{s}$ ) тоже крести, аще ли явитьс( $\mathbf{s}$ ) в ту 8 дьни, да не разр $\mathbf{t}$ шиться. до неле же очиститьс( $\mathbf{s}$ ).

И раздрѣшено ли давше причащение, но не мытис(ь) ему того дьни, развѣе попъ отеръ губою лице, якоже въ молитвѣницѣ кажет(ь).

Аще кто възмолвяще ему: раздр $\mathbf{t}$ ши бор $\mathbf{t}$ 30 атъ не л. 47 об. умреть. тако больно д $\mathbf{t}$ тя, и глаголеще имъ: «лихо ли, иже тако станеть предъ богомь, нося христову печат(ь) неврежену, аз рад бых, аже мн $\mathbf{t}$  такоже было.

Прашах: достоит ли над младенцемь птти? И въ тъ час, в не же крестивше, не гртховъ бо дтля поемъ над м(ь)ртвыми, но яко над святыми. Должни бо, рече есмы, всякого крестьянина яко свята мнит(и), а бог(ъ) судить встм. Такоже и о сороковустьи повтле, такоже и над великимъ ч(е)ловткомъ повелт непокаявшемъс(я), иному попу веляше птти безъ ризъ. Азъ же слышавъ, идохъ к нему и рече ми: тобт повтдаю, Кириче. Того рад(и) възбраниваю инемъ, атъ и другии боятъс(я) того, аже безъ ризъ поють, и покаються.

Тако подобаеть причащение дати болнымъ и что пѣти аще ся случить вборзѣ? Благословенъ Христосъ Богъ. Таже Трисвятое, и по Отче наш верую въ единого бога, по семь — Вечерѣ твоеи тайнѣ, таж(е) Слава Царю небесныи, таж(е) Господи, помилуи. 4 десять таже молитвы причащенью. И тако дасть святыхъ таинъ, таже водици, (и) приготовити ссуд чистъ: аще възъблюеть — влити в рѣку.

Аще кому хотящю причаститися в неделю, то в суботу измытися рано и пакъ и жен в понедельник на ве(че)ръ.

Аще кровь, рече, идет изъ зубъ, изъ устъ выплевавше, служити нес(ь) бед(ы), но простымъ възбраняите, атъ не велми будут в небреженьи.

л. 48

Аще бес покаянья быль будеть человек и разболиться насмерть, аще ся добр**к** каеть к тоб**к**, дай ему причастье, еще и велми гр**к**шен.

Рех: лзе ли, владыко, холостымъ хотя одинова дати причастье сблюдеши добр 40 дьнии, аще и кром 5 гов 5 кнья. не 5 кдучи мяс, ни меду пьючи, от блуда, да не тако помьруть. Другий отинуд(ь) не причащалься и възбрани, рече, ему, абы пересталъ, иже хощеть 40 дьнии стерп 5 квъ, причащавъс(я) и пак(и) опят(ь) тоже творит, взбраняй рече.

А инии наложници водят(ь) яв **и** д **т** и д **т** и ражають, яко своею, а инии отаи со многими робами. Которое луче? Не добро, рече, ни се, ни оно.

По закону поимающеся малженома аще (ся) годить и причащавшимася има совокуплень(е) на ту нощь. Нѣс(ь) възбраньно тѣмь бо тѣломь и оною одино тѣло бываеть, ци не могли быша писати святии, аже велят причащатис(ь) има ту же и сблюсти вѣлети. Такои женитвѣ нѣс(ь) опитемьи ни трии дьнии, ни мужеви ни женѣ.

Аще девку растлить и пакъ оженитьс(я) иною, достоит ли поставити?  $AT(\mathfrak{b})$  то, рече, не прашаи у мене. Чисту быти и оному, и онои.

л. 48 об. Аще дьякъ поимет жену и уразум **t**||етъ аже есть не д**t**вка, стати ли ему в попы. Пустивше, рече, тоже стати.

Иже от попа или от дьякона попадья сътворить прелюбы? Отпустивъ ю, рече, держати свои сан.

Написано есть в заповъди Иоана Постника. Аще кто украде головныя начальныя татьбы, да не приидеть въ чистительство. Прашахъ того.

Иже будеть, рече, татьба велика, а не уложать ея отаи, но силну прю съставить пред княземь, и пред людми, то не достоить того ставити дъякономь. Иже ли окрадетьс(я), а то уляжеть отаи, то достоить.

Бѣлець попъ безъ жены аще ся случити ему пасти единою токмо, или пьяну, или как? Аще и мертвыя, рече, въскрешаеть – не можеть попомъ быти, тако ж(е) и дьякономь.

Рѣхъ ему: творять инии, слышавше от инѣхъ епископъ, яко заставше в сильцѣ уже удавившес(ь), ту зарѣжет не вынимая, а силце того дѣля ес(ть) поставилъ. Лжють, рече, не молвилъ того никоторыи епископъ.

И притчю рече такову. Яко глаголет господь: азъ ръхъ вам ъсти мяс(ъ), еже есть от земли, а кровь всякого скота живота пролеи на землю. Аще ли ъси – противник(ъ) есть богу, то где кровь внидет(ъ), велми бороняше.

А тетеревину принесли бяху ему на пиръ и повел $\mathbf{t}$  ему преметати чресъ тынъ  $\parallel$  и причащатис(ъ) недостоить, рече,  $\mathbf{t}$ дше.

Яков, брат господень, ничего не възбраняи, развъе блуда и идолъжертвена, давленины, крове, звъроядины, мертвечины. А смердъ дъля молъвливых, иже по селомь живуть, а покаються у нас, а инии въверичину ядять и иное. Злъ, рече, въ злъ ясти давъленина. Аще быша и въверичину яли, или ино недавлено, нъту бъды, велми легче.

Молозива, рече, лихо и не годнъ бы ясти, ясти яко с кровью есть, да быша 3 дьни теляти даяли, а потомъ чистое сами **†**ли.

А иже то распустилася малжена и перед тобою, владыко, тягавшася, что темь опитемь(я)?

И не даи, рече, причащения тому, которыи ею распушаеться, а со ин мь совокупляютьс(я). Ноли умирати начнет, ожь даи.

Иже ли велми зло будеть, яко не мочи мужю держати же-

ны, или жена мужа застанеть, а порты ея грабити начнеть и пропивати или ино зло, да 3 лѣт. Аще ли жена от мужа со инѣм(ь), то мужь не виноват апускуе ю. Аже ли мужь на жену свою не разитис(ь) бе(с) света, то жена не виновата, идуче от него Лѣпо же есть и то приписат(ь) от канонъ святого Василья. Канун 9, яко не по коеи же винѣ женѣ не отпустити мужа своего, яко не оставившиия прелюбодѣица, или ко иному пришед|ши мужеви. Оставленыи же или отпущеныи, живущая с таковымъ не осудиться. Аще убо мужь отступивъ жены к друзѣи приидет к тъ прелюбодѣець не затворить ю прелю(бо)деиствовати, и живущия с нимь прелюбодѣица неза чюжего мужа к собе привести.

Того же правило 48. Пущеная от мужа своего по моему разуму, пребывати подобаеть, аще бо рече Господь аще кто оставит жену разве словеси любод зяньна творить ю пре-

ா 49 ௦௦

любыд вяти. От прелюбод вяния нарещи ю затвори ю ко иному опщению к бо можеть повиненъ быти, яко прелюбод вяния повинен, а жена не гръшна быти прелюбод вица, от Господа опщения ради ко иному нарещися:

Рех(ъ): аже мужь будет грешен человекъ, яко связати и на 10 лет, лзъ ли первие заповедати ему с лъто или два или три, еже отинудъ не ъсти мяс(а) ему, ни меду пити. ни на велик дънь.

л. 50

Аще, рече, опитемья на человъц**t** в неделю или в суботу и въ господъскыя праздники, дати ему все ести, а 40 дънии не велеша, даяша поститис(ь), кром**t** гов**t**нии любо си то перво покаявшес(ь) блуда, субота и неделя, аже самъ кто по воли на колико хотя отлучитис(ь) от чего, а того не бранити, аже ли || яко во Иванов**t** запов**t**ди писано есть.

# КИРИК НОВГОРОДЕЦ. «Вопрошание»

## Предисловие\*

«Вопрошание» – это оригинальное русское богословскоканоническое сочинение, которое по своим признакам относится к сфере церковно-покаянной дисциплины. Композиционно оно построено из вопросов Кирика и ответов на них новгородского владыки Нифонта, автокефального митрополита Климента Смолятича, игумена Аркадия, игуменьи Марины и других лиц. Подавляющий объем текста воспроизводит записи бесед Кирика и Нифонта, некоторые из которых имеют черты фиксации по типу дневниковых заметок. Отмеченная особенность позволяет говорить, что в столь необычном исполнении живой рассказ сочетается с вопросно-ответной канвой. Данная жанровая форма соответствует многочисленным образцам вопросно-ответной литературы в древнерусской, древнеславянской и греческой книжности. На них мог ориентироваться в своем творчестве автор. В ткань бесед целенаправленно включаются специально по тематике бесед отобранные и воспроизведенные церковные правила.

«Вопрошание», в отличие от «Учения», точной датировки не имеет. В широком смысле время создания произведения определяется годами правления архиепископа Нифонта (1131–1156), но скорее концом этого срока. Пункты 21–38, отражающие беседы с митрополитом Климентом, скорее всего написаны в 1147г., когда Нифонт прибыл на собор в Киев и был заключен киевским князем Изяславом в Печерском монастыре за его противодействие возведению Климента в сан русского автокефального митрополита. После смерти Нифонта в 1156 г. Кирик продолжил традицию проведения реферируемых бесед с его преемником Аркадием, пока тот ждал решения о своем посвящении в епископы, состоявшемся в 1158 г. Соответствующий блок записей «Вопрошания» указывает на 1156–1158 гг. На этот период родившемуся в 1110 г. Кирику было 46–48 лет.

-

<sup>\*</sup> Предисловие подготовлено В. В. Мильковым.

Целый ряд вопросов обнаруживает далеко не всегда канонический ход мыслей вопрошателя. К особенностям авторской работы над «Вопрошанием» исследователи относят четко проявлявшуюся склонность автора к апокрифическим и западным, не признанным греческими канонами материалам (правило Бонифация о заказных литургиях)<sup>1</sup>. Ученость и необычайно широкий кругозор автора «Вопрошания» объясняются особыми традициями Антониева монастыря, основатель которого прибыл в Новгород из Рима. Среди обычных для древнерусской эпохи источников Кирик пользовался правилом Иоанна Постника, соборными постановлениями и установлениями отцов церкви (Василия Великого, Тимофея Александрийского и др.). Номенклатура перечисленных в «Вопрошании» грехов сопоставима с «пенитенциалами», в которых подробно регламентируется практика проведения исповеди и рекомендации по наложению епитимий<sup>2</sup>. В «Вопрошание» включались отнюдь не отвлеченные пункты, пригодные на все случаи жизни, но ситуации, точно соответствовавшие реалиям тогдашней новгородской жизни.

Репертуар интересовавших Кирика вопросов был весьма широк. В общих чертах его можно классифицировать по таким тематическим рубрикам: важные вопросы богослужебной практики (№ 14, 20, 22, 70, 95–97, 101)<sup>3</sup>; отношение к причастию (№ 1, 61–63); пищевые запреты, основанные на ритуальных установках (№ 86–91); приобщение к вере

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: *Суворов Н.С.* К вопросу о западном влиянии на древнерусское право. Ярославль, 1893; *Мурьянов М.Ф.* О новгородской культуре XII в. // Sacris Erudiri. Steenbrugge, 1969–1970. V. 19. С. 422; *Кузьмин А.Г.* Падение Перуна. М., 1988. С. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Суворов Н.С. Вероятный состав древнейшего исповедального и покаянного устава Восточной церкви // ВВ. Т. 8. 1901. С. 357–434; Заозерский Н.А. Номоканон Иоанна Постника в его редакциях грузинской, греческой и славянской / Н.А. Заозерский, А.С. Хаханов. М., 1902. С. 3–79 (по второй пагинации); Алмазов А.И. Тайная исповедь в православной Восточной церкви. Одесса, 1894. Т. 2. (о Кирике С. 29–34, 81–82); Заозерский Н.А. К вопросу о тайной исповеди (Отзыв о предоставленном на соискание Макарьевской премии сочинении под заглавием: А. Алмазов. Тайная исповедь в православной Восточной церкви // Христианские чтения. 1902. № 2 (февраль). С. 293–306; Там же. 1903. № 3 (март). С. 387–420; Пентковский А. Покаянная дисциплина христианской Церкви в конце I тысячелетия // ЖМП. 2002. № 10. С. 63–70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Здесь и далее дается общепринятая в публикациях данного памятника нумерация статей.

латинян, иноверцев и язычников (№ 10, 40, 50); вопросы чистоты телесной и духовной применительно к посту и брачным отношениям (№ 26–30, 57, 67–69, 71–73, 77, 80–82, 84, 92–93); отношения полов у мирян и духовенства и борьба с различными проявлениями половой распущенности (количественно преобладают в составе памятника). Применительно к сфере семейных отношений много внимания уделено материнству (№ 42, 46) и детям (№ 31, 49, 51); описываются рекомендации, регулирующие поведение в самых разнообразных обыденных ситуациях (№ 2, 35); дается правовая оценка суевериям (№ 17, 47, 74), двоеверным ситуациям (№ 11, 53, 59). Подвергаются осуждению и запретам некоторые случаи, подпадающие под категорию социального зла (№ 4, 12).

Кирик своими вопросами создает панораму религиозной жизни, которая далеко не всегда укладывалась в христианские нормы и правила. Целый ряд статей наглядно характеризует новгородское общество в переходный период от язычества к христианству. Особенно ценны сведения о проявлении религиозного синкретизма (например, о культе Рода и Рожаниц)<sup>4</sup>, а также казусы, фиксирующие состояние двоеверной религиозности новгородцев<sup>5</sup>.

Кирик выносил на обсуждение довольно острые вопросы, которые обсуждались в напряженной обстановке. Случалось, что архиепископ удалял свидетелей разговора, чтобы не искушать случившихся при беседе людей нежелательными для них темами. Кирик не просто фиксировал авторитетные рекомендации новгородского владыки, но аргументировал собственную точку зрения ссылками на известные ему установления. Порой своими вопросами он ставил святителя в тупик, и тот реагировал либо молчанием, либо ироническими репликами. Черты характера и темперамент Нифонта переданы в произведении очень живо и правдоподобно.

Историография, связанная с изучением памятника, небогата. Единственное монографическое исследование религиозно-канонического содержания памятника принадлежит С. Смирнову<sup>6</sup>. Другие исследовате-

 <sup>4</sup> Щапов Я.Н. Княжеские уставы и церковь в Древней Руси. М., 1972. С. 244–248.
 5 См.: Вопрошание Кириково // Памятники древнерусского канонического права. С. 27 (№ 11); С. 31 (№ 33, 36) и др.

<sup>6</sup> Смирнов С. Древнерусский духовник. М., 1912. С. 35–36, 42–68, 104–132. Этот же автор опубликовал многочисленные параллели «Вопрошанию», выявленные им в канонической книжности Древней Руси (см.: Смирнов С.И. Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 30, 40, 43, 46, 47–50, 69, 73, 78–79, 112–113, 154 и др.)

ли обращались к «Вопрошанию» в связи с изучением церковного права $^7$  или отдельных аспектов религиозной жизни Древней Руси $^8$ . Порою исследование ограничивалось просто систематизацией его содержания $^9$ .

«Вопрошание» с XIII в. включалось в Кормчие книги ранней русской редакции. Само произведение существует в трех редакциях: 1) т. н. Основная редакция (или редакция Кормчих)<sup>10</sup>; 2) Особая редакция (или редакция сборников), которая отражает работу по систематизации статей (в некоторых поздних списках этой редакции автор именуется Кириллом)<sup>11</sup>; 3) Краткая редакция, в которой преобладают ответы на запросы Кирика, соединенные с кратким изложением сути обозначенных ими проблем<sup>12</sup>.

Древнерусский оригинал «Вопрошания», представляющий Основную редакцию, воспроизводится по рукописи XVI в. из Основного собрания БАН. № 21.5.4. Л. 2746 – 2896.

7

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое наследие на Руси XI– XIII вв. М., 1978. С. 102–110, 179–180, 224; Пихоя Р.Г. Церковь в Древней Руси (конец X – перв. пол. XIII в.): Древнерусское покаянное право как исторический источник / Автореф. диссерт. канд. ист. наук. Свердловск, 1974.

<sup>8</sup> Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково» // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1973. Т. 1. С. 9–16; Максимович К.А. Заповеди святыхъ отьць. Латинский пенитенциал VIII века в славянском переводе. М., 2008. С. 23, 78–79, 82, 139–141. 149–151; Турилов А.А. Ответы Георгия, митрополита Киевского, на вопросы игумена Германа древнейшее русское «Вопрошание» // Славянский мир между Римом и Константинополем. М., 2004. С. 221–225, 228–229.

 $<sup>^9</sup>$  *Подскальски* Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси (988–1237 гг.). СПб., 1996. С. 306–310.

<sup>10</sup> Памятники древнерусского канонического права // Русская историческая библиотека / подг. А.С. Павловым. СПб., 1880. Т. 6, ч. 1. Стб. 21–62.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> *Смирнов С.И.* Материалы для истории древнерусской покаянной дисциплины. М., 1912. С. 1–27.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Бенешевич В.Н. Древнеславянская Кормчая XIV титулов без толкований. София, 1987. Т. 2. С. 90–94.

# Древнерусский текст по списку Основного собрания БАН 21.5.4 (рукопись бывш. Плигинского собрания № 14)\*

Л. 274б

Ре е вопрашание кюриково. й вопраша еппа нооугороско, нифонта, и ийт. ги блеви шче. Праша влкы. аще члкъ блюе причащавсм. аще ре ш обывденіа. или ш піаньства блюе лм. дни. епи тега. аще ш водгняшеніа лк. аще ш напрасныга а мне. аще по да тако. м. дни не сляжи. съ инт въ держание. аще по ноужи гако нтеко нарати сляжити да см. да не сляжи с нелю. и па начне сляжити шпитею дръжа ш медоу ш маса ш молока; Дще блюе на дрягіи днь по прищеніи. то нтетя да то епитеи. тако и на ле. и. шбаче в сой и в йлю. не постити. но интеми исполнити дньми ли. тако аще и почто твори. а се нте в которои даповте на лтегоубь ли. Дній. сто и двадесмть. :

Л. 275а

<sup>\*</sup> Подготовка текста В. В. Милькова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В Кормчей XIII в. в этом месте стоит слово **болѣдни.** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По списку Кормчей XIII в. вместо и почто стоит ино что.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В других рукописях – м. днии да поститьсм.

 $oldsymbol{I}$  осто $\mathring{oldsymbol{n}}$  ли  $\hat{oldsymbol{
ho}}$  глинн $oldsymbol{S}$  с $^{S}$ доу. Wсквернь 🖊 шоὖ млтва творити. ци толико древљноу. а инт избивати; ТАко доеваноу, тако глинн8 тако меди и стъхв и сребрв творитъ всев млтва; да оупокои сице вельше слоужити сорокооутье. на грв се. ю. а на .5. коунъ фдиною. а на. ві. к8нѣ двоичи. й како мога. но все да то едино. й пъ нії в й служба. То вино и тыпанъ. и свъще и про скоуры. всега же служи .г. ми проскурами. 🛍 н8 велик8ю пре доры выгати. Иде мотвыи не вмънмю. а whъ двъ за оупокон. а вино свое держи коупи корчагу. тако и тыпанъ. а на то емли собъ. а испрашан ре. или са разумън. ко ли ти дати въверицъ. а на то елико сл8жебъ. рагложи свъчи и все от емв. а еже бы елико соубо внимати. Да то и до сорочи. Wea много выває свъ. и въвериць .м. Что об велми добро, аще не свою нель боуде. а другу рещи.

и помани wнсаго, аще бывыи набоженка; на дела рекше лихвы. Тако велаше оучити.

Л. 275.\*

аже попа то рци емв. недостой слоужити. Аще то не wстанеши. А  $\tilde{\epsilon}$  простьца. То рци емв недосто  $\tilde{\mu}$ . Имати и на. МНТ рци г $\tilde{\rho}$ Т не моавше. Даже не мо го $\tilde{\gamma}$  см хабити. То  $\rho$ 5 ци й бо $\tilde{\gamma}$ Т е мл $\tilde{\rho}$ Ди. Возмете ле r5 ко. Аще по па квнъ далъ еси. А  $\tilde{r}$ 7. Квны во $\tilde{r}$ Ми Черньца в скимв пострига не даи тсти ско или.  $\tilde{A}$ 5.

В рукописи или. Д. отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

Выделенное курсивом ститъ приписано строкой ниже и обведено.
 Здесь и далее на каждой оборотной стороне листа надписано: Гъй. н. въпросы куриковы.

рома до . и. дин. и слыша еппъ похвали баше. пако то горадно створша. А се влит ртв. и еще БЕ СКИМЫ ЕСМЬ. ПОМЫШЛА ЕСМЬ В СЕБЕ. НО ЛИ к' старости то см постригу. нь ли будог луши тога. но худыи есмь и боленъ; А ченица и чень  $m{\Gamma}$  Цё  $\hat{m{
ho^{\epsilon}}}$ . Ни масла  $m{\Xi}$ сти. В С $\hat{m{
ho^{\epsilon}}}$ .  $m{\alpha}$  В  $m{ar{m}^{\delta}}$ .  $m{\alpha}$  Треп $m{\alpha}$  Б $m{\zeta}$ д $m{\epsilon}$ .  $oldsymbol{\Lambda}$ се паки чернець. н $oldsymbol{t}$ колико пока $\widehat{\widehat{\mathbf{a}}}$ см оу мене. а  $\widehat{oldsymbol{arepsilon}}$ боуде вборут пострищі и во скимв. а ци негодно постригати будочче бе скимы. а ми ты повели то бы добро;  $\hat{\mathbf{P_E}}$  добро еси помысл $\hat{\mathbf{n}}$  ее си оеклъ к старости пострищисм въ ским в; А постри ганїа д $\pm$ лм чернець. поп $\hat{\mathbf{n}}$  еси и постригли. и вь скиму. попоство боль в всего. на то дело на weще нїє. и оударй чело; А се вако. шже жены наиболе кланмюся до демля в cov. то mov да впокон кла $^7$  $\mathbf{F}$ орони ревелми то. в пато по верни не дан *наемса* $^8$ ; а в нелю по верни достой. Латыни похоще. правослаго кошнїа<sup>9</sup>.

Л. 276а

ЖЕ БОУДЕ КЫЙ ЧЛКЪ В ВЪРЪ И В КЪЩНЇЙ В ЛАТЬСКО. 10 И АБІЕ ВОСХОЩЕ ПРИСТУПИТИ К НА. А ТО ХОДИ В ЦРКО ПО .Д. ДНІИ. А ТЫ ПЕРВІЕ НАРЕ ИМА ЕМУ. ТАЖЕ .Д. МЛТВЫ. СЪТВОРАЙ ЕМУ НА ДНЬ. Й ТО ПО .Г. ЖЫ МОВАТЬ. А МАСА НЕ ДАЙ НИ МОЛОКА. И В ОГЛА ШЕНЬ. И ТАКО ВЪ ШСМЬИ ДНЬ И ИЗМЫЕСА. И ПРИ ДЕ К ТОБЪ. И СЪТВОРИ ЕМУ МЛТВЫ ПО ШБЫЧАЮ.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> В данном месте в иных рукописях – патокъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> По другим спискам полное чтение слова – **кланмемсм.** 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> **наємса** относится к концу предыдущей строки, хотя и не отчеркнуто, как ранее в подобных случаях ошибки писца.

<sup>9</sup> крщніа написано внизу строки.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Напротив строки другим почерком на полях написано: **дри.** 

и шблечеші и в порты чтыи. или са са шблече. и надежеши ризы кртилныю и втые. и тако помажещі и сты миро. и даи емоу свъщоу; 

Т на литврії даси емв пристіє. и тако держи ши. тако и новокрщена. аще мощно и до .й. дне. та законв вельщв. а первое реклъ быше то дни не рагртшати. а поразвитюще. ка бвде члкъ са напса. и шконо тако мовыше. цригородъ ре. токо, в ле тій стане. колии мажв миро. а ма сло ре не мазати; Достой ли ръзати в нелю скотъ. аже сы приготь или птица; Пель чтнъ днь е и праденъ. е ити в црквь и молити. Да то дъль а не томв стане. а й ръзати в нелю что хотыче. ньтоу бъды. ни гръха, спроста шже сы прилв чй. или прадникъ. или гость. или что. Шной не

Л. 276б

къ стымъ. а други  $\mathbf{m}^3$  бороню. не велю ити. сде ве лю добру ему быти. ни другое оуставй.  $\hat{\mathbf{t}}$  ли ми вако в то гр $\hat{\mathbf{t}}$  Велми ре добро твориши. да то д $\hat{\mathbf{t}}$  лм ид $\hat{\mathbf{t}}$ . абы поро $\hat{\mathbf{z}}$ ноу $^{14}$   $\hat{\mathbf{t}}$ сти и пити. а то ино зло борони р $\hat{\mathbf{t}}$ . А прищеніе,  $\hat{\mathbf{t}}$  чр $\hat{\mathbf{t}}$  л $\hat{\mathbf{t}}$ то дежати болии д $\hat{\mathbf{t}}$ ло.

водбранно  $\hat{\epsilon} \cdot \mathbf{A} \stackrel{*}{\epsilon} \operatorname{ce} \mathring{\mathbf{h}} \stackrel{*}{\mathbf{h}} \operatorname{пдо}_{\mathbf{V}} \stackrel{*}{\mathbf{B}}' \operatorname{стран} \stackrel{*}{\mathbf{g}} \operatorname{o} \operatorname{iep} \mathring{\mathbf{h}} \operatorname{m}$ 

Итъ ми ре. в великій чевергъ. тело хво тако шкла даеши на постныта дни. то держи в сосуде доколе хотм. а хотм до того дни. тога потребиши а ко ли хотм вдати. вложи часть в потирь же вина влем

<sup>12</sup> В комментариях к публикации Кормчей XIII в. в РИБ в данном месте рекомендуют читать **о-конть** (т. е. наконец, под конец) или **даконть**, как это прописано в позднейших списках.

<sup>13</sup> Напротив строки на полях иным почерком написано: **гри.** 

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> По сравнению со списком Кормчей XIII в. пропущено ходмче.

### Л. 277а

ни члкъ что си молвй. Дати ем8; Иже то мов дагонатати в не боуде. Смъвше и велми  $z a^2 \rho \Delta$  ше ем8. то ре не есть безъ бжіа повельния; А и прочто ем8 правило стго тимо  $\Delta$  ще кто въренъ е и възбъсить. е ли лъпо ем8, пристити сты таинъ, или нъ Аще не исповъдае таины ни инако х8ли. Да пріиме но не по вса дни. Довлъ во ем8 поне в йлю Изъре тако мовлю тебъ; Достой ли поп8 своеи женъ. матва творй вса каа. или в сейъ или сде въ всеи грестъи дели и шбласти. не даю свой женъ попове.  $\Delta$  не б8де ино попа бли . и створй; Ръ митрополиту. при щати ли попай свое попа достой ли.  $\Delta$  ти ре то  $\Delta$ 

 $<sup>^{15}</sup>$  та дан — отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

 <sup>&</sup>lt;sup>16</sup> В списке Кормчей XIII в. в данном месте стоит асть рече.
 <sup>17</sup> По сравнению со списком Кормчей XIII в. здесь пропущено гръх.

есть ти шконо и помоче;  $\bullet$  то манастыри. иде к ни  $^{18}$  крты възвидае. попи черне не и менъ. в р $^{\circ}$  стъ . а в грестъ игуменъ. А игуме чте е $^{\circ}$  е $^{\circ}$  кла в грестъ игуменъ. А игуме чте е $^{\circ}$  кла а диаконъ по не мови. пр $^{\circ}$  шлтаре стоа по стро цъ. въ другое е $^{\circ}$  гра. А дерно горющное прамо р $^{\circ}$  синапъ. А и па си въ пр $^{\circ}$  честъ и л. мо $^{\circ}$  иметса, по риду жидовина. Оуже было плънен $^{\circ}$  и дапоустън $^{\circ}$  е са да риду. Власт $^{\circ}$  и сво $^{\circ}$ . а оуже бъ ни комоу же ни до кого же; На възвижее

Л. 277б

крта не достой рыбъ всти черньцё. а бвлцё масла. а во иныю дни цвловавше кртъ всти все и масо. аще са готъ гладати. или на ко надвва. цвлова вдше кртъ достой цвловати всв кто лагй в боницу все. 19 и еvле цвлове; А мощи целовати, и с женою свое ю бывше. 20 и вдше и пивше. Попъ бывъ своею женою внв шлтара чть еvле. и дору всть. Попоу бвлцу бывшу с своею женою. За днь. лув служити. шполоскавше до помса. а не клана вше или не мывше; Аще по въсхоще служити в нелю. и въ втони. може съвокупити межоу днема. изранью в понелни. своею женою бы. то дни не лув во штарь. И тако кли вельше

дати пристіє холосты на вели днь. сохранши что великое говъніе. аще инога съгръшали. расмотри

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Видимо, неправильное прочтение переписчиком оригинала. В Кормчей XIII в. вместо ид к н и стоит ид к-то Климъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> В ркп. всє отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки. В этом месте в ркп. пропущено по сравнению с Кормчей XIII в. и мывшесм, но ополоскавшеся до погаса, выделенное курсивом приписано другим почерком на полях ркп. Кормчей, в прочих списках – нет.

вше. аже не с моўскою женою. или что велми дло но и еще дрьднё. на добро. А дѣта кртаче дати пристёе. любо си не приношено, на верню, или на сы. дабы на wбѣдню; Прищати достой поп8 в мона тьи с люми. аще бы не сл8жи. и пакы коли дота сл8жи.

Иже се род8 и роженице краю хлѣбы и сыры и ме̂. Боронаше велми нѣгдѣ ре̂. мо̀ви. горѣ пиющий рожаницѣ; от своета плоти. ничто твораше пога

Л. 278а

HO HU BOZГОРЬ МНИ  $T_{\mathbf{h}}^{\mathbf{x}^{2}1}$ ;  $\mathbf{H}$  в лохани  $\widehat{\mathbf{pe}}$ . В неи мы всм.  $\vec{\Pi}$  иноу водоу вольгавше; Въ  $\vec{\Pi}$  ч $\hat{\vec{\Pi}}$  оую  $\vec{\Pi}$ лю достой ме всти првснои. квасъ житенъ. а икра по все говъние бълце; Праша е каъ е котъ νττικο ρε ποβτασε намъ ρτικο. ιακο не доше цомгра . ега шбрытень. възнеслъсм на нбса. тако дову мъсто то бяїє воднесеніе. а на демли истало поножіє; Се пакы ино слыша пако на коўсю да оупокон. двема свещема поває хаженома быти. или .Д. мь. или коли хотмче лано. а да дравіе. па или тріе. А кли моваше колико хотмче и да довії и да оупокои. а бес про сфотръ. просфотра во и просквромисавше въ ŵ таре. а боле ега не нос $\hat{\mathbf{n}}$  н $\hat{\mathbf{n}}$  ко $\hat{\mathbf{v}}$ ю. цриград $\hat{\mathbf{t}}$  в мана стыри. принесо $\sqrt[\tau]{}$  в боницу. а верху въстане вина и темьгана. Свъчю проскоур8. несоў всм на сло $^*$ боу во шлтарь. а на  $\stackrel{^{\circ}}{\text{берю}}$  не нос $\stackrel{^{\scriptscriptstyle{\mathrm{T}}}}{\text{к}}$  ко $\stackrel{^{\scriptscriptstyle{\mathrm{T}}}}{\text{V}}$ н. ни ка ноуна пѣти. каноў бо пѣти на даоўрени. пра<sup>в</sup>ни  $\mathring{\text{ко}}$  и бес  $\mathring{\text{ку}}$ и. а да оупокои в соуб $\mathring{\text{о}}$ . а кр $\mathring{\text{т}}$ ити на блю дъ. радвъ сочива всм. горо. бобъ. сочевица. риви.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> В Кормчей XIII в. в данном месте стоит ни возгрь, ни мотыла.
<sup>22</sup> По сравнению с Кормчей XIII в. пропущено изъ нега.

на . $\vec{\Delta}$ . части всопше. со пшеницею и с конопл $\vec{A}^{\text{T}}$ . а wвощь которыи имъюще. Се же напс $\vec{a}$ . не гако. творити все то. но раз $^{\text{T}}$ ма р $\vec{a}^{\text{T}}$ . ци коли $^{\text{F}}$  что таково

Л. 278б

пригод $\ddot{\mathbf{n}}$ ;  $\mathbf{A} \stackrel{*}{\epsilon}$  пишо $\ddot{\mathbf{n}}$  на тр $\ddot{\epsilon}$  wtpоц $\mathbf{t}^{\dot{\lambda}}$ . на глав $\ddot{\mathbf{a}}$  и на υμτέ προμτέ; Α το ρε ζα κλοβ μτοτα. τακο δο χο̂ ли ефешане; А се ми повъда чернець. пискупль лу ка. евдоки; Матвы шглашеныю. творити бога рину. половчиноу. чюйоу. прё . крщеніа .м. дни.  $\vec{\mathsf{n}}$  $\hat{\mathsf{o}}$ . 23 ихъ цокве исход $\vec{\mathsf{h}}$  шглашен $\vec{\mathsf{h}}$ . Словениноу za .й. дйи. молодоу д $\pm$ тм $\pm$ и все др $\widehat{\$}$ . а wже бы пр $\widehat{\epsilon}$ za колико діїн. а то л8че веми. а то крщніе по .г. жы ты матвы  $\operatorname{coy}^{\scriptscriptstyle{\text{\tiny T}}}$ . Д. ж $\operatorname{\varepsilon}^{24}$  гатьсм. по л.  $\widehat{\operatorname{ж}}$ ы. т $\operatorname{т}$ ми lacksquare опови достой, хотмче погрetaжати в водlacksquare.  $\mathit{wrnach}^{T,25}$ рвцѣ собѣ давити. Ать не шмочнсм шпмстїе тако и пелена; А на водъ .г. крты твори по раду. помахити миро. чело и ногри оуши. и сфце и едину рукоу правую: Мти роши .м. дни да не в хо  $\vec{A}$  въ цоквь;  $\vec{A}$  се впраша кли наш $\hat{\vec{\epsilon}}$  еп $\hat{\vec{h}}$ а.  $\vec{w}$  поло κα επία η ενεχή επίτ. πόμειο ενομες. ετα πενεφ въ скрани<sup>ю</sup> ли по шбычаю. В рамо рече целовать; lacktriangerоли хотаче млтвlacktrianger творити б $\widehat{\hat{\mathsf{o}}}$ номlacktrianger. пр $\widehat{\hat{\mathsf{e}}}$  гли. трестое. та. стын бже. престаа трце. w нашь. ги помилви. Ві. та матвы да больща; А е не иды к болащемв. а в цокви или в кълін помолиса w нё.

<sup>23</sup> В ркп. Кормчей XIII в. - поста.

<sup>24</sup> В других ркп. – иже.

идмови ты матвы. Шче стын врачю; Дълна ра женска. съ аркадиё молва сь игвмено. а тво

<sup>25</sup> В ркп. wгласи отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

Л. 279а

рашѐ еппа праша, и инта. а покладаше ничто. то ѐ  $\overline{w}$  больдни, в бониць стогати, е $\overline{v}$ лие ць ловати, дора ьсти;  $\overline{A}$  wже нь  $\overline{a}^{\epsilon_2 6}$  са боуде прища ти. льто или по льта. то полосняти вере. а на оутрїа комкати; Иже ли боуде в но. или оутро до шьтда. а вь другій днь. а й ли инако ньлуь. За не всега є. а пре шьтднею шполосноувся. и та ко причащати; Тако и мріа молваше игумеа. то ѐ ре трудовище. тако може бываєть.

В немь храмъ мти дъта роди. не достой владити. во нь. по .г. дни. пото помыю всюдъ и мли тву створа. ю твора на сосудо шсквернь шимь. матвоу водае чтоую и тако влади.

Нже Юрицающе сотоны. рвув возвати.

Торъ рекше .е. ньтоў твое дла. ничто скры
то оу мене. нигде не дръжоу ни таю. а нифо
нтъ. но и сице моваше. тако гонаше W себе.
или ръчію ненавидима врага; Юко повае при
щеніе дагати крщеномоу дътати и мтри.
аще е в покааніи. безъ шпитей, шчтила
дътати. аще и ссало е тако накапищи оусть.
повели дати с сати. тако и всю .п. дній. а до
стогало бы ре. да .п. лът. илика дній дагати пристіє;

Л. 279б

 $\mathbf{P}_{\hat{\mathbf{p}_{\mathbf{E}}}}^{\mathbf{E}}$  емоу. а wже лада дѣти не смыслаче. а в то ре моўскоў полу нѣтоў бѣды. до .ī. лѣ. а двце не пытаи. могу ре и бордо верети. тако ре оу  $\mathbf{A}$ ще велика чака кртиши. аще и бла  $\mathbf{B}$  ва соубо нь боўде емоў спащу в тоў. й. Дній. Дати е

<sup>26</sup> В Кормчей XIII в. **нелут** вместо **нть а.** 

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> В ркп. ва соубо отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

MOV ПОЙЩЕНІЕ НЕ МЫВШ $\widehat{8}$ . НО ПОКЛАНАВШ $^{8}$  ECA: жень по шбычаю женскй. или шүтнтб тоже  $oldsymbol{\Lambda}_{ ext{κρτητη;}}$   $oldsymbol{\Lambda}_{ ext{μμ}}$   $oldsymbol{\hat{\Lambda}}_{ ext{μμ}}$ шить. дондё шчтить; А радржшити. шли да вше прищение, но не мыти ему то дни. разь вт  $\epsilon$   $\stackrel{\frown}{\text{по}}$  wtepъ гоубою лице. Гако в млтвеницт  $\mathbf{\Lambda}$  ще кто водмоваще емоу. ра $\hat{\mathbf{z}}$ р $\mathbf{t}$ ши  $\mathbf{\kappa} \mathbf{a} \mathbf{x} \hat{\mathbf{e}}^{T,28}$ ти бо́до. Ать не оумре тако болно дѣтж. и глше  $\ddot{\mathsf{H}}$  да лихо ли.  $\ddot{\mathsf{H}}$  тако стан $\ddot{\mathsf{E}}$  пр $\hat{\mathsf{E}}$  Б $\vec{\mathsf{M}}$ ь. носм  $\chi \hat{\mathsf{E}} \mathsf{V}$  $_{f r}$ печ $^{f r}$ . неврежен $^{f k}$ .  ${f rack}^{f k}$  р $\hat{f a}$  б $\hat{f b}$ . Аже бы мн $^{f k}$  так $\hat{f c}$  было;  $\Pi$ раша достой ли на млады дътате пъти;  $\mathbf{H}_{\mathsf{H}\hat{a}}^{\mathfrak{W}}$  ч $\hat{a}$  в он же кр $\hat{\tau}$ ивше. не гр $\mathbf{t}$ хов бо д $\mathbf{t}$ лл поемь. всько кртіанина тако ста мити. а бъ соуди всь. тако и w сорокооустьи слоужити повель;  $ag{rak}^{\circ}$  и на велики члко не погавшес $ag{rak}^{29}$ . иному попу вельше пти бе<sup>3</sup> ризъ. аз же слышавъ идо к не . и ре ми тобъ повъдаю куриче. То ра възбранива

Л. 280а

ю инты. ать и дрвгій боюсь то. аже бе ризь пою покаюсь; Зашёше сліцю не достой мртвеца хоронити. не рци тако борзо дтлай. нты како оуспты до захода. но тако погрести. пако еще вы соко. како и втыець еще не съимеца с не. то бо послтанее види сліце. до шбща воскрына; тому туда. то погребе й; Иконоу погребли бъху с мртвеце. не втальнось куто михаила. и не по велт возгребати. кртилнинь рече есть;

\_

<sup>29</sup> В ркп. Кормчей XIII в. – непокаіавшимсм.

 $<sup>^{28}</sup>_{20}$  В ркп. каж отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

Како поває прищеніе даати болны. и что пъти аще годи вборуть; Блівнъ хс бъ. та. трестое. пртаа трце. В ншь. та. Върчю въ едино ба по се вери твоеи таинть. сла рекше. та. стрч. црю неныи. та е на пантикостію. та. бци. та. ги помилчи. м. та млтвы прищенію. и тако дасть сты даро. та водицть. и приго тови сосу чть. да аще възблюе. влити в ртку; Праша достой ли да тому пристіе. аже в ве ликіи пость. съвокуплятся с женою своею; Разгитвасм. ци оччите ре. възержати в го втый в женъ. грт бы в то. рт написа. но влко е бо въ очставть втасстть. пако бро бы блюсти.

Л. 280б

слѣйюю. и фефсъ ре. оү митрополита слыша напса. тако не напса ре. ни митрополи ни фефсъ. Развъ нелм. прадное нели а праднои нели в вси днье, акы нелм. аще створи тако. Запръти ем паки творити зо; И хотмче комоу прищати в нелю то в св, измыти ра но. и пакы к женъ в понелий на веръ; Праша прища ти дъте на вели днь. истави ре. в великоую соубо служивъ. прищене и дору и да по заоурени в наю. та сыръ и ганца. любо сі и не бывали на заоурени. часо не поимъ і; И матву створи и тако дан и прище не. се напса. тъ дълм. й не могоу блюсти. не ъду че до ибъда. а сьсущи коли хотмче прищати. сь савше нътоу бъды. А иже то ръ . ганцё толче в зубы до ибъйи. а велиціи; Иже малы то нъ

ιακο χ $\hat{\mathbf{E}}$ το ποςττω  $\hat{\mathbf{E}}$ . Αμ $\hat{\mathbf{E}}$  нε мογο $\hat{\mathbf{V}}$ . α πρ $\hat{\mathbf{E}}$  ποιο κ $\hat{\mathbf{E}}$  ποιο κογονο κογον κογονο κογον κογονο κογονο κογονο

<sup>30</sup> **тв** — лигатура.

<sup>31</sup> В ркп. Кормчей XIII в. в этом месте — не пои имъ.

тоу въды прищайся; а й свершену. аще единою поточе. то нъ въды прищати. а й многажы а помна. а то аки шбино, того въдбранаи.

 $\Pi$ акы праша сего, коли крти дѣтм. егда е не разрѣ шено. Даже принесg е ни на верню. Ни на даоуреню. Ли работою. Ли оубоство. Или како хотмче. И до ма ничто не пѣли ему. Дати ли ему прищеніе на литоугію. И повелѣ дати, даи рече.

Л. 281а

 ${f T}$ окмо  $\widehat{\mathfrak{oe}}$  корм $\widehat{{f n}}$  дѣтж. или мт $\widehat{{f p}}$ и  $\widehat{{f o}}$ наа или ко рмилица. да не гасть до wбѣда. аще тсть. да не дан детати прищеніа. а на мбедни не ести ен молока. до шсма дни. но единон. Иже буде ре чакъ жегаъсм и гнои иде. идъ вдна. досто й ли ему прищати; Велми ре достой. и не добр อ๊ เъмอฉิ. ท พีกชาล้ะ เซ็ทล. ทท ที่ ทร องุเซา ทฐ๊ องุ др8г $\mathring{\mathbf{n}}$ . по смр $\mathring{\mathbf{a}}$  гр $\mathbf{t}$ ховныи; Аще кровь р $\mathring{\mathbf{e}}$  ид $\mathring{\mathbf{e}}$ ид 28бъ. ид оустъ выплевавше слоужити нъ бъды. но просты възбранати. ать не веми Боу $\Delta^{\delta}$ ) в небреженін; Аще и бес покааніа. Бы Боуде члкъ. и разболит $\hat{\mathbf{b}}$  на смоть. да аж $\hat{\mathbf{e}}$  к то БТ ПОКАЕ, ДОБРТ. ДА Н АЩЕ ВЕМИ ГРТШЕНЪ É. И ПРИ щеніє дан ем $\delta$ . Достой ли  $\widehat{\rho \epsilon}$ , испрати пла й ле жи на тра $\epsilon^{1}$  с с с гобныи. В нем же крохотцѣ;  $\mathbf{H}$ рммо се  $\widehat{\mathsf{pe}}$  достой. испирывати. $^{32}$  развъ шдино антимиса, не достой пра; И не твора в то греха;  $_{f r}$  $\widehat{f t}^{\hat{f r}}$  ли в то грамота ходити ногами.  ${f N}_{
m aже}$  изрвзавъ помече. а слова боуд ${f 8}$  знати;

 $\mathbf{\Pi}$ раша и се. аже попа оувъдае слоужаща несто инъ. а боуде емв снъ. что повае емв творити;

<sup>32</sup> испирати во всех других списках .

**В**сако  $\hat{\rho_{\epsilon}}$   $\hat{\vec{n_0}}$   $\hat{\vec{b_0}}$   $\hat{\vec{b_0}}$   $\hat{\vec{b_0}}$  попу. Zaпр $\vec{b_0}$  ти другое. Wctah $\hat{\vec{b_0}}$  брате. Аще тебе не послу

Л. 281б

шає. повъжь мнт. аще не повъси с ни шсоудиши. Праша пакы а се штроци холостій каюсм оу на. тако блюсти блоў. Да дрвій съблюде колико либо, з а дрвій мало. Даже и падає. Луть ли й в боници быти. и ебліє цтловати. и дора тсти. и повелт но з боро нити все того; Рт луть ли пако з любо си шпою да й прищеніе. съблюше добрт. м. дни. аще и кромт говтніами не тдвче маст. ни медв пью че. Шблвда. ать не тако помроў. дрвій шноў не причащасм. и возбрани ре емв. абы переста. й хоще м. дни. стерптвт прищавсм. то пакы шпм на то възвращаєсм въз бранми ре. Рт емв аже вако, се дрвій налоници, воды тавт. и дть ти роды. тако и с своею. а дрвій штаи съ мно гими робами. которое лвче. не добро ре ни се ни шно.

Рѣ вако. аже поустити свобона. сдѣ ре. шбычан е тако а аѣпше и иного чака выкоупити. абы см и дрвгаа на то накаднила; Но се рѣ. писано е в даповѣди ішна постника. молвй первїе. тако не дати прищенїа • паки молвй по немышлёю. елма соў нѣціи. ни в великіи по, оудержати ш грѣхо не могвще. и ти сами имоуще жены. по баё тѣ по скончани своега даповѣди: аще пре

 $TH^{36}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> В Кормчей XIII в. - любо.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> В Кормчей XIII в. - не.

 $<sup>^{35}</sup>$  Так в ркп. Должно быть в $\hat{\Lambda}$ ко.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> ти – написано внизу страницы на отдельной строке, в других списках в этом месте читается даповъди ти.

идо $^{\mathrm{T}}_{\mathbf{V}}$ , л $^{\mathrm{T}}_{\mathbf{T}}$ та множанша. и не имо $^{\mathrm{T}}_{\mathbf{V}}$  комкати како, zahe กิ้งหอ впадати въ го $\pm$ хи. Тако до $\pm$ х $\pm$  กิ้ง.  $\cot$ ы великій  $\widehat{\mathsf{nb}}$ ,  $\widehat{\mathsf{bb}}$ . Тако да несъгр $\widehat{\mathsf{t}}$ шати. И съ страх $\widehat{\mathsf{w}}$ и тоепето .г. дый. да кокаю на па $\hat{\chi} \chi^{37}$ . и прочи, да другое реку попове. Ци потому да $\hat{\vec{p}}$  на ве $\hat{\vec{n}}$   $\hat{\vec{\Delta E}}$ . толико говън е оутрыпъвши. Да кими ре моука ми испонити то от вида. а како довот мъстъ. в той дапов $\overset{*}{\mathbf{L}}$  молв $\overset{*}{\mathbf{H}}$ .  $\overset{*}{\mathbf{L}}$  не вид $\overset{*}{\mathbf{L}}$ . Или како бы жити в постъ. и не имъти гнъва ни на кого<sup>\*</sup>. с§ пасти чо ф днь, а не пити. а не мовити прадныхъ слове. и в купли не клати. и весдъ ино много. но ты об не дан; По законоу поимающемасм малъженама. аже см годи и прищавшемасм имъти има и съвокупленіе на тоу но. нъ въ ZEDANHO. ТТЫ БО ТТЕЛО И WHOЮ. ЕДИНО ТТЕЛО БЫ ває. ци не могли быша писати стіп. аже вежть  $\Pi \rho \hat{\Pi} \Psi \Lambda \Psi \hat{\Pi} \Psi$ и женивь ньтоу шпитен, ни три дни. ни моужеви ни женъ; Но ега, хотаще прища ти. съблющее даповъ . днь пре, а после , дрвти. ино все аще не боуде шпитен; въчтовающи см на бр $\hat{a}$  wбщеніа. Прочт $\check{o}$  ем $\delta$  тимо $\hat{d}$  кано $\hat{v}$ , аже велить блюсти, нёлю и соуботоу · «

\_

<sup>37</sup> В древнейшем списке епитимийного номоканона Иоанна Постника место это читается в том же самом переводе, в каком читал его Кирик. Ср: и кльма же соуть нѣции ноужею быстро ни въ великыи постъ оудрьжатисм Ѿ грѣховъ не възмогоуще, и ти же сами многажды имоуще жены, подобакть по скончании тѣмъ свога заповѣди, ти аще преидоутъ лѣта множаиша, и не имоутъ како комъкати, зане имъ присно въпадати въ грѣхы, да дърьжать свътыи пость великыи вьсь, гако да не съгрѣшать, и съ страхъмь и трепетьмь три дни да комъкають на пасхоу, се же по недомыслью (РГБ. Рум. № 230, Л. 846.).

Л. 282б

**Μ** WHY ρε ΤΟΚΜΟ ΤΟΒΟΙΟ ΑΉΙ ΙΟ ΒΛΙΟΟΤΉ. ΗΟ Β ΤΑΗ ΗΤΕ ρε ΑΔΗ ΕΠΗΤΕΜΙΈ. ΔΙЩΕ СΤΒΟΡΗ 38. ΕΟΛΕ ΕΜΎ ΗΕ ΒΕ ΛΗ ΤΒΟΡΗΤΉ ΤΑΚΟ; ΠΡΟΥΤΟ ЖΕ ΕΜΟΥ ΗΖЬ ΗΤΕΚΟΤΟ ΡΟΕ ΖΑΠΟΒΉΣΗ; Α WHE Β ΗΛΙΟ Η Β COŲ. Η Β ΠΑ. ΛΕΜΉ ΥΛΚΉ, Α ΖΑΥΝΕ ΑΤΉΤΑ ΕΟΥΑΕ ΛΙΟΕΟ ΤΑ. ΛΙΟΕΟ ΕΛΟΫ ΗΝΚΉ. ΛΙΟΕΟ ΡΑΖΕΟΗΝΙΚΉ. ΛΙΟΕΟ ΤΡΕΠΕΤΉ. Α ΡΟ ΤΈΛΕΜΑ WΠΗΤΕΊΑ .Β. ΛΗ . Α ΤЫ ΚΗΝΓΉ ΓΟΧΑ CHE. ΑΜΕ ΒΈΛΗΥΗ Ε ΒΕΛΗΥΗ ΕΥΔΥΎΕ, ΠΡΉЩΑΤΗ ΕΝ ΠΑΥΉ ΑΟ ΠΑΥΉ. ΗΛΙ ΗΔ ΜΥΕ. Η ΤΑΚΟ ΔΗΒΟΒΑΙΜΕςΑ.

И се прочто ему како шпитен избавлые л. ли тургін. за .д. мій. а .к. за .й. а .л. за люто. 39 то ре си напсано. црь бы али иній богатій съ грышающе. а дабали за см и служити. а сами не потружаа ни мала; Се оугодно; Попоу служивше в нелю. а пакы боуде служити ему во вто. достой ли емоу съвокупити с поружие.

hoасмотривше ре аже моло и не въ меже  $r = \frac{1}{2} \frac{1}{40}$   $r = \frac{1}{40} \frac{1$ 

А еже глиема има, шскверньсм. написаное в да повъ . ишана постника. То ре е. е с пристьемъ с женою цъловати. и любити не свою рекше. е или гадыкъ во вста влагати. или шбоугати.

Л. 283а

или повръгше лещи на нен. и съма изиде. или. и гоило прикосноути. инде не в само просто въ

хотеть, кающихся (Л. 2а).
В ркп. меже тъ отчеркнуто спиралью как относящееся к концу

предыдущей строки.

 $<sup>\</sup>frac{38}{39}$  В ркп. Кормчей XIII в. в этом месте читается створить волею.

<sup>39</sup> В пергаменном списке епитимейника Григоровича правило это читается так: избавить бо ихъ і литургій за д мъсмце, и к литургій за й мъсяць, за кі мъсяць л литургій, могоуть слоужьбинци избавити отъ грехъ, аще уотеть, кающиуся (Л. 2а).

врещи. а то съма изыде. то ти е тако. е аще сключить, котомоу попу, или дітакону шлу чить слубы. и съ инть възержание. на нтько лико временъ. и пріиме свои санъ. тако и пре по ставленіа. аще то створи. пре дати шпитета и пото поставить; Аще кто холостъ боуда створи блоў. и ш того са дтта роть. досто ит ли поставити діаконо; Дивно ре сдт внесе но. а шже шною створи. а ш то дтта вуде. аже многажы и съ л. ю; А шже дтвкоу растли. и па кы са шжени иною. достой ли поставити. а то ре не прашаи оу мене. чтоу быти и шному и шнои.

Написано є в заповът имна постника. аще кто оу краде головным налным табы. да не приде в чтитество праша того; Иже боуде рече таба велика. а не оуложа еъ, штан. но синв прю състава пре кидем. и пре люми. то не

Л. 283б

стой то ставити, діаконо. а шжели шкраде тсм. а то оуложа штан. то достой же паробь ка господа<sup>41</sup> вмжоў. быю оукраша что любо. до стой ли стави; Бѣлець по. бе $^3$  жены. аще см сл8чй ем8 пасти. единою токмо. или пітан8. или како; Аще и мртвыга ре въскршага. не м же попш быти. тако и дітако дигакономъ. О потакоствъ. аще ти кає. пріими  $^2$ е. но иное ем $^8$ 

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> В РГБ. Рум. № 231 — господарева.

Л. 284а

вниде, велми боронаше; **А** тетеревину при несли баху емоу на пиръ. и повель ему перемъ тати черес ты. и прищати нестой ре ъдше;

На ковъ бра гнь. ничего не възбранам ре. развъ блоў. идоложрътвена. давленины. крове. звърогадины. мртвены; а смеръ дъла по мовй иже по село живоў. а покають оў насъ. аже то друзій гада въверичиноў. а ино злъ ре. вь злъ гасти давлена. аще быша и въверичи ноў тал. или ино не давлено. нъ тоў бъды. веми лжае; а молозива ре. лихо и негоно бы тасти е. гако с кровію е. да быша .г. дни. те лати дагали. а потомъ чтое сами тали;

 $\mathbf{M}$  повъда емоу попії  $\hat{\mathbf{e}}$ . гада  $\hat{\mathbf{p}}\hat{\mathbf{e}}$  в городъ сё мноди. и whъ помолче;  $\mathbf{A}$  портъ дъла в чем си хота

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> В ркп. Кормчей XIII в. – **гагрить.** 

 $m{\Lambda}$  че хо̂ти. н $m{t}$ т $m{t}$  Б $m{t}$ ды. хотм и в медв $m{t}$ дін;  $m{\Lambda}$ иже то распоустил $m{\hat{a}}$  малажена. и пер $m{\hat{e}}$  то бою в $m{\hat{n}}$ ко тмгав $m{u}$ а̀. что т $m{t}$  wпитеміїа;

Не дан ре прищеніа тому. которын ею распоу щаеть. а съ инт съвокоуплметь. али й оу мирати начне. то дан; Иже ли веми дло буде тако не мочи мужоу держати жены, или жена моужа. а дастане. а порты грабити начне. или

## Л. 284б

пропивати. Или ино зло на  $^{43}$  .г. л $^{\pm}$  аже ли жена  $^{44}$  съ ин $^{\pm}$  то мо $^{\mp}$  не винова поускаа ю. аже ли м $^{\mp}$  на женоу свою. Не раз ид $^{\pm}$  бе $^{3}$  св $^{\pm}$ та. То жена, не виновата идоучи  $\overset{\frown}{w}$  не;  $\overset{\frown}{h}$  но  $\overset{\frown}{e}$ . И то припсати  $\overset{\frown}{w}$  кан $\overset{\frown}{o}$ . Стго васил $\overset{\frown}{a}$  кан $\overset{\frown}{o}$ . И. Тако ни по коеи вин $\overset{\frown}{b}$ . Жен $\overset{\frown}{b}$  не  $\overset{\frown}{w}$  не  $\overset{\overrightarrow{w}}$  не  $\overset{\frown}{w}$  не  $\overset$ 

ТА ко иставившіа прелюбод вица. или къ иномоу. пришёше моужеви. иставленый. или шпущены. живоущіа с таковы, не исоўть аще оубо моў. истоупй жены. к друзы приде. и тъ прелюбо дыець. Зане твори ю прелюбодынствовати. и живоущаа с ни прелюбодына. Зане чюже моў к себы пристави; Того правило м. й.

Поущенаа ѿ моужа своє. по моєму разумоу. пре вывати поває. аще бо ре гь. аще бо кто истави же ноу. ра в словеси любод ванна. твори ю прелю бы д вати. Ѿ прелюбод ваніа нарещі ю. за творі ю кь ино ибщенію. како бо може пови не быти. тако прелюбод ваніа повине. а жена

44 В ркп. Кормчей XIII в. в этом месте добавлено: **\vec{w}** мужа.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> В ркп. Кормчей XIII в. – да.

<sup>45</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо не раз иде написано: не лазить.

не грешна быти. прелюбоденца в га шбщева ра̂ . къ иномоу нарекш $\hat{\mathbf{h}}^{46}$   $\mathbf{N}$ а $^{47}$  поущена ко времени ₩ жены по неженьствоу48 посмгшїа. и по с п8 щена бывши. дане възвратити к нем в первъе.

Л 285а

блоў очбо створи. невъжьство очбо W брака водбранит $\widehat{\mathbf{L}}^{49}$ . Оуне же аще пребоуде тако. лућ ли первіе заповъдати емоу. с лѣт°. или съ два. или съ .г. е шию не тсти ему масъ. ни медоу пити и на великъ днь; Аще од шпите на члить. в нелю и в  $cov^{5}$ , и вь гъскыга пра $\hat{z}$ ники. дати ем $\delta$  все. а .м. дни. не вельше да $^{*51}$  постит $\hat{h}$ , кром $\hat{t}$  гов $\hat{t}$ нїа. Любо си то перво покагавшем $\widehat{\$}$  бл $\widehat{\$}$ да. с $\widehat{\$}$ и нелм. аже са 52 поволи на колико уотм. Шл8чити  $\overline{w}$  его<sup>53</sup>. а  $\widehat{\tau_0}$  не бранити. аже ли тако въ иванов  $\overline{t}$  достой ли жен  $\overline{t}$  моуж $\overline{t}$  свое моу помочи. терпъти шпитен. и<sup>54</sup> мвжв женъ; Достой ре веми волею. Тако и др $\hat{\aleph}$  къ др $\aleph$ г $\aleph$ . и бра  $\vec{\mathsf{E}}$ роу<sup>55</sup>. Добро  $\hat{\mathsf{E}}$  тако и маиженама<sup>56</sup>;  $\mathbf{\Lambda}$  бесть wпи темін соущі праша. аже ре боуде прадникь, гь

<sup>50</sup> В ркп. Кормчей XIII в. в данном месте добавлено: человъкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> В ркп. Кормчей XIII в. в этом месте написано: **Правило мя.** 

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо **На** написано **да.** 

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Читать по невъжьствоу.

<sup>49</sup> Издатели Кормчей XIII в. считают, что это место следует читать как не ВЪДБОАНИТЬСА.

<sup>51</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо дага написано дагаше, у Калайдовича вариант да ащє. <sup>52</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вставлено слово кто.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо его написано чего.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо и написано или.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> **оу** – лигатура.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> В ркп. Кормчей XIII в. вместо и маиженама написано и мальженома.

скыи. В сре, и в п $\hat{k}$ . или стыта бца. и стго ишана. аще гад $\hat{k}$ . Добро, аще не гад $\hat{k}$  лоуче; Просфи не до стой жана печи.  $\hat{\epsilon}$  по шбычаю ен  $\hat{\epsilon}$ . Аже како прі им $\hat{\epsilon}$  ко испечен $\hat{k}$  то н $\hat{k}$  то убърды; Праш $\hat{k}$ , единою просфирою достой ли сл $\hat{k}$  жи. Аже б $\hat{k}$  далеч $\hat{\epsilon}$  в сел $\hat{k}$ . а н $\hat{k}$  где боуд $\hat{\epsilon}$  в х $\hat{k}$  то росфиро. То достой. Аже боуд $\hat{\epsilon}$  в х $\hat{k}$  торгъ гд $\hat{k}$  коуп $\hat{k}$ .

Л. 285б

то не  $\hat{C}$ стой. Аже ли како гд $\mathbf{t}$  не боуд $\hat{\mathbf{t}}$  по но $\hat{\mathbf{t}}$ . То досто  $\mathbf{t}$  великін п $\hat{\mathbf{t}}$ . Аже се емле доры . $\hat{\mathbf{e}}$ . Постн $\hat{\mathbf{t}}$  Диев $\mathbf{t}$ .  $\hat{\mathbf{t}}$  даже не приг $\hat{\mathbf{c}}$  елико диев $\mathbf{t}$  слоужити;

Д шстави ре на дрвгоую нелю. Аче и до лее ивтв быды. тако и нешсщая просфиры. Достой ре проскванса. За .В. или; Праша е и се аже даю сороковстье. Слв жи за оупокои. и еще живи соуще. не може то ре въ зборонити. Аже приност спсени хоттче дше своеи. е творишь. и митрополита гешрги рвска написаща. а ивтв то нигде. Лоуче бы и да быша добрв дроув. порвчили. Давше что. а бы послът исправи. или оубоги. и вст ба ра приемлющи. ега ли емле соро кооутье. В то наоучи и глм. брате абы ти како не согрышати боле. виши ли мртвець не съгрышае;

\_

58 В ркп. Кормчей XIII в. добавлено в этом месте: **како въ.**59 В ркп. **н** отчеркнуто спиралью как относящееся к концу пред

<sup>57</sup> То есть: если же какъ прикоснется къ испеченой (просфорт).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> В ркп. **и** отчеркнуто спиралью как относящееся к концу предыдущей строки.

## (Л. 2746) Вопрошание Кирика,

## который предлагал вопросы новгородскому епископу Нифонту и другим $[ uepesm]^*$

Господи, благослови, Отче!

- 1. Спрашивал у владыки: «Если человек блюет после того как причастился, [то как поступать?]» — «Если, – ответил, – от объедения или от пьянства блюет, [назначается] 40 дней епитимьи<sup>1</sup>, если от отвращения – 20 дней, а если по причине сильной болезни – [то] еще меньше. Если же поп [изблюет причастие] те же 40 дней пусть не служит и во всем другом соблюдает воздержание. Если будет безвыходная ситуация, когда некого назначить служить вместо себя, то не служит [только] неделю, а потом приступает к службе, но, держа епитимью, [не вкушает] меда, мяса и молока. Если сблюет на следующий день после причащения, то нет [за то] епитимьи. Также [если блюет] на третий день [после причащения]. Но [поскольку] в субботу и в воскресенье не постятся, то другими днями недели пусть держит 40 [дней поста]<sup>2</sup>. Также следует считать [сроки исполнения епитимьи], если иные проступки совершит». — «А вот что я обнаружил в некой заповеди<sup>3</sup> [на этот счет]: "Если кто-либо от переедания изблюет причастие, то три раза по 40 дней [тому епитимья, всего] 120 дней. (Л. 275а) Если кто-либо по причине болезни изблюет причастие - пусть постится 3 дня, а то, что изблевал, — пусть сохранит и сожжет на огне<sup>4</sup> да споет 100 псалмов. Если же [блевотину после причастия] собаки съедят, тогда постится  $40^5$  дней"».
- 2. «Можно ли, [у владыки] спросил, оскверненный глиняный сосуд молитвой очищать или только деревянный, а другие разбивать?» [Нифонт велел]: «Как деревянному, так же глиняному, медному, стеклянному и серебряному сосудам $^7$ , всем читается молитва»  $^8$ .
- 3. А за упокой так [владыка] велел служить сорокоуст $^9$ : «На гривну 5 раз [в неделю] $^{10}$ , на 6 кун раз [в неделю], а на 12 кун дважды [в неделю] или столько, сколько может [быть оплачено из такого расчета] $^{11}$ . Но всё это [плата] только за одного. [За нее] и пение

\_

 $<sup>^{*}</sup>$  Перевод В. В. Милькова.

и служба, включая [траты на] вино, фимиам, свечи и просфоры, которые несет тот, [кто заказал сорокоуст]. Всегда служи на трех просфорах<sup>12</sup>: прежде, одну большую, которая предназначена для Доры<sup>13</sup>, нужно отложить. [Она], для службы по умершему, не применяется. Остальные две — за упокой <sup>14</sup>. А вино свое храни, купив [для того] корчагу<sup>15</sup>. Также [держи] ладан. [Назначь плату] на том и бери себе. Только [сначала] спроси, — сказал, — или сам разберись (выясни), сколько тебе дать вевериц, [а в зависимости от того, сколько необходимо провести] служб — распредели свечи и [остальное] всё». Задал вопрос ему: «А если некоторое количество суббот придется [дополнительно] вынимать [необходимое] за умершего до исполнения Сорочин<sup>16</sup>, то много будет нужно свечей и [недостаточно для того] 40 вевериц?»<sup>17</sup>. — «А то, — ответил, — весьма полезно. [Даже] если случится не твоя неделя [служить], скажи другому [священнику]18: "Помяни такого-то". Если [сделаешь так], то умерший — богоотмольник (будут отмолены грехи пред Богом)»<sup>19</sup>.

- 4. А [тех, кто] ради процентов, называемых лихвой<sup>20</sup>, дает в долг, так велел наставлять: (Л. 2756) «Если это поп, то скажи ему: "Не следует тебе служить, пока того не оставишь"<sup>21</sup>. А если мирянин, то скажи ему: "Не следует тебе брать проценты, а мне, скажи, грех не сказать [тебе о том]"<sup>22</sup>. Если же не могут отказаться [от лихвы], то скажи им: "Будьте милосердны! Берите немного<sup>23</sup>: если по пять кун дал, то возьми [сверх того] три куны или четыре<sup>24</sup>"».
- 5. [Я справился]: «Когда постригал монаха в схиму, [то] не давал ему есть скоромного до восьмого дня<sup>25</sup>. [Верно ли делал?]». И, услышав, епископ похвалил [и сказал], что все правильно было сделано.
- 6. А вот, [что еще] сказал владыке: «Сам я пока без схимы, но думал про себя, что, может быть, к старости тоже постригусь. Может быть, к тому времени [это] было бы более достойным, только [доживу ли], слабый да больной?»<sup>26</sup>
- 7. А черницам и чернецам [Нифонт] не велел есть масла ни в среду, ни в пятницу, если будет петься тропарь $^{27}$ .
- 8. Вот еще некий чернец исповедовался у меня<sup>28</sup>. «Если будет необходимость, спрашивал [владыку, после того], не откладывая, постричь его в схиму, не возбранено ли мне постригать, будучи самому не в схиме? Если ты мне позволишь, это было бы хорошо». Отвечал [владыка]: «Ладно ты думал, когда сказал, что к старости постричься в схиму. На то ты и поп, чтобы совершать пострижения монахов, [по-

- этому] постригай его в схиму $^{29}$ . Священство превыше всего. Для того оно и существует, чтобы освящать». И я ударил челом [пред владыкою].
- 9. «А вот, владыко, [как поступать с] теми женщинами, которые сильнее [обычного] кланяются до земли в субботу, говоря так: "За упокой кланяемся"?»  $^{30}$  «Самым строгим образом запрещай, ответил. В пятницу после вечерни не позволяй кланяться  $^{31}$ , а в воскресенье по вечерне можно».
- 10. [Просил владыку разъяснить: (Л. 276a) «Как поступать], если будет какой-либо человек крещен в латинскую веру и захочет перейти к нам?»<sup>32</sup>. — «Пусть семь дней ходит в церковь. Сначала ты дай ему имя и по четыре молитвы читай ему на день, которые повторяются трижды<sup>33</sup>, как об оглашенном<sup>34</sup>. Не давай [ему] ни мяса, ни молока. На восьмой же день пусть вымоется и придет к тебе. Прочитай над ним молитву как положено, и после того как переоденешь его в одежды чистые или сам оденется, облачи его в одежды крестильные и венец. [Сделав] так, помажь его святым миром<sup>35</sup>, и дай ему свечу. А на литургии дай ему причастие и держи его как новокрещенного по возможности до восьмого дня. Так предписывает закон»<sup>36</sup>. А сначала [владыка] сказал, чтобы в тот же самый день не разрешать<sup>37</sup>, дабы понять, каков будет человек<sup>38</sup>. Сам [об этом] написал и под конец<sup>39</sup> сказал так: «В Царьграде [при перекрещивании человек] только в опояске стоит<sup>40</sup>, когда его помазывают миром, а маслом, — сказал, — не [положено] помазывать»<sup>41</sup>.
- 11. [Спросил]: «Следует ли в воскресенье резать скот и птицу, если будет такая необходимость?» «Воскресенье чистый<sup>42</sup> и праздничный день, для того чтобы идти в церковь и молиться. Поэтому пусть не считаются помехой [хлопоты]. Если резать в воскресенье по неоходимости нет ни беды [в том], ни греха. Просто ли случится что-то: или праздник<sup>43</sup>, или гость, или что еще другое. Вовсе это не возбраняется»<sup>44</sup>.
- 12. А еще вот что я спросил: «[Некоторые] идут в дальнюю страну в Иерусалим (Л. 2766) к святыням. Иным я запрещаю, не велю [туда] идти, а велю здесь пребывать и [жить] добродетельно. Ныне [вот] в иной раз наложил запрет. Есть ли мне, владыка, в том грех?» «Очень, одобрил [владыка], верно поступаешь. [Кто-то] для того идет, чтобы праздно<sup>45</sup>, не работая, есть и пить<sup>46</sup>. А кроме того, и иной вред бывает, [поэтому], велел, запрещай!»<sup>47</sup>

- 13. О причастии, которое в течение всего года надо держать на случай причащения больных, [Нифонт сказал так]: «В Великий четверг, сказал, приготовь Тело Христово, которое приготовляешь (откладываешь) на постные дни [для литургий], и храни его в сосуде 48 до того дня, когда потребуется. А если нужно будет его дать [больному], то вложи часть в потир и вина влей, а после этого дай». «А в другое время, спросил, можно ли приготовить, чтобы [использовать], когда потребуется?» «Грех, ответил, в иное время это делать. Всегда одинаково тело Христово. Но, сказал еще, только единственный достойный того день есть для того, и этот день Великий четверг<sup>49</sup>. Тогда и откладывай».
- 14. Спросил: «Доливать ли воду к вину, когда даем [причастие], как это мы делаем в Великий пост, отправляя постную службу?» «Довольно, ответил, одного вина» $^{50}$ .
- 15. Кроме того, вот о чем спросил: «Как то причастие без крови [Христовой] вынимать?» «Накапай, ответил, ложкой из потира, когда вынимаешь» $^{51}$ .
- 16. «Если, спросил, падает кто в припадках, дать ли таковому причастие?» «Разве только при смерти», ответил<sup>52</sup>. Другие [же] говорят: «Они оставлены Богом, поэтому и не [при смерти] будут, все равно дай»<sup>53</sup>.
- 17. «А что если, спросил, будет какая другая ущербность: или над мертвецом кому-то будет дурно, или над бесноватым [кто-то вскричит]<sup>54</sup>, или голова болит, или воротит (тошнит)?» «Если в тех болезнях [человек] сохраняет здравый рассудок, ни икон и ничего другого не хулит, (Л. 277а) на людей ничего не наговаривает дать такому причастие». А что, когда так говорят: «[Если богохульствует, то] надо будет в нем запечатать [это]<sup>55</sup>». Посмеялся [владыка] и сильно укорял таковых<sup>56</sup>. Сказал: «Ничего не происходит без Божьего повеления».
- 18. Прочитал ему (Нифонту) правило святого Тимофея: «Если кто из верных взбесится, можно ли ему причаститься Святых Тайн?» «Если не нарушает тайны, не хулит ее каким-либо образом, пусть принимает причастие, только не в любой день надлежит ему [причащаться], а по воскресеньям». «И я, сказал, тоже наказываю тебе» 57.
- 19. «Следует ли попу читать молитву какую-либо над своей женой  $^{58}$ , будь то в селе или здесь?» «Во всей Греческой земле и ей

подвластной территории не дают попы своим женам [молитвы]. Если только не будет другого попа поблизости. Тогда можно совершить молитву» $^{59}$ .

- 20. Обратился к митрополиту: «Следует ли попадье причащаться у своего мужа-попа. Есть ли, спросил, в том грех?» Помолчал и наконец сказал: «Есть»  $^{60}$ .
- 21. В том монастыре, где Клим $^{61}$ , кресты водружает иеромонах, а не игумен $^{62}$ . Так поступают в русском монастыре, тогда как в греческом [крест] водружает игумен $^{63}$ .
- 22. А игумен читает Евангелие на литургии в Великий день [Пасхи, стоя] в алтаре, лицом на запад. А дьякон за ним повторяет по строке из другого Евангелия, стоя перед алтарем<sup>64</sup>.
- 23. А про зерно горчичное (горюшнок) прямо сказал синапр (синапръ) $^{65}$ .
- 24. А о том, что в пророчестве так сказано: «Десять мужей держатся за ризу иудея»  $^{66}$ , сбылось. Уже было пленение и запустение, когда держались за ризы властей своих, а теперь браться некому и не за что  $^{67}$ .
- 25. На Воздвижение (Л. 2776) Креста нельзя есть рыбу монахам, а белому духовенству масла $^{68}$ . А в другие дни, поцеловав крест, можно есть всё, включая мясо $^{69}$ . А если кому случится взирать или надевать [крест], то поцеловав [его], есть всё. Крест же следует целовать всем, кто ходит в церковь $^{70}$  и Евангелие целует $^{71}$ .
- 26. А мощи можно целовать и тому, кто был с женой, даже если не мылся, а только ополоснулся до пояса, [а также тем], кто ел и пил $^{72}$ .
- 27. Поп, который был со своей женою, пусть вне алтаря читает Евангелие $^{73}$  и ест Дору $^{74}$ .
- 28. Поп-белец, который был со своей женою днем перед службою  $^{75}$ , может служить, ополоснувшись до пояса, но не кланявшись или не мывшись  $^{76}$ .
- 29. «Если поп собирается служить в воскресенье и во вторник, может ли он совокупиться между этими днями, [например], рано в понедельник?» «Быв со своею женою, в тот день не входит в алтарь»<sup>77</sup>.
- 30. Вот как Клим велел давать причастие холостым на Велик день, сохранившим себя в чистоте на протяжении Великого поста: «Если только иногда согрешали [дай], посмотрев, не было ли то с замужней женщиной  $^{78}$ , или какое большее зло $^{79}$ . Тогда снова решится обратиться к добру».

- 31. А крестя дитя, дать причастие $^{80}$ , когда бы ребенка ни принесли [в церковь]: на вечерню или на часы, но только не на обедню $^{81}$ .
- 32. Попу не следует причащаться в мантии вместе с [другими] людьми, хотя и не служит, а тем более если служит $^{82}$ .
- 33. «Если Роду и Рожанице кроят<sup>83</sup> хлеб, сыры и мёд?» «Категорически запрещай. Где-то, сказал, написано: "Горе пьющим Рожанице"»<sup>84</sup>.
- 34. От своей плоти ничто не становится поганым (Л. 278а) ни мокрота, ни кал $^{85}$ .
- 35. «И из лохани, сказал, в которой моются, пьют, другую воду в нее влив» $^{86}$ .
- 36. В Чистую неделю следует есть мед пресный, [пить] житный квас $^{87}$ . А икра на все [время] говения бельцам $^{88}$ .
- 37. Спрашивал его: «Где находится Крест честный?» «Как говорят сказания, отвечал, после того как был найден, [несли его], но не доходя Царьграда воззнесся на небеса $^{89}$ . Так и зовут то место Божие Вознесение, а на земле осталось подножие» $^{90}$ .
- 38. «Вот еще где-то я слышал, что над кутьей за упокой двум свечам подобает быть зажженными, или четырем, или сколько хочешь, но [только] четное число. А за здравие [зажигают] пять или три» 1. Клим же [на это] ответил: «Сколько хочешь [зажигай] и за здравие и за упокой, но без просфоры. Просфора приносится в алтаре, и ее после не носят над кутьей. В Цареграде в монастыре принесут [кутью] в церковь, а сверху поставят вино, фимиам, свечу, просфору, потом несут все на время службы в алтарь. А на вечерню не приносят кутьи и канона не следует петь. Канон надо петь на заутрене праздником и без кутьи, а за упокой [служить] в субботу. А осенять крестом на блюде все части, [составляющие] сочиво, горох, бобы, чечевицу, турецкий горошек, смешанные с четырьмя частями всыпанной пшеницы, [а еще] с коноплей и овощами, какие есть» 2. Это я написал не для того, чтобы так делать, но для памяти, [на случай], если что-либо такое (Л. 2786) понадобится.
- 39. «А то, что изображают на головах трех отроков и некоторых пророков, это, пояснил, вместо клобука. Так ходили ефесяне».
- 40. А это мне поведал чернец епископа Лука-Евдоким<sup>93</sup>: «Молитвы оглашенные<sup>94</sup> совершать так: болгарину, половцу, чудину<sup>95</sup> перед крещением [все] 40 дней [их] поста. Из церкви выходить от оглашенных [надо] славянину за 8 дней<sup>96</sup>. Для малого ребенка лучше

было все совершить разом, а если бы за сколько-нибудь дней, то было бы гораздо лучше. Когда таких крестят, то трижды [читаются молитвы]. Главные же – 4 молитвы, которые повторяются 10 раз. Ими огласить».

- 41. Следует попу, который намерен погружать [крещаемого] в воду, обвить себе руки $^{97}$ , чтобы не омочились запястья, а также [приготовить] пелену $^{98}$ . Воду же осенить тремя крестами и последовательно помазать [крещаемому] миром лоб, ноздри, уши, сердце и [только] одну правую руку.
  - 42. Родившая [дитя] мать пусть 40 дней не входит в церковь 99.
- 43. А вот о чем спрашивал Клим нашего епископа по просьбе полоцкого епископа $^{100}$ : «Если служит епископ постную службу, куда его целуют: в щеку или по обычаю?» «В плечо, ответил, надо целовать» $^{101}$ .
- 44. Когда намереваешься молитву сотворить больному, прежде прочитай «Трисвятое», потом «Святый Боже», «Пресвятая Троице», «Отче наш», «Господи, помилуй». [Читай] двенадцать раз. Также [читай] молитвы за болящего. А если не идешь к больному, то в церкви или в келии [можешь] помолиться о нем. Произнеси те же молитвы и «Отче святый, врач душам…»<sup>102</sup>.
- 45. О женских недугах, [присущих их организму] 103, и о том, как [с такими женщинами] поступать, переговорил с игуменом Аркадием, который (Л. 279а) поставлялся [тогда] в епископы 104. Сошлись на том, что это подобно болезни и не препятствует стоять в церкви, Евангелие целовать и Дору есть. Если нельзя будет [такой женщине] причащаться год, или полгода, то вечером ополоснувшись, утром можно комкать. Если же [женское] будет ночью или утром до обеда, так что и в другой день нельзя будет [причаститься] и если по-другому нельзя, поскольку продолжается у женщины [выделение], то перед обеднею ополоснуться и тогда причащаться 105. Так же и Марина, игуменья, сказала: «Этот недуг и у мужей бывает».
- 46. В котором доме мать родит дитя [в такой] не следует входить три дня. Потом пусть вымоют все водою и молитву сотворят, которую читают над оскверненным сосудом. Прочитайте молитву очистительную и тогда входите  $^{106}$ .
- 47. Кто отрекается от Сатаны вскинет руки кверху, повторяя пять раз: «Нет твоего зла $^{107}$ , ничего не сокрыто у меня [твоего], нигде [ничего] не держу и не утаиваю!» $^{108}$  А Нифонт еще вот что сказал:

«Гонишь от себя [Сатану], если словом на невидимого врага [ополчаешься]» $^{109}$ .

- 48. «Как надо причащать крещенного ребенка и [его] мать?» «Если [мать] после покаяния без епитимьи и очистилась [после родов], то [причащать ее и] дитя, даже если [дитя] сосало [грудь]. Как накапаешь в рот, вели [матери] дать сосать [грудь]. Достаточно будет, сказал. За 10 лет сколько еще дней [примет] причастие!»
- 49. *(Л. 2796)* Спросил его: «А если лазят дети друг на друга, не понимая [что делают]?» «В том, ответил, мужскому полу до 10 лет нет урону, а о девочках не спрашивай. Могут, сказал, быстро испортить [себя]. Таковы, добавил, наши отроки»<sup>110</sup>.
- 50. Если крестишь взрослого 111 даже [после того, как] будет ему во сне совращение в те 8 дней 112, следует его причастить не мывшегося, но склоняющегося [в покаянии]. А женщину, когда очистится [оттого], что присуще ей по природе, тоже крестить. Если она придет в те восемь дней 113, не освободившись от женского, [отложить], пока очистится. И разрешишь 114, когда дашь причастие, но нельзя мыться в тот день, разве только поп оботрет губкою лицо, как в молитвеннике сказано. Если кто-то возразит ему: «Разреши быстро, да не умрет так больное дитя», отвечай им: «Плохо ли [тому], кто предстанет перед Богом, нося [на себе] Христову печать неповрежденной? Я бы был рад, если бы мне так же довелось» 115.
- 51. Спрашивал: «Надо ли малых детей отпевать?» 16 «С того времени как крещены [они], не из-за грехов поем над мертвыми [детьми], но как над святыми. Должны [мы], сказал, к всякому христианину относиться как к святому, [ибо один] Бог судит всех» 17. Так же велел служить и сорокоуст.
- 52. Еще над взрослым не покаявшимся человеком одному священнику велел петь, только без риз. Я же, услышав [об этом], пошел к нему. И [владыка] сказал мне: «Тебе открою (растолкую), Кириче, потому я это запрещаю, (Л. 280а) чтобы и другие боялись, что без риз [их] отпоют. [Чтобы] каялись [перед смертью]»<sup>118</sup>.
- 53. После захода солнца не следует хоронить умершего. Не говори так: «Сделаем побыстрее, может, еще успеем до захода». Но [надо] тогда похоронить, когда еще высоко [стоит солнце], когда еще венец не снят с него<sup>119</sup>. Ибо так в последний раз [умерший] видит солнце до общего воскресения<sup>120</sup>.
- 54. Если кости умерших валяются где-нибудь, то великая награда (велико воздаяние) [будет] тому человеку, который погребет их  $^{121}$ .

- 55. [Был случай], икону святого Михаила погребли вместе с умершим. И не велел ее [владыка] вырывать. Сказал: «Он христианин» 122.
- 56. [Спросил]: «Как следует причащать больных и что петь, если потребуется сделать это быстро?» «"Благословен Христос, Бог наш"<sup>123</sup>, потом "Пресвятая Троица", "Отче наш", потом "Верую во единого Бога". После этого говорится "Вечери твоея тайныя" да "Слава". Потом [начинай] стихиру "Царю Небесный", которая [поется] на Пятидесятницу. Потом "Богородице". Потом "Господи, помилуй" проговори сорок раз. Потом [читай] молитвы к причащению <sup>124</sup>. После этого приобщить Святых Даров. Потом [предложить испить] водицы. Приготовь сосуд чистый, чтобы если вдруг изблюет вылить в реку <sup>125</sup>».
- 57<sup>126</sup>. Спрашивал: «Следует ли давать причастие тому, кто в Великий пост вступает в связь со своею женою?» [Владыка] разгневался: «Или, изрек, учите воздерживаться в пост от жен [своих]?! Грех вам в том!» [Я] пояснил<sup>127</sup>: «Написано ведь, владыко, в Уставе белечском<sup>128</sup>: "Пристойно блюстись, (Л. 2806) ведь это Христов пост"<sup>129</sup>. [И еще написано]: "Если только не могут [утерпеть], то в первую и в последнюю недели [строго воздерживаться]". [О том же] и Феодосий<sup>130</sup>, добавил [я], от митрополита<sup>131</sup> услышав, написал» «Такого не написал, возразил [владыка], ни митрополит, ни Феодосий<sup>132</sup>. Только Светлую седмицу [велел держать] на Светлой седмице все дни как [единый день] воскресенья<sup>133</sup>. Если кто поступит так, [как ты говоришь], запрети ему делать в другой раз. Если же кому захочется причаститься в воскресенье [постом]<sup>134</sup>, то пусть в субботу омоется рано [утром] и снова в понедельник вечером к жене».
- 58. Спрашивал: «Как причащаться детям в Великий день [Пасхи]?» «Оставь, пояснил [владыка], причащение и Дору, которыми в Великую субботу служил, и дай в воскресенье после заутрени. Также [позволь] сыр и яйца, если даже [и] не были на заутрене. [Только] не пой им часов, а, молитву сотворив, причащай». Это написал ради тех, кто не могут себя сдержать, чтобы не есть до обеда. А грудным детям когда хочешь можно причащаться. [Если и грудь] сосали нет беды<sup>135</sup>.
- 59. «А если, спросил, кто-то яйцем тычет в зубы до обедни, в том числе и взрослые?» «Малым [детям], отвечал, в том нет беды. [Пусть] причащаются. А если зрелый (взрослый) [человек] и не больше одного раза ткнет, то нет в том вреда. [Пусть] причастится.

А если многократно, [да еще] понимая, что это плохо, — такого не допускай к причастию».

- 60. Еще спросил его [вот о чем]: «Если крестим дитя, а оно еще не разрешено 136: даже не приносили его ни на вечерню, ни на заутреню работой [занятые родители] или по причине нищеты, а также если не захотели дома ему ничего петь давать ли такому причастие на литургии?» И повелел дать: «Дай, сказал, (Л. 281а) только та, которая кормит дитя, либо родная мать, либо кормилица пусть не ест до обеда. А если поест, то не давай ребенку причащения. Восемь дней в обед нельзя ей ни разу есть ни мяса, ни молока».
- 61. «А если случится, спросил, что человек обжегся и [у него] идет гной изо рта, можно ли ему причащаться?» «Очень даже нужно, ответил, не тот смрад отлучает от святыни. [Страшен не тот смрад], что из уст у иных идет, а смрад греховный».
- 62. «Если кровь, спросил, идет из зубов?» «Выплюнув [ее] изо рта, можно служить нет вреда. Но простым [приобщение Святых Тайн] возбраняй. Пусть не подвергнется большому небрежению [святыня]».
- 63. «Если человек, который жил без покаяния, разболеется и будет при смерти, и [только] тогда перед тобой он искренне во всем раскается, пусть даже если сильно грешен причащение дай ему».
- 64. «Можно ли, спросил, стирать плат, который лежит сложенным на трапезе  $^{137}$ , а в нем крошки?» «Без исключения все [находящееся в церкви], ответил, можно выстирать, кроме одного только антиминса  $^{138}$ , который не следует стирать. [Иные не считают такое грехом], а это великий грех»  $^{139}$ .
- 65. «Нет ли в том греха, если по грамотам<sup>140</sup> [будут] ходить ногами?» «Если кто, изрезав [их], выбросит, а слова будет знать, [то нет беды]».
- 66. Спрашивал и о таком: «Если [духовник] узнает, что поп, который является [ему] духовным сыном, не достоин служить, тогда как нужно ему поступить?» «Всякий поп, ответил, попу брат. Запрети ему сначала, а затем [вели]: "Остановись, брат!" Если тебя не (Л. 2816) послушает расскажи мне. Если не расскажешь осудишься вместе с [ним]»<sup>141</sup>.
- 67. Спрашивал еще: «Если холостые юноши исповедуются у нас и обещают, что будут воздерживаться от блуда, да только один соблюдает себя какое-то время, а другой мало [воздерживается]

и впадает в грех, можно ли им быть в церкви, целовать Евангелие и Дору есть?» И повелел [владыка] всего того не лишать  $^{142}$ .

- 68. Осведомился: «Можно ли, владыко, хотя бы однажды [в году] дать причастие тем, кто 40 дней хорошо сохранил себя, [воздерживаясь во всем], да к тому же и помимо поста не ел мяса, не пил меда и от блуда [уклонялся]? Пусть такие без причастия не помрут, а то некоторые вовсе не причащались». «Запрещай ему, велел, чтобы перестал. А тот же, кто хочет [только] 40 дней вытерпеть, [чтобы] причаститься, то назад опять на то же возвратится 145. Запрещай! сказал» 146.
- 69. Говорил ему: «А что если, владыко, одни открыто заводят наложниц и детей рожают, будто со своею женою, а другие скрытно сожительствуют со многими рабынями. Что лучше?» «Не хорошо, ответил, ни то и ни другое».
- 70. Сказал: «Владыко, а если пустить на свободу [наложницу с детьми]?» «Здесь, отвечал, обычай такой<sup>147</sup>. Только лучше [кроме того еще] другого человека выкупить, чтобы и одна и другая были ему в наказание»<sup>148</sup>.
- 71. Еще вот о чем спрашивал: «Написано в заповеди Иоанна Постника 149. [Там] сначала [Иоанн] говорит, что не надо давать причастие, а затем [еще так] говорит: "из-за безвыходного положения [даем]<sup>150</sup>. Сколько таких, кто в Великий пост не могут удержаться от грехов и [многократно] 151 согрешают, имея жен. Подобает тем по исполнении [наложенной на них] епитимьи [принять причащение], иначе если (Л. 282а) пройдет много лет, а они так и не получат возможность причащаться, поскольку постоянно снова будут впадать в грехи. [Лучше] пусть держат весь Великий пост и стараются не согрешить. И три дня [потом] со страхом и трепетом пусть причащаются на Пасху" 152. И так далее». Попросил [разъяснить]: «Не потому ли попы дают [причаститься] в Великий день Пасхи только тем, кто такой пост выдержал?» — «Вот какие надо муки претерпеть, – ответил [владыка], - это они видят, а как в другом месте в той же заповеди [Иоанн Постник] учит, того не замечают 153. А [наставляет он] – как жить постясь и не гневаться ни на кого, сухо есть через день и не пить [вина], не празднословить, не клясться в торговле и вообще нигде и многое другое. Но ты, – велел [владыка], – не давай [причастие]».
- 72. «А по закону сочетающимся молодым супругам (молодоженам), если они нетерпеливы и не смогут выждать [положенный

- срок], в ту же ночь после причащения иметь совокупление не возбраняется. Прилепится один к другому и становятся одним телом <sup>154</sup>. Или не могли святые [отцы] написать, что велят причащаться им и сразу же после этого не нужно <sup>155</sup> блюстись?» «И так молодоженам нет епитимьи, ни [даже] трехдневной ни мужу, ни жене. Поэтому когда хотят тогда и причащаются, исполнив заповеди, [которые предписывают, как вести себя] за день, а потом на следующий день [после принятия причастия] и все прочее. [Исполнят их], и тогда не будет [им] епитимьи».
- 73. Также о сочетающихся на брачное общение прочитал ему (владыке) канон Тимофея, который предписывает соблюдать чисто воскресенье и субботу<sup>156</sup>. (Л. 2826) А он подтвердил: «Только те два дня [следует] уклоняться от близости. Но [если не смогут, то] втайне, добавил, наложи епитимью. Когда исполнят, что повелено, более не вели так поступать» <sup>157</sup>.
- 74. Еще прочитал ему из некоторой заповеди: «Если в воскресенье, субботу или пятницу ляжет человек [с женой] и зачнет дитя будет [такой] ребенок либо вором, либо разбойником, либо блудником, либо трусом. Родителям же [за то] епитимья два года» 158. «А такие книги следует сжечь!».
- 75. «А если на [кого] будет наложена строгая епитимья могут [они] причащаться только от Пасхи до Пасхи, или раз в месяц?»  $^{159}$  Сильно удивился [владыка]  $^{160}$ .
- 76. А также о том прочитал ему, что от епитимьи избавляют 10 литургий в течение 4-х месяцев, 20 литургий в течение 8-ми [месяцев], а 30 [литургий] в течение года  $^{161}$  «И это, сказал, так написано». «Тогда бы царь или [любой] другой богатый могли грешить [сколь угодно] и давать плату за себя отслужить, а сами нимало [не потрудились бы] $^{162}$ , чтобы перестать [грешить] $^{163}$ . Не угодно [это]!».
- 77. «Если поп служил в воскресенье, а потом снова будет служить во вторник, можно ли ему совокупиться с женою между теми [службами]?» Рассмотрев, [владыка] ответил: «Если молод поп и не может воздерживаться, то не [следует] запрещать <sup>164</sup>. Если воздержится сам то лучше. Не надо налагать невыполнимый запрет <sup>165</sup>. Не то еще больший [будет] грех».
- 78<sup>166</sup>. [Когда владыка обсуждал с нами, что значит «устам осквернение», о которых написано в заповедях Иоанна Постника, то выставил всех присутствующих прочь]<sup>167</sup>. «То [осквернение], разъяснил

владыка, — происходит, если после принятия причастия кто-то будет целоваться с женщиной и любить не свою [супругу], или язык в уста просовывать, или обхватит и, (Л. 283а) повергнув, ляжет на неё, и при этом семя истечет, или гойлом 168 прикоснется куда, или ввергнет его в [иное], а не в само [предназначенное для того] место, а [при этом] семя изыдет. Если такое случится с каким-нибудь попом или дьяконом — отлучить его от службы на некоторое время, [чтобы жил] с иным 169 воздержанием, а потом снова примет свой сан. Если до постановления [попом] нечто из того совершит, то прежде наложить епитимью и потом [можно будет его] поставить».

- 79. «Если кто, будучи холостым, вступит в блудную связь и родится ребенок, можно ли [такого человека] поставить дьяконом?» «Удивительно, отметил, здесь добавлено если "однажды" так поступит $^{170}$  и будет ребенок. А если много раз и с десятью?» $^{171}$
- 80. «А если [кто] девицу растлит, а потом женится на другой, можно ли [такого] поставить?» «Этого, ответил, у меня и не спрашивай. И ему и ей следует быть чистыми».
- 81. «А если дьяк<sup>172</sup> возьмет жену и узнает, что она не девка?»<sup>173</sup> «Пустив<sup>174</sup> [ее от себя], велел, продолжать оставаться [в церкви и служить]»<sup>175</sup>.
- 82. «А если жена попа или дьякона будет совершать прелюбодеяния?» «Разведясь с ней, держать свой сан» 176.
- 83. Написано в заповеди Иоанна Постника: «Если кто уличен будет в краже, подпадающей под головную татьбу<sup>177</sup>, не примет священный сан»<sup>178</sup>. Я попросил [владыку растолковать] это. «Если будет крупное воровство, отвечал, и не постановят (уладят) это скрытно [от других], но большую тяжбу затеют перед князем и перед людьми, то не *(Л. 2836)* следует такого поставить дьяконом. А если проворуется<sup>179</sup> и о том не станет известно, то можно поставить [дьяконом]». «А если укравшего что-либо паробка<sup>180</sup> хозяева вяжут и бьют за это, можно ли такого ставить?»<sup>181</sup>
- 84. «[Вот] поп-белец без жены $^{182}$ . Если случится ему впасть в [блудный грех] только раз, или пьяному, или еще как?» $^{183}$  «Пусть [он] хоть мертвых воскрешает $^{184}$ , постановил, не может быть попом. Также [впавший в блуд дьякон] дьяконом $^{185}$ . Если кто в иподьяконстве и кается тебе прими его. Только нет для него другой епитимьи. Не допусти, чтобы лишился сана $^{186}$ . Эти же [правила применяй] к женатым».

- 85. Спрашивал [владыку], как [воспринимать] ту или иную пищу: «Может быть, мы [монахи] или бельцы, едим что-то, чего не следует?» «Все, пояснил, [можно] есть из рыбного и мясного, если сам не считаешь это предосудительным и не брезгуешь. Если кто считает предосудительным что-либо, но ест грех тому» <sup>187</sup>.
- 86. «А что если, спросил, кровь рыбью едим?» «Не беда, ответил, кроме крови животных и птиц [дозволено]<sup>188</sup>».
- 87. Обратился к нему: «Слышал от других епископов, что так поступают некоторые: как обнаружат в силках уже удавившуюся [дичь], тут же зарежут, не вынимая. [Говорят]: "Силки для того и ставят"». «Лгут! вспылил [владыка], Не говорил такого никакой епископ». И довод 189 привел вот какой: «Так говорит Господь: "Я повелел вам есть мясо, которое от земли, а кровь всякого животного пролить на землю" 190. Если ещь ее (кровь) ты противник Богу. Ещь бескровное». [Остальное владыка] (Л. 284а) настрого запрещал.
- 88. Однажды принесли ему тетеревятину $^{191}$  на пир, он же повелел швырнуть ее через тын $^{192}$ . «И причащаться нельзя, пояснил, съев [такое]. Как сказал Иаков, брат Господень: "Ничего не возбраняй, кроме блуда, идоложертвенного, давленины, крови, звероядины $^{193}$ , мертвечины"» $^{194}$ .
- 89. О том, что касается смердов (крестьян), которые живут по селам, а исповедаются у нас, поговорил: «Некоторые из тех, что едят бельчатину и другое, говорят: "[Считается], что это грех <sup>195</sup>. [Но] противозаконно есть давленину. Если случалось, что бельчатину ели или другое недавленое, то нет беды". Много легче <sup>196</sup> [им так прожить]».
- 90. «А молозиво, сказал, плохо и негоже потреблять, так как оно с кровью. Надо, чтобы три дня [сначала его] теленку давали, а потом чистое сами пили  $^{197}$ ». Поведал ему попин его  $^{198}$ : «Пьют, сказал, в этом городе [молозиво] многие». [Владыка] же промолчал.
- 91. А что касается одежды, [сказал]: «В чем хочешь можно ходить, нет беды, хоть и в шкуре медведя $^{199}$ ».
- 92. «А те молодожены, которые расходились и перед тобой, владыко, судились какая им епитимья?» «Не дай, наказал, причащения тому, кто ею (тяжбою, через суд) разводится и с другим совокупляется. Разве только когда станет умирать, тогда дай. Если тяжкий поступок будет [совершен], из-за которого мужу и жене нельзя

быть вместе, – [например], если жена долг большой за мужем обнаружит, или [тот] начнет одежду ее красть да *(Л. 2846)* пропивать, или какой иной [тяжкий] грех – тогда на 3 года [епитимья]. Если же жена мужу [изменяет] с другим, то муж не виноват, разводясь с ней».

- 93. «Если муж овладевает $^{200}$  женой без ее согласия, то жена не виновата, уходя от него» $^{201}$ .
- 94. Подобает выписать [для таких случаев] и из канона святого Василия<sup>202</sup>. Канон 9: Ни по какой причине жена не покидает мужа. Оставившая мужа или ушедшая к иному – прелюбодеица. [Женой] оставленный или разведенный, а также живущая с ним, не осудятся. Если же муж, отступив от жены, к другой перейдет, то и он прелюбодеец, поскольку он вынуждает жену прелюбодействовать. И живущая с ним – прелюбодеица, потому что чужого мужа присвоила себе. Правило Василия Великого 48. Оставленная мужем своим, по моему разумению, должна пребывать [вне брака] 203. Ибо так сказал Господь: «Кто разведется с женой кроме обвинения в прелюбодеянии, тот вынуждает ее прелюбодействовать»<sup>204</sup>. Это он от прелюбодеяния назвал ее (жену) и тем запретил ей общение с иным. Как возможно, чтобы муж был повинен как виновник прелюбодеяния, а жена не грешна, прелюбодеицей от Господа, за общение (совокупление) с иным так нареченная? Правило 46. Когда за оставленного на время женой по незнанию другая пойдет, а после этого отпущена будет, поскольку возвратится к нему первая, то (Л. 285а) совершает таковая блуд по неведению. Поэтому брак ей не воспрещен, но лучше, если будет пребывать так (в безбрачии).
- 95. Спросил: «Если муж будет сильно грешным человеком, как держать ему епитимью на протяжении 10-ти лет? Можно ли запретить ему год, два или три совсем не есть мяса и не пить мёд даже в Великий день Пасхи?» «Если, ответил, епитимья на каком человеке, то в воскресенье, в субботу и в Господские праздники [позволено] дать ему всё, а все 40 дней [Великого поста] не давать. Пусть воздерживается даже когда нет поста тот, кто впервые покаялся в [грехе] блуда, кроме субботы и воскресенья. А если сам кто пожелает насколько-то себя отлучить от чего того не запрещать 205. Если нет [делай], как в заповеди Иоанна 206 записано».
- 96. «Можно ли жене разделить $^{207}$  с мужем его епитимью, а мужу с женой?» «Следует, разъяснил, очень бы было хорошо это

делать добровольно  $^{208}$ . Как полезно это, когда друг другу и брат брату [помогает], так и супругам  $^{209}$  [в том же большая польза]».

- 97. О тех, кто без епитимьи, спрашивал: «А если в среду или в пятницу, сказал, будет праздник Господский, или [праздник] Пресвятой Богородицы, или [день] святого Иоанна?» «Если едят [скоромное] хорошо, а если не едят, то лучше»<sup>210</sup>.
- 98. Просфор не следует печь женщинам, когда у них бывает обычное для них<sup>211</sup>. А случится ей невзначай прикоснуться к испеченной просфоре, то нет беды.
- 99. Спрашивал: «Можно ли служить на одной просфоре?» «Если будешь далеко, например, в деревне, и негде будет взять другую просфору, то можно. А если поблизости будет торг, где можно купить, то не следует. Если же негде будет [купить просфор], (Л. 2856) то от неизбежности можно [служить и на одной]»<sup>212</sup>.
- 100. «Если во время Великого поста берем Дору на 5 постных дней, а не пригодится сколько дней [еще можно] служить?» «Оставь, пояснил, на другую неделю и даже до третьей нет в том беды. Так же и неосвященные просфоры. Следует, сказал, совершать на них проскомидию за две недели».
- 101. Спрашивал его и о таком: «Если дают плату отслужить сорокоуст за упокой по живым?» «Нельзя, ответил [владыка], этому возбранять, коль приносят, желая спасения душе своей. [Ты утверждаешь], что о том, о чем ты говоришь, писал митрополит русский Георгий<sup>213</sup>. Нет такого нигде! Лучше было бы, если бы они поручили близкому другу [плату за сорокоуст после своей смерти], дав что [потребуется], а он бы потом исполнил всё по правилам или нищим раздал и всем Христа ради принимающим. Когда берешь за сорокоуст от того [кто жив], наставляей его, говоря так: "Как бы тебе больше не грешить, брат! Или не знаешь мертвец ведь не грешит!"»<sup>214</sup>.

## Комментарии\*

<sup>1</sup> Устойчивый символ библейской нумерологии, знаменующий сроки очищения (см.: *Кириллин В.М.* Символика чисел в литературе Древней Руси (XI–XVI вв.). СПб., 2000. С. 32–34). Сорокадневными были посты Моисея, Давида, Илии (Исх. 24, *18*, Втор. 9, 9; 2 Цар. 1, *12*; 3 Цар. 19, 8). Экзегеты акцентируют внимание на прообразном значении этих ветхозаветных событий при истолковании сорокадневного поста Иисуса Христа (Мф. 4, 2). В подра-

 $<sup>^*</sup>$  Комментарии А. И. Макарова, В.В. Милькова, П.И. Гайденко.

жание посту Спасителя формируется законоположение о Четыредесятнице — сорокадневном посте перед Пасхой (см.: Дьяченко Г. Полный церковнославянский словарь. М., 1993. С. 821). В разнообразных ритуальных ситуациях число 40 упртреблялось как сакрально значимое: в частности, сорокоуст — сорокадневное поминовение умершего; а также сорокадневное очищение рожениц в подражание Богородице (см.: Требник. М., 2010. С. 12–17). В этом знаковом ряду следует рассматривать и срок наказания за извержение из желудка даров причащения. Ветхозаветными нумерологическими параллелями применительно к ситуации исправления можно назвать сорокадневный потоп как средство очищения земли от скверны, а также рекомендуемые для наказания 40 ударов с тем же мистическим значением (Втор. 25, 3). Начиная с ветхозаветных времен таковым воспринималось число полноты и завершенности в покаянии.

<sup>2</sup> Запрет на пост в воскресные и субботние дни соответствует апостольским правилам (см.: Правила св. Апостолов. 64). Кормчие книги предписывали низвержение из сана тем клирикам, которые нарушат это правило (см.: Бенешевич В.Н. Древнеславянская кормчая XIV титулов без толкований. СПб., 1906. Т. 1. С. 75. См. также: Смирнов С. Материалы для древнерусской покаянной дисциплины. М., 1913. С. 287). В данном случае прообразом установленного 40-дневного срока, который не может быть на всем протяжении непрерывным, является Великий пост. Согласно расчетам из восьми недель Четыредесятницы изымаются субботы (кроме Великой) и воскресенья, соответственно длительность поста составляет не семь полных календарных недель, а восемь (см.: Булгаков С.В. Настольная книга для священноцерковнослужителей. М., 1993. Ч. 1. С. 551–552).

3 Кирик дипломатично не называет конкретный источник, рекомендации которого расходятся с теми, что предписывал Нифонт. Выяснено, что он ссылается на установление из «Заповедей святых отец», читавшихся в глаголической Синайской евхологии (см.: Суворов Н.С. Следы западнокатолического церковного права в памятниках древнего русского права. Ярославль, 1888. С. 160–161; Максимович К.А. Заповеди святых отыць: Латинский пенитенциал VIII века в церковнославянском переводе. М., 2008. С. 150–151, 180). Имеющиеся в источниках отличия рекомендуемых сроков епитимий объясняются возможным наличием на Руси разных редакций соответствующей статьи памятника (см.: Смирнов С. Материалы... С. 278–279). Попытка С. Смирнова подвергнуть сомнению заимствование из латинского пенитенциала отведена на основании новейших текстологических исследований, которые показали наличие в славянской письменности восходящих к нему законоустановлений (см.: Максимович К.А. Указ. соч. С. 151). Далее (вопрос № 74) с «некоторой заповедью» связывается поверье о зачатии детей в неблагоприятные дни, которой нет в славянском переводе латинского пенитенциала. Название «Заповеди святых отец» сохранилось за «худым номоканонцем», где читается правило о неблагоприятных днях. Можно предполагать, что с таким названием фигурировал епитимийник более широкого состава, чем древнерусская версия «Заповедей» в Кормчих.

<sup>4</sup> Влияние архаических представлений об очищающей силе огня. Именно так некоторыми представителями церкви подобное действие и воспринималось. Согласно сербской рукописи XVI в. из собрания Григоровича, предписывалось изблеванное причастие сохранять или погрести его близ церкви, где люди не ходят, а о сожжении говорилось, что «такъ нѣци нєразоум ни творєть» (Максимович К.А. Указ. соч. С. 180).

5 Особая редакция предписывает 100-дневный срок епитимии (см.: РГБ. Рогож. № 342. Л. 276; ср.: Смирнов С. Материалы... С. 2). Тот же срок устанавливают «Заповеди святых отец» (см.: Смирнов С. Материалы... С. 260; Максимович К.А. Указ. соч. С. 180). Подобная рекомендация воспроизводится в разных законоустановлениях, касающихся прецедента извержения Святых Даров (см.: Смирнов С. Материалы... С. 261, 279). Особая редакция, как и в ряде других случаев, сохранила изначальное чтение оригинала и наиболее точно отражает авторский текст. В протографе отсутствовала сакрализация четырехдесятичной символики срока наказания. Первоисточник «некоторой заповеди» обнаруживает в данном случае западное влияние через посредничество глаголических переложений латинских текстов на славянский язык, что было характерно для кирилло-мефодиевской традиции. Правило вводилось в обиход разными книжниками. Как с нравственной, так и с догматической точки зрения, недопустимо, чтобы символы живого Христа извергались как простая еда и тем более подвергались осквернению животными. Изблевание (непринятие) Даров служит указанием, что человек недостоин этого священного дара (ср.: Номоканон при большом Требнике. Правило 144). Последнее может означать, что он не подготовил себя к принятию части тела самого Христа, от чего и сам термин «причастие» получил свое название.

<sup>6</sup> Речь идет об осквернении через контакт с нечистыми животными. Такие ситуации конкретизируются в известных древнерусской письменности церковных правилах. Не исключено, что Кирик отразил своим вопросом практиковавшийся у современников радикальный способ избавления от подвертшейся осквернению дешевой и доступной глиняной посуды и стремление сохранять более дорогостоящую точеную посуду из дерева.

<sup>7</sup> Четкая этнографическая фиксация употреблявшихся в обиходе древних новгородцев сосудов. Нифонт добавляет в перечень редкую и дорогую посудную утварь, которая имелась у богатых горожан (см.: *Смирнова Г.П.* Опыт классификации керамики древнего Новгорода // МИА. М., 1956. № 55. С. 228–248; *Колчин Б.А.* Новгородские древности: Резное дерево // САИ. М., 1971; Археология: Древняя Русь. Быт и культура. М., 1997. С. 22–28, 31–33, 39–40, 43–46).

<sup>8</sup> Распространяет действие общего принципа на все виды сосудов. Уничтожение изделий из ценных материалов (стекло, медь, серебро) вряд ли было возможно.

<sup>9</sup> Сорокоуст, или сорочины — особый обряд поминовения усопших, осуществлявшийся в течение сорока дней со дня смерти. Особая ритуальная процедура поминовения усопших, которая обеспечивает душе упокоение в ином мире.

<sup>10</sup> Полная плата за проведение поминальных служб по умершему в течение сорока дней (т. н. «сорочек») рассчитывалась за минусом воскресений, в ко-

торые заупокойные службы совершать было не положено, и суббот, в которые осуществлялись общие поминовения усопших. Как и в случае исчисления сроков поста, в расчет брались не 40 календарных дней (тогда бы службы совершались только 30 раз за сорокоуст), а общее число служб.

11 Имеется в виду рекомендованный Нифонтом расчет расценок за укороченные заупокойные службы - один или два раза в неделю за сорокоуст вместо обычных пяти в неделю за полный сорокоуст. Имеются в виду личные доходы священника за минусом трат на материальное обеспечение богослужения. По мнению А.В. Назаренко, Кирик считал кунами-резами, когда 1 гривна приравнивалась к 40 кунам. Исходя из этих расценок, укороченные службы не были нацелены на минимальные расценки и не являлись средством удешевления обряда поминовения (см.: Назаренко А.В. Древняя Русь на международных путях: Междисциплинарные очерки культурных, торговых, политических связей IX-XII вв. М., 2001. С. 203-204). При этом важен ритуальный аспект. Регламентируется порядок проведения заупокойных служб, который обеспечивает душе упокоение в ином мире. Наряду с меркантильной стороной вопроса здесь говорится о моральной ответственности священника за отправление поминального ритуала. Духовники задавали на исповедях священнослужителям вопрос: все ли оплаченные за мертвых задушья они отправляли (см.: Алмазов А.И. Тайная исповедь в православной Восточной церкви. Одесса, 1894. Т. 3. С. 232).

<sup>12</sup> Епископ разъясняет практику совершения проскомидии — приготовления перед началом литургии просфор в качестве вещества для совершения таинства. В современной ритуальной практике используются не три, а пять служебных просфор (агничная, богородичная, девятичинная, о здравии и об упокоении). Характерно, что в служебнике Антония Римлянина счет просфор не обозначен, а согласно Софийскому служебнику XIII в. использовалось пять просфор. В служебнике XIV в. описываются действия над одной просфорой (см. интернет-ресурсы: Богослужение в домонгольской Руси).

<sup>13</sup> Дорой называют остатки просфоры, из которой в проскомидии вырезается Агнец, часть агничной просфоры, использующаяся для совершения евхаристии.

 $^{14}$  Для поминовения усопших на проскомидии из просфор вынимаются частицы.

 $^{15}$  Корчага — глиняный сосуд значительного объема, куда можно было перелить доставлявшееся в амфорах привозное виноградное вино.

<sup>16</sup> Речь о том, что в расчет сорочин не включаются поминальные субботние службы, на которые требовались дополнительные расходы.

<sup>17</sup> Расчет за сорочины предполагает цену свечи в одну веверицу (см.: *Павлов А.С.* Вопросы Кирика, Саввы и Ильи с ответами Нифонта, епископа Новгородского, и других иерархических лиц // Памятники древнерусского канонического права. Ч. I (Памятники XI–XV вв.) / Русская историческая библиотека (далее – РИБ). СПб., 1908. Т. 6. Стб. 24. Прим. 11).

<sup>18</sup> Череда служения возможна либо в соборном храме, либо в крупной церкви, при которой содержался значительный клир. Судя по «Вопрошанию»,

каждый священник должен был делать собственные запасы для отправления ритуала.

<sup>19</sup> Употребленное в оригинале набоженка вызывает затруднение при толковании. И.И. Срезневский оставил это слово без перевода (см. его работу: Словарь древнерусского языка: в 3 т. М., 1989. Т. 2, ч. 1. Стб. 266). Вряд ли справедливо видеть в этом слове обозначение служителя культа (см.: СлРЯ. XI–XVII вв. М., 1983. Вып. 10. С. 20). Есть версия, что так назван набожный человек (см.: Словарь древнерусского языка (XI–XIV вв.). М., 2002. Т. 5. С. 126). Оба предложения не соответствуют контексту. Речь идет о пользе поминовений для усопшего. В позднем языковом обиходе набоженичать — 'исполнять обряды церкви наружно, показывать благочестие'; набоженка — 'богомолка' (Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. М., 1955. Т. 2. С. 380).

<sup>20</sup> **Лихва** — 'рост', 'проценты', 'прибыль', 'прибавка' (СлРЯ XI–XVII вв. М., 1981. Вып. 8. С. 245–246). Оценка Нифонтом неправедного прибытка за счет высоких долговых процентов была актуальна для торгового Новгорода. Эту проблему поднимал еще второй новгородский епископ — Лука Жидята: Воудите по правдъ, мьзды не емлите, въ лихвоу не даите (цит. по: Бугославский С. Поучение еп. Луки Жидяты по рукописям XV-XVII вв. // ИОРЯС. СПб., 1913. Т. 18, кн. 2. С. 234). Ростовщичество получило широкое распространение по всей Руси (осуждение дачи денег в долг для умножения читается в «Изборнике 1076 года» и многочисленных поучениях, в которых проклинается резовзимание, приравнивающееся к человекоубийству). Как актуальный, вопрос о лихоимстве поднимался в «Поучении Ильи, архиепископа новгородского» (см.: РИБ. Т. 6. Стб. 347). Лихоимство приводило к обострению социальной напряженности. Непомерный гнет резоимцев послужил причиной киевского восстания 1113 г., в результате которого Владимир Мономах законодательно ограничил предельную планку «лихвы» (см.: Правда Русская. М.; Л., 1947. Т. 2. С. 419; Тихомиров М.Н. Пособие для изучения Русской Правды. М., 1953. С. 97; Устав Владимира Мономаха // Творения митрополита Никифора. М., 2006. С. 488, 493), а митрополит Никифор выступил с призывом прощения долгов неправедного «реза» (см.: Поучение митрополита русского Никифора в неделю Сыропустную // Митрополит Никифор. СПб., 2007. С. 364, 371). Практика регулирования лихвы светским законодательством была характерна для постановлений византийских императоров (см.: Щапов Я.Н. Византийское и южнославянское правовое влияние на Руси в XI-XIII вв. М., 1978. С. 107). Если Никифор призывал простить долги по процентам займов, то Нифонт ограничился призывами к смягчению долгового бремени. Оба действовали средствами морального увещевания, но задавали разные планки требований к лихоимной пастве. На фоне вопросов, посвященных ритуальным тонкостям и покаянной дисциплине, поднятая Кириком проблема неправедного реза была проблемой общественно значимой. В других случаях вопросы общественной морали практически не затрагивались, как проницательно подметил С. Смирнов (см. работу указ. автора: Древнерусский духовник. Исследование по истории церковного быта. М., 1913. С. 116-117).

<sup>21</sup> Запрет на лихоимство для церковнослужителей основывался на 44 Правиле Святых апостолов, 17 Правиле Первого Вселенского собора, 10 Правиле Шестого Вселенского собора, 4 Правиле Лаодикийского собора, на 14 правиле Первого послания Василия Великого. Попы-лихоимцы, согласно Кормчим книгам, должны были подвергнуться извержению из сана (согласно Балашовской кормчей: «Епископъ или поп или диякон лихвы прося у заимника ли да останется, или да извержется»). Такие же предписания о низвержении читались уже в ранних русских кормчих: Кормчей XIV титулов (статья 71) и в Кормчей Иоанна Схоластика (см. об этом: Смирнов С. Материалы... С. 272). Согласно «Правилам апостольским и отеческим», где имеются параллели «Вопрошанию Кирика», за ростовшичество рекомендуется низвержение священнослужителей или пятилетняя епитимья (видимо, в случае раскаяния и отказа от лихвы). Для мирян также предлагается пятилетняя епитимья. А для тех и других — раздача неправедного богатства нищим: аще в спкпъ или попъ или диаконъ взимаю ливу да извергуса сана и восприиму шпитемью на па лътъ а поклононо по такожде и просцемъ. а собраное богатество злое неправдою раздати нищи (Смирнов С. Материалы... С. 55). Характерно, что Никифор ограничивается увещеванием и умалчивает о крайних мерах. Гражданское законодательство отнюдь не способствовало успеху церковных мер по пресечению зла ростовщичества. Двойственность ситуации, видимо, накладывала печать и на позицию Нифонта, не проявлявшего рвения и принципиальности в этом направлении.

<sup>22</sup> «Правила святых отец», действовавшие в XI–XII вв. как покаянные правила для мирян, предписывали назначить епитимью за дачу денег в рост (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 142). Характерно, что такой меры дисциплинарного воздействия Нифонт даже не предусматривает, ограничиваясь оценкой деяния как греховного. Отсутствует категорический запрет. Скорее, это увещевание. Позицию Нифонта можно обозначить как моральные уступки социальному злу.

<sup>23</sup> Епископ лишь ограничивает порочную практику и даже не прокламирует пресечения греха ростовщичества как заслуживающего наказания со стороны представителя церкви. Не исключено, что знакомый с церковными установлениями Кирик подводил свой вопрос под более решительную санкцию со стороны владыки. Такая снисходительность Нифонта свидетельствует о понимании владыкой сложной материальной ситуации, в которой находилось даже городское духовенство. Желание улучшить свою жизнь толкало священство на нарушение правил и поиск дополнительных доходов, например, в условиях города — предоставлять деньги в долг.

<sup>24</sup> Соответствует рекомендациям «Устава о резах» Владимира Мономаха.

<sup>25</sup> По церковному обычаю после пострига монах должен был восемь дней безвыходно находиться на месте пострижения (как правило, в храме либо игуменской келье). Ныне срок сокращен до трех-одного дня.

 $^{26}$  Автобиографическая реминисценция, на основании которой сформировалось мнение о ранней смерти Кирика (см.: *Степанов Н.В.* Заметка о хронологической статье Кирика (ХІІ век) // ИОРЯС. СПб., 1910. Т. 15, кн. 3. С. 147;

Райнов Т.И. Наука в России XI-XVII вв. М. ; Л., 1940. С. 104; Зубов В.П. Примечания к «Наставлению, как человеку познать счисление лет» Кирика Новгородца // Историко-математические исследования. М., 1953. Вып. 6. С. 193). На самом деле, если учитывать, что «Учение о числах» датировано 1136 г., а «Вопрошание» имеет хронологические меты в пределах 1149-1156/58 гг., то Кирику на момент завершения работы над его произведением могло быть 46-48 лет. Другими словами, он находился в зрелом возрасте и, несмотря на слабое здоровье, сделал определенную карьеру. «Учение» было написано 26-летним иеродьяконом и доместиком, а «Вопрошание» лицом более высокого сана. Ко времени сотрудничества с Нифонтом Кирик был уже иеромонахом и как даровитый и способный человек был приближен к архиепископу (см.: Симонов Р.А. Кирик Новгородец — ученый XII века. М., 1980. С. 20–22). Именно по причине нездоровья он колебался — принять ли ему обет схимничества, сопряженный с большими ограничениями, или еще повременить. Вопрос означает: будет ли принятие схимы в старости достойнее, чем схимничество в связи с болезненной слабостью, навевающей мысли о смерти. Ответ находим в вопросе 8, где Нифонт говорит о предпочтении принятия схимы на закате жизни.

<sup>27</sup> Имеется в виду масло животного происхождения. О прочих блюдах, например, о запрете на рыбу, не говорится. Другими словами, постный режим среды и пятницы для монахов ослабляется, если на эти дни попадают празднования святым, которым на утрени поется тропарь, вместо обычного «аллилуйя» (*Макарий, митрополит*. История Русской церкви. М., 1995. Т. 3, кн. 2. С. 392).

<sup>28</sup> Кирик исповедовал монахов, не будучи игуменом, что не соответствует Студийскому уставу (см.: *Смирнов С.* Древнерусский духовник... С. 25). Порядок такого духовничества отличался демократизмом, что может свидетельствовать о специфике Антониева монастыря. Не исключено, что данная практика была заимствована или привнесена из западноевропейской монашеской жизни, допускавшей исповедь у монахов. В традициях древнего восточного монашества также известны примеры взаимной исповеди иноков.

<sup>29</sup> Норма, зафиксированная в Номоканоне при большом Требнике. Гл. 82.

<sup>30</sup> Кирик заостряет внимание на субботних поклонах в честь умерших родственников, которые Нифонт строжайшим образом запрещает как действие, не соответствующее нормам священного канона. В христианском понимании субботний вечер знаменовал память пришествия ко гробу Христа женмироносиц: «В вечер субботний, свитающи во едину от суббот, прииде Мария Магдалина и другая Мария, видети гроб» (Мф. 28, 1). Этот смысл наслаивался на ветхозаветное понимание субботы, согласно которому суббота воспринималась как прообраз покоя вообще, в христианском значении — смертного покоя, которым упокоился во гробе Иисус Христос (см.: Дьяченко Г. Указ. соч. С. 683). Чествование памяти предков в народной среде прочно удерживалось на протяжении столетий. Согласно уставам церковным было выделено несколько суббот в году, когда богослужение целиком посвящалось молитвам об усопших: Мясопустная суббота (т. е. суббота перед Сырной неделей)

и суббота перед Пятидесятницею. Позднее было введено почитание памяти павших на Куликовом поле, приуроченное к Дмитриевской субботе (перед 26 октября, дня памяти Димитрия Мироточивого). Проницательный автор зафиксировал проявление одной из форм двоеверного культа предков на ранней стадии христианизации.

<sup>31</sup> Пятница считается днем страстей Христовых, потому литургические действия этого дня должны относиться к Христу. Канун субботы, т. е. вечерня в пятницу, — это напоминание о снятии Спасителя с Креста и положении во гроб. Поминальные поклоны, сопряженные с культом предков, неуместны.

<sup>32</sup> Актуальный для Новгорода, с его активными западными связями, вопрос.

<sup>33</sup> В ГИМ. Син. № 132 — 1-жды. В ГИМ. Увар. № 791: сътворми емоу на днь. иже то по г. жды молвать (Л. 18а). Так же и в большинстве других списков Основной редакции (разночтения см.: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 26). С учетом тех же показаний в Особой редакции (РГБ. Рогож. № 342: на днь. иже по г. жы мол ватса (Л. 476); Смирнов С. Материалы... С. 26), можно предполагать, что данное чтение не только распространенное, но и является первоначальным.

<sup>34</sup> Оглашенный – ученик, человек, готовящийся к принятию крещения. В переводе восстанавливается порядок слов, отмеченный А.С. Павловым (см. указ. работу автора. Стб. 26. Прим. 13).

<sup>35</sup> Миропомазание в аналогичных случаях рекомендуется 7 правилом Второго Вселенского собора, 7 правилом Лаодикийского собора.

<sup>36</sup> Что касается восьмого дня, то в этот день с новокрещаемого особой губкою с чела смывались остатки мира. Как в тесно связанном с Европой Новгороде, так и в других землях Руси латинян не подвергали перекрещиванию, подобно практике XVII столетия, а лишь ограничивались миропомазанием приобщаемых к православию католиков. На широкое распространение такой практики указывает Кормчая книга, которая в чине принятия к общению уже прежде крещенных еретиков требует их отречения от заблуждения, прочтения Символа веры с последующим миропомазанием (см.: Бенешевич В.Н. Указ. соч. София, 1987. Т. 2. С. 177; Назаренко А.В. Указ. соч. С. 568). Имеется в виду восьмидневный срок, во время которого бывший латинянин приравнивается к новокрещаемому.

<sup>37</sup> В оригинале здесь стоит **нє раздрѣшати.** Слово **разрѣшити** имеет значения: 'развязывать', 'освободить (простить грехи)', 'допускать', 'уничтожать'. (*Срезневский И.И.* Словарь древнерусского языка. М., 1958. Т. 3, ч. 1. Стб. 38). Разрешение — особождение от ограничений, которые заключались в том, что новокрещеный не должен был омываться и снимать с себя белых одежд, данных при крещении, а в восьмой день омывался и одевался в обычную чистую одежду (*Дьяченко Г.* Указ. соч. С. 539).

 $^{38}$  По усмотрению священника возможно как усложнение, так и ужесточение процедуры, что открывает пути для субъективных решений.

 $^{39}$  Комментаторы отмечают, что в позднейших списках читается **даконъ** (см.: *Павлов А.С.* Вопросы... Стб. 27. Прим. 1). В одном из списков здесь чи-

тается: о икономе (РНБ. Q. XVII. № 178. Л. 110а). На основании такого чтения было выдвинуто предположение, что Кирик занимал еще должность эконома (см.: Голубинский Е.Е. История Русской церкви : в 2 т. (в 4 п/ т.) М., 1880. Т. 1, ч. 2. С. 691–692). Однако С. Смирнов не считает возможным отталкиваться от сомнительного разночтения для обосновании нового факта биографии древнерусского автора (см.: работу указанного автора. С. 106. Прим. 2). Предпочтение при переводе отдаем наиболее распространенной в списках версии, где читается оконъ (т. е. 'наконец, под конец') — Ср.: самъ написахъ. и мконо тако мольмые (ГИМ. Увар. № 791. Л. 19а).

<sup>40</sup> По крайней мере у старообрядцев до сих пор существует твердое правило новокрещенного, облаченного в крестильную одежду, непременно обвязывать поясом. Пояс служит символом божественной силы и образом готовности последовать за Христом.

<sup>41</sup> Помазание освященным елеем совершается перед самим крещением (окунанием, погружением), которое сравнивается с потопом, уничтожившим пороки. Помазание освященным маслом символизирует масленичную ветвь грядущей земли, на которую должен был вступить Ной после потопа. Если человек приходит в православие уже крещеным, то нет смысла помазывать его освященным елеем. Описанный у Кирика обряд староверы удачно называют «восполнением». То есть восполняются недостающие шаги на пути вступления в церковную жизнь. Прежде всего это миропомазание.

<sup>42</sup> В оригинале: **чьстьнъ** — 'священный', 'чтимый'.

43 Древнерусское празникъ — также 'праздник, веселье'.

44 Кирик задает вопрос: как сочетать насущные заботы мирян с чтимым церковным днем недели, в который запрещалось заниматься житейскими делами. Нифонт не следует запретам, которые содержались на этот счет в древнерусских епитимийниках и заклание скотины по воскресеньям квалифицировали как грех (см.: Алмазов А.И. Указ. соч. С. 153; Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 126. Прим. 4). Аналогичный вопрос задавал князь Изяслав Ярославич Феодосию Печерскому, который воздержание от заклания скота и птицы по воскресеньям сравнивал с иудейским празднованием субботы и на этом основании никаких ограничений на воскресные дни не накладывал (см.: Златоструй. Древняя Русь X-XIII вв. М., 1990. С. 158-159). Острота вопроса заключается в том, что заклание скота по праздникам часто совпадало с датами языческого календаря и было связано с коллективными трапезами. В архаической ассоциации резание скота в праздник вовсе не исключало восприятие подобных лействий как заклание жертвенных животных. Определенное послабление традиционным привычкам в логике Нифонта присутствует. Не случайно в «Правилах апостольских и отеческих» содержится прямой запрет для дьяконов животины резати (см.: Смирнов С. Материалы... С. 58).

 $^{45}$  В ГИМ. Син. № 132 ошибочно: порозноу. Ср.: да того дѣлм идеть. абы пра $\hat{\mathbf{z}}$ ноу $^{\downarrow}$  гасти и пити (ГИМ. Увар. № 791. Л. 19б).

<sup>46</sup> Очевидно, под видом паломничества процветало бродяжничество и попрошайничество. Объявив себя паломниками, путешественники подпадали под юрисдикцию Церкви. Очевидно, что злоупотребления со стороны таких «паломников» наносили моральный и материальный ущерб Церкви, вызывая заслуженное раздражение и осуждение со стороны священноначалия. Не исключено, что организация паломничеств из Новгорода была связана с паломническими практиками Западной Европы.

Несмотря на широкий размах паломничества в древнерусскую пору, отношение к этому явлению было сдержанным и даже критичным (см.: Изборник 1076 года. М., 1065. Л. 117а; Патерик Киевского Печерского монастыря / Изд. подгот. Д.И. Абрамович. СПб., 1911. С. 110; Вопросы Ильи // РИБ. М., 1906. Т. 6. Стб. 61–62. Об этом см.: *Подскальски* Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси (988–1237 гг.) СПб., 1996. С. 319; Назаренко А.В. Указ. соч. С. 629-631). Общее для Кирика и Нифонта негаивное отношение к паломничеству было позднее закреплено законодательно на соборе 1276 г. (см.: Древнерусская кормчая... Т. 2. С.116; Назаренко А.В. Указ соч. С. 629-630). Подобные умонастроения, видимо, способствовали распространению сформулированного в «Вопрошании» запрета. И вопрос и рекомендация Кирика вошли в подборку «Аще двоеженец» (см.: Смирнов С. Материалы... С. 77), а также в распространенную версию 12-го пункта «Вопрошания», согласно которому праздно ходящий паломник, существующий за чужой счет, чюжь въры есть ему грозит въ шнъ векъ с8 лютъ (Там же. С. 78). Распространенная вставками из «Беседы» Козьмы Пресвитера критическое отношение к паломникам, которые не выдерживают паломнический обет безбрачия, читается в «Слове святого Даниила о мирской суете и о чернецах» (см.: Там же. С. 79). Кирика волновало, чтобы многотрудный путь спасения не подменялся нравственно сомнительным мероприятием, отрывавшим людей от семьи и обязанностей и позволявшим кичиться праздным время-провождением, выставляя такие «подвиги» как спасительное деяние.

<sup>48</sup> Имеется в виду дарохранительница.

<sup>49</sup> Согласно древнему церковному уставу и в современной церкви в Великий (Страстной, Чистый) четверг осуществляется приготовление запасных Даров для причащения больных.

<sup>50</sup> Очевидно, здесь Кирик говорит о литургии преждеосвященных Даров, заимствованной у Западной церкви и отправлявшейся в дни Великого поста. Вопрос, видимо, вызван тем, что употребление вина в Великий пост значительно ограничено. Существовали различные традиции в отношении употребления за литургией вина и воды. В то время как служебник Антония Римлянина не упоминает о вливании воды в потир, служебник Варлаама Хутынского обращает на вливание воды особое внимание (см. интернет-ресурсы: Богослужение в домонгольский период). Использующаяся для евхаристии вода символизирует воду, истекшую из прободенных ребер распятого Христа. Однако в литургии Григория Двоеслова употребляются освященные Дары, при приготовлении которых вода уже вливалась. Примечательно, что Антониев служебник не содержит в себе чинопоследования литургий Василия Великого и Григория Двоеслова. Не исключено, что, будучи воспитанником Антониева монастыря, Кирик не был уверен в точном знании всех нюансов этих служб. Возможно,

еще одной проблемой Кирика было сведение воедино различных богослужебных традиций Новгорода. Кроме того, суть вопроса могла отражать знание Кириком того, что у некоторых еретиков в III в. практиковалось водное причастие. Согласно ответу вино — это символ Крови Христовой, а причастие — это таинство священнодействия, а не пир. Владыка здесь исходит из установления, согласно которому к алтарю запрещается приносить иной напиток кроме виноградного вина (см.: Правила святых апостол. 3). В наше время в приходах служба преждеосвященных Даров совершается редко. Духовенство порой забывает нюансы службы.

- $^{51}\,\mathrm{O}$  запасном причастии, которое подсушивается для хранения на долгое время.
- <sup>52</sup> Припадочные и кликуши обычно отождествлялись с бесноватыми. По правилам святых отцов их причастие ограничено (3 правило Тимофея, еп. Александрийского // Правила Православной церкви с толкованиями Никодима, еп. Далматинско-Истрийского. М., 1911. Т. 2. С. 482).
- $^{53}$  Полемический мотив. Фиксация точки зрения, которая отлична от мнения сановитого собеседника.
- $^{54}$  Ср.: Аще кто бъсенъ будет или взъзрючается, над мертвыми да не ходит (Правила, 40). Бесным, собеседника.бесноватым считался тот, кто одержим бесом (см.: Дьяченко  $\Gamma$ . Указ. соч. С. 253, 912).
- 55 В ГИМ. Син. № 132: запечатати кмоу. Правильно в Увар. № 791: запечатати в немъ воудеть. Аналогично в других списках (см.: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 29). Запечатати означало 'закрыть плотно, закупорить, наложить печать' (см.: СлРЯ XI—XVII в. М., 1978. Вып. 5. С. 262). В данном случае имелось в виду действие, направленное на усмирение в человеке нечистого духа, типа закрещивания богохульных уст. Видимо, о простом запрете на богохульство речь не идет, а обозначается некая магическая ситуация обезвреживания (ср.: уподобление духовного отца «печати тела», а также обычай приложения креста к печати на документе Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 49, 101). Скорее всего, речь идет о магической манипуляции, направленной на укрощение (именно на укрощение, а не изгнание) нечистого духа (например, практиковалось накрытие кликуш пасхальной скатертью, обвязывание колокольным канатом, навешивание замка). По поверьям, бесноватые не выносят креста, ладана, церковных служб, святой воды. Не исключено также закрещивание богохульника.
- <sup>56</sup> Владыка почувствовал наивность вопроса и не решается даже на осуждение. Смех в данной ситуации здоровое нравственное разрешение суеверной бытовой проблемы. Кирик отражал взгляд на бесноватого человека как на нечистого и опасного и предлагал действие, направленное на защиту. Среди суеверных приемов изгнания бесов, вызывавших в человеке психический недуг, применялось связывание, бичевание (ср.: «Хлещу, хлещу беса выхлещу») (см.: Славянские древности. М., 1995. Т. 1. С. 165). Владыка же смотрел на проблему так, как ныне относится Церковь к кликушеству: как к разновидности бесноватости (бесноватых и одержимых припадками следует исцелять,

как это делал Иисус: Мф. 4, 24). Т. е. делалась установка на участие и снисходительность по отношению к вместившему в себя нечистую силу двоедушнику. Нифонт, скорее всего, усмотрел в вопросе Кирика бесобоязнь, что можно было расценить как почитание бесов, но свою оценку святитель скрыл за иронией. Все же Кирик исходил из того, что одержимые не выносят христианских символов.

<sup>57</sup> Разрешение периодического, при условии если не хулит Христа, причащения бесноватых действительно содержат Канонические ответы св. Тимофея. 3. Текст правила воспроизводится практически дословно (ср.; 3 правило Тимофея, еп. Александрийского // Правила Православной церкви с толкованиями Никодима, еп. Далматинско-Истрийского. М., 1911. Т. 2. С. 482). Видимо, уже в первоисточнике Кирика было дополнение, которое сводится к рекомендации проводить обряд причащения по воскресеньям (в оригинале конкретный день недели не указан). Здесь воскресенье выделяется как сакрально значимый, судьбоносно спасительный и литургически важный день. С. Смирнов считает, что источником могла быть одна из редакций Кормчей Иоанна Схоластика. Аналогичное правило читается в Кормчей XIV титулов (см. соч. указ, автора. С. 272).

<sup>58</sup> Вероятно, имеется в виду не только разрешительная молитва после исповеди, но и иные церковные службы, совершающиеся священнослужителем (например, молитвы матери после рождения ребенка, при соборовании, молитвы над больными и другие подобные случаи).

<sup>59</sup> Вопрос касается специфики ритуальной практики белого духовенства. В данном случае можно говорить об особой традиции, поскольку участия бельцов в исповеди не знала Греческая церковь. Ссылка на Грецию, судя по уточнению, предполагала подвластные грекам территории. Традиция укоренилась сначала у южных славян, а затем на Руси. Русская специфика, видимо, проявлялась в том, что на начальной стадии христианизации не было достаточного количества монахов, к которым можно было бы обратиться за исповедью, поэтому обязанности, которые традиционно возлагались на иеромонахов, вынуждены были выполнять бельцы (см.: *Смирнов С.* Древнерусский духовник... С. 6–7, 15, 17). Сделанное Нифонтом послабление могло быть вызвано нехваткой священников.

60 Причина молчания, видимо, заключается в отсутствии точных правил на этот счет. Однако в Канонических ответах Тимофея (вопрос № 5) имеется запрет на причащение попа и попадьи после их близости. С. Смирнов считает, что Особая редакция сохранила более правильное чтение (ср.: и ртк митрополитъ написалъ сл причаститисм попадіа оу своего попа достоитъ є ли. ртк то, что Кирик, как и Нифонт, не признавал Клима митрополитом и так назвать его не мог. Поэтому он полагал, что речь идет о написании митрополита Георгия, на которое Кирик уже в своем «Вопрошании» ссылался. Однако списки Особой редакции дают разные чтения, исправляя погрешности переписчиков, в том числе и разрешение причащаться попадье у мужа (см.: Смирнов С. Материалы... С. 261, 311). Поэтому выражение митрополитъ написалъ можно отнести

к числу правок. Нифонт на вопрос Саввы (№ 4) дает прямо противоположную рекомендацию. Это дополнительный аргумент считать адресатом обращения, с учетом именования этого лица митрополитом, Климента Смолятича.

 $^{61}$ В нашем тексте ошибочно: идє к ий, аналогично в Увар. № 791: идєть к нимъ. Правильное чтение в ГИМ. Син. № 132: идъ то климъ. Речь идет о Клименте Смолятиче - втором русском автокефальном митрополите. В 1147 г. он в нарушение канонических правил был возведен на митрополию. В разделах № 20-38, 43 «Вопрошания» зафиксирована запись бесед с ним Кирика, который выезжал с Нифонтом в Киев в 1147-1149 гг. Последний, как противник избрания архипастыря без участия Византии, был вызван покровителем Климента Изяславом Мстиславичем и заключен в Печерский монастырь. Это не мешало Кирику обсуждать важные вопросы с тогдашним главой Церкви и фиксировать мнение недруга своего покровителя. Кирик нигде не называет Клима (Климента) митрополитом, на этом основании некоторые исследователи полагают, что он не признавал его законного права на митрополию (см.: Смирнов С. Материалы... С. 110-111. Прим. 3). Климент Смолятич слыл среди современников «античником». Он «творил (т. е. считал) себя философом». Так же называли его и современники. Летописец, отражая общее мнение, писал, что это был «книжник и философ» (см.: Полное собрание русских летописей. М., 1962. Т. 2. Стб. 340). Употреблявшееся по отношению к Клименту Смолятичу звание «философ» связывается некоторыми исследователями с возможным получением им систематического образования в Византии, где Климент мог познакомиться с подлинными произведениями античных мыслителей (см.: Гранстрем Е.Э. Почему митрополита Климента Смолятича называли «философом» // Труды Отдела древнерусской литературы. Л., 1970. Т. 25. С. 20–28). Клименту Смолятичу принадлежит «Послание», которое сохранилось в списке XV в. Из «Послания» мы узнаем, что Климент делал заимствования «от Омира (Гомера) и от Аристотеля и от Платона, иже во Елиньскых нырех (т. е. умнейших людях античности) славне беша», то есть излагал в своих писаниях мысли Аристотеля, Платона и Гомера (см.: Никольский Н. О литературных трудах митрополита Климента Смолятича, писателя XII в. СПб., 1892. С.104). Это вызвало нарекания некоего Фомы. Оппонент митрополита считал недопустимым увлечение мирской мудростью, а занятия философией категорически порицал. Есть основания считать Климента Смолятича сторонником профилософской традиции в древнерусском богословии, которой было свойственно бережное отношение к античному наследию. Климента Смолятича считают ярко выраженным представителем философизированного богословия. В середине XII столетия в Киеве встретились два умнейших и обладавших разносторонними знаниями человека: Кирик Новгородец, который специализировался на занятиях «численной философией», и получивший подготовку по стандартам европейского образования философ-богослов, своими познаниями и мудростью заслуживший высокое звание философа.

<sup>62</sup> Речь идет о чине Воздвижения Креста, который совершается в праздник Воздвижения 14/27 сентября в память обретения Св. Креста Господня равно-апостольной Еленой. На Руси этот обряд совершался в кафедральных соборах

и монастырях по благословению архиерея (чинопоследование см.: Чиновник архиерейского священнослужения. М., 1983. Кн. 2. С. 45–46). Обряд, совершаемый в память обретения Креста Господня Константином и Еленой, — важное событие в истории Церкви, случившееся в 313 г. и положившее начало поклонению и чествованию святыни. У русских снижен порог чина монаха для важного сакрального действа. И ныне в современных храмах осуществляется этот обряд там, где есть архиереи, или по особому благословению.

63 Запись фиксирует отличия ритуальной практики в русских и греческих монастырях. Поскольку диалог прерывается, неясно, кому принадлежит это наблюдение. Возможно, Кирику, который подготовил вопрос для беседы. Но учитывая упоминание Климента Смолятича, данное наблюдение могло быть записано с его слов во время встреч с автором «Вопрошания». Недавно было высказано предположение, что Климент после его отстранения в 1154 г. находился в русском монастыре близ Константинополя, на основании чего и сделано было записанное в «Вопрошании» сравнение с практикой греческих монастырей (см.: Толочко А.П. Клим Смолятич после низвержения из митрополии // Хорошие дни. Памяти Александра Степановича Хорошева. М., 2009. С. 548-549). Однако принять эту версию трудно с учетом хронологии встреч Кирика и автокефального митрополита. Встречи эти могли состояться во время пребывания вопрошателя в свите Нифонта в Киеве, либо во время заключения новгородского архиепископа при Мстиславе (после 1147 г.), из которого владыка был выпущен в 1149 г. после занятия Киева Юрием, либо в последний приезд Нифонта в Киев при Юрии (1156 г.), когда он находился в Печерском монастыре в ожидании прибытия из Византии нового митрополита. А.П. Толочко полагает, что Кирик вопрошал Нифонта как раз в последние годы его жизни, а когда состоялись встречи его с Климом, он не уточняет. По логике получается, что после низложения с митрополии и после перемещения в русский монастырь на Афоне. Но как туда мог попасть Кирик? Никаких греческих реалий в «Вопрошании» нет. Не легче ли предложить, что хорошо осведомленный в особенностях византийской культуры Климент сравнил известные ему порядки. Да и монастырь, о котором сказано, что в нем пребывает Клим, мог быть митрополичьей резиденцией, где проходили встречи. Там обряд Воздвижения Креста Кирик мог наблюдать непосредственно, что и послужило поводом для вопроса, либо он просто зафиксировал сопоставление, на которое указал Климент Смолятич. Подчеркнуть отличие от греков логично для представителя русской партии.

<sup>64</sup> Вероятно, Кирик имеет в виду чтение за пасхальной службой особого зачала Евангелия от Иоанна на разных языках.

<sup>65</sup> Грецизм: σιυαπ. Во время беседы Климент Смолятич показал себя знатоком греческого языка, что неудивительно для знатока византийской книжности. В беседе речь, видимо, шла не просто о черной горчице как о растении, из которого изготовляли масло и приправы (см.: Библейская энциклопедия. М., 1995. С. 15). Конечно, эта тема возникла не на почве обсуждения ботанических или гастрономических вопросов. Для людей богословски образованных было понятно, что зерно горюшное – это символ веры во Христа (ср.: «Иную притчу

предложил Он им, говоря: Царство Небесное подобно зерну горчичному, которое человек взял и посеял на поле своем, которое, хотя меньше всех семян, но, когда вырастет, бывает больше всех злаков и становится деревом, так что прилетают птицы небесные и укрываются в ветвях его», — Мф. 13, 31—32). Иисус притчею говорит здесь о горчичном семени, которое вырастает в большое дерево. Как из малого семени горчичного вырастает большое растение, так и из малого слова истины Божественной вырастает вера в Сына человеческого, в собственное спасение по воскресении. И не просто вера вырастает, но с нею и надежда на обретение вечной жизни. Вот каково оно, зерно горюшное. Возможно, обсуждалось, как горькое зерно может быть символом веры во Христа.

 $^{66}$  Ср. Зах. 8,  $^{23}$ : «Так говорит Господь Саваоф: будет в те дни, возьмутся за полу Иудея и будут говорить: мы пойдем с тобою, ибо мы слышали, что с вами Бог».

<sup>67</sup> Аллегория десяти колен Израиля и рассеяния.

<sup>68</sup> В разных списках здесь называется либо мясо, либо масло. Например, в Увар.: маса, в Син. масла. Речь идет о животном, а не растительном масле.

<sup>69</sup> Т. е. целовать Крест после принятия пищи можно в любой день, кроме Воздвижения. Такое обобщение с отсылкой к «Вопрошанию Кирика» делает Савва (№ 4), однако рекомендации Нифонта, которые по заявленной проблеме записывает Скавва, противоположны предписаниям, записанным Кириком со слов Климента. Ясно, что у иерархов единого мнения на данный счет не было.

 $^{70}$  В оригинале **божница**. Обычно так в новгородских источниках называли храмовые постройки латинян. Характерное словоупотребление для выходца из Антониева монастыря, основанного выходцем из Западной Европы.

<sup>71</sup> Целование Креста – это обязанность православного прихожанина, приложиться к образу и символу распятия Христа в воспоминание о нем.

<sup>72</sup> Целование мощей — действие, сопряженное с глубоким религиозным почитанием святых подвижников Божиих, как знак мольбы к ним о заступничестве, исцелении и помощи. Совокупление считается привносящим нечистоту, которая требует очищения. В своей рекомендации Климент исходит из различения степени почитания церковных святынь: Св. Даров, Креста, Евангелия, Доры (антидора), мощей. В то время как при невоздержании от половых отношений или пищи христианин мог быть не допущен к одним святыням: причастию Святыми Дарами или Дорой (антидором), — он не отлучался от других почитаемых реликвий — мощей.

<sup>73</sup> Не практикуемый ныне в Церкви обычай сродни публичному покаянию, так как причина священнического проступка становится для всех очевидной. Вероятно, такое наказание священника должно было пробудить в пастыре стыд.

<sup>74</sup> Антидор — части, остающиеся от просфоры, из которой во время проскомидии (подготовительной части литургии) вынимается Агнец, предназначенный для совершения евхаристии. Причащение священника Святыми Дарами является непременным элементом богослужения, уклонение от причащения литургисающего священника невозможно. Описанное наказание может быть

выполнено лишь при соборном служении (двух и более священников). В таком случае священнослужитель, неспособный по каким-либо причинам причаститься, может участвовать в богослужении до евхаристического канона, в том числе и читать Евангелие. После этого он уклоняется от дальнейшего прямого участия в литургии, а освящение Даров и последующие действия завершает другой иерей.

75 По другим спискам: за день (Тр. № 206), за днь (Увар).

<sup>76</sup> Запрет на мытье священнослужителя до и после службы изложен в «Правилах апостольских и отеческих»: ащё попъ или дикаю хоткаи лит ургисати или лит ургиса в том дни не мыоца... (Смирнов С. Материалы... С. 57. № 21). Запрет служить после мытья содержится в ответе Нифонта на соответствующий запрос Саввы (№ 11). Допускалось мытье священника не позже, чем в вечер перед службою следующего дня. Согласно епитимийникам мытье перед службой расценивалось как грех (см.: Алмазов А.И. Указ. соч. С. 277).

<sup>77</sup> Согласуется с рекомендацией пункта 27. Отраженное в пункте ограничение на близость священника с женой в течение одного дня следует считать предпочтительным.

<sup>78</sup> В этот период на Руси были распространены добрачные связи. Данный пример прямо указывает на то, что Климент Смолятич призывает рассматривать каждый случай индивидуально. Согрешивший не с «замужней женой» рассматривался как еще не последний грешник, способный на добро (Семикопова Т.В. Тема «брака и любви» в средневековой русской мысли: освящающая роль Церкви (на примере «Вопросов Кирика, Саввы и Илии с ответами Нифонта, епископа Новгородского, и других иерархических лиц», ХІІ век) // Труды Нижегородской духовной семинарии. Нижний Новгород, 2008. Вып. 6. С. 378). Вступление в блуд с замужней женщиной было тяжелым проступком, поскольку через измены жены муж становился сопричастным блуду, а сама ситуация грозила распадом семьи.

79 Под «большим злом», видимо, подразумевались половые извращения.

<sup>80</sup> Твердо и категорически подтверждается нравственная необходимость при крещении детей давать им святое причастие, ибо дети не сведущи во зле, они нравственны, как ангелы чисты и безгрешны. Обоснованием особого отношения к детям служат слова из Евангелия: «Если не обратитесь и не будете как дети, не войдете Царство Небесное; итак кто умалится, как то дитя, то и больше и в Царстве Небесном» (Мф. 18, 3—4). Ср. Мф. 18, 10.

<sup>81</sup> Церковный Устав предполагает, что в особых случаях для оказания пастырской помощи новорожденным, тяжело больным или лицам, находящимся в смертельной опасности, священник может остановить службу, покинуть храм. Однако выполнив свои обязанности, он обязан завершить богослужение. Это касается и литургии. Однако если просьба поступает во время евхаристического канона, то останавливать богослужение нельзя. Современное учительное известие, сохранившее древнюю практику, предписывает: «Аще иерей начнет литургисати и в проскомидии будет действе, или уже в литургии до входа великаго, позовется смертныя ради каковыя приключаемыя нужды, аще крестити, или исповедати, а не в дальнем разстоянии: да оставит на том месте

служение и идет борзо тамо, и сотворив болезненному в самой смерти надежно спасение, и возвратився, докончает божественную службу: в церкви же велит чтением апостола или псалмов или канонов, или поучением ко спасению полезным, пришедшия люди пользовати в тое время» (Служебник. М., 2006. С. 422). Для причащения ребенка-младенца необходима Кровь. Рекомендация Климента предполагает, что в храме должны были постоянно храниться для таких случаев не только запасные сухие Дары, но и потир с Кровью. Причащение детей могло быть частым явлением и кроме крещения. Оно могло вызываться множеством обстоятельств, например, опасностью болезни или надвигающейся смертью. В таких случаях причащение рассматривалось верующими как средство исцеления. Иначе трудно объяснить требование родителей причащать ребенка на вечерней службе. В любом случае перед нами трепетное и снисходительное отношение к детям.

<sup>82</sup> В тексте, наоборот, утверждается право совместного причащения церковнослужителей с мирянами: причащатисм достоить попоу въ монатьи съ людми. Только в некоторых списках «Вопрошания» говорится о запрете на совместное причащение (см.: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 31. Прим. 4). По заключению митрополита Макария данное чтение является верным (см. указ. работу автора. С. 390). Противоречие отчасти снимается наблюдением С. Смирнова (см.: Материалы... С. 264), сравнившего противоречивую и не вполне понятную версию Обычной редакции с чтением Особой редакции, которое он считает более правильным (ср.:  $\underline{\Pi}$ опу чер ньцю достоит ли причащатисм в монатьи и с люми. аще бы коли не служи. бъл щю без ризъ не достоитъ. – РГБ. Рогож. № 342. Л. 44б). Особая редакция проясняет смысл разрешающей санкции на причащение священника, ибо идет речь об иеромонахе вне службы. Подтверждается запрет на причащение бельца, если он без риз. Согласно «Правилам апостольским и отеческим» белец в случае болезни не служит в алтаре, но комкает с другими священниками, надев фелонь (см.: Смирнов С. Материалы... С. 57. № 25), что подтверждается «Заповедью к исповедающимся сынам и дочерям» (см.: Там же. С. 117. № 20). Можно также предположить, что речь в данном случае идет о том, где причащаться не служащим иеромонахам: в алтаре или с людьми. В разъяснении Климента рекомендовано, чтобы иеромонахов причащали в алтаре. При этом, очевидно, монашествующему духовенству напоминалось, что при совершении литургии мантия не может заменить фелонь, хотя во вседневных утренях и вечернях такая замена фелони иноческой мантией возможна.

 $<sup>^{83}</sup>$  Т. е. приносят в жертву, отделяя части продуктов.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Древнейшее упоминание о трапезах Роду и Рожаницам (пероклатаго того ставлению. вторыю трапезы родоу и рожаницамъ. на прѣльсть вѣрнымъ хртъмномъ) встречается в антиязыческом полемическом произведении под названием «Слово святого Григория о том, как прежде поганые язычники кланялись идолам и требы им клали». Это произведение датируется XI–XII вв. и отображает реалии, близкие времени Кирика Новгородца. В «Слове» говорится, что славяне поклонялись Роду и Рожаницам наряду с вилами, Мокошью, Дивой, Перуном. Одновременно культ поставлен рядом с культом упырей,

берегинь и Переплута, который, по мнению автора, предшествовал поклонению богов. Ценно, что аналогичный славянам культ обожествленных мужского и женского начал древнерусский проповедник усматривает у халдеев и египтян. Он сопоставляет славянские верования с почитанием Афродиты, Артемиды, Осириса. Четко фиксируется общая для всех персонажей «Слова» связь с магией плодородия, которую в форме рожаничных трапез поддерживали «чреву работающие» русские попы (см.: Гальковский Н.Н. Борьба христианства с остатками язычества в Древней Руси. М., 1913. Т. 2. С. 22-25). В одном из списков этого обличительного памятника логика параллелизма доходит до уподобления Рода и Рожаниц Артемиде и Артемидию (см.: Там же. С. 33). Беззаконные трапезы Роду и Рожаницам осуждает «Слово некоего христолюбца, ревнителя по правой вере», осуждающее двоеверие с позиций того, что раб не может служить двум господам (Там же. С. 43). Именно в этом произведении содержится формулировка, близкая «Вопрошанию»: гоос члку томог имь соблазнить (Там же. С. 42). Специально обличению двоеверного обряда рожаничных трапез посвящено «Слово Исаии пророка, истолкованное Иоанном Златоустом, о поставляющих вторую трапезу Роду и Рожаницам», где подобная трапеза уподоблена «черпанию бесам» и «трапезе кумирской» (Там же. С. 86-89). В статье «О вдуновении духа в человека» Роду инкриминируется то, что ему присваивали функции Творца, который стал на вздусть мечеть на землю гоуды и в том ражаются дети (Там же. С. 97). На основании этих немногочисленных сведений единой точки зрения на трактовку данных персонажей славянской мифологии не сложилось. И.И. Срезневский отметил парность бога Рода Рожаницам и близость последних Артемиде, сопоставляя их с мойрами, судьбоносными девами жизни у греков (см.: Срезневский И.И. Свидетельство Паисьевского сборника о языческих суевериях русских // Москвитянин. 1851. Ч. 2. № 5. С. 52–64; Он же. Рожаницы у славян и других языческих народов. СПб., 1855). Верховным божеством плодородия славян считал Рода Д.О. Шеппинг, а пару Род – Рожаницы он сопоставлял с Ярилой и Ладой (см. его работу: Опыт о значении Рода и Рожаницы // Временник Московского общества истории и древностей Российских. 1851. Кн. 9. С. 25-36). А.Н. Афанасьев трактовал Рода как прародителя людей и считал его олицетворением рождающего природного начала. Исследователь рассматривал божеств как покровителей брака и урожая (см. его работы: Означении Рода и Рожаниц // Архив историко-юридических сведений, относящихся до России. 1855. Кн. 2. 1-я пол. С. 132–134; Он же. Поэтические воззрения славян на природу. М., 1869. Т. 3. С. 319-320, 386-389). До уровня луха предков низводил Рода В.О. Ключевский (см. его работу: Курс русской истории. М., 1987. Т. 1. С. 133-134). Близкие взгляды, сближая Рода с духом предков и дедушкой домовым, выражали еще несколько исследователей (см.: Веселовский А.Н. Разыскания в области русского духовного стиха. XIII. Судьба-доля в народных представлениях славян // СОРЯС. СПб., 1889. Т. 46. С. 177–179; Аничков Е.В. Язычество и древняя Русь. СПб., 1913. С. 162–163). С культом предков связывал Рода В.Л. Комарович (см. его работу: Культ рода и земли в княжеской среде XI-XIII вв. // ТОДРЛ. Л., 1960. Т. 16. С. 84-104). Б.А. Рыбаков понимал Рода как верховное небесное божество, вобравшее

в себя функции других небесных божеств славян, как бога плододавца, творца жизни на земле, а Рожаниц сближал с Ладой, Лелей, Лето, Артемидой, Деметрой, Персефоной (см. его работы : Язычество древних славян. М., 1979. С. 422-423; 454, 459; Он же. Язычество Древней Руси. М., 1986. С. 236-251, 421-426 и др.). В.В. Иванов и В.Н. Топоров отмечают, что Род и Рожаницы всегда фигурируют вместе, что Род вместе с женскими персонажами упоминается вслед за главными богами, что он воплощает единство рода, а Рожаницы связаны с женской средой и продолжением рода. Исследователи квалифицируют Рожаниц как персонажей, связанных с продолжением рода и определяющих судьбу новорожденных (см.: Славянская мифология. М., 1995. С. 335). Л.С. Клейн, вопреки источникам, вообше отказал Ролу в праве на существование и считает его «фигурой вполне подобной рожаницам», возникшей под влиянием греческих суеверий (см.: Клейн Л.С. Памяти языческого бога Рода // Язычество восточных славян. Л., 1990. С. 13-26). По нашему мнению, Род и Рожаницы являются сакральной парой, олицетворяющей небесное и земное начала. В этих образах, которые синонимичны фольклорным Яриле и Ладе, а также всей сумме мужских божеств (Перун+Стрибог+Сварог+Дажбог), парных Мокоши, обожествлялись небесная и земная сферы с сакрализацией идеи рождающего начала (см.: Мильков В.В. Антицерковные и еретические движения в древнерусской мысли // Громов М.Н., Мильков В.В. Идейные течения древнерусской мысли. СПб., 2001. С. 297-234; Он же. Язычество славянорусского общества // Русская философия: энциклопедия. М., 2007. С. 729–731).

Через осуждение, сформулированное Кириком, доходят сведения о симбиозе православных и языческих верований и действий в среде древних новгородцев. В виде подобных комментируемому запретов в христианизируемом обществе формировались новые моральные нормы. Отношение к Роду и Рожаницам – исконным божествам древних славян – подверглось коренной ломке. На это место был поставлен культ Христа как Спасителя человека и человечества при условии уверования в его спасительную миссию. О нравственной переориентации в менталитете с прежних нравственных норм на новые морально-нравственные критерии и свидетельствует запрет на почитание Рода и Рожаниц. Данный пункт «Вопрошания» Кирика можно поставить в один ряд с антиязыческими поучениями, которые не утрачивали своей актуальности на протяжении всего древнерусского периода отечественной истории. В результате проповеднической деятельности и целой системы мероприятий нескольких поколений духовенства медленно, с периодическими рецидивами происходила перестройка морального сознания древних русичей и закрепление новых моральных критериев в форме морального запрета, сопряженного с моральным осуждением прежних духовно-нравственных ориентиров.

<sup>85</sup> Запрет имеет под собой дохристианские практики, ибо использование кала было связано с вредоносной магией, накликиванием порчи и употреблением в других предосудительных с точки зрения Церкви ритуалах. Чтобы пресечь употребление в чуждых вере ритуалах, рекомендовался запрет на доступность человеческих отходов. Продукты жизнедеятельности человека могли быть употреблены во вред. Каноническая подоплека могла быть и такой: человек

сотворен Богом по своему образу и подобию, а посему продукты жизнедеятельности не могут быть употреблены во вред. Так высоко оценена субстанция человеческого. Кал употреблялся для кощунственного поругания святынь, и рекомендация на сокрытие экскрементов означала непричастность через третьих лиц к участию в скверных обрядах. Известен запрет испражняться на восток, чтобы не замарать ангела-хранителя. Обряд кощунственного святотатства над хлебом и иконами известен этнографам. Кал использовался как оберег от нечистой силы и порчи, как вредоносное средство, что в условиях конфронтации вер часто обращалось против Церкви. Кал использовали в магической медицине (см.: Славянские древности. М., 1999. Т. 2. С. 437–439).

<sup>86</sup> Возможная подоплека вопроса — бедность священнослужителей, которые вынуждены были использовать одну и ту же посуду для разных нужд.

<sup>87</sup> Имеется в виду отказ от хмельных напитков. Вместо них рекомендовано использование несброженных медов и кваса.

<sup>88</sup> Кирик в очередной раз формулирует серьезную проблему необходимости различения постных ограничений, с одной стороны, для монашествующих и, с другой стороны, для женатого духовенства и мирян. В византийской традиции подобные постные ограничения, как правило, не различались и были одинаковыми и для иноков, и для мирских людей, нормы поста которых ориентировались на предписания монашеских уставов. Хорошо известный Кирику, но не дошедший до наших дней т. н. «Белеческий устав», очевидно, не давал на этот вопрос ясного ответа. Не менее примечательны указанные Кириком продукты, которые позволяют судить о части повседневной трапезы духовенства: рыба (которая в данной статье только подразумевается) и масло (см.: вопрос 25), икра, мёд и медовые напитки, житный квас (см.: вопрос 36).

<sup>89</sup> Воспроизводится предание, которое встречается в письменности в разных апокрифических интерпретациях. Мотив вознесения Креста и ожидаемое его явление перед концом мира имеется в «Откровении Мефодия Патарского» (см.: Мильков В.В. Древнерусские апокрифы. СПб., 1999. С. 683, 701). Игумен Даниил в своем «Хождении» рассказывает легенду, что святая Елена поставила Крест честный на горе на о. Крит, откуда он вознесся: «Стоить же на воздусе крестъ отъ, ничимъ же не придержится къ земле, но тако духом святымъ носимъ есть на воздусе» (Малето Е.И. Антология хождений русских путешественников XII-XV веков. М., 2005. С. 166). Свидетельства об обретении и судьбе креста Христова содержатся в легендах, одну из которых и излагает владыка. Кирику, который, видимо, был знаком с разными версиями истории Креста, было важно получить всю полноту информации из уст первоиерарха, тогда и авторитет такой информации укрепляется и вместо разряда слухов и молвы она приобретает статус правдоподобия. Раскопки на месте казни Христа, согласно преданию, были проведены Еленой, матерью Константина, которая в 325 г. предприняла путешествие в Палестину, обнаружила Гроб Господень и Крест. Там ею был заложен храм (ныне храм Гроба Господня) и осуществлен первый обряд воздвижения Креста. Храм над пещерой Гроба Господня был освящен 14 сентября 335 г., а Крест поднимали, чтобы он мог быть виден собравшимся. Отсюда происходит название и суть

обряда воздвижения Креста. Согласно легенде часть Креста была отправлена Еленой Константину, а основа оставлена в храме. Характерно, что Евсевий, присутствовавший при освящении построенного Константином храма, не упоминает об обретении Креста его матерью. Из греческих авторов обретение Креста приписывают Елене Феодорит Созомен и Сократ, а из латинских — Амвросий Медиоланский, Руфин. По другой легенде Крест был вывезен в 614/15 г. персидским царем Хозровом II, а греческий император после победы добился возвращения Креста в 631 г. в церковь на Голгофе. Древнейшее свидетельство принадлежит Кириллу Иерусалимскому (ум. 386), согласно которому Честное древо по частям было роздано «всей вселенной» (см.: Кирилл Иерусалимский. Огласительные поучения. 4, 10, 13). Нифонт излагает еще одну версию легенды.

 $^{90}$  О Голгофе, в основании которой обретался череп Адама. Согласно апокрифам древо Креста связывается с древом, принесенным потопом из рая вместе с оплетенной корнями головой Адама (см. об этом: *Порфирьев И.Я.* Апокрифические сказания о ветхозаветных лицах и событиях // СОРЯС. Т. 17. № 1. С. 96–103).

<sup>91</sup> Упоминание о четном и нечетном количестве свечей отражает влияние представлений, которые можно квалифицировать как магические издержки. В нумерологии с древнейших времен четное оценивалось отрицательно, а нечетное положительно. Символика имела отношение к гаданиям. В народном понимании «нечетка» всегда счастливая (см.: Даль В. Толковый словарь. М., 1955. Т. 2. С. 542). Можно было ожидать осуждения. Расхождение в практике разных Церквей. Сохранившаяся до сих пор магия числа: четное количество цветов на могилу, нечетное для живых.

<sup>92</sup> Характерно, что Кирик приводит конкретную рецептуру кутьи, которая была связана с символикой возрождения и традиционно использовалась в архаических поминальных обрядах.

 $^{93}$  Возможно, епископский чернец, келейник Нифонта (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 110).

 $^{94}$  Имеется в виду литургия оглашенных, во время которой над готовящимися к крещению могли читаться огласительные молитвы.

<sup>95</sup> Чудь – в расширенном понимании финно-угорские племена (весь, ижора, водь, меря, черемисы, мордва), с которыми как с ближайшими соседями контактировали славяне (т. е. чужие, не говорящие на одном со славянами языке). В узко-конкретном смысле чудью называлось одно из прибалтийских племен южного побережья Балтийского моря (предки эстов). При Ярославе Мудром большая их часть была включена в состав древнерусского государства, а в завоеванных русскими землях основан город Юрьев (Тарту). Память об исконном населении сохранилась в названии Чудского озера. Жившая в верховьях Северной Двины чудь заволочская была данником Новгорода. В вопросе Кирика речь идет о подвластной новгородской юрисдикции, но не утратившей своей этнической идентичности чуди (заволоцкой, псковской). Именно эта чудь упоминается как в составе русских дружин, так и в легенде о призвании варягов (в последней наряду со словенами и кривичами, которые жили в бли-

жайшем соседстве или даже чересполосно с ближайшей к ним чудью) (см.: Петрухин В.Я. Очерки истории древних народов России в древности и раннем средневековье / В.Я. Петрухин, Д.С. Раевский. М., 1998. С. 226–227, 317–320). Именно в среде контактировавших со славянами финских народов языческие пережитки сохранялись дольше всего. На них указывал в XVI в. будущий митрополит Макарий. Археологически эти пережитки также хорошо фиксируются (см.: Спицын А.А. Расселение племен по археологическим данным // МАР. № 20. СПб., 1896; Он же. Гдовские курганы в раскопках В.Н. Глазова // МАР. № 29. СПб., 1903; Рябинин Е.А. Зооморфные украшения Древней Руси X-XIV вв. // САИ. Л., 1981; Он же. Водская земля Великого Новгорода. СПб., 2001: Хвошинская Н.В. Финны на западе Новгородской земли. СПб., 2004). Под болгарином подразумевались, скорее всего, булгары (население Волжской Булгарии, предки чувашей и татар), так как болгары Подунавья были крещены раньше Руси. Булгары входили в регион исламского влияния. С этой территории к Владимиру приходили миссионеры от магометан. Кириком представители этого этноса должны были восприниматься как иноверцы. Из пассажа ясно, что некрещеными ко времени деятельности Кирика оставались прежде всего соседние с Русью неславянские племена. Меньший срок оглашения может означать повторное возвращение в лоно Церкви, ибо срок устанавливается как для латинянина. Отразилось также различие в отношении к инородцам и своим. Здесь представитель Церкви мог отталкиваться от принципа свой-чужой, хотя этим нарушалась заповедь апостола Павла «Нет ни еллина, ни иудея..». Еще одной причиной большего срока оглашения инородцев мог быть языковой и культурный барьер, требовавший большего времени для подготовки оглашенных к принятию крещения. Только в отношении ребенка смягчалось требование для вновь крешаемого.

<sup>96</sup> Оглашение заключается в приготовлении человека, желающего стать христианином, к таинству крещения. Оно предполагает научение (оглашение) человека основам веры и совершение особого обряда, который совершается над лицом, приступающим к вере. Огласительная часть церковного обряда состоит из чтения молитв о приступающем ко крещению, заклинаний на дьявола. Желающий креститься отрицается Сатаны, обещается (сочетается) Христу и исповедует Символ веры.

 $^{97}$  Имеются в виду специальные наручни (часть богослужебного облачения священнослужителя, поручи, нарукавницы).

 $^{98}$  В определенном смысле это может быть связано с символикой одежды священника. Поручи — символ чистоты вновь крещаемого. Пелена символизирует облачение в новые одежды веры.

<sup>99</sup> Считается, что в этот период женщина пребывает в нечистоте, поскольку у нее еще могут продолжаться выделения. Обычно за это время должны зажить послеродовые раны. По истечении сорока дней или после окончания кровотечения ран женщина может входить в храм и после прочтения над ней специальных молитв получает право причащаться, прикладываться к святыням и участвовать в богослужебной жизни общины.

 $^{100}$  Имеется в виду Козьма, епископ полоцкий, которого некоторые исследователи (Н.К. Никольский, С. И. Смирнов) относят к числу противников ав-

токефального митрополита Климента. Место, трудное для понимания. Предлагается две версии перевода: 1) Клим спрашивал Нифонта от имени полоцкого владыки (см.: Голубинский Е.Е. Указ. соч. Т. 1, ч. 1 – вторая пол. С. 309); 2) Климент Смолятич выясняет точку зрения полоцкого епископа у Нифонта (см.: Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 111–112. Прим. 1). Первая версия выглядит более предпочтительной. С. Смирнов обращает внимание на то, что в Особой редакции имеется еще одно, отсутствующее в Обычной редакции свидетельство о беседах автокефального митрополита с новгородским владыкой климово А климъ мол ваше. насиливо вел ми об еппу такъ достои мол<sup>3</sup>вити а намъ оумъти (РГБ. Рогож. № 342. Л. 45а-б. См. об этом: Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 110. Прим. 3). Наблюдение заслуживает внимания, ибо Нифонт был противником Климента Смолятича и отрицательно относился к избранию последнего собором русских епископов на митрополию. «Вопрошание» отразило специфику отношений иерархов, противоречия между которыми не мешали им обсуждать насущные проблемы церковной практики, а Кирику, входившему в свиту Нифонта, беседовать с антагонистом его патрона – Климентом. Характерно, что Кирик нигде не называет Климента Смолятича митрополитом. Данную особенность предлагается понимать как непризнание за ним права на митрополичий стол (см.: Смирнов. С. Древнерусский духовник... С. 111). Вместе с тем вопрос 19, примыкающий к блоку записей рекомендаций Климента Смолятича (№ 20-38), содержит прямое обращение к митрополиту (пункт № 20) и может относиться к этому блоку. Причины обращения полоцкого епископа к Нифонту через посредство Кирика с таким малозначимым вопросом непонятны. Вероятно, этот вопрос послужил лишь каким-то поводом для установления общения между двумя епископами или был способом, которым Козма пробовал объяснить свое мнимое неведение правильности совершения архиерейской службы и рукоположения Климента. Возможно, были и иные причины. Скорее всего, появление этого вопроса както связано с церковно-политическим противостоянием Климента Смолятича и Нифонта. И в этом противостоянии Кирик воспринимался в партии сторонников Климента в качестве близкого доверенного лица новгородского владыки.

 $^{101}$  Аналогичный вопрос выносился на обсуждение Саввой, который выяснял, куда следует целовать священника (№ 13).

 $^{102}$  Древнерусские требники в аналогичных случаях рекомендуют данную молитву: Оче стын врачю дшамъ и тъломъ, пославыи єдинороднаго ти спа... (РГБ. Тр. № 73. Л. 42а).

103 В оригинале тѣльнаго ради женьскаго. Особая редакция более конкретна: вѣлаго дѣля женьскаго (РГБ. Рогож. № 342. Л. 34а-б). Т. е. речь идет о белях, на основании чего игуменья Мария распространяет данный недуг и на мужчин. В отличие от белей периодическая нечистота женщин делает невозможным для них входить в церковь, целовать Евангелие и есть антидор (см. вопрос № 23 Саввы).

<sup>104</sup> В оригинале здесь: а творышесь и кпископа прошавъ и интехъ. В таком случае данное место можно было бы трактовать: «Еще епископа спрашивал и других», однако этому мешает грамматическая бессмыслица. С. Смирнов пра-

вильно заключил, что в данном месте чтение Обычной редакции испорчено. Правильно в Особой редакции: со wаркадїємъ помолвй со игоумено а творашесь и еппа (РГБ. Рогож. № 342. Л. 34а-б). Т. е. речь идет об игумене Аркадии (ум. 1163), который был избран епископом, но еще не утвержден митрополитом, при этом поступал как епископ и его мнение записывалось как рекомендация. Это позволяет относить запись к периоду между 1156 и 1158 гг. (см.: Смирнов С. Материалы... С. 106, 267). Если переводить дословно, ближе всего будет «делался епископом». Перевод дан в соответствии с поправкой.

<sup>105</sup> Т. е. ограничения в случае белей только в ритуале приобщения к таинствам.

 $^{106}$  В Особой редакции больше запретов, касающихся места родов: А се подобаетъ въдати в нем же х $^5$ рамъ мти дътм родитъ. не достоитъ влазити во нъ по . $^{\circ}$  дни. потомъ поимо $^{\circ}$  (в других списках правильное чтение — помоютъ) всюдъ и млтвоу створаю юже сътворатъ на соунш шсквер $^{\circ}$ шим $^{\circ}$ см. а добръе было шсмого дни. ащели к $^{\circ}$ то влази во храминоу тоу. да не влазить в црквь. пр  $^{\circ}$  дни потомь измыетесм млтву в $^{\circ}$ земъ чтоую и тако влазить (РГБ. Рогож. № 342. Л. 32a-б).

<sup>107</sup> В ряде списков ошибочно читается злата.

<sup>108</sup> Часть обряда оглашения. Аналогичное чиноположение, почти дословно совпадающее с текстом «Вопрошания», содержится в Требнике XIV в. (см.: РГБ. Тр. № 371. Л. 1016). Там оно включено в чин Оглашения Великой пятницы.

<sup>109</sup> Нюансы обрядности, как и иные проблемные стороны церковной жизни, волнующие Кирика, указывают на то, что в описываемый период не только на Руси, но и в рамках одного Новгорода отсутствовало единообразие.

110 В оригинале и других списках ошибочно оу вас соуботы, что делает фразу бессмысленной. Уже А.С. Павлов предлагал читать это место: оу вас оуноты (см.: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 35-36. Прим. 10). Особая редакция вносит искажение в чтение данного установления: И ръ сму аще лаз дъти не смыслачи въ л<sup>5</sup>тарь. а в томъ ре моўску полу нету бъды. до .ī лъ<sup>т</sup>. а двит не пытан. могутъ бо  $\rho_{\rm e}^2$  и бор $^3$  зо вредити, како тои рече оу  $\rho_{\rm e}^2$  со $\rho_{\rm e}^2$ соуть во (РГБ. Рогож. № 342. Л. 39а). Изначальное правильное чтение здесь оуноты. Переписчик явно запутался, ибо оу вас соуботы неуместно. Появление алтаря в ряду сомнительных правок могло быть стыдливостью переводчика, избегавшего говорить о блуде детей. То, что чтение Обычной редакции верно, подтверждается правилом из подборки «Аще двоеженец кается»: **А что нє** смысла дъти лазать на ста... (Смирнов С. Материалы... С. 68. № 19). Составитель этих правил в XIV в. использовал положения «Вопрошания» (см.: Пихоя Р.Г. Опыт изучения ранних новгородских памятников церковного права (Правило «Аще двоеженец» и «Вопрошание Кириково») // Вспомогательные исторические дисциплины. Свердловск, 1974. Сб. 1. С. 9–11; Шапов Я.Н. Указ. соч. С. 230). Данный пассаж «Вопрошания» красноречиво характеризует нравственное состояние отдельных юнцов и юниц. Примечательно снисходительное отношение к сексуальным шалостям мальчиков и строгое в отношении девочек, лишение девственности которых сближало их состояние с грехом прелюбодеяния и невозможностью «тестирования» впоследствии чистого брака.

- <sup>111</sup> Нормативы и нормы подходов к обряду крещения взрослых. Кирик фиксирует практику, характерную для первых веков христианизации страны. В середине XII века в Новгороде, судя по этой записи, практиковалось приобщение к христианству взрослых людей, что свидетельствует о затянувшемся процессе христианизации. Речь идет о практике осуществления таинства крещения именно над новгородцем (см. пункт 40).
- <sup>112</sup> Имеется в виду восьмидневный срок испытания новокрещеного, который следует за восьмидневным сроком оглашения принимающего крещение (см. пункт 40 «Вопрошания»). В эти дни он должен присутствовать при богослужении, принимать причастие и носить белые одежды новокрещеного.
- $^{113}$  Поскольку нечистой женщине присутствовать в церкви позволялось (пункт № 45), речь идет только о запрете осуществлять таинство крещения неочишенной женшины.
- <sup>114</sup> В оригинале: **раздръшити**. Возможно, речь идет о снятии белой одежды (т. н. крещальной сорочки) с новокрещаемого на восьмой день (см. пункт 40 «Вопрошания»).
- $^{115}$  Первые восемь дней после крещения до разрешительной молитвы новокрещеный считается непорочным (безгрешным).
- $^{116}$  Последование отпевания и погребения младенцев совершается по особому чину.
- 117 Отношение к ребенку как заслуживающему Царства Небесного заповедано евангельской притчей. Когда Христос проповедовал с учениками, пришедшие женщины приносили детей, чтобы Он прикоснулся к ним. Апостолы не допускали детей. Иисус же, увидев это, запретил им препятствовать, «ибо таковых есть Царствие Божие» (Мк. 10, 13–15). Здесь и в других случаях рекомендации насчет детей основаны на евангельских заповедях. Ответ шире вопроса. Из запроса о детях разворачивается общая рекомендация сохранить чин отпевания неизменным, несмотря на личную оценку священником нравственного облика усопшего. Принцип равенства к мертвым и единство обряда на этой основе. Церковные уставы осуждают самовольное изменение любого богослужебного чинопоследования. Это относится и к заупокойным обрядам. Чин отпевания не может быть изменен священником произвольно, под впечатлением от личной этической оценки усопшего. Чинопоследование никак не зависит от представлений о нравственном облике усопшего. Этот принцип переносится на всякого усопшего, ибо не священник решает грешен покойник или нет.
- <sup>118</sup> Кирик отмечает противоречивую ситуацию. Знаковость риз в обряде служит средством воспитания моральной ответственности у грешников, но это уже покушение на Божий суд, которое выше было отвергнуто (см. вопрос 51). Подобная практика отпевания нераскаявшихся грешников (пьяниц и иных лиц, которые вели антихристианский образ жизни) без облачения священника в ризы существует и в современной церкви.
- <sup>119</sup> Апокрифическая деталь. Согласно «Откровению Варуха» ангелы по завершении дня снимают венец со светила (см.: *Мильков В.В.* Древнерусские апокрифы. СПб., 1999. С. 484).

<sup>120</sup> Погребение до захода солнца представляет традицию, противоположную ночным погребениям. По типу раннехристианских погребений, которые приурочивались к ночному времени из соображений конспирации (Барсов Н.И. Погребение // Христианство : энциклопед. слов. М., 1995. Т. 2. С. 355), на Руси в 1015 г. хоронили Владимира Крестителя, а позднее Феодосия Печерского, который специально распорядился на этот счет в завещании. Обычай осуществлять погребение до наступления темноты кроме «Вопрошания» Кирика зафиксирован в «Слове о князьях» (Слово похвальное на перенесение мощей свв. Бориса и Глеба. Неизданный памятник литературы XII в. // ПДП. 1894. Т. 48. С. 17). Разнобой погребальных практик объясняется отсутствием в средневековой Руси жестко установленных канонических нормативов христианского погребения (Мусин А.Е. Христианизация Новгородской земли в ІХ-XIV вв. Погребальный обряд и христианские древности. СПб., 2002. С. 73, 78, 199). Однако традиция погребения умерших до захода солнца является господствующей в сфере традиционной культуры, где она имеет многовековые и не связанные с христианскими установками корни. Отправные элементы для понимания специфики обряда – заход светила за горизонт и возможность чувственного созерцания солнца умершим до этого момента.

Среди глубоко архаичных деталей погребальной обрядности этнографы четко фиксируют устойчивую норму похорон в дневное время до захода солнца (Куликовский Г.И. Похоронные обряды Обонежского края // Этнографическое обозрение. 1890. № 1. С. 53; Барсов Е.В. Погребальные обычаи на Севере Руси // Причитания северного края. М., 1872. Ч. 1. С. 306; Русский север. Этническая история и народная культура XII-XX веков. М., 2004. С. 674). Под внешне христианской оболочкой в традиционной культуре сохранились глубоко архетипические представления о «живом» мертвеце, который и после смерти не утратил способность видеть и слышать все, что происходит вокруг него (*Левкиевская ЕЕ*. Представления о «том свете» у восточных славян // Славянский альманах. 2003. М., 2004. С. 348). В силу этого «тело покойника не считается "мертвым" в настоящем значении этого слова» (Чистяков В.А. Представления о дороге в загробный мир в русских похоронных причитаниях XIX-XX вв. // Обряды и обрядовый фольклор. М., 1982. С. 115). Чувственные способности умершего соответствуют представлениям об ином мире, который виделся народному сознанию вполне материальным (Елеонская Е.Н. Представления «того света» в сказочной традиции // Сказка, заговор и колдовство в России. М., 1994. С. 43-47). Умершие на стадии перехода в мир предков сохраняют все свойства телесных существ, включая чувственное восприятие, потребности в пище и одежде (Левкиевская Е.Е. Указ. соч. С. 358). Тот же круг архаических представлений зафиксирован в языке. Слово, обозначающее умирание и смерть, в индоевропейских языках выражает идею зрительного восприятия: \*mer (в значении мерцать, мелькать, сверкать, пестрить, искриться): нем. merken – замечать, видеть, воспринимать; укр. мріти – мерцать, поблескивать, светать, смеркаться, брезжить, неясно видеть; др.-англ. a-merian осветлять, очищать; лат. merus – чистый (Топоров В.Н. Заметки о двух индоевропейских глаголах умирания // Исследования в области балто-славянской духовной культуры: Погребальный обряд. М., 1990. С. 49–52).

В соответствии с таким пониманием способность зрительного восприятия во время перехода в иной мир обеспечивалась сугубо материальным способом: либо зажжением свеч в предсмертный час, либо временной привязкой проводов, когда путь освещается небесным светилом (иногда, правда, по поверьям, еще и месяцем) (Толстой Н.И. Глаза и зрение покойника // Толстой Н.И. Язык и народная культура. Очерки по славянской мифологии и этнолингвистике. М., 1995. С. 189, 192.). Путь в невидимый иной мир представлялся носителям традиционной культуры как преодоление мрака, чему должен был способствовать свет, «помогающий умершему пройти темный путь в загробье» (Седакова О.А. Поэтика обряда. Погребальная обрядность восточных и южных славян. М., 2004. С. 67). Видимо, отчасти с этими представлениями связаны находки свеч и воска в древнерусских захоронениях, которые почему-то относят исключительно только на счет влияния христианства (Авдусин Д А.Три погребальные камеры из Гнездова / Д.А. Авдусин, Т.А. Пушкина // История и культура древнерусского города. М., 1989. С. 201; Мусин А.Е. Указ. соч. С. 149). В ряде сказок первое впечатление героя от перемещения в чужое пространство – темнота и только «затем опять свет и жизнь» (Елеонская Е.Н. Указ. соч. С. 44).

В обряд похорон, описанный Кириком, включено прощание с солнцем и белым светом, что не противоречит церковному обычаю положения покойника лицом на восток, но соответствующую знаковую значимость данная деталь обряда могла иметь исключительно в дневное время, пока светило не перешло на закатную сторону. Вместе с тем хорошо известно, что языческие захоронения древних славян по обряду трупоположения делались головой на запад, а лицом на восток – навстречу обожествленному светилу (см. об этом: Седов В.В. Восточные славяне в VI-XIII вв. М., 1982. С. 97-98; Рыбаков Б.А. Язычество Древней Руси. М., 1988. С. 109–111; *Моця А.П.* Некоторые проблемы изучения восточно-славянского погребального обряда конца I – начала II тысячелетия н. э. // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 1989. С. 42). В христианскую пору изменения ориентации не произошло, изменилось лишь понимание обряда, который был прежде связан с верой в «живого» мертвеца и с представлениями о долгом пути в страну предков (ирий), откуда вместе с солнцем приходит тепло. В понимании отношения солнца к иному миру просматривается и мифологическая основа. Славянское божество Сварог этимологически объясняется из древнеиндийского языка: \*svarg-ga - «небо как солнечный путь» (Трубачев О.Н. Славянская этимология и праславянская культура // Славянское языкознание. Х Международный съезд славистов. Доклады советской делегации : сб. докл. М., 1988. С. 317). О том, что в «Ригведе» путь к обители предков назван «дорогою солнца», а в народных стихах рай наделяется эпитетом «солнечный», говорил еще знаток апокрифов и народной культуры Н.С. Тихонравов (Тихонравов Н.С. Сочинения. М., 1898. Т. 1. С. 195). В плачах, отражающих глубоко архаические представления, сам умерший метафорически сравнивался с закатывающимся солнцем: «Красно солнышко укатается за горы толкучие, за леса дремучие, в водушки глубокие» (Причитания северного края / собраны Е.В. Барсовым. М., 1872. Ч. 1. С. XII); «И куда же сподобилось, мое красное солнышко...» (Великорусс в своих песнях, обрядах, обычаях, верованиях, сказках, легендах

и т. п. / материалы собранные и приведенные в порядок П.В. Шейном. СПб., 1900. Т. 1, вып. 2. С. 782. Ср: Там же. С. 171, 175). Описанный в «Вопрошании» обычай захоронения до захода солнца получил отражение в содержании похоронных причитаний. В случае вечерней смерти плакальщица «уговаривает» усопшего не покидать своих близких в этот же день, потому что ночной путь чреват трудностями (Чистяков В.А. Указ. соч. С. 118).

В пассаже Кирика посмертное состояние предполагает чувственное восприятие физического солнечного света, поэтому есть основания видеть в статье воспроизведение традиционного концепта, а не доктринального. Кирик в вопросе 53 воспроизводит глубоко архетипичные и связанные с дохристианской традицией представления о смерти, безусловно актуальные для участников погребальных церемоний его эпохи. Вряд ли можно сомневаться, что, несмотря на смену вер, обозначенные Кириком реалии имели место и отражали стихию религиозной жизни общества в переходную эпоху. Обычай захоронения в дневное время в большей мере соответствует мировоззренческим установкам дохристианской поры. Следовательно, приписывать такого рода рекомендацию архиепископу Нифонту, даже если допустить знакомство его с полуязыческими (в затронутом проблемно-тематическом спектре) апокрифами, нет оснований. Единственная из относящихся к новой вере реалий рассматриваемого сюжета — это упоминание ожидаемого воскрешения усопшего.

Согласно христианской доктрине тело человека смертно, а душа бессмертна, ее же инобытие исключительно ноуменально и внечувственно после расставания с телом. Согласно разъяснениям экзегетов душа человека после смерти подобно ангелам действует умственными, а не чувственными силами, значит, за гробом никакого зрительного восприятия в привычном плотском смысле быть не может. Следовательно, изложенный в пункте 53 сюжет о чувственном восприятии незакатного солнца заключает в себе идею, противоречащую духу вероучения. Остается неясным – кому принадлежит воспроизведенная в тексте «Вопрошания» прямая речь: Кирику или его информатору. Судя по характеру записи, вероятнее последнее. Вместе с тем понятно, что это не слова Нифонта. Вряд ли из уст новгородского владыки можно было бы услышать мотивацию, не отвечающую общим принципам доктринальных представлений о смерти. Получает свое объяснение и необычная форма записи, отличная от других пунктов «Вопрошания». Кирик, по-видимому, зафиксировал чью-то точку зрения, которая так и осталась без разъяснений. Владыке подобные взгляды приписывать нелепо. Весьма экзотическое объяснение погребального ритуала мог дать только далекий от круга церковных воззрений человек и уж никак не высшее лицо в новгородской церкви. Но именно таковую трактовку Кирик считает нужным включить в свое произведение (подробнее см.: Мильков В.В. Свидетельства Кирика Новгородца о некоторых специфических чертах ритуальной практики обращения с умершими в середине XII столетия (см. данную работу в настоящем сборнике).

Данный пассаж «Вопрошания» демонстрирует редкую для церковной книжности идеологическую сдержанность, когда речь шла о деталях раннесредневекового похоронного обряда. В нем объективно отражается двусмысленность действовавшей в тот период погребальной практики. Кирик сохраня-

ет без комментария далекую от ортодоксии мотивацию обычая, но скупые характеристики типичных деталей обычая обнажают его генетические корни. Поразительным образом в сюжете отразилось сплетение различных верований, проявление которых, с формальной точки зрения, вроде бы и не вызывало подозрений. Отсутствие четкого отношения церковнослужителей к обрядности дневного погребения предопределило сильное влияние традиции, в рамках которой дохристианская норма, по сути дела, легализовалась. Поскольку Церковь не видела в многовековой привычке угрозы вероучению, синкретическая форма погребальной обрядности консервировалась. Статья Кирика не могла быть направлена на слом традиционных привычек, она даже не является нормативной в отличие от других разделов «Вопрошания». Сам же автор без дополнительного разъяснения ограничился кратким описанием ритуала, который вполне можно было воспринять двояко.

 $^{121}$  Погребение таких останков является проявлением христианского милосердия. Помимо этого останки христианина, независимо от его заслуг перед церковью, именуются «мощами».

122 Точное этнографическое наблюдение автора «Вопрошания» над спецификой погребального ритуала его современников. Археологически зафиксированный обычай в Новгородской земле. Свидетельство Кирика подтверждают неоднократные находки литых христианских образков в захоронениях из древней Новгородской земли (Спицын А.А. Курганы Санкт-Петербургской губернии в раскопках Л.К. Ивановского // МАР. № 20. СПб., 1896. С. 17; Верхорубова Т.Л. Отчет о проведении археологических работ в Батецком районе Новгородской области отрядом Новгородского музея в 1983 г. // Архив ИА РАН. Р-1 № 9817; Арииховский А.В. Раскопки 1930 года в Новгородской земле // СА. 1974. № 3. С.187–193; Кузьмин С.Л. Которский погост – локальный центр конца I – начала II тысячелетия н. э. в верховьях Плюссы // Материалы по археологии Новгородской земли. М., 1991. С. 161, 167; Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных памятниках Северо-Запада Новгородской земли // Церковная археология : материалы І Всерос. конф. Ч. 2: Христианство и древнерусская культура. СПб.; Псков, 1995. С. 74-76; Он же. Погребальный обряд древнерусского погоста // Церковная археология. СПб., 1998. Вып. 4. С. 286–292; Рябинин Е.А. Водская земля Великого Новгорода. СПб., 2001. С. 79-80; Макаров Н.А. К интерпретации находок предметов христианского культа в древнерусских могильниках (по материалам Белозерья и Каргополья) // Новгород и Новгородская земля. История и археология. Новгород, 1989. С. 101–102; Он же. К оценке христианизации древнерусской деревни в XI-XIII вв. (Погребения с крестами и образками в могильниках Белозерья и Каргополья) // КСИА. М., 1991. № 205. С. 11–20; Он же. Колонизация северных окраин Древней Руси в XI-XIII вв. М., 1997. С. 152, 154, 336 (Табл. 154); Он же. Археология севернорусской деревни Х-ХІІІ веков. Средневековые поселения и могильники на Кубенском озере. М., 2007. Т. 1. С. 284-287, 298-302, 309-310; Археология севернорусской деревни Х-XIII веков: средневековые поселения и могильники на Кубенском озере / отв. ред. Н.А. Макаров. М., 2007. Т. 1. С. 285–287, 298–302, 309–310). Находки

датируются серединой XI — началом XIII в., но наибольшее их количество приходится на вторую четверть — вторую половину XII столетия (*Макаров Н.А.* К интерпретации находок... С. 102; *Седов В.В.* Распространение христианства в Древней Руси // КСИА. М., 1992. № 208. С. 9; *Лесман Ю.М.* Новгородские привески — источник для реконструкции динамики христианизации // Восточная Европа в древности и средневековье. Язычество, христианство, церковь. М., 1995. С. 33–36; *Мусин А.Е.* Указ. соч. С. 187–188, 197. Ср.: *Седова М.В.* Сложение местной иконографии медного литья во Владимиро-Суздальской Руси // Древности славян и Руси. М., 1988. С. 278). Получается, что Кирик воспроизвел в своем тексте как раз ту картину, которая фиксируется при проведении раскопок могильников его времени.

Из вопроса видно, что подобное захоронение могло подвергнуться даже эксгумации. На каком основании? Нельзя не учитывать ритуальный контекст таких захоронений. Иконки находятся в составе богатого инвентаря, наличие которого в могилах отражало веру в живого мертвеца. Часто христианские символы встречаются в сочетании с языческими амулетами, наличие которых при погребенном, с христианской точки зрения, как и вообще любых вещей в захоронении, бессмысленно. Это подтверждается и практическим отсутствием христианских символов в городских некрополях. На многие сотни раскопанных христианских погребений археологами обнаружено всего несколько христианских символов, абсолютно преобладают безынвентарные захоронения (Строков А.А. Раскопки в Новгороде в 1940 году // КСИИМК. 1945. № 2. С. 70–73; см. также: Мусин А.Е. Указ. соч. С. 195; Панова Т.Д. Царство смерти. Погребальный обряд средневековой Руси XI-XVI вв. М., 2004. С. 157-161). Облик городских некрополей явно дисгармонирует с сельскими могильниками, где языческие пережитки держались дольше. Некоторые исследователи наличие образков и других христианских символов интерпретируют как однозначный признак христианизации, но по такой логике процессы христианизации на окраинах обгоняли таковые в городе. Присутствие в погребальном инвентаре христианских символов (причем часто по нескольку и более штук), помещение их на поясе и у ног, в захоронениях с меридианальной ориентацией, а также рядом с жертвоприношениями дает основания связывать их с дохристианскими пережитками. Не на это ли намекал Кирик, несмотря на то, что обсуждал снабжение умершего христианским символом? Вряд ли владыка не понимал языческой логики вещеположения, иначе бы не прозвучала тема возможной ингумации. Кирик поставил острую проблему двойного прочтения ритуального действия. Кроме того, из разнообразных сюжетов подвесок медальонов он называет архангела Михаила, а последний в традиционной народной культуре воспринимался проводником умерших на тот свет. В духовных стихах он даже выступает в функции перевозчика через огненно-водную преграду в иной мир за вознаграждение, т. е. действует в роли, сопоставимой с ролью Харона (Варенцов В.Г. Сборник русских духовных стихов. СПб., 1860. С. 138, 139, 148; Бессонов П.А. Калики перехожие. М., 1863. Ч. 2. № 487; Стихи духовные. М., 1991. С. 243). Если предположение верно, то Кирик подспудно затрагивал еще одну двоеверную подоплеку погребального ритуала современников.

- 123 В списках Особой редакции сверх этого добавлено: тристое. Благословен Бог наш – начальный возглас священника для начала большинства служб.
- 124 Ср. последование «Во еже поскору дати больному причастие». Рекомендации «Вопрошания» практически не расходятся с современными.
- 125 В списках Особой редакции сверх этого читается: а даръ бжін николи же не изблева есть (РГБ. Рогож. № 342. Л. 44а); «а даръ Божии никакоже изблевають, причастия, ни Доры, ни богородична хлеба; но Духомъ Святымъ хранима нисходить и утробу человека освятитъ» (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 266). Похоже, мы имеем дело с позднейшим разъяснением к части, дополнявшей Обычную редакцию.
  - <sup>126</sup> В Особой редакции данная статья отсутствует.
- <sup>127</sup> Обсуждение проблемы с полемическим заом. Кирик выступает как активная сторона, предлагая для обсуждения разные точки зрения на дисциплину соблюдения поста. Сюжет наглядно демонстрирует, что единства мнений по затронутой Кириком проблеме в церковной среде не существовало. Смысл гнева владыки может быть не столько в факте разномыслия деятелей Церкви по данному вопросу, сколько в упорстве вопрошателя, который посмел противопоставить владыке иную точку зрения. Но еще и в понимании тщетности строгих требований к представителям молодого христианского общества.
- 128 Правила с названием **Уставъ къльцемъ** действительно существовали в книжном наследии Древней Руси (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 184–185), однако текстовых соответствий с «Вопрошанием» не обнаруживается. Видимо, сохранилось название за правилами пощения, наполнение которых изменялось во времени. Параллели постулатам, которые Кирик предложил вниманию Нифонта, обнаруживаются в подборках древних церковных установлений, по этой и другим позициям совпадающих с положениями «Вопрошания». С. Смирнов допускает возможность обобщения нескольких первоисточников в 57-м вопросе (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 312–313). Однако нельзя не учитывать, что Кирик обозначает не одну позицию, а разные точки зрения.
- 129 Совпадает с рекомендаций статьи «О великом посте» из «Заповеди иереям, диаконам и клирикам» (ср.: Аще кто ве постъ превуде в чистоте и стую нелю стерпи. Зане постъ есть увъ Смирнов С. Материалы... С. 43. № 9). То же требование чистоты на протяжении всего поста находим в подборке «Аще двоеженец» (ср.: Смирнов С. Материалы... С. 67. № 16). Источником нормы мог быть юго- или западнославянский епитимийник (см.: Пихоя Р.Г. Указ. соч. С. 13).
- 130 Е.Е. Голубинский предполагал, что в «Вопрошании» упоминается современник Нифонта Феодосий Грек (см. указ. соч. автора. Т. 1, ч. 1 вторая пол. С. 860). Исследователи обратили внимание, что такая трактовка противоречит выдвинутой историком Русской церкви гипотезе о существовании «Написания митрополита Георгия», с которым он отождествлял «Заповедь к исповедающимся сыном и дщерям». Большинство авторов считают, что в тексте фигурирует Феодосий Печерский (см.: *Павлов А.С.* О сочинениях...

- С. 346—347; *Смирнов С.* Материалы... С. 315; *Турилов А.А.* Ответы Георгия, митрополита Киевского, на вопросы игумена Германа древнейшее русское «Вопрошание» // Славянский мир между Римом и Константинополем. М., 2004. Вып. 11. С. 222).
- <sup>131</sup> Митрополит Георгий (ок.1065–1075), автор «Прения с латиною». Прислан на Русь из Византии, где исполнял обязанности синкелла. Есть данные, что он мог находиться на Руси уже в 1061 или 1063 г. (см.: *Турилов А.А.* Указ. соч. С. 212, 227).
- 132 Нифонт отрицает не факт наличия самого текста, а его авторство. Таким образом, отводится утверждение об официальном характере отсылок, ибо что предписано авторитетом то и морально. С. Смирнов полагал, что упомянутые в «Вопрошании» установления действительно существовали. На эту роль он предложил подборку правил, озаглавленную «Написание митрополита Георгия и Федоса» (см. работу указ. автора. С. 309–319). Однако реальный состав правил, на которые ссылался Кирик, даже с учетом недавно выявленных «Ответов Георгия», остается проблематичным (см.: *Турилов А.А.* Указ. соч. С. 222–225).
- 133 В списках «Вопрошания» это место испорчено. Похожий текст читается в «Заповеди иереям, диаконам и клирикам»: стую нелю стерпи. зане постъ есть хвъ. а стага недела за ед"нь есть день. в воскрние га ба и спса наше иса ха шню бегаите бавда (Смирнов С. Материалы... С. 43). Перевод дан с учетом данного смысла. Ясно, что Нифонт идет на компромисс по сравнению со строгими правилами, на которые ссылался Кирик. Он исходил из того, что весь пост нельзя употреблять на воздержание, и рекомендовал снисхождение, кроме последней недели. Такие же рекомендации сохранились и в правилах, которые исследователи относят к числу источников Кирика в его диалоге с владыкой. Однако послабления Нифонта меньшие, чем рекомендации воздерживаться от супружеской близости в начале и конце поста. Получается, что представлено три точки зрения: воздержание весь пост, кроме крайних недель поста, Светлую седмицу.
- <sup>134</sup> Архаическая практика, на смену которой пришло приобщение Святых Тайн на Пасху.
- 135 Согласуется с рекомендацией, изложенной в пункте 48. Несколько раз в «Вопрошании» поднимается вопрос об условиях причащения детей, которые в младенческом возрасте не могут выдержать необходимого воздержания от пищи. Им делается послабление, тогда как взрослым предписывается приобщение Тайн строго натощак.
- $^{136}\,\mathrm{Имеются}$  в виду возможные ограничения, которые далее и перечисляются.
- $^{137}$  Алтарный престол (от тра́ $\alpha$   $\epsilon$   $\zeta$   $\alpha$   $\epsilon$   $\epsilon$   $\alpha$   $\epsilon$   $\epsilon$   $\alpha$  ), на котором предлагаются Тело и Кровь Христовы.
- 138 Антиминс, специально освященный полотняный плат с зашитыми частицами св. мощей, предназначается для совершения литургии (на него на престоле поставляются в сосудах Святые Дары). Антиминс на престоле хранится

в четырехкратно крестообразно свернутом илитоне — дополнительном плате. Антиминс, как святыня, не подлежит никаким посторонним воздействиям, а защитный илитон можно стирать по мере необходимости.

139 В ГИМ. Син. № 132: не творяще (вар.: не творять и более подходящий к контексту: а не сотворше, а не сотворивше — Павлов А.С. Вопросы... Стб. 40. Прим. 16) въ томь греха. В Особой редакции имеется пояснение, что антиминс — это «писаный плат» (РГБ. Рогож. № 342. Л. 44а). В некоторых списках концовка звучит более логично: Инии же въ томъ не творяше греха; то есть великий грех (см.: Смирнов С. Материалы... С. 264). Перевод дан с учетом более исправного чтения.

<sup>140</sup> До первой находки берестяной грамоты в Новгороде в 1951 г. это место не было понятным. В свете находок берестяных писем вопрос Кирика интерпретируют как древнейшее свидетельство о берестяных грамотах (см.: Щапов Я.Н. Кирик Новгородец о берестяных грамотах // СА. 1963. № 2; Янин В.Л. Я послал тебе бересту... М., 1975. С. 31; Симонов Р.А. Кирик Новгородец... С. 22). До открытия берестяных грамот для объяснения данного казуса исследователи привлекали 68 правило VI Вселенского собора, который запрещал подвергать резке книги, содержащие тексты Священного Писания и отцов Церкви (см.: *Смирнов С.* Древнерусский духовник... С. 109. Прим. 1). С учетом этого суть вопроса следует понимать шире, чем отражение бытовой практики отношения новгородцев к письмам, которые выбрасывали после прочтения за ненадобностью. За вопросом стоит сакральное отношение древнерусского грамотника к письму вообще, ибо письмом в первую очередь передавались древние тексты. То, что причастно к выражению священных истин, не может быть попираемо ногами. Так что возможность расширительного толкования, одинаково подразумевающего тексты на бересте и пергамене, остается в силе.

<sup>141</sup> Архиерей предоставляет духовнику лишь право наставления своего духовного сына. Но, используя терминологию своего времени, напоминает, что духовный отец в отношении духовного сына священника лишь «брат», т. е. равный, а не «отец», т. е. старший. Исключительно за архиереем сохраняется право полного контроля и наказания духовенства.

142 Согласно церковному Уставу антидор (Дора) преподается всем присутствующим в храме верующим перед отпустом (завершающей молитвой-благословением, которой священник оканчивает службу и благословляет прихожан) литургии Иоанна Златоуста. Очевидно, что такой отказ священника в преподавании антидора юношам, взявшим на себя обет и не сумевшим его выполнить, можно объяснить двумя причинами. Во-первых, принявший на себя обет юноша, вероятно, был обязан регулярно исповедоваться, а во-вторых, жизнь христианской общины была хорошо знакома священнику, который мог знать о состоянии нравственности своих прихожан, что и позволяло пастырю при раздаче Доры (антидора) не допускать тех или иных лиц к причащению этой святыней. Возможно, сравнительно редкое причащение прихожан Святыми Дарами (Телом и Кровью под видом хлеба и вина) привело к тому, что антидор в русской литургической практике стал ассоциироваться с преподаваемыми Святыми Дарами, усвоив себе их название, произошедшее от греческого эквивалента δώρον, «приношение», «дар».

- <sup>143</sup> В разных списках здесь читается либо **дроугый**, либо **гроубъ**, что не меняет смысл предложения. Второе из чтений лишь уточняет смысл: «по грубости своей никогда не причащались».
- <sup>144</sup> В Обычной редакции здесь употреблено слово **₩нодь**, а в списках Особой редакции здесь читаются **wbxo**, **кbxo**. А.А. Гиппиус обращает внимание на то, что Особая редакция в данном случае воспроизводит авторское словоупотребление новгородского разговорного диалектизма, замененного на книжный синоним в процессе последующего редактирования текста (см.: *Гиппиус А.А.* «Русская Правда» и «Вопрошание Кирика» в Новгородской Кормчей 1283 г. (к характеристике языковой ситуации древнего Новгорода) // Славяноведение. 1996. № 1. С. 59).
  - $^{145}$  T. е. только на время поста перестает грешить, а потом снова начинает.
  - <sup>146</sup> См. обсуждение той же темы в вопросе 71.
- 147 В ГИМ. Син. № 132: обычаи нѣсть таковъ. В других списках редакции читается в положительном ключе, например: гдѣ рече мбычаи есть таковъ (ГИМ. Увар. № 971. Л. 296). Именно это чтение признается правильным (см.: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 41. Прим. 9). Тот же положительный смысл сохранен в Особой редакции. Ссылка на обычай не случайна. Русская Правда содержит установление об освобождении «робьих детей» у свободного мужа (Статья 92 Тихомиров М.Н. Указ. соч. С. 107). Однако в данном случае Нифонт имел в виду норму «Заповедей святых отецу: Аще кто съ рабою своею блоудить. ти родить штроча. да свободить рабоу тоу. и поститьса. шдино (Максимович К.А. Указ. соч. С. 190). Характерно отстранение владыки от порядков, которые соответствуют данной норме. Может быть, это связано с западной традицией влияния на Русь, которую представляет данный памятник. Именно с данной традицией, восходящей к глаголическим текстам, был хорошо знаком Кирик. Это видно и по комментируемой статье, и по другим позициям «Вопрошания» (см.: Смирнов С. Материалы... С. 280, а также С. 278, 317).
- 148 Пункты 69–70 образуют единый блок в Особой редакции «Вопрошания»: w налоница.\_рѣ емоү аще се вако д⁵рузи налож³ницѣ вода тав³но. и дѣта рода тако и своего. а д⁵рузи штаи. со многыми рабами которое луче: Не добро ре ни се ни who. рѣ аще вако поуститъ свобод⁵на з⁵дѣ рѐ шбычаи е̂ такъ. а гораз⁵дѣ е бы иного чака выкупити. акы са и д⁵роу гаа не шх⁵вотила (РГБ. Рогож. № 342. Л. 30а). Основная и Особая редакция дают разные версии окончания пассажа, которые не проясняют трудности перевода.
- <sup>149</sup> Иоанн Постник в 582–596 гг. был патриархом Константинопольским. Им составлен покаянный номоканон, или епитимийник, который отличается значительными послаблениями епитимий в сравнении с теми, что налагались по рекомендациям отцов Церкви. Вопросы Кирика отражают заинтересованное внимание древнерусских духовников к заповедям этого автора. Епитимийник Иоанна Постника вошел в состав «Устюжской Кормчей» XIII в.
- <sup>150</sup> В оригинале: по недомысьлью обычный перевод 'невозможность понять' (ср.: недомыслимо 'непостижимо'). В нашем контексте предлагается смысл 'безвыходное положение' (СлРЯ XI–XVII вв. М., 1986. Вып. 11. С. 88).

Кирик в очередной раз поднимает тему возможного послабления для причищающихся Великим постом, обращая внимание Нифонта на соответствующую такой возможности оговорку Иоанна Постника (ср. вопрос. 57).

 $^{151}$  Дополнение внесено с учетом чтения в Номоканное Иоанна Постника: мъногажды имуще жены.

152 Текст восходит к Кормчей Иоанна Схоластика (Ср.: РГБ. Рум. № 230. Л. 816 – см. об этом: *Павлов А.С.* Вопросы... Стб. 42. Прим. 12; *Смирнов С*. Материалы... С. 274). Ср. в Особой редакции: **А** се ръ писано есть в заповъді исмана пост ника, мол витъ пер въе, тако не дати причащеніа, пакы мол<sup>5</sup>витъ по недомыслію. Єл<sup>5</sup>ма же соў нъціи. Ни великы постъ оудер $^{S}$ жатисм  $\overline{w}$  гре не могоуще, и *тинками* (т. е. ти сами) имоуще жены подобаетъ тъмъ по скончани своеа заповетдати. аще приидоу лъта множанша. и не имо $\sqrt{}$  ком $\sqrt{}$  кати тако зане прно в $\sqrt{}$  дати ти въ гр $\sqrt{}$  кун. Тако да дер житъ постъ. стыи великій и ве тако да не согръщати, и со страхомъ и трепетомъ ї дни да комкаю на пасхоу и прочам (РГБ. Рогож. № 342. Л. 496–30a). Характерно, что Кирик дважды в своем «Вопрошании» поднимает перед Нифонтом вопрос допущения грешников к причастию, хотя последние и недостойны того. В вопросе 68 он прямо говорит, что некоторые по грехам своим так до смерти и не удостоятся принять Святые Дары. Ссылка на послабление в каноне Йоанна Постника могла решить проблему, но Нифонт непреклонен: никаких поблажек в такой ситуации не дает.

<sup>153</sup> Видимо, речь идет об ограничениях, которые накладывались духовным наказанием. Данное место издатель «Вопрошания» предлагал понимать следующим образом: «Попы видят (отвечал Нифонт), какими епитимиями определено наказывать не соблюдающих в чистоте Великого поста, но того не видят...» (Павлов А.С. Вопросы... Стб. 43. Прим. 1). Но не исключено, что владыка имел в виду трудности исполнения ограничений, накладывавшихся на нерадивую паству постом.

154 Нравственная установка здесь базируется на заповедях Св. Писания, освящающих брак: Ср.: «Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут [два] одна плоть» (Быт. 2, 24); «И сказал: посему оставит человек отца и мать и прилепится к жене своей, и будут два одною плотью, так что они уже не двое, но одна плоть. Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает» (Мф. 19, 6); «И прилепится к жене своей, и будут два одною плотью; так что они уже не двое, но одна плоть» (Мк. 10, 8); «Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть» (Еф. 5, 31).

 $^{155}$  В оригинале: тоу же и блюстисм велмшн. Перевод дан в соответствии со смыслом контекста всего отрывка.

<sup>156</sup> Кирик ссылался на 2-е (3-е по другой нумерации) правило Тимофея Александрийского. Отмечается текстовое сходство формулировок Кирика с Кормчей Иоанна Схоластика (см.: *Смирнов С*. Материалы... С. 371).

<sup>157</sup> Из дифференциации возможных санкций к грешникам можно заключить, что в этот период на Руси было и публичное, и тайное покаяние. Нифонт

снисходительно относится к нарушению, касающемуся интимной жизни супругов. Поэтому он велит наложить тайную епитимью и не применять к провинившимся мер публичного покаяния. Примечательно, что за подобное невоздержание священника и его супруги пастырь обязан был нести публичное покаяние: есть Дору и читать Евангелие вне алтаря, что открывало его грех перед прихожанами (см. вопрос 27).

<sup>158</sup> В данном случае Кирик воспроизводит не чуждые двоеверию суеверные представления, которые распространялись, в том числе, и посредством апокрифической книжности (подробнее см.: Мильков В.В., Симонов Р.А. Тема неблагоприятных дней в Вопрошании Кирика Новгородца. В печати). Аналогичная по содержанию статья читается в епитимийниках с апокрифическими добавлениями или в т. н. «худых номоканунцах» (см.: Запов'кан стыхъ Шць ко исповъдающи (м) см сномъ и дщеремъ. – Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы : в 2 т. М., 1863. Т. 2. С. 312). В апокрифе присутствуют статьи «Заповедей святых отец», которые были переведены с латинского пенитенциала VIII в. и с кирилло-мефодиевской традицией пришли на Русь (Максимович К.А. Запов'єди сватыхъ отьць. Латинский пенитенциал VIII века в церковнославянском переводе. М., 2008. С. 157–158). Переведенные с латинского покаянно-исповедальные рекомендации были известны Кирику Новгородцу (Смирнов С. Материалы... С. 278–271; Максимович К.А. Указ. соч. С. 150-151). К.А. Максимович называет опубликованные Н.С. Тихонравовым апокрифические епитимийники краткими русскими версиями «Заповедей святых отец» (см. указ. работу автора. С. 15). «Заповеди святых отец ко исповедающимся сыном и дщерем» опубликовал Е.Е. Голубинский, который авторство текста приписывал митрополиту Георгию (Голубинский Е.Е. Указ. соч. Т. 1. 1-я пол. С. 507-526). Оппоненты Голубинского верно отметили, что суеверных рекомендаций нельзя ожидать от митрополита-грека (Павлов А.С. О сочинениях, приписываемых русскому митрополиту Георгию (Открытое письмо к профессору Е.Е. Голубинскому) // Православный собеседник. М., 1881. Т. 1. Февраль. С. 347–348; Никольский Н.К. Материалы для повременного списка русских писателей и их сочинений (X-XI вв.). СПб., 1906. С. 199). Подобные суеверия фиксируются на материалах «Лунников», в которых есть предостережение, что тот, кто будет в неблагоприятное время «брак творить – не возрадуется» (Перети В.Н. Материалы к истории апокрифа и легенды // Известия отделения русского языка и словесности Имп. Академии наук. 1901 г. СПб., 1901. Т. 6, кн. 3. С. 61, 63, 82, 95).

Поскольку статьи о злых днях в составе «Заповедей святых отец» не обнаруживается, Кирик мог располагать какой-то версией «Заповедей святых отец» со статьей о злых днях или несколькими рукописями, наименование которых Кирик из цензурных соображений не обозначал. Откуда Кирик почерпнул данную норму, достоверно не установлено. А.С. Павлов считал возможным источником «Заповеди святых отец к исповедающимся сыном и дщерям» по изданию Н.С. Тихонравова (см. соч. указ. автора. Т. 2. С. 302–303). С. Смирнов в качестве возможного источника называл памятник, подобный «Святых апостол правило» по рукописи РГБ. Син. № 153. Л. 295а—297а. гле читаются все

три статьи, привязанные Кириком к «некоторой заповеди» (№ 74–76). (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 283).

С одной стороны, неблагоприятные дни вполне укладываются в номенклатуру запретных дней строго расписанной недели христианского благочестия, требовавшего соблюдения половой чистоты (Алмазов А. Указ. соч. С. 157, 184). С другой стороны, распространенная в традиционной народной культуре аксиология времени представляет комплекс архаических по своему происхождению суеверий прогностического свойства (Славянские древности. М., 1999. Т. 2. С. 94). Хрономантия преследовалась церковью, которая строго предписывала не наръцати дне зла. Запреты на нарушение половой чистоты в традипионной культуре были соотнесены по большей части с женскими лнями – пятницей и воскресеньем – и являлись частью поверий двоеверного комплекса, ядром которого был культ плодородия. Тема недоброй судьбы зачатого в неблагоприятные дни человека звучит в причитаниях (Веселовский А.Н. Указ. соч. С. 175; Барсов Е. Причитания северного края. Т. 1. С. 10). Кирик затронул явление синкретического характера, ибо магическая предсказательная логика совмещалась с днями церковно маркируемого времени. Именно прогностический смысл являлся основанием для категорического приговора такому суеверию со стороны Нифонта. Видимо, дожившая до недавнего времени практика прогнозирования судьбы зачатых в неблагоприятное время была широко распространена в эпоху Кирика, что и послужило причиной постановки данной проблемы на обсуждение с владыкой.

В содержании 74 вопроса Кирик не только зафиксировал современные ему поверья, но также обращал внимание святителя на то, что это явление распространено в христианском мире и регулируется определенными нормами и правилами. Вопрошатель весьма умело подвел поверья о злых днях под известные ему положения апокрифических епитимийников. Характерно, что Кирик поставил проблему неблагоприятных дней не в связь с примитивным народным обоснованием поверья, а с имеющейся книжной интерпретацией. Как книжный человек, он, естественно, пользовался литературными источниками.

В свое время Ф.П. Керенский и Н.Н. Кононов предположили, что поверье о злой судьбе основано на астрологии (*Керенский Ф.П.* Древнерусские отреченные верования и календарь Брюса // Журнал Министерства народного просвещения. СПб., 1874. № 3. С. 71 и след.; *Кононов Н.Н.* Из области астрологии // Древности. Труды славянской комиссии Имп. Московского археологического общества. М., 1907. Т. 4, вып. 1. С. 51). К мысли о том, что Кирик небеспристрастно зафиксировал суеверия с астрологической основой, склоняется Р.А. Симонов (*Симонов Р.А.* Русская астрологическая книжность (XI — первая четверть XVIII века). М., 1998. С. 13). Судя по всему, Кирик понимал астрологическую логику запретов. Как знаток календарно-астрономической книжности он вполне мог быть знаком и с астрологическими текстами, лежащими в основе таких представлений.

<sup>159</sup>В очередной раз Кирик настойчиво продолжает возвращаться к проблеме возможного допуска к Дарам грешников, находящихся под епитимьей (ср. вопросы 68, 71). По наблюдениям С. Смирнова, источником комментируемой

статьи является содержание подборки апокрифических установлений под названием «Святых апостол правило». Последнее он отождествляет с «Некоторой заповедью». В пользу данной версии может свидетельствовать то, что целый ряд пунктов апокрифических правил отразился на содержании «странных» вопросов Кирика (№ 74–76). В данном случае Кирик хочет знать мнение Нифонта о возможности пасхального приобщения грешников, на много лет отлученных от причастия. О подобных казусах говорится в целом ряде статей апокрифических правил. Там же присутствует норма ежемесячного приобщения грешников, отлученных от Святых Даров на несколько лет (Смирнов С. Материалы... С. 284–285).

<sup>160</sup> Нифонта удивила каноническая бессмыслица — несообразность дозволения приобщения строгому требованию исполнения епитимьи, смысл которой как раз и заключался в отлучении от таинств.

 $^{161}$  Аналогичная норма известна по южнославянской рукописи XIV в. из собрания Григоровича (Starine. 1874. № 6. S. 129).

<sup>162</sup> Дополнение с учетом чтения данного места в ГИМ. Увар. № 791: даали да см и слоужити, а сами см не отр8жаа ни мало (Л. 31a).

163 Ученый выходец из Антониева монастыря демонстрирует хорошее знание не признававшегося греческими канонами западного покаянного права. рекомендовавшего замену церковного наказания заказными литургиями. Источником в данном случае являлось «Правило» англосакса Бонифатия – апостола Германии (ум. 755) (см.: *Суворов Н.С.* Указ. соч. С. 161–163; *Никольский Н.К.* К вопросу о западном влиянии на древнерусское церковное право // Библиографическая летопись ОЛДП. Пг., 1917. T. 3. C. 110–124; *Мурьянов М.Ф.* О новгородской культуре XII века // Sacris Erudiri. XIX. 1969–1970. С. 422: Кузьмин А.Г. Падение Перуна. М., 1988. С. 171). Возможно, вынесение на обсуждение этого вопроса отражает не только знание Кириком покаянной дисциплины латинской Церкви, но также местные традиции церковной жизни новгородцев. Замену епитимьи обеднями рекомендует «Святых апостол правило», которое относилось к числу т. н. «худых номоканунцев» и отождествлялось с «Некоторой заповедью» Кирика Новгородца. В этом апокрифе приводится расчет количества литургий, избавляющих от грехов в тех же пропорциях, что и в «Вопрошании Кирика» (Смирнов С. Материалы... С. 31. № 44). В других рукописях вариант: не отрече – не отрекаются.

164 14 и 15 правила VI Вселенского Собора, 11 правило поместного Неокессарийского собора, 10 правило поместного Сардикийского собора, 16 (22) правило поместного Карфагенского собора строго определяют следующие возрастные требования к кандидатам на занятие священных степеней: иподиакон – не ранее 20 лет, диакон – не ранее 25 лет, священник (пресвитер) – не ранее 30 лет (Правила Православной церкви с толкованиями Никодима, еп. Далматинско-Истрийского. М., 1911. Т. 1. С. 483–486; Т. 2. С. 33, 131–132, 161). Молодым, по древнерусским понятиям, считался человек в возрасте от 14 лет до 21 года. Очевидно, на Руси из-за нехватки духовенства священство было открыто даже лицам, не достигшим предусмотренного каноном возраста.

165 В оригинале: а лоуче не запрещати силою, т. е. не соотносимо с силами.

166 Данный раздел в Обычной редакции сокращен и испорчен. Исправное чтение сохранила Особая редакция, данные которой учитываются при переводе: Се же глющима нама высла вств вонъ. что есть оуст нама шквер неныа. написаное в заповъди. Ішан на пост ника то р есть. еже съ причастие съ женою целовати. и любити не свою прек ше (так в рукописи. Должно быть — рекше) е или газыкъ во оуста в дъвати. или шбыти. и повер ше лещи с нею (вар.: лещи на неи). или голы (так в рукописи. Должно быть — гоиломь) како любо прикоснутисм иъдъ. не в само просто в версти. а то семм изыде то ти есть то. е аще ключитьсм кому попу ли дїакону. Шслучитсм (так в рукописи. Должно быть — шлочитьсм кому попу ли дїакону. Шслучитсм (так в рукописи. Должно быть — шлочитьсм слоуж бы къ (вар.: съ) инть въздружаніемъ. на нтькол ко временъ. и паки свои санъ пріиметть тако же и преже поставленїа. аще то створи. преже дати шпитемью и пото поставитисм (РГБ. Рогож. № 342. Л. 456—46а).

167 Исследователи давно определили, что Нифонт обсуждал с Кириком статью **И** о дьяконъхъ и о попъхъ. Яко дьяконъ устънама освкърнься (Смирнов С. Материалы... С. 274). Характерно, что в Устюжской Кормчей конкретное содержание скверных действий опущено: Что же естъ еже устнама осквърнивъся, азъ убо не пишю, ибо явъ въдыи, створивыи во явитъ се ... (РГБ. Рум. № 230. Л. 856–86а). Характерно, что и новгородский владыка, и переписчик Кормчей одинаково стремились избежать популяризации пикантных подробностей. Щекотливые подробности интимных деталей Нифонт обсуждает с Кириком наедине. Можно предположить, что необходимость конкретизации прецедента «осквернения уст» была вызвана как раз исключением описания щекотливых поступков из имевшихся на руках у тогдашнего духовенства правил. Кирик же любил докапываться до сути интересовавших его проблем. Перевод начальной части статьи восстановлен с использованием Особой редакции.

<sup>168</sup> Вышедшее из употребления уже в древнерусскую эпоху слово, обозначающее мужской половой орган.

 $^{169}$  Имеется в виду не воздержание от инстинктивных проявлений, а воздержание, накладываемое епитимьей, врачующее и исправляющее падение.

170 Живое свидетельство непосредственной работы с текстом во время обсуждения нормы. По наблюдениям С. Смирнова, среди древнерусских списков правил Иоанна Постника не встретилось статьи о рождении у священнослужителя внебрачного ребенка. Однако та же норма наказания связывается с однократным падением священнослужителя. Не обсуждение ли подобного текста отразило «Вопрошание»? (ср.: и аще же нереи и діакони и прозвитери идѣ аще въпадуть, аще єдино паденіє будеть, никто же отнюдь да не служить (Смирнов С. Материалы... С. 275).

<sup>171</sup> Владыка иронизирует, поскольку в любом случае претендент на диаконскую должность согрешает. Но возникновение такого вопроса, вполне возможно, указывает на то, что по причине довольно свободного отношения между полами поиск кандидата на рукоположение был затруднен.

 $^{172}$  В данном случае речь идет не о дьяконе, а о дьяке (иподиаконе), церковном причетнике, у которого было право участвовать в службе, поскольку над ним совершается хиротессия. Древнерусские тексты разграничивают эти церковные должности.

173 Данный вопрос, вероятно, был вызван тем, что рано или поздно иподиакон мог претендовать на диаконство или священство. А одним из требований, предъявляемых к женатому ставленнику, было то, чтобы он был женат не на разведенной, а его жена до вступления в брак оставалась девственницей. В случае развода иподиакон должен был хранить целибат, в последующем дававший ему право на достижение сана диакона и священника. 27 правило Василия Великого прямо предписывает ограничивать церковные права ставленников и священнослужителей в случае признания их браков неправильными (Правила Православной церкви... Т. 2. С. 412-414).

<sup>174</sup> Имеется в виду развод, расторжение брака – древнерусск. роспуст.

 $^{175}$  Скорее всего, существовали серьезные проблемы с женами, которые отвечали бы требованиям канона.

176 В Особой редакции имеется любопытное прибавление, которое редактор Кормчей, обрабатывавший «Вопрошание», сократил по причине яркой зарисовки безнравственной жизненной ситуации, обнажающей степень падения женщины: а wна ходачи хота по торъгови лежи. аще сйо дер митъ да не пое в риза (РГБ. Рум. № 342. Л. 45а) — «а она, шляясь [где попало], пусть хоть на торгу [поруганная] валяется. Если такую держит [при себе] — не поет в ризах». Продолжение темы нравственной чистоты церковных рядов, базирующееся на оценке подобных действий в Св. Писании (ср. в 1 Кор. 6, 16: «Ли не знаете, что совокупляющийся с блудницею становится одно тело с нею? ибо сказано: два будут одна плоть»).

177 Та же норма из Номоканона Иоанна Постника в другом переводе моделирует более простую и ясную ситуацию: «аще кто крадеть, да не придеть въчистительство» (цит. по: Павлов А.С. Вопросы... Стб. 46. Прим. 9). С. Смирнов обращал внимание, что в ранних древнерусских Кормчих книгах опущено головным начальным татьбы и данное уточнение появляется только в Иоасафовской Кормчей в форме главизну украденія (см.: Смирнов С. Материалы... С. 275). Близкая «Вопрошанию» форма читается в «Заповеди святых отец»: ащє кто оукрадеть главьнок что (Максимович К.А. Указ. соч. С. 174). Текст Кирика точнее передает греческий протограф (см.: Смирнов С. Материалы... С. 275). Тем не менее перевод затруднен. Речь идет о большом уголовном преступлении. Толкователи затрудняются в более точном переводе и предлагают варианты: 'Тот, кто укрывает беглых холопов, вор, обвиняющийся в краже и убийстве' (см.: СлРЯ XI—XVII вв. М., 1977. Вып. 4. С. 65).

<sup>178</sup> В оригинале: **чиститєльство** – 'священство, сан священства, священнослужители' (*Срезневский И.И.* Указ. соч. Т. 3, ч. 2. Стб. 1529).

 $^{179}$  Видимо, имеется в виду незначительный проступок в виде растраты или мелкой кражи.

- $^{180}$  парокъкъ 'молодой слуга, прислужник' (см.: Словарь древнерусского языка (XI–XIV вв.). М., 2000. Т. 6. С. 352).
- <sup>181</sup> В реплике Кирика проводится мысль о неотвратимости наказания за воровство. Таким образом, он впрямую не указывает владыке на существование соответствующего канонического правила, но в то же время исподволь подводит к правильному решению затронутой им проблемы.
  - <sup>182</sup> Т. е. скорее всего вдовец, но не исключено, что это мог быть и целибат.
- <sup>183</sup> С. Смирнов считает, что здесь имеет место свободная переработка предписаний Номоканона Иоанна Постника, предписывающая отлучение священника в случае, если он ляжет с кем-нибудь, кроме своей жены (см.: *Смирнов С.* Материалы... С. 276).
- 184 Почти дословная реплика, присутствующая в обсуждаемом правиле Иоанна Постника по чтению Устюжской кормчей (ср.: аще имать подвигы, ако мьртвыка въскрѣшати РГБ. Рум. № 230. Л. 85б). Ремарка позволяет предполагать, что беседа велась с непосредственной опорой на текст.
- 185 18 Апостольское правило, восходящее к постановлениям ветхозаветного времени (Лев. 21, 14): «Вземший в супружество вдову, или отверженную, или блудницу, или рабыню, или позорищную, не может бытии епископ, ни пресвитер, ни диакон, ниже вообще в списке священного чина». С не меньшей строгостью к неправильному браку священника относятся постановления Трульского собора и правила Василия Великого, которые предъявляют очень строгие требования к выбору супруги для священнослужителя. По требованию патр. Михаила Керуллария (ХІв.) и по толкованию Вальсамона священник под страхом лишения сана не может у себя держать жену, уличенную в прелюбодеянии (Правила Православной церкви... М., 1911. Т. 1. С. 80, 444–46, 508–509; Т. 2. С. 30–32, 412).
- <sup>186</sup> Иподиакон не священнослужитель, а церковнослужитель, что и объясняет более снисходительное отношение к нему.
- <sup>187</sup> Очевидно, речь идет о ветхозаветном кошере: чистых и нечистых животных. Подобная проблема поднимается в послании преп. Феодосия к князю Изяславу. В данном случае владыка придерживается апостольского постановления о допущении к пище любых животных (Деян. 15, 20–29), однако тактично оставляет окончательное принятие решения за самим вкушающим пищу. В монашеской среде Древней Руси прослеживается тяга к строгому соблюдению пищевых норм, определтных Священным Писанием, однако при этом иночество предпочитало соблюдение не апостольских норм, отличавшихся снисходительным отношением и ограничивавшим пищу лишь запретом на употребление идоложертвенного, удавленного и крови, более строгими нормами книг Левита и Второзакония.
- $^{188}$  Т. е. «только кровь животных и птиц нельзя» (ср. Быт. 9, 4; Лев. 3, 17; 7, 26; Втор. 12, 16, 23, 24; Деян. 15, 20–29). Кровь отождествлялась с душой животных и согласно с языческим обычаем древних иудеев предназначалась в жертву Богу (Лев. 17, 11). Представление о посвящении крови Божеству (Божествам) в качестве жертвы прочно держалось в христианской среде.

В приписанном Иоанну Златоусту обличении двоеверов говорилось, что они кумискую жертву едят, употребляя кровь и давленину (см.: Памятники древнерусской церковно-учительной литературы. СПб., 1894. Т. 3. С. 67–68).

<sup>189</sup> В оригинале – притчю рече. В контексте «Вопрошания» трактуется как 'доказательство, довод' (см.: СлРЯ XI–XVII вв. М., 1995. Вып. 20. С. 60).

<sup>190</sup> Вероятна контаминация Быт. 3, 3–4 («Все движущееся, что живет, будет вам в пищу; как зелень травную даю вам все; только плоти с душою ее, с кровью ее, не ешьте») и Втор.12, 27 («И совершай всесожжения твои, мясо и кровь, на жертвеннике Господа, Бога твоего; но кровь других жертв твоих должна быть проливаема у жертвенника Господа, Бога твоего, а мясо ешь»).

<sup>191</sup> Тетеревятина, добытая через устройство силков, приравнивается к удавленине. Ловля силками была распространена в Древней Руси, и народ пренебрегал запретами. Нравственные нормативы Нифонта трудновыполнимы. Луком и стрелами не каждый мог добыть дичь.

<sup>192</sup> Точная этнографическая зарисовка. По данным новгородских раскопок известно, что усадьбы отделялись одна от другой как раз упомянутым в «Вопрошании» тыном.

 $^{193}$  Об умертвленной зверями дичи. Отрицательное отношение к употреблению растерзанных зверями животных см. Быт. 31, 39: «звероядины не принесох к тебе».

<sup>194</sup> Ср.: «Ибо угодно Святому Духу и нам не возлагать на вас никакого бремени более, кроме сего необходимого: воздерживаться от идоложертвенного и крови, и удавленины, и блуда, и не делать другим того, чего себе не хотите. Соблюдая сие, хорошо сделаете. Будьте здравы» (Деян. 15, 28–29).

<sup>195</sup> Для отстрела белок с целью добывания шкурок использовали специальные тупые стрелы, которые оглушали или убивали зверя, не портя его шкурку. Однако в этом случае, как и дичь, попадавшая в силки, белка умирала, а ее кровь не выходила. С учетом этого употребление в пищу удушенных или забитых зверей и птиц было недопустимым.

<sup>196</sup> В оригинале – **льжак** (вар.: **льжаи**, **льжае**). Предлагается переводить как ср. ст. прил. 'легкий' (СлРЯ XI–XVII вв. М., 1981. Вып. 8. С. 321).

<sup>197</sup> В оригинале – **гадать**. Расценивалось как жидкая пища.

198 Домашний священник владыки.

 $^{199}$  Медведь считался в языческую пору священным животным, а его шкуру вплоть до XIX в. использовали в ритуальных целях, не вписывавшихся в церковные нормы.

 $^{200}$  В оригинале — **лазить бєзъ съвъта**. Формулировка обозначает насильственные действия.

<sup>201</sup> Целый ряд постановлений, в том числе Правила Василия Великого (30, 49) и Иоанна Постника (17) определяют, что насилие, совершенное над женщиной без ее согласия или по жестокости насильника, освобождает деву или женщину от какого-либо церковного наказания (Правила Православной церкви... Т. 1. С. 144; Т. 2. С. 409, 432, 555).

- <sup>202</sup> Исследователи отмечают буквальное совпадение выписанных Кириком правил с чтениями соответствующих мест в Ефремовской Кормчей (см.: *Павлов А.С.* Первоначальный славяно-русский номоканон. Казань, 1869. С. 58–59; *Шапов Я.Н.* Указ. соч. С. 102–103).
- $^{203}$  В оригинале опущено, восстановлено по спискам Правил Василия Великого в других кодексах.
- <sup>204</sup> Регулирование нравственных отношений в семье с помощью Церкви на основании евангельских заповедей. Ср.: «А Я говорю вам: кто разводится с женою своею, кроме вины прелюбодеяния, тот подает ей повод прелюбодействовать; и кто женится на разведенной, тот прелюбодействует» (Мф. 5, 32); «Но Я говорю вам: кто разведется с женою своею не за прелюбодеяние и женится на другой, тот прелюбодействует; и женившийся на разведенной прелюбодействует» (Мф. 19, 9); «Всякий, разводящийся с женою своею и женящийся на другой, прелюбодействует, и всякий, женящийся на разведенной с мужем, прелюбодействует» (Лк. 16, 18). Данные установления опираются на ветхозаветные положения (ср.: «Ни вдовы, ни разведенной с мужем они не должны брать себе в жены, а только могут брать себе девиц из племени дома Израилева и вдову, оставшуюся вдовою от священника» (Иез, 44, 22).
- $^{205}$  Возможность смягчения духовного наказания для того, кто впервые покаялся в грехе прелюбодеяния.
  - <sup>206</sup> Т. е. в Правилах Иоанна Постника.
  - <sup>207</sup> В оригинале помочи терпѣти.
- <sup>208</sup> Неясно, уменьшался ли при этом срок исполнения епитимьи, или то было средство нравственного единения близких людей. Если за этим обычаем стояло сокращение срока духовного наказания, то норму можно поставить в один ряд с вопросами, в которых Кирик упорно добивался от Нифонта послабления тяжкому грешнику.
  - $^{209}\,\mathrm{B}$  оригинале с уточнением мальженома.
- <sup>210</sup> Нифонт проявил поразительную безучастность к острой для его современников проблеме, решение которой раскололо духовенство той эпохи на две партии. Кирик ставит перед владыкой острый вопрос. В середине XII в. вокруг него шли ожесточенные споры, пророй перераставшие в неустроения. Аналогичные споры в XI-XII вв. происходили и в Византии, которые были вызваны тем, что в некоторых древних уставах содержались рекомендации об отмене поста. Можно говорить о параллельных процессах. В 1157 г. со своего поста был смещен ростово-суздальский епископ Нестор, который запрещал мясоедение по Господским праздникам и делал исключение, если среда и пятница приходились на Рождество и Богоявление (см.: ПСРЛ. Т. 9. С. 210-211). Его преемник Леонтий никаких послаблений не допускал и был смещен по этой причине в 1159 г., а после возвращения на кафедру в 1162 г. продолжал проведение жесткой бескомпромиссной линии, распространяя жесткие аскетические правила на всех мирян. Оппонентом Леонтия выступил сменивший в 1164 г. Леона самозваный епископ владимирский Федорец, который выступал активным сторонником отмены ограничений, если среда и пятница попадали

на Господские и Богородичные праздники, а также на праздники великих святых и на весь период Пятидесятницы (Там же. С. 221; ПСРЛ. Т. 1. Стб. 349, 352; ПСРЛ. Т. 2. Стб. 520). В обличении ереси Федорца принял участие Константинопольский патриарх Лука Хрисоверг. В его послании, адресованном Андрею Боголюбскому, включено разрешение мясоедения для мирян, тогда как для монахов по главным церковным праздникам рекомендовались сыр и яйца в пост (см.: ПСРЛ. Т. 9. С. 228). Но когда подобные рекомендации киево-печерский игумен Поликарп ввел в практику, то попал под запрещение митрополита Константина (ПСРЛ. Т. 1. Стб. 354). В 1168 г. состоялся собор, где обсуждалась проблема постов. На соборе присутствовал Федорец, именовавшийся епископом. Митрополита Константина поддержали два епископа: три. включая Федорца, были на стороне Поликарпа. Но поскольку большинство не определилось и предлагало передать решение патриарху, сторонники отмены поста вынуждены были покинуть собор, а Поликарпа осудили и заточили. Судя по всему, Нифонт с его безразличием к регулированию дисциплины постов может быть поставлен в один ряд с партией большинства, не определившей собственной позиции по проблеме.

Г. Поскальски считает раздел о постах в грамоте Луки Хрисоверга вставкою (см. работу указ. автора. С. 78), ибо он входит в пространную редакцию памятника (см.: РИБ. СПб., 1906. Т. 6. Стб. 73–74. Краткая версия известна по списку РНБ. Кир.-Бел. № 1270. Л. 219а–221а). Раздел действительно имеет много общего с такими древнерусскими поучениями, как «Слово о посте устава церковного Петра недостойного» и «Слове о посте и восстании церковному чину». Острота проблемы была вызвана тем, что главные церковные праздники приходились на даты, совпадающие с дохристианским календарем, сакральные дни в котором отмечались обильными пиршествами (см. об этом: Мильков В.В. Древнерусское еретичество в идейно-политической борьбе второй половины XII в. // Общественная мысль: исследования и публикации. М., 1989. Вып. 1. С. 22-23). Как следствие проблема пощения неизменно сопутствует антиязыческим поучениям (см.: Гальковский Н. Указ. соч. № 1, 4, 16, 23, 24, 29, 31). С подобного рода практикой боролись такие представители духовенства, как Нестор и Леонтий. Рекомендации Нифонта, как и при решении других вопросов церковной дисциплины, компромиссны. Учитывалась необоримая практика отступлений от церковных установлений, если запреты касались глубоко традиционных праздников, с вековой привычкой отмечать их обильными трапезами и возлияниями.

<sup>211</sup> В древнерусское время просфоры пеклись для продажи на торгу, что нашло отражение в «Вопрошании» (см. вопрос 99). На просфорниц смотрели как на посвятивших себя Богу. Условия, когда женщина могла заниматься подобного рода деятельностью, в Древней Руси регулировались специальными правилами. Обычно на эту роль допускались вдовые женщины, но только после первого брака. От них требовалось соблюдение чистоты телесной и духовной (см.: РИБ. Т. 6. Стб. 137, 259, 433, 922–923). Митрополит Киприан предлагал приставлять к этой обязанности девственниц. Согласно постановлению Стоглавого собора просфорницей могла быть вдова или девственница не моложе 50 лет. В таком случае

ситуация, описанная в вопросе Кирика, была бы неуместной. Это значит, что на ранней стадии христианизации к изготовлению просфор подходили не так строго.

<sup>212</sup> Для понимания сути вопроса, видимо, следует иметь в виду, что Служебник Антониева монастыря не содержит указаний на точное число просфор и указывает только одну Агничную просфору. Об употреблении разного числа просфор см. коммент. 12.

213 Есть отдельные свидетельства о заказных литургиях по живым в греческом мире, где подобная практика квалифицировалась как богохульство (см.: Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 123). Неясно, чего больше в этом вопросе: подвоха или расчета на снисхождение к такому обычаю владыки. В Лревней Руси отношение к заказным литургиям по живым было двойственным. Служение сорокоуста по живым предписывается в «Написании митрополита Георгия и Феодоса»: Аще кто живъ дасть за см сорокооустие достоить пѣти (Смирнов С. Материалы... С. 40. № 22). О широком распространении такой практики свидетельствуют епитимийники, которые не только не осуждают сорокоустье по живым, но и предписывают следить, чтобы священнослужители тщательно отправляли задушье по живым (см.: Алмазов А.И. Указ. соч. С. 232). «Заповедь к исповедающимся сыном и дщерям» предписывает прямо противоположное: Аще кто живъ сы вдасть за оупокои сорокоустье пъти за см то недостоино (Смирнов С. Материалы... С. 119. № 58). «Слово о непоминовении живых за упокой» заказные литургии называет окаянным и лукавым поминовением, которое совершают одержимые стяжанием сребролюбивые и чревоугодные попы. За грех прижизненного задушья оно грозит сорокадневными епитимьями (Смирнов С. Материалы... С. 178–180). Соответственно и исследователи по-разному относятся к оценке такой практики. А.С. Павлов, например, считал, что при жизни заказывают поминовение одинокие люди, ибо не имеют надежных людей, кому можно бы было поручить сорокоуст после смерти (см.: Павлов А.С. Мнимые следы католического влияния в древнейших памятниках югославянского и церковного права // Чтения Общества любителей духовного просвещения. 1892. М., 1892. С. 111. Прим. 2). С. Смирнов появление данного обычая объясняет стремлением духовенства перебороть скупость верующих и нежелание наследников растрачивать имение на поминальные процедуры (см.: Смирнов С. Древнерусский духовник... С. 74–75).

<sup>214</sup> Нифонт занимает выгодную для Церкви позицию. Запрет на прижизненные поминальные службы мог означать упущение выгоды. Нифонт прикрывает меркантильную выгоду заботой о душе заказчика, идет в очередной раз на послабление, хотя это является отступлением от правил. Чувствуя неловкость ситуации, он облекает свои рекомендации в ироническую форму. Моральная двусмысленность уступки.

## СОДЕРЖАНИЕ

## Часть II

| Нравственно-этические и социально значимые аспекты      |
|---------------------------------------------------------|
| «Вопрошания Кирика» (А. И. Макаров, В. В. Мильков)3     |
| Иерархия смыслов в «Вопрошании» Кирика                  |
| Новгородца (А. П. Щеглов)                               |
| «Вопрошание Кириково» как памятник покаянного права     |
| Древней Руси <i>(Т. Ю. Фомина)</i> 66                   |
| Свидетельства Кирика Новгородца о некоторых             |
| специфических чертах ритуальной практики обращения      |
| с умершими в середине XII столетия (археологические     |
| и этнографические соответствия) (В. В. Мильков)82       |
| Религиозная ситуация в Новгороде по материалам          |
| «Вопрошания» Кирика Новгородца (П. И. Гайденко)139      |
| «А се владыце рех»: межличностные отношения             |
| епископата и монашествующих в домонгольской             |
| Руси (П. И. Гайденко, Т. Ю. Фомина)158                  |
| Телесные практики в «Вопрошании» Кирика                 |
| Новгородца (Т. В. Семикопова)171                        |
| Споры первой половины XVII века о каноничности          |
| предписаний «Вопрошания Кирика» в отношении             |
| западных христиан <i>(Т.А. Опарина)</i> 190             |
| О языке «Вопрошания» Кирика                             |
| Новгородца (Н.Г. Николаева)205                          |
| Гоить! (об одном забытом слове из                       |
| «Вопрошания Кирика») <i>(В.В. Колесов)</i> 217          |
| Трактат XII века «Вопрошание Кирика»:                   |
| списки релакции источники <i>(В.О. Парфененков)</i> 223 |

| КИРИК НОВГОРОДЕЦ. «Вопрошание» Предисловие (В.В. Мильков) | 27 |
|-----------------------------------------------------------|----|
| 1                                                         |    |
| Древнерусский тест по списку                              |    |
| БАН 21.5.4 (В.В. Мильков)                                 | 2´ |
| Перевод (В.В. Мильков)                                    | 29 |
| Комментарии (А.И. Макаров, В.В. Мильков,                  |    |
| П.И. Гайденко)                                            | 3  |