
э п и с т е м о л о г и я
философия науки



ИСТИНА В НАУКАХ И ФИЛОСОФИИ

С е р и я  « б и б л и о т е к а  ж у р н а л а
«ЭПИСТЕМОЛОГИЯ И ФИЛОСОФИЯ НАУКИ» 
ОСНОВАНА в 2010 г.



Редакционная коллегия серии 
«Библиотека журнала 

«Эпистемология & философия науки»

♦ Член-корреспондент РАН И .Т. Касавин (председатель), 
Институт философии РАН

♦ доктор философских наук И. А. Герасимова, Институт 
философии РАН

♦ доктор философских наук Н .И . Кузнецова, Российский 
государственный гуманитарный университет

♦ доктор философских наук Л .А . М икеш ина, Московский 
городской педагогический университет

♦ доктор философских наук А .Л . Никиф оров, Институт 
философии РАН

♦ доктор философских наук В.Н. Порус, Государственный 
университет -  Высшая школа экономики

♦ доктор философских наук В.П. Филатов, Российский 
государственный гуманитарный университет

♦ член-корреспондент РАН Б.Г. Ю дин, Институт ф илосо­
фии РАН



УЧРЕЖДЕНИЕ РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 
ИНСТИТУТ Ф И Л О С О Ф И И

И стина в науках  н философии
Под редакцией

И.Т. Касавина, Е.Н. Князевой,
В.А. Лекторского

I

МОСКВА • АЛЬФА-М • 2010



УДК 165.0 
ББК 87.22 

И89
Рекомендовано к печати 

Ученым советом Института философии РАН

Издание осуществлено при поддержке Российского гуманитарного научного 
фонда (РГНФ), издательский проект №  10-03-160ІЗд 

Ряд работ, включенных в издание, выполнен при государственной 
поддержке ведущих научных школ, грант №  НШ-5276.2010.6

О тветствен ны е и научны е редакторы :
И.Т. Каса вин, член-корреспондент РАН 
Е.Н. Князева, доктор философских наук 

В.А. Лекторский, академик РАН

У чены е секретари :
П.С. Куслий, кандидат философских наук 

Ю.С. Моркина, кандидат философских наук

И89 Истина в науках и ф илософ ии; под ред. И.Т. Касавина,
Е.Н. Князевой, В.А. Лекторского. — М .: Альфа-М, 2010. — 
496 с. — (Библиотека журнала «Эпистемология и филосо­
фия науки»).

ISBN 978-5-98281-232-2

В настоящем издании собраны результаты исследований классиче­
ской для эпистемологии проблемы истины. Понятие истины всегда слу­
жило философии источником острых дискуссий и знаменовало собой 
поляризацию философских учений. Здесь приведены четыре подхода к 
анализу этого понятия. Логико-методологический подход ориентирован 
на классическую эпистемологию. Неклассические для эпистемологии 
направления представлены социально-эпистемологическим и эволюци­
онно-эпистемологическим пониманиями истины. Показывается, что 
классические, «стандартные» концепции истины получают нестандарт­
ную интерпретацию в изменяющихся условиях научного и философско­
го познания. Необходимой предпосылкой всех перечисленных направ­
лений является исторический подход, которому посвящена отдельная 
часть книги. Книга дает читателю представление о разнообразии совре­
менных философских концепций истины.

Для эпистемологов, методологов науки, а также широкого круга фи­
лософов и ученых.

УДК 165.0 
ББК 87.22

В оформлении использован фрагмент работы Дж. Поллока (1948)

ISBN 978-5-98281-232-2
О Институт философии РАН, 2010 
О «Альфа-М». Оформление, 2010



С о д е р ж а н и е

Введение......................................................................................................... 7

ЧАСТЫ. ЛОГИКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ П РО БЛ ЕМ Ы ............................... 15
А.Л. Никифоров • Проблемы классической теории истины.....................17
Е.А. Мамчур • Современные представления о понятии истины. . . .  41
П.С. Куслий • Являются ли истинностные значения
абстрактными объектами?..........................................................................76
М.М. Новосёлов • Метафизика интервальности в контексте научного
знания......................................................................................................... 94
Г.Д. Левин • Проблема истинности восприятия................................... 124
А.М. Анисов • О понятии реальной истины..............................................138
С.А. Павлов • Единственный денотат истина в модифицированной
семантике Фреге........................................................................................ 172
И.А. Герасимова • Проблема истины в теории и практике 
аргументации............................................................................................184

ЧАСТЬ II. СОЦИАЛЬНО-ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ .................. 203
И.Т. Касавин • Истина как проблема социальной
эпистемологии........................................................................................... 205
М.А. Розов • Проблема истины в свете теории социальных эстафет . . 224 
Л.А. Маркова • О совместимости понятия истины
с социологическими интерпретациями н ау ки ...................................... 270
Н.М. Смирнова • Коммуникативно-смысловой подход к пониманию
и сти н ы ......................................................................................................295
А. С. Майданов • Проблема истины в мифологии...................................326
Э.Ю. Калинин • Постклассическая рациональность и проблема 
и сти н ы ......................................................................................................354

ЧАСТЫЙ. ЭВОЛЮЦИОННО-ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ . . . 373
Е.Н. Князева • Понимание истины в эволюционной
эпистемологии........................................................................................... 375



ИЛ. Бескова • Феномен истинности: подводные
камни методологии....................................................................................402

ЧАСТЫУ. ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ........................ 429
АЛ. Ивин • Понятие истины в научном познании...............................431
АЛ. Горелов • Проблема целостной и сти н ы ......................................... 451
Е.Н. Шульга • Истина и интерпретация................................................ 471
Summary......................................................................................................490
Contents......................................................................................................491

6  Содержание



В в е д е н и е

В настоящем издании представлены результаты исследований 
классической для эпистемологии проблемы истины. При этом ав­
торами показывается, что классические, «стандартные» концеп­
ции истины получают нестандартную интерпретацию в изменяю­
щихся условиях научного и философского познания. Современ­
ный взгляд позволяет выявить новые аспекты исследования и 
предложить неклассические определения истины. Истина и по­
гружается авторами в широкий историко-философский контекст, 
и выкристаллизовывается в результате анализа современных до­
стижений научного познания в естественных, гуманитарных и со­
циальных науках.

Два имени из эпохи античности важнее других для исследова­
ния проблемы истины: Платон с его диалектикой и Аристотель с 
его логикой. Платон не столько дает нам однозначные определе­
ния истины, сколько наводит на мысль о ее двойственном харак­
тере (миф о пещере). Платонова диалектика — это художествен­
ный сказ о двух формах нашего стремления к познанию истины: 
научной — от гипотез к понятиям (к относительному знанию о 
всеобщем) и философской — в движении мысли в области чистых 
понятий (к абсолютному знанию о всеобщем). Аристотель в отли­
чие от Платона скуп на образность и метафоричность. И если у 
Платона тема истины еще в сферах чистой метафизики, то у Ари­
стотеля она возвращается с небес на землю, в сферу вполне реаль­
ного отношения модель-абстракция. Таково данное им и обще­
признанное теперь (правда, тогда еще без важных логических 
уточнений) семантическое определение понятия истины.

Однако это определение, интуитивно ясное до тривиальности, 
осталось бы, пожалуй, лишь эпизодом в обширной метафизиче­
ской системе Аристотеля, если бы не его логика, в структуру кото­
рой истина прочно вплетена не только в узком смысле атрибута 
суждений научного силлогизма (совершенного дискурса) и пер­
вых его основных законов (тождества, противоречия и исключен­
ного третьего), но и в смысле более широком — как неотъемлемый 
элемент систематизации знания вообще на основе аксиоматиче­
ского метода. Последнее обстоятельство при тех условиях, кото­
рые тогда позволяла силлогистика (в частности, содержательный



8 Введение

характер аксиоматики), давало достаточное основание опреде­
лять истину в ее дедуктивном смысле как доказуемость. Иными 
словами, античная теория доказательства неявно вводила в оборот 
два различных понятия — «истина как соответствие» и «истина как 
доказуемость» (в конечном счете — тоже как соответствие прави­
лам вывода и концептуальной системе вообще). Но глубокой раз­
ницы этих понятий никто тогда усмотреть не мог.

Примеры научного и философского взгляда на истину, кото­
рые мы находим в античности, указывают на то, что истина здесь 
неизменно связана с вариантами ее постижения. В одном случае 
мы имеем модельный (по сути семантический) вариант истины — 
сопоставление утверждения о фактах и самих этих фактов, когда 
истина удостоверяется непосредственно или интуитивно. В дру­
гом — имеем ее опосредованный вариант, когда истинное предло­
жение постигается дискурсивно как результат цепочки (последо­
вательности) применения логических шагов, сохраняющих пер­
воначальную истину (заданную в аксиомах) на каждом шаге 
доказательного процесса.

Естественно предположить, что доверие к методу (к познава­
тельным процедурам) определяло и степень доверия к истине. 
Стоит, однако, сказать, что и метод интуитивный (основанный на 
непосредственном знании), и метод дискурсивный (основанный 
на принципах логического вывода из аксиом) обычно использова­
лись как части общей теории доказательства. В силлогистике и в 
«Началах» оба метода (в ходе доказательного процесса) допуска­
лись на равных: интуитивный метод — извне для знания начал (ак­
сиом); дискурсивный — изнутри для знания истинности системы. 
Но так как последнее обстоятельство было решающим для мате­
матики, казалось, что доказуемости (с ее убеждающей необходи­
мостью логического следования) вообще достаточно для науки. 
И хотя применительно к аксиомам без интуиции нельзя было 
обойтись, это, по сути, воспринималось только как повод, чтобы 
максимально сократить число аксиом до самых простых эмпири­
ческих положений.

Эта античная постановка вопроса об истине, казавшаяся 
вполне приемлемой, порождала, однако, и некоторые трудности, 
поскольку она невольно ставила вопрос о лингвистической пред­
ставимости истины и сталкивала, но не разрешала отношение 
двух планов реальности — субъективного (представимого в языке)



Введение 9

и объективного, репрезентация которого либо вовсе не возможна, 
либо возможна только как языковая реальность, а потому чревата 
(в случае замкнутости языка) семантической парадоксальностью. 
И поскольку такая парадоксальность обычно носит сугубо фор­
мальный характер, ею невозможно пренебречь, если мы хотим 
создать общую непротиворечивую теорию истины.

К счастью, теперь от такой задачи мы, похоже, избавлены раз и 
навсегда благодаря глубоким теоретическим исследованиям в об­
ласти оснований математики, которые объяснили нам, во-пер­
вых, неустранимую неполноту класса всех доказуемых истин и, 
во-вторых (как следствие первого), положили конец вековой вере 
в совпадение (синонимию) понятий истины и доказуемости.

Это свое второе научное обоснование и объяснение тема исти­
ны получила на базе новой, математической, логики в связи с ис­
следованиями о непротиворечивости уже полностью формализо­
ванных (но достаточно содержательных) математических теорий. 
Попытка обойти проблему семантических парадоксов путем соз­
дания непротиворечивой системы, которая охватила бы (помимо 
доказуемых теорем) и всю совокупность ее интуитивных истин, 
привела к результатам, разочаровавшим многих. Эти результаты 
представлены знаменитыми теоремами ограничения К. Гёделя 
(1931) и А. Тарского (1935). Содержание обеих теорем (в интере­
сующем нас аспекте) сводится к доказательству того, что во вся­
кой достаточно богатой и непротиворечивой формальной теории 
всегда найдется формула, истинная в ней, но в то же время и недо­
казуемая в ней. А это означает, что область интуитивных (аристо­
телевских) истин, вообще говоря, принципиально шире области 
истин, формально доказуемых.

Хотя мы владеем этим результатом только теперь, спонтанное 
расширение понятия истины и соответственно области его при­
менения шло постоянно и независимо от научных завоеваний. 
В последовавшую за античностью эпоху Средневековья понятие 
истины теологизируется. Истина приобретает два существенно 
различных смысла. Один (по Аристотелю) — это соответствие 
факта и мысли (к этой истине относятся и упомянутые выше огра­
ничительные теоремы); другой (по Августину) — это смысл Боже­
ственного всезнания или Божественной мудрости, это Абсолют, 
или «все Сущее», которое именуют божественным или просто 
отождествляют с Богом. При таком расширительном понимании



10 Введение

отмеченная выше антитеза теряет смысл, а вопрос «что есть исти- 
на?» теряет определенность, превращается в вопрос риториче­
ский. Что хочет услышать Пилат от Христа? Вряд ли именно то, 
что Христос ответил. Но его ответ, поразивший Пилата, будто бы 
простой и прозаический, приоткрывает дверь к тайне, которую 
Пилат предчувствует, хотя и не может понять.

Теория двойственной истины сохраняется и в позднем Сред­
невековье, и в эпоху Возрождения, и даже во все последующие пе­
риоды философской истории, когда постепенно она преобразует­
ся в теорию истины абсолютной и истины относительной, хотя и 
без ссылки на связь с ее теологическим прошлым.

И действительно, сегодня в теологии мы находим попытку 
объединить как научное понятие истины (так называемое логиче­
ское понятие), так и группу собственно теологических (трансцен­
дентных) понятий истины, некоторые из которых теология много 
веков подряд разделяла с метафизикой и которых она придержи­
вается по сей день.

Проблема, однако, в том, является ли истина и на самом деле 
некой «единой сущностью», на которую мы смотрим или которую 
мы видим с различных точек зрения, так что пресловутая много­
мерность порождена не особенностью самой истины, а только на­
шей точкой зрения на нее; или же, напротив, никакой такой еди­
ной сущности нет, а каждая точка зрения порождает свою, непо­
хожую на других истину.

Учет «точки зрения» неизбежно порождает вопрос о доверии к 
познанному и к познанию вообще. А в положительном ответе на 
этот вопрос наука имеет безусловное преимущество перед теоло­
гией и философией, поскольку в ее активе всегда есть два равно 
плодотворных и равно объективных критерия, один — измерение 
и эксперимент, другой — математическая дедукция (или метод ма­
тематических моделей). Иначе говоря, в науке вопрос об истине 
всегда конструктивен. Он всегда подчинен вопросу о «смысле и 
значении познавательных операций» (X. Райхенбах), или, други­
ми словами, вопросу о методе.

Научное мировоззрение характеризуется прежде всего прин­
ципиальной установкой на объективное исследование фактов 
(объективных состояний в природе и обществе). Поэтому в основе 
научного мировоззрения лежит не умозрительная метафизиче­
ская идея истины (сократовское «благо» или теологическое «все



Введение 11

сущее»), а идея истины, обусловленная методом научной работы, 
научной методологией ее поиска, или, другими словами, — про­
блемой критериев, пользуясь которыми «вот это мы считаем уста­
новленным истинно, а вот это -  ложно» (Секст Эмпирик).

В философии (как и в теологии) в отличие от науки реальный 
эксперимент невозможен. А попытки воспользоваться математи­
ческой дедукцией для доказательства философских истин не раз 
приводили к горьким разочарованиям (Спиноза). По сути, в акти­
ве теолога и философа всегда лишь один спекулятивный метод 
представления истины — метод, который в принципе невозможно 
отделить от их личности. И хотя этот метод, вообще говоря, не 
чужд и научному творчеству, разница в его значении для филосо­
фии и теологии, с одной стороны, и для науки — с другой, весьма 
велика. Если в философии и теологии спекулятивный мысли­
тель -  это все, то в науке, как полемически заостренно заметил 
Рассел, -  он часть ненужного метафизического хлама.

Следовательно, в сфере философских идей проблема истины 
ставится иначе, чем в логике. Она не исключает задач на доказа­
тельство. Но в философии акцент переносят на аргументацию в ее 
широком (экзотерическом) смысле, хотя никакой свод аргумен­
тов, утвержденный теорией аргументации, не сможет обеспечить 
защиту истины, если эта истина противоречит господствующей 
социальной доктрине или предрассудкам толпы. Иными словами, 
экзотерический аспект философской аргументации (в отличие от 
эзотерического) предполагает анализ социального окружения 
(контекста) любого доказательного процесса.

Что касается науки, то она обычно ошибается не в открытых 
ею законах, а в их оценке как абсолютных, или безусловных, ис­
тин. Свои законы наука не любит представлять как гипотезы. «Ги­
потез не измышляю» («Hypotheses non fingo»), — сказал Ньютон, 
отдавая на суд истории свои «Математические начала». Но для 
философии проблема абсолютной истины — это «открытая про­
блема», подобно тому, как проблема «десяти нулей подряд» в раз­
ложении числа п — это открытая проблема математики. Именно в 
этом (философском) контексте прозвучал когда-то расселовский 
вопрос: «Есть ли вообще знание столь неоспоримое, что ни один 
разумный человек не может усомниться в нем?»

Настоящая книга имеет четыре раздела, посвященные соот­
ветственно историко-философскому, логико-методологическо­



12 Введение

му, социально-эпистемологическому и эволюционному подходам 
к истине. Тем самым достигается максимально полный охват су­
ществующих точек зрения и обеспечивается необходимая про- 
блемность, если и не проявляющая себя непосредственно во вза­
имной критике, то по крайней мере данная в форме полярных и 
даже несоизмеримых взглядов на предмет исследования. Так, для 
сторонников логико-методологического подхода в основном 
приемлемым оказывается классический взгляд на истину как со­
ответствие. Эволюционный образ истины, напротив, представля­
ет собой корреляцию истины с телесно-когнитивными способно­
стями человека, с одной стороны, и с процессом его адаптации к 
среде — с другой. Наконец, приверженцы социально-эпистемоло­
гического подхода понимают истину как функцию социального 
признания некоторого познавательного результата и одновремен­
но как продукт философской рефлексии, устанавливающей наи­
более полную картину знания в некотором контексте (ситуацион­
ном, социальном, культурном).

В статье Е.Н. Князевой с точки зрения эволюционной эписте­
мологии сама жизнь человека и других живых существ трактуется 
как познание. Ж изнь поддерживается и развивается благодаря 
эволюционно выработанным способностям адаптации к окру­
жающей среде. Картина мира, которую строит человек, то знание, 
которое он обретает, не являются ни чистой копией реальности, 
ни результатом ее произвольного конструирования. Когнитивные 
способности человека определены мезокосмически, миром сред­
них измерений, который он познает с помощью своих естествен­
ных когнитивных способностей. Истина телесна, поскольку она 
определена возможностями познания человека как особого про­
дукта эволюции, как мезокосмически определенного живого су­
щества. Вместе с тем в самих когнитивных механизмах живых су­
ществ заложен вектор, направленный на максимально возмож­
ную очищенность результатов восприятия от привнесенных, в том 
числе и конкретно-телесных факторов, а сознания -  от произ­
вольных, субъективных его конструктов. Эту особенность позна­
ния выявил К. Лоренц, назвав ее феноменом объективации. Про­
цесс познания и активного освоения мира человеком есть его ак­
тивное движение по коэволюционным ландшафтам, в процессе 
которого он трансформирует эти ландшафты, изменяя тем самым



Введение 13

и самого себя. В статье отстаивается позиция, что истину можно 
понимать как результат коэволюции.

Рядом авторов проводится сравнительный анализ научной и 
вненаучных традиций познания. А.С. Майданов, в частности, за­
дается вопросом, можно ли говорить об истине в мифологии. Для 
ответа на этот вопрос необходимо выяснить, как формируется со­
держание мифов, из каких компонентов оно состоит, находятся 
ли эти компоненты в отношении информативности к чему-либо 
внешнему для них, можно ли говорить о наличии у мифов дейст­
вительных референтов. В мифах имеются элементы реалистиче­
ского содержания, отражающие определенным образом их реаль­
ные референты. Следовательно, мифам свойственна корреспон- 
дентная истина. Это понятие истины можно применить и к 
фантастическим элементам мифов. Поскольку эти элементы в 
значительной степени формируются методом переноса понятий и 
представлений из какой-либо другой предметной области, то они, 
ложно репрезентируя референты соответствующих мифов, более 
или менее адекватно отображают явления этой области. Мифам 
присущ и такой вид истины, как санкционирование. Это утверж­
дения, социально наделенные статусом истины. Мифам свойст­
венна и когерентная истина, поскольку в пределах концептуаль­
ного каркаса той или иной мифологии наблюдается соответствие, 
согласованность между ее компонентами. Эта истина оказывается 
ложью с точки зрения ее соответствия действительным референ­
там мифов. Таким образом, мифы являются противоречивым 
единством истины и лжи. Мифотворцы наделяли свойством исти­
ны и явления самой действительности, если те носили характер 
непререкаемых, непреходящих, регулярных.

Значительное место в книге занимают такие темы, как истина и 
творчество, истина и интерпретация, истина и практика аргумента­
ции. В статье И.А. Герасимовой «Проблема истины в теории и 
практике аргументации» проблема истины обсуждается примени­
тельно к двум смежным областям знания — логике и теории аргу­
ментации. Логическая и аргумента™вная (диалектическая) тради­
ции складывались в античности при противопоставлении и допол­
нении двух дискурсов — научного и общественно-гуманитарного и 
соответственно доказательных, всеобщих истин и правдоподобных 
мнений. Существует мнение о бесполезности понятия истины в ар­
гументации. Можно отметить взаимопроникновение двух тради­



14 Введение

ций, когда логически-нормативное использовалось в аргумента- 
тивных целях убеждения, а приемы аргументации релятивистского 
характера привносились в логическую технику. Стоит различать 
уровни и цели использования логического и аргументативного ин­
струментария. Особый статус вопрос об истине принимает при об­
суждении проблемы ценностей.

Наконец, И.Т. Касавин обосновывает мысль, которую разде­
ляют большинство авторов книги: истина, как и другие категории 
философской эпистемологии, не утрачивает смысла в культурном 
универсуме наших дней, и это только доказывают самые ожесто­
ченные попытки доказать ее ненужность. Вместе с тем сохранение 
понятия истины в рамках современной философии требует пере- 
осмысливания таких понятий, как знание и заблуждение, объек­
тивность и релятивизм, социальные и когнитивные факторы раз­
вития знания. Важную роль здесь играет различение собственно 
научного и философского представлений об истине. В сущности, 
истина не служит установлению фактов, и в этом смысле в качест­
ве особого понятия мало нужна субъекту, ограничивающемуся 
эмпирическим уровнем познания. Потребность в истине есть 
признак потребности в теоретическом мышлении высокой степе­
ни абстракции, потребности в философии. Истина призывает че­
ловека к критической рефлексии, творческому воображению, по­
буждает его к восхождению на верхние этажи сознания, в конеч­
ном счете к мудрости.

И.Т. Касавин, Е.Н. Князева, В.А. Лекторский



Чаешь I

Логико-методологические
проблемы





А.Л. Никифоров

Проблемы классической теории истины

1. Современный отказ от понятия истины

Мы будем иметь в виду понятие истины в его классическом 
смысле, или в смысле теории корреспонденции: истинна та 
мысль, которая соответствует своему предмету. По-видимому, 
именно такое истолкование понятия истины характерно для обы­
денного здравого смысла, хотя впервые в явном виде оно было 
сформулировано лишь Платоном: «Тот, кто говорит о вещах в со­
ответствии с тем, каковы они есть, говорит истину, тот же, кто го­
ворит о них иначе, — лжет»1. Эта формулировка была одним из ве­
личайших философских открытий: теперь из конгломерата мифо­
логических, мистических идей, сплетенных с предрассудками, 
фантазиями и крупицами повседневного опыта, можно было вы­
делить мысли и представления, которые давали адекватную кар­
тину окружающего мира. Это было одно из тех достижений, бла­
годаря которым человек постепенно возвышался над животным 
миром и закладывал основы мира культуры. Истолкование исти­
ны Платоном было принято наукой Нового времени и до сих пор 
прочно в ней сохраняется. Истина и ложь — гносеологические ха­
рактеристики знания в его отношении к познаваемой реальности. 
Прагматизм, теория когеренции или эмотивизм пытались при­
дать понятию истины иной смысл, однако все эти попытки, на 
мой взгляд, оказались неудачными и сегодня едва ли заслуживают 
серьезного внимания. Поэтому в дальнейшем, говоря об истине, 
мы используем это понятие в его классическом смысле.

Удивительно, что в течение XX в. — века грандиозных успехов 
человеческого познания — понятие истины постепенно вытесня­
лось из философии науки. Логический позитивизм заменил поня­
тие истины понятием верифицируемости, т.е., грубо говоря, по­
нятием соответствия чувственно данному. Г. Рейхенбах на место

1 Платон. Кратил / /  Собр. соч. 2-е изд. В 4 т. Т. I. М .: Мысль, 1990. С. 615.
© НикифоровА.Л., 2010



18 Часть I. Логико-методологические проблемы

понятия истины пытался поставить понятие вероятности, рас­
сматривая истину и ложь как предельные случаи высокой и низ- 
кой вероятности1. У К. Поппера истина либо рассматривается как 
недостижимый идеал, либо заменяется понятием степени правдо­
подобности. Т. Кун, И. Лакатос, их коллеги и современники вооб­
ще не пользуются понятием истины в своих методологических по­
строениях, а П. Фейерабенд прямо призывает выбросить понятие 
истины на свалку исторических заблуждений человечества.

По-видимому, во второй половине XX в. философия науки на­
чинает заражаться тем критическим отношением к идеалам Про­
свещения, которое еще в начале этого века проявилось в литерату­
ре и искусстве. Наиболее ярко это движение против идеалов кра­
соты, нравственности и разума выразилось в изобразительном 
искусстве. Движение дадаистов зародилось в разгар Первой миро­
вой войны, в 1915 г. и быстро охватило всю Европу, включив в 
свои ряды кубистов, абстракционистов, фовистов и т.п. В 1918 г. 
появился «Манифест Дада», в котором прямо отвергались логика, 
нравственность и традиционное искусство. Яркое представление 
об идеологии дадаизма дает выставка 1921 г., устроенная в Пари­
же. Эта выставка включала в себя живописные произведения, гра­
фику, коллажи и предметы ширпотреба. Освещения не было, по­
этому посетители просто не могли рассмотреть, что именно висе­
ло на стенах или стояло на постаментах. Специально посаженный 
за ширму человек непрерывно осыпал присутствующих ругатель­
ствами. Один из устроителей выставки, Андре Бретон, впоследст­
вии известный теоретик сюрреализма, якобы желая помочь посе­
тителям разглядеть выставленные произведения, зажигал спички 
в разных концах выставочного зала. Луи Арагон мяукал, другой 
участник выставки непрерывно повторял: «Дождь капает на голо­
ву!», еще два участника играли в зале в пятнашки. Все это иллюст­
рировало хаос, абсурд, насмешку над здравым смыслом и искус­
ством.

В 1924 г. эстафету у дадаистов подхватывают сюрреалисты, 
наиболее известным представителем которых был талантливый 
бесстыдник Сальвадор Дали. Наконец, молодой психиатр и фило­
соф Жак Лакан после многочисленных встреч и бесед с Дали пере­

1 См. его рецензию на «Logik der Forschung» К. Поппера: Reichenbach Н. Ueber 
Induktion und Wahrscheinlichkeit. Erkenntnis. Bd 5. 1935. S. 267—284.



А.Л. Ники^юров. Проблемы классической теории истины 19

носит эти идеи хаоса и абсурда в философию и становится одним 
из основателей французского постмодернизма1. П. Фейерабенд 
вовсе не с целью эпатажа публики часто ссылается на дадаистов и 
порой себя именует дадаистом: именно выступление дадаизма 
против разума, нравственности и красоты он перенес в филосо­
фию науки под лозунгом борьбы против жестких методологиче­
ских правил, стандартов, норм, в конечном счете — против исти­
ны. Сначала борьба с традиционным искусством и традиционным 
пониманием искусства, затем — борьба с традиционной наукой и 
традиционной философией науки.

Постмодернизм рассматривает науку как некий дискурс, как 
языковую игру наряду с другими языковыми играми, как произ­
водство каких-то текстов. Научная игра ничем не отличается от 
других игр и оценивается только с точки зрения удобства ее ис­
пользования. Нет никаких границ между наукой и иными играми 
или текстами, поэтому наиболее перспективными оказываются 
междисциплинарные исследования, т.е. изготовление текстов, 
соединяющих в себе термины и утверждения из самых разных об­
ластей и, таким образом, лишенных какого бы то ни было смысла. 
Соответственно постмодернизм отказывается и от различения 
традиционных областей философского исследования — онтоло­
гии, гносеологии, антропологии и т.д. И, конечно, научные тек­
сты могут оцениваться как удобные, полезные, привлекательные с 
эстетической точки зрения, но не как истинные или ложные. Об 
этом речь в принципе не может идти2. Важно просто говорить, 
болтать, а имеет ли смысл твоя болтовня — об этом никто не спра­
шивает. Вот так нас пытаются отбросить в доплатоновские време­
на и вновь погрузить в хаос пустопорожних разговоров, иллюзий, 
сновидений, мифов и предрассудков.

Монопольное господство марксизма в отечественной филосо­
фии советского периода ограждало нас от волн безумия и абсурда, 
прокатывавшихся по Европе. Однако в последние два десятилетия 
многие отечественные философы, поддавшись модному повет­
рию, отправились в поход против разума и истины. Рассуждения о 
равноправии разнообразных когнитивных практик, о культурной

1 См.: Дали С. Дневник одного гения. М .: Искусство, 1997.
2 См.: Хлебникова О.В. Образ науки в постмодернизме / /  Эпистемология и фи­

лософия науки. 2006. T. VII, № 1. С. 97-109.



20 Часть I. Логико-методологические проблемы

обусловленности всех результатов познавательной деятельности, 
о влиянии познавательных средств, в частности используемого 
языка, на эти результаты, об онтологической относительности 
и т.п. — все это явно или неявно предполагает отказ от понятия ис­
тины. Хорошее представление о модных ныне тенденциях в фило­
софии дает дискуссия о релятивизме, поводом для которой послу­
жила статья нашего известного философа J1.A. Микешиной «Ре­
лятивизм как эпистемологическая проблема»1. Завершая свою 
статью, она пишет: «...необходимо переосмыслить основные по­
нятия классической теории познания — рациональности, субъек­
та, объекта и особенно истины, наивно-реалистического понима­
ния ее объективности, “абсолютности” и “единственности”, вы­
явить их неклассические смыслы, реализуемые в современной 
науке»2. Позицию Л.А. Микешиной горячо поддерживает и уси­
ливает М.А. Розов: «Факты убедительно показывают, что мы по­
знаем не мир как таковой, а нашу деятельность в этом мире»3. 
Противоположную точку зрения и общую оценку всего постмо­
дернистского движения с присущей ему ясностью выразил 
Д.И. Дубровский: «Модный ныне крайний релятивизм (с его 
“плюрализмом”, “многомерным образом реальности”, “нели­
нейностью” и т.п.), несмотря на метафорический и снобистский 
антураж, производит в “сухом остатке” красиво упакованные ба­
нальности, повторяет общие места, а главное, не замечает того, 
что впадает в самоотрицание»4.

Л.А. Микешина совершенно права, указывая на хорошо из­
вестные трудности, связанные с использованием классического 
понятия истины: неясность понятия «соответствие», посредством 
которого определяется понятие истины; отсутствие достаточно 
четких критериев, позволяющих отделить истину от заблуждения; 
проблема гносеологической оценки истории познания и т.д. К то­
му же до сих пор нет четкого и общепринятого представления о 
том, что такое знание и чем оно отличается от мнения и веры. По­
этому важно и нужно исследовать разнообразные факторы, реля- 
тивизирующие результаты познавательной деятельности, уточ­

1 Эпистемология и философия науки. 2004. Т. I, № 1. С. 53-63.
2 Там же. С. 63.
3 Там же. С. 64.
4 Там же. С. 81.



А.А. Никифоров. Проблемы классической теории истины 21

нять понятия субъекта, объекта и предмета познания, но, как мне 
представляется, все такого рода исследования сохраняют смысл 
лишь до тех пор, пока мы — явно или неявно — сохраняем класси­
ческую идею истины. Это становится совершенно очевидно, если 
попытаться представить себе, что однажды мы всерьез и пол­
ностью отказались от понятий истины и лжи.

2. Истина и логика

По-видимому, это сразу же приведет к разрушению централь­
ного ядра нашего мышления — логики. Логика есть наука о том, 
как нужно рассуждать, делать выводы. Она устанавливает прин­
ципы и правила корректных рассуждений, поэтому можно ска­
зать, что логика есть наука о правильных рассуждениях. Но чем 
отличается правильное рассуждение от неправильного? Почему 
логика говорит нам, что из посылок «Все люди имеют две ноги» и 
«Ни одна собака не имеет двух ног» можно сделать вывод: «Ни од­
на собака не является человеком», а вот из посылок «Все люди 
имеют две ноги» и «Все страусы имеют две ноги» нельзя сделать 
вывод: «Все люди — страусы»? Почему логика разрешает нам из 
посылок «Если сейчас лето, то я живу на даче» и «Сейчас лето» де­
лать вывод: «Следовательно, я живу на даче», а вот такой вывод: 
«Если сейчас лето, то я живу на даче» и «Я сейчас живу на даче», 
следовательно, «Сейчас лето» она считает ошибочным? Потому 
что между посылками и заключением первых двух выводов имеет­
ся отношение логического следования, а вот между посылками и за­
ключениями вторых выводов такого отношения нет. Но что же та­
кое отношение логического следования? Оно определяется по­
средством понятия истины: высказывание В логически следует из 
высказывания А только тогда, когда при истинности высказыва­
ния А высказывание В всегда необходимо будет истинным. Поня­
тие логического следования уточняется самыми разными спосо­
бами, однако наиболее общее понимание следования задается ис­
тинностной связью между высказываниями.

Если мы отказываемся от понятия истины, то теряем способ­
ность отличать правильные выводы и рассуждения от неправиль­
ных. Правила вывода, не опирающиеся на понятие логического 
следования, становятся тогда правилами игры с символами или со 
словами, которые можно принимать по соглашению, можно про­



22 Часть I. Логико-методологические проблемы

извольно изменять, и ничто не ограничивает наш произвол. Тогда 
наши рассуждения действительно становятся не более чем языко­
вой игрой, подобной любой другой игре. В этой игре можно допус­
кать противоречия и произвольно изменять значения терминов. 
Логика запрещает противоречия, наличие противоречия в рассуж­
дении или в теории рассматривается как признак неблагополучия. 
Почему? Потому что противоречие всегда ложно, говорит логика, 
следовательно, появление противоречия сигнализирует о том, что в 
наши посылки вкралось ложное высказывание. Но если нет ни ис­
тины, ни лжи, противоречие становится столь же допустимой ком­
бинацией высказываний, как и любая другая их комбинация.

Разрушение логики лишает смысла нашу аргументацию, наши 
дискуссии и споры. Логической основой аргументации являются 
доказательство, обоснование и опровержение. Что такое доказа­
тельство? Демонстрация того, что отстаиваемое нами высказыва­
ние вытекает, логически следует из общепризнанных истинных 
посылок, постулатов, аксиом. Но если нет разделения правил вы­
вода на допустимые и недопустимые, если посылки нельзя оцени­
вать как истинные или ложные, то доказательство превращается в 
игру словами и лишается убеждающей силы. Доказать можно что 
угодно, но никто не обязан принимать этого доказательства. 
Обоснование какого-либо высказывания есть либо его доказа­
тельство, либо его подтверждение с помощью общепризнанных 
истинных высказываний. Обоснование исчезает вместе с доказа­
тельством, остается только взаимная согласованность различных 
высказываний, да и она оказывается излишней: согласованность 
нескольких высказываний выражается в том, что они все одновре­
менно могут быть истинными, но если нет истинностной оценки, 
то и о согласованности говорить нельзя.

Таким образом, отказ от понятия истины хотя и не лишает нас 
способности рассуждать, однако уничтожает разницу между рас­
суждением и шизофреническим бредом, между предсказанием и 
оракульским пророчеством. Лишается смысла судопроизводство: 
речи обвинителей и защитников становятся пустой болтовней, а 
вердикт присяжных «Виновен» или «Невиновен» уже не опирает­
ся на их убеждение в том, что подсудимый действительно совер­
шил или не совершал инкриминируемое ему преступление, а обу­
словлено только тем сиюминутным впечатлением, которое про­
изводит на них обвиняемый. Но даже это еще не все.



А.Л. Никифоров. Проблемы классической теории истины 23

3. Истина и знание

Вопрос о том, что такое знание, чем оно отличается от мнения, 
веры, предрассудков и фантазий, достаточно сложен и, по-види­
мому, до сих пор еще не имеет общепризнанного решения1. Раз­
личают множество видов знания, в частности «знание что» и «зна­
ние как». Нас в данном случае интересует только первое.

В.П. Филатов определяет знание как «соответствующее реаль­
ному положению дел, оправданное фактами и рациональными ар­
гументами убеждение субъекта»2. И.Т. Касавин рассматривает 
знание как «форму социальной и индивидуальной памяти», как 
«результат обозначения, структурирования и осмысления объекта 
в процессе познания»3. Несмотря на различие подходов к рас­
смотрению понятия знания, к анализу функций, форм существо­
вания и обоснования знания, эти авторы важнейшую черту зна­
ния видят в его отнесенности к внешнему объекту, более того, — в 
его соответствии познаваемому объекту. Мысль, соответствую­
щая своему объекту, истинна, но именно такая мысль и выражает 
знание. Порой не вполне четко различают два разных вопроса: о 
природе знания и о том, как выделить знание из всей суммы на­
ших убеждений. По своей природе знание есть истинная мысль. 
Но как узнать, истинна та или иная мысль или нет? При решении 
этого вопроса мы прибегаем к доказательству, обоснованию, под­
тверждению и прочим средствам, позволяющим нам с некоторой 
долей уверенности называть некоторую мысль истинной, считать 
ее знанием. Верно, конечно, что эта уверенность никогда не мо­
жет быть абсолютной, всегда есть риск принять ложную мысль за 
истину, но это никак не касается природы знания — знание есть ис­
тинная мысль, т.е. мысль, соответствующая своему предмету.

Здесь, как мне кажется, мы уже должны обратиться к чрезвы­
чайно интересному и важному вопросу — вопросу о том, что же это 
такое — соответствие мысли объекту? Его истолковывали и как 
согласование или совместимость с чувственно данным, и как со­
гласование или совместимость с протокольными или фактуаль-

1 См. статьи В.П. Филатова, И.Т. Касавина, А.Л. Никифорова в рубрике «Об­
суждаем статью “Знание”» (Эпистемология и философия науки. 2004. Т. I, № 1. 
С. 131-140).

2 Там же. С. 135.
3 Там же. С. 138.



24 Часть  I. Логико-методологические проблемы

ными предложениями, и как согласование или совместимость с 
фактами, и т.п. Но, быть может, наиболее близким нашей интуи­
ции является истолкование соответствия как отражения.

Возможно, наиболее полно это истолкование было представ­
лено в известной книге В.И. Ленина «Материализм и эмпирио­
критицизм»: «Мы спрашиваем: дана ли человеку, когда он видит 
красное, ощущает твердое и т.п., объективная реальность или 
нет?.. Если дана, то нужно философское понятие для этой реаль­
ности, и это понятие давно, очень давно выработано, это понятие 
и есть материя. Материя есть философская категория д ля обозна­
чения объективной реальности, которая дана человеку в ощуще­
ниях его, которая копируется, фотографируется, отображается 
нашими ощущениями, существуя независимо от них»1. В совет­
ской философской литературе множество работ было посвящено 
разработке так называемой ленинской теории отражения. В по­
следние два десятилетия нашей истории мы с легкомысленной 
поспешностью отбросили марксизм и вместе с ним «принцип от­
ражения». Конечно, и в работе В.И. Ленина, и во многих фило­
софских работах советского периода этот принцип формулиро­
вался излишне прямолинейно и упрощенно, что вызывало крити­
ческое к нему отношение2. Однако сегодня, перетряхивая наш 
старый философский багаж, мы можем сказать, что в идее отраже­
ния содержалось важное рациональное зерно: истина, знание со­
ответствуют изучаемому объекту в том смысле, что дают нам пред­
ставление о том, каков он есть сам по себе, т.е. как-то отражают 
его.

По-видимому, между классическим понятием истины и по­
нятием отражения существует тесная связь и трудно отказаться 
от одного из них, сохранив другое. Достаточно очевидно, что ес­
ли мы отбрасываем понятие истины, то устраняется и принцип 
отражения: если нельзя говорить о соответствии мысли объек­
ту, то тем более нельзя говорить об отражении объекта мыслью. 
Обратное показать сложнее: кажется, что можно отбросить

1 Ленин В.И. Материализм и эмпириокритицизм. ПСС. Т. 18. М., 1961. С. 131.
2 В совершенно карикатурном виде идею отражения представил Л. Витген­

штейн в своем «Логико-философском трактате»: «Мы создаем для себя картины 
фактов» (2.1); «Картина — модельдействительности» (2.12); «Целокупность истин­
ных мыслей — картина мира» (3.01); «Предложение — картина действительности» 
(4.01) и т.п. (ВитгенштейнЛ. Философские работы. Ч. 1. М .: Гнозис, 1994).



АЛ. Никифоров. Проблемы классической теории истины 25

принцип отражения и все-таки продолжать говорить о соответ- 
ствии мысли объекту в каком-то ином смысле. Действительно, 
многие мыслители принимали классическое понятие истины, 
не принимая принципа отражения. В частности, А. Тарский 
в своей семантической концепции истины отталкивается от 
классического понимания, но ни о каком отражении у него нет 
речи.

Понятие соответствия мысли объекту является, конечно, 
чрезвычайно неопределенным, расплывчатым, его можно уточ­
нять и конкретизировать по-разному. И все-таки, как мне пред­
ставляется, и в своей повседневной жизни, и в научной деятельно­
сти мы истолковываем это понятие именно как отражение. Мы 
верим, что истинное знание дает нам верную или адекватную кар­
тину окружающего мира. Знание говорит мне, что если я посажу в 
землю картофелину, то вырастет куст картофеля, а не свеклы или 
моркови. Так и происходит в повседневной жизни. Знание гово­
рит мне, что по воде нельзя ходить, как по земле. Так оно и есть, 
нетрудно в этом убедиться. Знание говорит мне, что если в баке 
нет бензина, машина не поедет, и она действительно не едет. Зна­
ние рисует мне картину окружающих вещей, их свойств и отноше­
ний между ними. Эта картина в значительной мере верна, потому 
что я достаточно хорошо ориентируюсь в мире, т.е. знание — это 
именно картина или карта реальности.

Ученые также убеждены в том, что их законы и теории отобра­
жают черты и особенности изучаемой реальности. Когда они ут­
верждают, что тела состоят из молекул и атомов, что атом имеет 
сложную структуру и состоит из элементарных частиц, они убеж­
дены, что так есть на самом деле. Когда они утверждают невоз­
можность существования вечного двигателя, они убеждены, что 
такого двигателя нет во всей Вселенной. Когда они расшифровы­
вают сигналы с Марса и представляют эти сигналы в виде фото­
графий, они убеждены, что фотографии дают нам подлинную кар­
тину поверхности Марса.

Здесь, по-видимому, следует сказать несколько слов о по­
нятии «отражение». Оно многим нашим философам ныне не 
нравится, оно кажется расплывчатым и неясным вследствие мно­
гочисленных оговорок, сопровождающих его употребление (см.: 
Ленинская теория отражения и современная наука. Кн. 1. Отра­
жение, познание, логика. София, 1973). Но если отвлечься от этих



26 Часть  I. Логико-методологические проблемы

оговорок и выделить содержательное ядро данного понятия, то 
можно сказать, что отражение следует понимать как сходство — 
сходство отображения с отображаемым.

В конце концов, познание служит не только для удовлетворе­
ния нашей любознательности, его главная функция — помогать 
нам ориентироваться и действовать в окружающем мире. И оно 
может выполнять эту функцию, только создавая образ мира, сход­
ный с самим этим миром. Знание можно сравнить с географиче­
ской картой местности: она поможет вам ориентироваться на 
местности только в том случае, если в каком-то отношении будет 
похожа на саму эту местность. Конечно, карта создается нами — 
нашими красками, на изготовленной нами бумаге, в заданном на­
ми масштабе и в этом смысле она субъективна. Однако она вос­
производит нужные нам черты, особенности местности и в этом 
отношении похожа на саму местность. Летучая мышь, ставшая 
знаменитой после статьи Томаса Нагеля1, также с помощью одно­
го лишь ультразвука создает свой образ окружающего мира. Он не 
похож на наш образ мира, но он похож на сам мир, поскольку по­
зволяет летучей мыши ориентироваться в пространстве, не наты­
каться в полете на предметы и успешно охотиться.

В упомянутом «Трактате» Витгенштейна есть такой пассаж: 
«Граммофонная пластинка, музыкальная тема, нотная запись, 
звуковые волны — все они находятся между собой в таком же внут­
реннем отношении отображения, какое существует между языком 
и миром. Все они имеют общий логический строй» (4.014). Чрез­
вычайно трудно сказать, что сходного между значками на бумаге и 
звучащей мелодией, между картой и местностью, между образом 
мира летучей мыши и ее окружением, но это сходство есть. И это 
сходство доказывается успешным выживанием и развитием чело­
веческого и мышиного рода. В картине мира, создаваемой нашим 
повседневным опытом и здравым смыслом, присутствуют столы и 
стулья, деревья и цветы. В картине мира квантовой механики все­
го этого нет — лишь облака элементарных частиц и взаимодейст­
вия между ними. Но все эти картины мира похожи на какие-то 
стороны, аспекты реальности — похожи, ибо позволяют нам ори­
ентироваться, жить и действовать, ставить эксперименты и изо­
бретать новые технические устройства. Вот современный худож-

1 Nagel Т. What Is it Like to Be a Bat / /  Philosophical Review. 1974. P. 435-450.



Л.Л. Никифоров. Проблемы классической теории истины 27

ник рисует портрет человека масляными красками на холсте; дру­
гой художник мог рисовать этого человека водными красками на 
штукатурке; третий -  кисточкой на папирусе; четвертый — охрой 
на стене пещеры или даже выбивать изображение в камне. Но если 
все они были хорошими художниками, то вы узнаете изображен­
ного человека, встретив его в толпе людей. А это и означает, что 
портреты, несмотря на все различия между ними, похожи на свой 
оригинал.

Классическое понимание истины как раз и выражает эту осо­
бенность нашего знания: истинное знание соответствует действи­
тельности именно в том смысле, что создает для нас ее реалисти­
ческий портрет. Устранение понятия истины лишает смысла на­
ше стремление к познанию окружающего мира, лишает смысла 
научную деятельность. Если наука не дает нам знания о мире, то 
чем тогда она отличается от литературно-художественных фанта­
зий? Не интереснее ли тогда читать сочинения Александра Дюма 
или Жюля Верна, а не сочинения Майкла Фарадея или Генриха 
Герца? Стоитли тогда преподавать в школе основы наук? Если на­
учное знание не является отображением реальности, то оно не мо­
жет исполнять даже инструментальной функции: никто не будет 
строить мост или самолет, опираясь на произвольные, фантасти­
ческие представления о вещах и их взаимодействиях.

4. Новые проблемы
Рассуждения Ленина в 1908 г. о том, что ощущения «копиру­

ют, фотографируют» и т.п. существующую вне нас реальность, во 
второй половине XX в. стали казаться несколько наивными. За это 
время совершилась революция в физике, значительно изменив­
шая наши представления о пространстве, времени, материи, про­
изошел пресловутый «лингвистический поворот» в философии, 
сформировалась новая математическая логика, значительное раз­
витие получила философия науки, содействовавшая расширению 
и углублению историко-научных исследований. Все это потребо­
вало уточнения и корректировки прежних гносеологических 
представлений о соотношении знания с реальностью, о прогрессе 
познания и т.д., либо полного отказа от них. Я остановлюсь лишь 
на двух результатах философско-методологического анализа на­
учного знания, которые, как мне представляется, являются на­



столько убедительными, что их нельзя не учитывать в эпистемо­
логических рассуждениях.

Начиная с 1930-х гг. в процессе критики учения логических 
позитивистов о «чистых» чувственных данных, об абсолютно и 
несомненно истинных протокольных предложениях многочис­
ленными исследованиями психологов, лингвистов, философов и 
историков науки был обоснован тезис о «теоретической погру­
женности» чувственного восприятия и фактов. Гипотеза лингвис­
тической относительности Сепира—Уорфа, эксперименты психо­
логов, учение об онтологической относительности У. Куайна, 
работы Т. Куна и П. Фейерабенда1 достаточно убедительно пока­
зали, что нет «чистых» чувственных восприятий, нет фактов, неза­
висимых от наших теоретических допущений. На наши чувствен­
ные восприятия накладывается используемый нами язык, и он в 
значительной мере определяет чувственные образы окружающих 
вещей. В устанавливаемые нами факты входят наши теории, и из­
менение теорий приводит к изменению фактов. В работе Куна 
«Структура научных революций» и в книге Фейерабенда «Против 
метода» приведено множество примеров того, как смена парадигм 
или фундаментальных теорий изменяет наше восприятие мира и 
получаемые наукой факты. Язык, теоретические представления, 
существующие приборы и инструменты исследования в значи­
тельной мере предопределяют его результаты. Очень наглядно это 
иллюстрирует излюбленный пример Куна: сторонники одной па­
радигмы видят в переплетении линий кролика, сторонники дру­
гой парадигмы видят на том же рисунке утку. Или другой его при­
мер: в камне, раскачивающемся на цепочке, аристотелианцы ви­
дели сдерживаемое цепочкой падение, а Галилей увидел здесь 
маятник. Каждая парадигма создает свою собственную онтоло­
гию, свой собственный мир, и неясно, как установить, какая из 
онтологических моделей в большей мере похожа на реальность. 
Вопрос об этом даже не обсуждается.

Тезис о теоретической нагруженности фактов вызвал в свое 
время многочисленные дискуссии и в конечном счете привел не­
которых философов к мысли о том, что в современной науке раз­
мывается грань между субъектом и объектом, что классическое

1 Подробнее см.: Куслий П. С. Язык и онтологическая относительность / /  Эпи­
стемология и философия науки. 2007. Т. IV, № 2.

28 Часть  I. Логико-методологические проблемы



АЛ. Никифоров. Проблемы классической теории истины 29

противопоставление субъекта и объекта устарело. Эту мысль в 
своих работах развивает Л.А. Маркова: «Идеализации субъекта и 
предмета познания, — считает она, — созданные в классической 
науке, перестают играть свою роль. Предмет не существует неза­
висимо от субъекта, он человекоразмерен (Л.А. Микешина), он 
создан человеком (М.А. Розов)... Предельное логическое развитие 
характеристик субъекта приводит к “размыванию” понятия субъ­
ект, как оно сформировалось в классической науке, и соответст­
венно к разрушению субъект-предметного отношения»1. Если 
кратко выразить суть всех рассуждений о преодолении современ­
ной эпистемологией классического противопоставления субъекта 
и объекта познания, то можно сказать следующее: классическая 
наука считала, что объект познания существует вне и независимо 
от субъекта; поэтому она стремилась к тому, чтобы результат по­
знания определялся только свойствами объекта, все субъектив­
ные «привнесения» должны быть устранены из этого результата; 
однако сейчас выяснилось (или, лучше сказать, было осознано), 
что предмет познания создается познающим субъектом или, по 
крайней мере, включает в себя какие-то особенности субъекта — 
язык, принимаемую теорию, инструментарий, культуру и эпоху, 
воплощенные в субъекте; поэтому субъект познания как бы сли­
вается со своим предметом.

Ну и что, какие выводы отсюда следуют? Наиболее радикаль­
ным выводом будет такой: предмет познания целиком зависит от 
субъекта, поэтому, познавая, как ему кажется, внешний мир, 
субъект фактически познает самого себя — свою культуру, свою 
эпоху. Такая точка зрения выглядит чрезвычайно интересной, но, 
по-видимому, она потребует весьма существенной перестройки 
традиционной теории познания. Кажется, никто всерьез не пы­
тался отстаивать и развивать эту позицию. А жаль, как сказал бы 
Фейерабенд.

По-видимому, наиболее распространенным ныне является 
мнение о том, что предмет познания частично воплощает в себе 
какие-то черты познаваемого объекта, а частично — обусловлен 
особенностями познающего субъекта. Как выражается Л.А. Мар­
кова, трансцендентальный субъект классической науки сменяет­

1 Маркова J1.А. Эмпирические исследования как путь к выработке нового поня­
тия субъекта/ / Эпистемология и философия науки. 2004. Т. І,№  1.С. 75.



30 Часть  I. Логико-методологические проблемы

ся культурно-историческим субъектом неклассической науки. 
Следует признать теоретическую нагруженность фактов и влия­
ние субъекта на предмет познания. Субъекты познания принадле­
жат к разным культурам и эпохам. Но тогда применимость клас­
сического понятия истины действительно вызывает сомнения. 
Кажется, истина теряет свою объективность, абсолютность и об­
щезначимость. Каждая культура, каждая эпоха вырабатывают 
свои истины, и истины одной культуры могут казаться лишенны­
ми смысла представителям другой культуры.

Таким образом, мы оказываемся перед проблемой: можно ли 
совместить классическое понятие истины с признанием теорети­
ческой нагруженности фактов и культурно-исторического харак­
тера субъекта познания?

5. Предмет и объект познания

Когда мы говорим о человеческом познании вообще или о 
картинах мира, создаваемых наукой или здравым смыслом, истол­
кование соответствия как сходства не встречает особых трудно­
стей и может быть обосновано ссылкой на успешное развитие че­
ловеческого рода. Проблемы появляются, когда мы переходим к 
оценке отдельных элементов нашей картины мира, скажем, от­
дельных предложений.

Предложения «Снег бел», «Монблан выше Казбека», «Луна 
находится от Земли на расстоянии 380 000 км» истинны в том 
смысле, что они соответствуют реальности. Но можно ли сказать, 
что они «похожи» на эту реальность? В каком смысле мое ощуще­
ние белого «похоже» на поток фотонов, бомбардирующих сетчат­
ку моего глаза? В каком смысле пространство, разделяющее Луну 
и Землю, «похоже» на 380 000 км?

И вот здесь, как мне представляется, сохраняя понимание ис­
тины как соответствия мысли действительности, мы вынуждены 
отказаться от истолкования соответствия как сходства. Географи­
ческая карта в целом может быть похожа на реальную местность, 
но элементы, с помощью которых создается эта карта, — краски, 
бумага, масштабы, обозначения — не обязаны и не могут обладать 
сходством с реальными объектами — это те субъективные элемен­
ты, которые мы вносим в свое отображение реальности. При



А. А. Никифоров. Проблемы классической теории истины 31

оценке отдельных элементов знания мы вынуждены истолковы­
вать понятие соответствия иначе.

Возможно, некоторые из трудностей, встающих перед класси­
ческой концепцией истины, можно преодолеть, если обратиться к 
широко известному и уже почти тривиальному разграничению 
объекта и предмета познания. Объектом познания в самом общем 
виде является внешний мир, а предметом познания — какие-то 
стороны, свойства, аспекты этого мира, которые мы выделяем для 
изучения. Кажется, ни один внешний объект не изучается весь це­
ликом, со всеми его свойствами и сторонами. Каждая наука выде­
ляет в нем свой собственный аспект изучения, формирует свой 
собственный предмет. Возьмем, скажем, висящую над нами Луну. 
Математика может заинтересовать ее геометрическая форма; гео­
химика — состав ее поверхности; астроном исследует особенности 
ее движения вокруг Земли и т.п. Человек в экономической науке 
предстает как покупатель или продавец, как потребитель или биз­
несмен, как кредитор или должник; для биолога человек — живой 
организм, осуществляющий обмен веществ с окружающей средой 
и находящийся в той или иной степени родства с другим и живыми 
организмами; для физика это — материальное тело с определен­
ной массой и т.д. Каждая наука сама формирует предмет своего 
изучения. Как говорит об этом Кун, «едва ли любое эффективное 
исследование может быть начато прежде, чем научное сообщество 
решит, что располагает обоснованными ответами на вопросы, по­
добные следующим: каковы фундаментальные сущности, из ко­
торых состоит универсум? Как они взаимодействуют друг с другом 
и с органами чувств? Какие вопросы ученый имеет право ставить в 
отношении таких сущностей и какие методы могут быть исполь­
зованы для их решения?»1

Опять-таки хорошо известно, что понятия и утверждения раз­
витой научной теории говорят не о реальных, а об идеализирован­
ных объектах, представляющих собой выделенные стороны и 
свойства реального мира, подвергшиеся абстрагированию и идеа­
лизации и превращенные в некоторые самостоятельные сущно­
сти — инерциальные системы, материальные точки, идеальные га­
зы, покупатели, биологические виды, совершенные зеркала и т.п. 
Из этих идеальных объектов складывается онтология, формируе-

Кун Т. Структура научных революций. М .: ACT, 2001. С. 27.



32 Часть  I. Логико-методологические проблемы

мая теорией. Собственно говоря, именно эта онтология и являет­
ся предметом исследования данной теории. «Теоретические законы 
непосредственно формулируются относительно абстрактных объ­
ектов теоретической модели, — пишет В.С. Степин. — ...Можно 
высказать достаточно универсальный методологический тезис: 
формулировки теоретических законов непосредственно относят­
ся к системе теоретических конструктов (абстрактных объектов). 
И лишь в той мере, в какой построенные из них теоретические 
схемы репрезентируют сущностные связи исследуемой реально­
сти, соответствующие законы могут быть применены к ее описа­
нию»1.

Верно, конечно, что эта онтология формируется субъектом 
познания. Однако, будучи стороной, аспектом, свойством реаль­
ности, она обладает определенной независимостью по отноше­
нию к субъекту познания и нуждается в исследовании. Родона­
чальник научной химии Роберт Бойль вводит представление о хи­
мическом элементе как о некоем идеализированном объекте, 
само реальное существование которого было для него сомнитель­
но. Но это был элемент новой онтологической картины, сменив­
шей прежнюю онтологию четырех стихий. «Бойль не знает, — пи­
шет в этой связи И.Т. Касавин, — сколько и какие именно элемен­
ты существуют в природе. Однако он убежден, что те, кто вслед за 
Аристотелем верит в четверицу античных стихий (землю, воздух, 
огонь и воду), или, придерживаясь более современных ему алхи­
мических учений, в триаду ртути, серы и соли, не имеют для этого 
достаточных оснований... В сущности, Бойль подвергает скепти­
ческой критике сам фундамент натурфилософии XVII в. Это был 
первый шаг на пути формирования теоретически корректного и 
аналитически-операционального понятия химического элемента 
и тем самым утверждения химии как науки»2.

1 Степин В.С. Философия науки. Общие проблемы. М. : Гардарики, 2006. 
С. 181, 182. В своей работе В.С. Степин подробно рассматривает онтологические 
модели разных уровней, показывая, что теоретическим законам разной общности 
соответствуют разные идеализированные объекты и что, таким образом, онтоло­
гия развитой научной теории носит многослойный характер. К сожалению, онто­
логические структуры, состоящие из идеализированных объектов, он называет 
«теоретическими схемами» -  термин, который, как мне представляется, способен 
порождать некоторые недоразумения.

2 Касавин И.Т. Наука и культура в трудах Роберта Бойля / /  Эпистемология и 
философия науки. 2007. Т. XI, N9 1. С. 220.



Л.Л. Никифоров. Проблемы классической теории истины 33

Здесь же можно вспомнить рассуждения Поппера о «третьем 
мире» объективного знания: несмотря на то что этот мир создан 
нами, он содержит в себе свойства и связи, которые могут быть 
нам неизвестны, он порождает проблемы, о которых мы и не дума­
ли: «Не обижая Кронекера, я соглашаюсь с Брауэром, что после­
довательность натуральных чисел есть человеческая конструкция. 
Хотя эту последовательность создаем мы, она в свою очередь соз­
дает свои собственные автономные проблемы. Различие между 
нечетными и четными числами не порождается нами: оно есть не­
преднамеренное и неизбежное следствие нашего творчества. Ко­
нечно, простые числа являются аналогичным образом непредна­
меренно автономными и объективными фактами; очевидно, что и 
в данной области существует много фактов, которые мы можем 
обнаружить: так возникают предположения, подобно догадке 
Гольдбаха. И эти предположения, хотя и связаны косвенным об­
разом с результатами нашего творчества, непосредственно каса­
ются проблем и фактов, которые отчасти возникают из нашего 
творчества; мы не можем управлять этими проблемами и фактами 
или влиять на них: они суть достоверные факты и истину о них 
очень часто трудно обнаружить»1. Теория, парадигма создает соб­
ственную онтологию, мир объектов, который она изучает.

Вообще говоря, здесь нет ничего удивительного. Мир нашего 
здравого смысла, мир повседневного опыта весь состоит из такого 
рода идеализированных объектов. Когда мы говорим об окружаю­
щих вещах или даже действуем с ними, мы имеем в виду их абст­
рактные идеальные представления, а вовсе не то, как они сущест­
вуют «сами по себе». Деревья, облака, дома или река даны нам 
только какими-то отдельными своими сторонами, которые мы 
превращаем в предметы, обозначаемые словами. Даже люди, с ко­
торыми мы имеем дело в повседневной жизни, в мире нашего 
опыта превращаются в бледные плоские тени, в носителей опре­
деленных социальных функций. Какое мне дело до того, что в ре­
альности представляет собой продавец, у которого я покупаю кол­
басу! Меня он интересует и в мире моего опыта присутствует лишь 
как продавец и не более того, хотя в реальности он может быть от­
цом и супругом, трезвенником и коллекционером почтовых ма­

1 Эпистемология без познающего субъекта / /  К. Поппер. Логика и рост науч­
ного знания. М .: Прогресс, 1983. С. 454.



34 Часть I. Логико-методологические проблемы

рок, меланхоликом и т.д., и т.п. Каждый из нас создаетсвой собст­
венный мир, в котором он живет и действует, свою «субъективную 
реальность», как выражается Д.И. Дубровский.

Утверждения теории относятся к ее онтологии, к ее идеализи­
рованному объекту. И когда мы говорим, что истинное утвержде­
ние соответствует своему предмету, мы можем истолковать это 
как соответствие утверждения объектам онтологической модели. 
На языке теории можно формулировать различные утверждения 
относительно ее онтологической модели. Одни из них будут ис­
тинными, другие — ложными. Скажем, утверждение «Сила тока в 
цепи прямо пропорциональна напряжению и обратно пропор­
циональна сопротивлению проводника» будет истинно, ибо соот­
ветствует реальным отношениям между идеальными объектами 
«сила тока», «напряжение» и «сопротивление». А вот утверждение 
«Молекула воды состоит из двух атомов кислорода и одного атома 
водорода» будет ложно в той онтологической модели, которую за­
дает химия.

Как мне представляется, это принципиально важный момент. 
Когда мы истолковывали истину как соответствие мысли объекту, 
то обычно подразумевали при этом реальный, существующий 
«сам по себе» объект, внешний мир. Но осознание роли субъекта, 
теоретических и технических средств в формировании изучаемых 
объектов показывает упрощенность, даже наивность такого ис­
толкования. Теперь же, говоря о соответствии, мы подразумеваем 
не внешний объект, а предмет познания. Этот предмет действи­
тельно задается субъектом: именно субъект выделяет в реальности 
какие-то стороны, которые он превращает в предмет своего по­
знания. Но, как и прежде, истинность сохраняет свою объектив­
ность, ибо соответствие мысли предмету никакие зависит от субъ­
екта: оно зависит от свойств предмета, которые в свою очередь оп­
ределяются не только субъектом, но и внешним миром. Таким 
образом, классическое понятие истины сохраняется даже при уче­
те результатов философии науки, полученных за последние 50 лет. 
Оно становится лишь более точным.

Как мне представляется, кардинальная ошибка защитников 
теории корреспонденции всегда состояла в том, что они пытались 
говорить о соответствии нетолькотеорий, но и отдельных предло­
жений самой реальности. Но с реальностью можно сравнивать 
только онтологическую модель, создаваемую теорией, но не те



А.А. Никифоров. Проблемы классической теории истины 35

средства, с помощью которых эта модель создается. Наши слова и 
термины, союзы речи и логические связки, наша математика и на­
ши предложения — все это инструменты, с помощью которых мы 
создаем модель изучаемого аспекта реального мира. Инструмент 
может быть подходящим для этой цели или негодным. Но инстру­
мент нельзя сравнивать с реальностью. Реальности может соот­
ветствовать только онтологическая модель в целом. Холст, крас­
ки, кисти нельзя сравнивать с живым человеческим лицом. На 
сходство с ним может претендовать только портрет в целом. И са­
мая главная задача философской теории познания состоит в том, 
чтобы понять: в каком отношении онтологическая модель концеп­
туальной системы похожа на изучаемый аспект реального мира?

6. Истина и развитие знания
Различные науки и теории, существующие в них, будут зада­

вать разные онтологические модели, в которых будут истинны 
специфические утверждения. Истины физики не будут истинами 
социологии или биологии. Однако они совместимы, ибо относят­
ся к разным идеальным объектам, т.е. эти истины находятся в от­
ношении дополнительности. Здесь нет никакой проблемы. Про­
блема возникает в том случае, когда мы рассматриваем одну дис­
циплину и в ней сменяющие друг друга теории. Как быть с 
соотношением истин физики Аристотеля и физики Ньютона, ас­
трономии Птолемея и астрономии Коперника, химии Шталя и 
химии Лавуазье?

Сточки зрения Куна, каждая парадигма решает свои «голово- 
ломки» и проблемы одной из них не являются проблемами другой. 
Фейерабенд в добавление к этому подчеркивает несоизмеримость 
разных парадигм: их невозможно сравнивать и нет оснований 
считать, что одна в чем-то превосходит другую. Если согласиться с 
этим, то утверждение Аристотеля о том, что более тяжелое тело 
устремляется к земле с большей скоростью, следует признать про­
сто истинным в онтологической модели его физики. Утверждение 
Галилея о том, что все тела независимо от их веса падают на землю 
с одинаковым ускорением, было бы в свою очередь истинно в он­
тологической модели Галилея. И мы вместе с Куном, Фейе- 
рабендом и Поппером должны были бы считать, что переход от 
аристотелевской физики к физике Ньютона не означал никакого



36 Часть  I. Логико-методологические проблемы

прогресса в развитии познания и ничего не добавил к истинному 
описанию мира: просто от одного набора истин, от одной онтоло­
гической модели мы перешли к другому набору истин. Сегодня о 
мире мы знаем не больше, чем знали о нем Аристотель или Нью­
тон, просто мы знаем о нем другое.

В логической семантике принято разделять объектный язык, 
или язык-объект, и метаязык, в котором мы обсуждаем синтакси­
ческие и семантические свойства выражений объектного языка. 
А. Тарский подчеркивает, что метаязык всегда существенно богаче 
объектного языка: он не только включает в себя все выражения 
объектного языка или их переводы, но в дополнение к ним содер­
жит еще имена этих выражений и семантические понятия, отсут­
ствующие в объектном языке. Может быть, отношение между ста­
рой и новой парадигмами можно уподобить отношению между 
объектным языком и метаязыком и рассматривать новую парадиг­
му по отношению к старой как некую метатеорию: она в некото­
ром смысле включает в себя онтологию старой парадигмы, очер­
чивает ее границы и объясняет, почему утверждения старой пара­
дигмы были истинны относительно этой онтологии. Вместе с тем 
новая парадигма показывает, что выход за пределы этой онтоло­
гии делает утверждения прежней парадигмы ложными или бес­
смысленными. Иначе говоря, новая парадигма очерчивает сферу 
применимости старой парадигмы.

Хорошую иллюстрацию этого положения дает Фейерабенд 
своим анализом деятельности Галилея, в частности рассмотрени­
ем того, как Галилей устранил так называемый «аргумент башни» 
против учения Коперника1. Все могут наблюдать, что камень, 
брошенный с вершины башни, падает вертикально к ее подно­
жию. Это как будто бы свидетельствует о том, что Земля покоится, 
ибо если бы Земля вращалась, как утверждает Коперник, то за вре­
мя падения камня башня вместе с Землей сдвинулась бы на значи­
тельное расстояние и камень упал бы далеко от подножия башни. 
Однако камень падает к подножию башни, следовательно, дви­
жется вертикально по прямой линии. Галилей же утверждает, что 
камень совершает криволинейное движение: он движется вместе с 
Землей и башней и одновременно движется к Земле. Но Галилей

1 Фейерабенд П .К. Против методологического принуждения / /  Избранные тру­
ды по методологии науки. М .: Прогресс, 1986. Гл. 6, 7.



АЛ. Никифоров. Проблемы классической теории истины 37

не хочет сказать, что утверждение о вертикальном падении камня 
просто ошибочно. Он показывает, что в рамках старой онтологи­
ческой модели с неподвижной Землей и признанием оперативно­
го характера всякого движения это утверждение истинно. Оно ста­
новится ложным в новой онтологической модели, содержащей 
принцип инерции и признающей неоперативный характер сов­
местного движения. Переход к новой онтологии обнаруживает 
сферу применимости этого утверждения.

Онтология новой теории богаче, полнее, точнее онтологии 
старой теории, однако она включает в себя старую онтологию. По­
этому некоторые истинные утверждения старой теории остаются 
истинами и в новой теории. Но какие-то утверждения, считав­
шиеся истинными в старой теории, становятся ложными в новой 
теории. Однако новая теория способна объяснить, почему эти ут­
верждения считались истинными: они действительно истинны в 
пределах онтологической картины, задаваемой старой теорией. 
Например, аристотелевская физика утверждала, что всякое дви­
жение обусловлено приложением силы. В физике Ньютона это ут­
верждение неверно, ибо в онтологию этой физики включается 
движение по инерции, не требующее приложения силы. Однако 
ньютоновская физика объясняет, что в применении к определен­
ному классу тел и движений это утверждение аристотелевской ф и­
зики является истинным. Представьте, что вы двигаете тяжелый 
шкаф или везете тачку с песком по глинистой дорожке. Стоит вам 
перестать прикладывать усилие, они тут же остановятся. Аристо­
тель считал, что чем тяжелее тело, тем с большей скоростью оно 
падает на Землю. И это истинно, когда речь идет об описании дви­
жения таких объектов, как камень и кленовый лист, перо птицы и 
яблоко. Но в более широкой и богатой онтологической модели, 
учитывающей сопротивление воздуха и удельный вес, утвержде­
ние Аристотеля становится ложным, хотя и сохраняет свою ис­
тинность в пределах старой онтологии. Запуская ракеты на Марс 
или Венеру, мы пользуемся коперниканской картиной мира. Но 
когда мы бродим по земле и ориентируемся на местности по дви­
жению Солнца и звезд, то нам достаточно птолемеевской картины 
мира: в этой области ее утверждения остаются истинными.

Таким образом, если некоторое утверждение истинно, т.е. со­
ответствует своему предмету — тем чертам и особенностям внеш­
него мира, которые выделяет соответствующая теория, — то оно



38 Часть I. Логико-методологические проблемы

остается истинным в своей онтологической модели, несмотря на 
приход новой теории. Новая теория вводит новую онтологию, в 
которой некоторые прежние истины могут оказаться ложными 
или бессмысленными. Однако новая онтология является расши­
рением, обогащением или изменением старой онтологии, т.е. но­
вая теория либо расширяет аспект рассмотрения, углубляет его, 
либо изменяет. Поэтому новая теория способна объяснить и по­
казать, почему истинные утверждения старой теории были и ос­
таются истинными. Например, в числах натурального ряда мы от­
крываем свойство быть четным или нечетным. Мы можем сфор­
мулировать истинное утверждение: каждое число является либо 
четным, либо нечетным. Но вот мы расширили свою онтологию — 
добавили дробные числа. В новой онтологии наше утверждение 
становится неверным, однако оно сохраняет истинность в рамках 
старой онтологии — в пределах целых чисел.

Это можно сравнить с картинами мира, создаваемыми ребен­
ком и взрослым. Картины значительно различаются, однако 
взрослый способен понять, почему те или иные вещи ребенок вос­
принимает именно так, почему он населяет мир сказочными ге­
роями, почему испытывает страх или радость от тех или иных ве­
щей и событий. Взрослый воспринимает мир в значительной мере 
не так, как ребенок, его картина мира существенно полнее, глуб­
же, в ней отсутствуют какие-то объекты, входящие в картину мира 
ребенка, однако взрослый человек вполне способен понять, поче­
му ребенок рисует себе мир так, а не иначе.

Возможно, эта аналогия поможет нам представить развитие 
науки как смену онтологических картин или, если угодно, смену 
идеализированных объектов: стечением времени онтологические 
модели наших теорий становятся все более точными, богатыми и 
детализированными. Старые истины сохраняются, мы лишь луч­
ше представляем себе границы их применимости: та истина, что 
для горения нужен воздух, сохраняется и в новой химии, она лишь 
уточняет, что для этого нужен не весь воздух, а лишь одна его со­
ставная часть — кислород.

Но в конце концов, определив истину как соответствие мысли 
предмету теории, мы осуществили лишь «сдвиг проблемы», как 
выразился бы И. Лакатос. Остается главный вопрос: каково соот­
ношение онтологической модели или идеализированного объекта 
теории и самой реальности.



АЛ. Никифоров. Проблемы классической теории истины 39

Ответ на этот вопрос дают эмпирические методы науки — на­
блюдение и эксперимент. Например, в разных системах геомет­
рии мы можем доказывать в качестве теорем разные утверждения 
и считать их истинными в рамках соответствующей идеализиро­
ванной онтологии. Но какая из систем геометрии описывает 
структуру реального физического мира — это уже, как сказал бы 
Р. Карнап, «внешний вопрос», он решается с помощью выхода за 
пределы теоретической системы и обращения к реальным вещам. 
Эксперимент показывает, в какой мере наши идеальные объекты 
отображают выделенную для изучения сторону реальности. Ка­
кие-то сущности, включенные в нашу онтологическую картину, 
могут оказаться несуществующими, как это было с флогистоном 
или эфиром; какие-то сущности, которые мы считали простыми, 
могут оказаться сложными, как это было с античным атомом или 
воздухом. Но в целом картина мира, рисуемая наукой, стечением 
времени становится все более точной, все более адекватной иссле­
дуемому аспекту реального мира. Приблизительно так же обстоит 
дело с субъективной картиной мира человека по мере его взрос­
ления: из его «субъективной реальности» постепенно исчезают 
Снегурочка и Дед Мороз, тролли и гоблины; представления об ок­
ружающих вещах и людях становятся все более точными и глу­
бокими под влиянием повседневной практики, наблюдений и 
размышлений. Здесь, конечно, еще много неясностей и трудных 
проблем, но, как мне представляется, при некоторой изобрета­
тельности с ними можно справиться и защитить именно такое 
представление о развитии научного познания. В конце концов, о 
его верности свидетельствует самый надежный критерий — про­
грессивное развитие вида homo sapiens.

В отношении естествознания представленную картину можно 
защищать. Действительно, в естественно-научных дисциплинах 
бывают периоды, когда одна теория, парадигма сменяет другую, 
когда одновременно конкурируют две или три теории, претендую­
щие на исследование одних и тех же сторон реальности. Но эти пе­
риоды обычно завершаются победой одной теории, парадигмы. 
Даже в те моменты, когда ученые не могут решить, какая же из вы­
двинутых теорий верна, они не мирятся с плюрализмом теорий, 
они стремятся найти единую общую точку зрения, одну теорию.

Рассуждения о плюрализме, о релятивизме научных истин 
опираются главным образом на общественные или гуманитарные



40 Часть I. Логико-методологические проблемы

науки, в которых как раз часто сосуществуют разные концепции, 
претендующие на описание одних и тех же сторон общественной 
жизни, социальных групп и институтов. Можно ли сохранить 
классическое понимание истины также и для этой области? Или 
здесь нужно какое-то другое понятие? Иначе говоря, можно ли в 
области общественных наук оценивать теории в их отношении к 
своему предмету и посредством этого — к реальности или же эта 
оценка должна быть заменена какой-то другой оценкой? Именно 
этот вопрос, как мне представляется, сегодня приобретает особую 
актуальность.



Е.А. Мамчур

Современные представления о понятии 
истины

Понятие истины и исследование феномена науки
По поводу понятия истины сложилась парадоксальная ситуа­

ция. Никто не сомневается в том, что если иметь в виду нашу по­
вседневную жизнь или политику, то истина существует и она не­
обходима. Но многие сомневаются в этом, когда речь заходит о 
научном познании. Парадоксальность ситуации заключается в 
том, что наука создавалась как раз для того, чтобы добывать объек­
тивно истинное знание о мире. В этом, полагали, состоит ее един­
ственное предназначение. С самого возникновения науки вопро­
сы истины были центральными и в процессе самого научного ис­
следования, и при первых попытках осмысления целей и задач 
науки, и в дискуссиях между учеными. Вспомним, что Галилей на 
заре возникновения науки Нового времени, пытаясь противосто­
ять церкви в ее попытках отрицать справедливость коперни- 
канской системы мира на том основании, что она противоречит 
Библии, говорил, что существует два рода истины: истина Свя­
щенного писания и истина науки, и отстаивал независимость на­
учной истины.

В современной эпистемологии вопрос об истине является во­
просом номер один. Отношение к нему разделило философов 
науки на два лагеря. Часть из них, отрицая существование истины 
в научном познании, настаивают на иррелевантности вопроса об 
истине исследованиям феномена науки; другие полагают, что ис­
тина в науке существует, и вопрос о ее достижении должен быть 
центральным в этих исследованиях. Насколько он значим для 
анализа феномена науки вообще, можно понять, если пройти не­
много дальше и упомянуть, что представители этих двух «лагерей» 
по-разному трактуют предмет философии науки. Первые счита­
ют, что философия науки должна «развестись» с эпистемологией

© Мамчур Е.А., 2010



42 Часть  I. Логико-методологические проблемы

и заниматься социальными и культурологическими аспектами 
науки, такими, как проблема коммуникации в сообществе уче­
ных, лингвистические аспекты научной деятельности, распреде­
ление финансовых ресурсов в научных учреждениях, жизнь лабо­
раторий, использование материального оборудования в научных 
исследованиях и т.д. При этом предполагается, что все эти разра­
ботки должны отвлекаться от вопроса о том, связаны или нет рас­
сматриваемые виды деятельности с поиском истинного знания. 
Вторые считают, что предметом философии науки должна быть 
эпистемология научного знания, которая как раз занимается ана­
лизом процесса добывания наукой объективно истинного знания 
о мире. Таким образом, вопрос об истине жизненно важен для фи­
лософии науки.

Между тем все еще остаются спорными вопросы о том, что та­
кое истина, существует ли она и нужна ли она нам. В отечествен­
ной философии науки вокруг проблемы истины идут бурные дис­
куссии. Стало чуть ли не хорошим тоном без какого-либо предва­
рительного анализа проблемы утверждать, что истины в научном 
познании не существует, что от самого понятия истины (по край­
ней мере, в классическом ее понимании) нужно отказаться.

В связи с этим я с большим интересом прочла недавно опуб­
ликованную статью A.J1. Н икифорова1. В появлении такой 
статьи давно назрела необходимость. В ней автор серьезно и об­
стоятельно рассматривает этот вопрос. Особенно интересны и 
оригинальны те положения статьи, в которых обосновывается, 
что отказ от понятия истины приведет к разрушению всей систе­
мы логических доказательств и рассуждений. Насколько мне из­
вестно, такие аргументы в пользу существования истины выдви­
гаются впервые. Да и вообще, с основными положениями статьи, 
с ее пафосом, я согласна. Так же как и ее автор, я считаю, что, от­
казавшись от поиска истины, наука перестала бы быть наукой и 
что в современной науке, так же как и в классической, «понятие 
истины сохраняется даже при учете результатов философии нау­
ки, полученных за последние 50 лет. Оно становится лишь более 
точным»2.

1 Никифоров А.Л. Понятие истины в теории познания / /  Эпистемология и фи­
лософия науки. 2008. Т. XVI, № 2.

2 Там же.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 43

Правда, некоторые положения статьи Никифорова, как мне 
представляется, нуждаются в уточнении. И прежде всего его ответ 
на вопрос, что такое истина.

Истина и отражение
В недалеком прошлом в отечественной философии истина 

трактовалась как знание, которое отражает действительность. Та­
кая концепция называется корреспондентной теорией истины. 
Но что такое отражение? В советские времена существовала обя­
зательная для всех ученых и философов ленинская теория отраже­
ния. В настоящее время она кроме критики и насмешек ничего не 
вызывает. Уже в те времена наиболее думающие советские ученые 
и методологи, касаясь вопроса об отношении знания к реальности 
и часто вынужденно употребляя термин «отражение» по идео­
логическим соображениям, толковали его значительно более 
широко и неопределенно, чем в ленинской теории. Отражение 
трактовалось ими в метафорическом смысле. В.И. Ленин писал, 
например, о том, что наши ощущения — это копии, слепки с дей­
ствительности. Но о каких копиях может идти речь, если иметь в 
виду, скажем, наши ощущения цвета? В природе цветов нет, есть 
только электромагнитные волны различной длины. Здесь скорее 
подходит критикуемая Лениным теория иероглифов Гельмголь­
ца, согласно которой наши ощущения не копии, а лишь условные 
обозначения свойств реального мира. Многие ученые понимали 
эти трудности теории отражения и предпочитали не входить в ее 
детали и подробности. И были правы: любые попытки найти 
сколько-нибудь строгую экспликацию термина «отражение» сра­
зу же делают саму эту теорию не соответствующей тому, что про­
исходит в науке.

Чаще всего, пытаясь уточнить понятие отражения, его тракту­
ют как похожесть картины мира на саму действительность, как 
сходство с нею. Но, например, в современной науке, где мы, как 
правило, имеем дело с ненаблюдаемыми объектами, мы не знаем, 
что представляет собой действительность сама по себе. На вопрос 
о том, что такое атом или электрон, единственный правильный 
ответ -  изучай современные физические теории или читай по­
следний учебник физики! Все, что мы знаем о природе, например, 
микромира — эта та онтология, которая предлагается современ­



44 Часть 1. Логико-методологические проблемы

ными теориями микромира. (Онтология — это теоретические объ­
екты, которые признаются в качестве существующих той теорией, 
в которой они функционируют.) Когда говорят об отражении как 
о сходстве, похожести, возникает естественный вопрос: сходство с 
чем? Не онтологии же с онтологией. Но тогда, может быть, сходст­
во с вещами самими по себе? Но мы не знаем, что эти вещи собой 
представляют. Известный физик Дж.А. Уилер, характеризуя си­
туацию в микромире с присущим тому корпускулярно-волновым 
дуализмом, утверждал, что до того как микрообъект будет зафик­
сирован прибором, он представляет собой нечто неопределенное, и 
только после фиксации это нечто становится либо частицей, либо 
волной в зависимости от того, какую аппаратуру мы используем 
для его регистрации1.

Да и вообще дело даже не в наблюдаемости или ненаблюдаемо­
сти объектов. Исследуемый объект может быть наблюдаем и тем не 
менее мы знаем о нем только то, что говорит соответствующая тео­
рия. ДН К и гены можно как-то увидеть с помощью электронного 
микроскопа. Тем не менее на вопрос о том, что такое ген, каковы 
его функции в развитии живого, единственным грамотным ответом 
будет совет обратиться к современным биологическим теориям.

Может возникнуть вопрос: где же проходит граница между те­
ми уровнями реальности, которые могут быть предметом теории 
отражения, и теми, которые уже не могут ими быть. Мне представ­
ляется, что такой границы нет. Все зависит от задач исследования. 
Даже по отношению к таким макроскопическим объектам, как, 
скажем, стол или стул, мы можем говорить об отражении, только 
если рассматриваем их безотносительно к их внутренней молеку­
лярной или атомной структуре, и берем их на самом общем, обы­
денном уровне.

Для того чтобы охарактеризовать отношение между онтологи­
ей и реальным миром, слова похожесть, сходство не являются 
удачными, по крайней мере в современной физике. Более подхо­
дящими будут адекватность знания действительности, согласо- 
ванность с нею: они более неопределенны и метафоричны. Пред­
лагаемые современной физикой онтологические модели весьма 
далеки от какого-либо сходства с окружающим миром. Среди них

1 Miller W.A., Wheeller J.A. Delayed-Choice Experiments and Bohr’s Elementary 
Quantum Phenomenon / /  Proceeding of the I ntemational Symposium on Foundation of 
Quantum Mechanics. Токіо, 1983.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 45

такие экзотические построения, как замена точечных частиц про­
тяженными объектами (струнами); предположение о существова- 
нии дополнительных (к непосредственно наблюдаемым) размер­
ностей пространства-времени (в первых вариантах теории струн 
их было 26, введение суперсимметрии сократило это количество 
до 11, в то время как привычное нам пространство-время содер­
жит только 4 измерения); введение картины мира, где на уровне 
самых малых масштабов царствует дискретность (вместо непре­
рывности) или ткань самого пространства состоит из узлов и пе­
тель; и даже попытки вообще отказаться от понятия пространст­
ва-времени.

Роджер Пенроуз в своей недавно переведенной на русский 
язык новой книге как раз в связи с этим задается вопросом: «Что 
заставляет столь многих физиков описывать “реальность” , слабо 
напоминающую то, что мы непосредственно наблюдаем в обыч­
ных человеческих масштабах?»1 Пытаясь ответить на этот вопрос, 
думаю, что для выдвижения экзотических моделей существует не­
сколько причин.

1. Стремление во что бы то ни стало устранить противоречия в тео­
рии. На современном этапе развития физики это стремление уче­
ных ликвидировать противоречие между квантовой механикой и 
общей теорией относительности, которое выявилось, когда воз­
никла необходимость применить эти теории к режиму планков- 
ских величин. Это противоречие не дает возможности построить 
единую, целостную картину мира. В условиях, когда выдвинутые 
ранее модели, возможно и более близкие к тем, которые строи­
лись классической физикой, оказываются не работающими, при­
ходится изобретать нечто новое, и часто радикально новое.

2. Стремление добиться устранения несоответствия (если таковое 
имеется) между теорией и экспериментальными результатами.

3. Попытки устранить параметры, «введенные руками», т.е. взятые 
просто из эксперимента. Наличие таких параметров в теории (в 
стандартной модели элементарных частиц их 17) считается при­
знаком «плохой» науки. Физики всегда стремятся к тому, чтобы 
все параметры теоретических моделей были имманентными са­
мой модели, т.е. следовали из основных принципов теории.

1 Пенроуз Р. Путь к реальности, или Законы, управляющие Вселенной. М. ; 
Ижевск, 2007. С. 724.



46 Часть I. Логико-методологические проблемы

4. Психологический фактор, поддерживающий физиков в их дея­
тельности по изобретению столь непохожих на окружающий нас 
мир представлений. В качестве такового выступает тот опыт, ко­
торым обогатилась физика за последние 100 лет своего существо­
вания. Пенроуз пишет об этом так: «Достижения физики XX в. — 
квантовой механики, теории относительности — показали, до 
какой степени могут вводить в заблуждение непосредственные 
интуитивные соображения, а также то, что “реальность” может 
коренным образом отличаться от тех картин, которые были созда­
ны физикой предшествующих поколений»1.

Таким образом, концепция истины как отражения не соответ­
ствует реальному состоянию дел в науке. Но для демонстрации не­
адекватности этой концепции есть аргументы гносеологического 
порядка.

Гносеологические аргументы против понимания
истины как отражения
Знание не может быть отражением в силу некоторых особен­

ностей объектов современной науки. Если рассматривать син­
хронный аспект научного познания (т.е. его вертикальный раз­
рез), эти особенности проявились в современной физике после 
появления таких теорий, как квантовая механика и теория отно­
сительности. В современной науке возникла совершенно новая 
ситуация. В классической науке полагали, что возможно получить 
знание об объекте «самом по себе», безотносительно к измери­
тельному прибору или экспериментальной установке. Но уже в 
квантовой механике это оказывается невозможным. По мнению 
многих, это происходит потому, что объекты микромира не на­
блюдаемы. Но дело не в ненаблюдаемости микрообъектов. Клас­
сический объект часто также оказывался непосредственно нена­
блюдаемым. Для его наблюдения требовался прибор. Но прибор в 
данном случае выступал либо просто как посредник, как продол­
жение органов чувств человека (микроскоп, телескоп), либо, если 
он воздействовал на изучаемый объект, его воздействием можно 
было пренебречь. Например, звезду, невидимую невооруженным 
глазом, можно было обнаружить с помощью телескопа. При этом

1 Пенроуз Р. Указ. соч. С. 724.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 47

телескоп, конечно же, не влиял на звезду. Поэтому полагали, что 
мы познаем звезду, так как она существует «сама по себе».

Или возьмем такой классический объект, как летящая пуля. 
Чтобы фиксировать ее положение в пространстве в каждый мо­
мент времени, она, естественно, должна быть освещена пучком 
света (пучком фотонов): в темноте ее не увидишь. Воздействие 
этого пучка на пулю, какой бы маленькой она ни была, будет несо­
измеримым с массой и энергией пули. От этого воздействия мож­
но полностью отвлечься, не принимать его во внимание. Другое 
дело микрообъект. Для того чтобы определить его координату, его 
также нужно осветить пучком фотонов. Но ввиду своей чрезвы­
чайной малости он под воздействием пучка фотонов приобретет 
добавочный импульс и мгновенно изменит свое местоположение 
в пространстве. Так что в данном случае это воздействие прихо­
дится учитывать.

В неклассической науке объект «сам по себе» недоступен для 
познающего субъекта. Знания об объекте не отделимы от экспери­
ментальной установки, с помощью которой мы их получаем. 
В. Фок называл рассматриваемую особенность квантово-механи­
ческого описания реальности «относительностью к средствам на­
блюдения». Конечно, здесь не все так просто и однозначно, по­
скольку многие свойства микрообъекта, такие, как спин, масса, 
заряд, не зависят от макроприборов и, следовательно, характери­
зуют объект сам по себе. Зависят же от прибора такие свойства 
микрообъекта, как его положение в пространстве и импульс1. 
Удачную форму для описания ситуации с объектностью в кванто­
вой теории нашел известный философ науки Д ’Эспанья, который 
охарактеризовал описание реальности, даваемое квантовой тео­
рией, как «завуалированное» (veiled)2 . Это как раз и подразумева­
ет, что квантовая теория дает только частично объектное описа­
ние микромира.

Исследуемую особенность познания микромира можно сфор­
мулировать в таких терминах: описание микрообъектов в кванто­
вой теории в отличие от классической физики не носит объектного 
характера.

1 Марков М.А. О природе материи. М., 1976. С. 47.
2 D 'Espagnat В. Veiled Reality. An Analysis of Present-Day Quantum Mechanical 

Concepts. Reading (Mass): Addison-Wesley, 1995.



То же самое характерно и для релятивистской физики. В этой 
теории полагается, что пространственные и временные проме­
жутки, масса тел и некоторые другие параметры объектов не явля­
ются абсолютными, как это было в классической физике: их зна­
чение зависит от того, в какой инерциальной системе отсчета они 
определяются. Рассматриваемые величины здесь также не явля­
ются объектными. Их определение требует ссылки на ту систему 
отсчета, в которой они измеряются. С точки зрения специальной 
теории относительности (СТО) мы не можем спросить, какова, 
скажем, длина того или иного стержня, не указав, какую систему 
отсчета мы имеем в виду. Это все равно что спросить, с какой сто­
роны стоит дом: справа или слева, не уточнив, относительно чего.

Аналогично обстоят дела и в еще одной ныне бурно развиваю­
щейся дисциплине постнеклассической науки — синергетике. 
Она изучает человекоразмерные системы, включающие в себя че­
ловека1. Для таких систем также невозможно построить объектное 
описание: ведь сам субъект познания включен в них. В синергети­
ке идея внешнего наблюдателя не реализуема.

Похожая картина характерна и для диахронного аспекта науч­
ного познания, т.е. для познания, взятого в его историческом раз­
витии. Но только дело здесь не в особенностях познаваемого объ­
екта, а в особенностях субъекта познания. Как известно, подлин­
ным субъектом познания выступает не отдельный индивид, а 
человеческое общество в целом, взятое на том или ином этапе его 
развития. Познает, конечно же, отдельно взятый конкретный уче­
ный. Но выступает он при этом как представитель всего человече­
ского общества. Он не мог бы совершать свои исследования, если 
бы не был вооружен необходимыми знаниями и материальным 
оборудованием, которое было выработано его современниками 
или предшествующими поколениями ученых. Он должен овладеть 
языком, а язык — это общественное явление; получить образование 
и вместе с ним те научные знания, которые необходимы ему для 
разработки конкретной научной теории, а эти знания опять-таки 
добыты не им, а предшествующими поколениями исследователей. 
Короче, чтобы заниматься наукой, он должен овладеть определен­
ными продуктами духовной и материальной культуры.

48 Часть  I. Логико-методологические проблемы

См.: Степин В.С. Теоретическое знание. М., 2000. С. 679—680.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 49

Указанные особенности субъекта познания являются источ­
ником культурной релятивности научного знания, его зависимо­
сти от культуры. В связи с этим и при анализе диахронного аспекта 
познания можно наблюдать то же явление, на которое мы указы­
вали, рассматривая синхронный аспект. Я имею в виду не-объект- 
ный характер описания природных процессов. Только, повторяю, 
в данном случае не-объектность имеет свою причину не в природе 
познаваемого объекта, а в природе познающего субъекта. Субъект 
воспринимает познаваемый объект не непосредственно, а через 
призму культуры. Эта призма прозрачна, ее присутствия обычно 
не замечают, но она неустранима и влияет на результаты исследо­
вания.

Итак, наука не отвечает идеалу всецело объектного описания, 
что для нее весьма нежелательно. Ведь наука, как верно отмечает 
В.С. Степин, стремится превратить в объект все, что изучает. Она 
пытается преодолеть эту особенность теоретического знания, до­
бившись объектности в описании природы. Тем не менее желае­
мая объектность всегда оказывается лишь частичной. Вопреки из­
вестному определению В.И. Ленина не существует знания, совсем 
не зависимого от человека и человечества. Когда рушится старая 
парадигма мышления, ученые осознают существование мировоз­
зренческих предпосылок, начиная понимать, что причина краха 
парадигмы в том, что эти предпосылки или неверны, или нужда­
ются в уточнении. В процессе построения новой теоретической 
парадигмы ученые покидают старую «рабочую раму», отказыва­
ются от привычных стереотипов мышления и формулируют но­
вые. Новая теория, разрешившая противоречия и трудности ста­
рой, долгое время может восприниматься как знание об объектах 
природы самой по себе, без всяких субъективных привнесений. 
Но почти всегда это оказывается иллюзией: новая парадигма в 
свою очередь сталкивается с трудностями, и от ее мировоззренче­
ских предпосылок приходится отказываться, заменяя их новыми 
или уточненными.

Отмеченная особенность познавательного процесса фиксиро­
валась уже в гносеологии Канта, когда он утверждал, что мы позна­
ем не ноумен (вещь саму по себе), а феномен, являющийся синте­
зом априорных форм рассудка и материала ощущений, которые мы 
получаем от веши в себе. Удивительно, как стало возможным, что в 
кантовской философии была сформулирована черта познаватель­



50 Часть  I. Логико-методологические проблемы

ного процесса, которая стала отчетливо заметной только в совре- 
менной физике! Ведь у Канта не было естественно-научного мате­
риала для таких обобщений. По крайней мере, для естествознания 
такая постановка вопроса была философским предвосхищением. 
Впервые необходимый материал появился только с возникновени­
ем квантовой механики. Эпистемология квантовой теории под­
тверждает справедливость кантовской гносеологии.

Многие исследователи феномена науки на основании не-объ- 
ектности теоретического описания природных процессов сделали 
вывод, что мы познаем только феномен, предмет и критерием ис­
тины является соответствие знания предмету. Истина как соот­
ветствие знания вещи самой по себе нам недоступна. Для реконст­
рукции диахронного аспекта знания это обернулось формулиров­
кой концепции внутренней истины. Но прежде чем перейти к ее 
анализу, рассмотрим еще один вопрос.

Истина и релятивизм
Не-объектный характер описания природных явлений служит 

одним из источников релятивизма. Как известно, релятивизм — 
это отрицание истины в науке. Современные релятивисты стал­
киваются с не-объектностью описания познаваемых объектов в 
современном научном познании, и на этом основании отрицают 
возможность получения объективно истинного знания. На самом 
деле знание может быть не-объектным, но это совсем не значит, 
что оно не может быть (относительно) истинным и объективным.

Не-объектный характер описания микромира -  следствие 
специфики исследуемых квантовой механикой объектов и про­
цессов. Как мы уже писали, эта специфика в том, что в отличие от 
классических объектов при описании микрообъектов мы не мо­
жем пренебречь их взаимодействием с прибором. Такова природа 
микрообъектов. С природой не поспоришь, с этим приходится 
смириться. Но это не значит, что квантовая теория не объективна 
в том смысле, что она не адекватна действительности. Напротив, 
эта теория подтверждается всеми имеющимися в наличии эмпи­
рическими данными. Нет ни одного экспериментального резуль­
тата, который бы ей противоречил.

То же и для СТО. Нередко среди неспециалистов высказыва­
ется мнение, что теория относительности Эйнштейна — свиде­



Е.А. Мпмчур. Современные представления о понятии истины 51

тельство торжества релятивизма. Поводом опять-таки служит 
не-объектный характер этой теории. Иногда, отождествляя систе­
му отсчета с наблюдателем, делают даже вывод о том, что рассмат­
риваемые величины являются субъективными. На самом деле о 
наблюдателе в данном случае можно вообще не упоминать: доста­
точно ссылаться на вполне материальную систему отсчета. Так что 
субъективизм здесь ни при чем. Не-объектный характер описания 
не мешает объективности: используя преобразования Лоренца, 
мы всегда можем рассчитать величину пространственного или 
временнбго промежутка в любой инерциальной системе отсчета.

И не-объектность синергетики не мешает ее относительной 
истинности. В этой науке ее добиваются точно так же, как и в 
классической. Пафос книги двух наших отечественных методоло­
гов синергетики1 состоит в том, что, споря с И. Пригожиным, под­
вергая критике многие моменты его концепции, они стремятся 
дать более адекватное по сравнению с пригожинским описание 
синергетических систем и процессов. Во имя этого они использу­
ют новые научные данные, результаты новых экспериментов, ма­
тематические выкладки, теоретические рассуждения. Какие бы 
экзотические свойства ни выявляла синергетика в исследуемых 
ею сложных самоорганизующихся системах, связанных, в частно­
сти, с их принципиальной открытостью, нелинейным характером 
совершающихся в них процессов, непредсказуемостью (в класси­
ческом смысле слова) их развития и т.п., идеал объективности ра­
ботает и здесь.

Не нужно путать объектность и объективность теорий. Это 
разные свойства теоретического знания. В методологическом со­
знании оба эти понятия «склеились» в одно целое. В дискуссиях 
одно понятие нередко подменяется другим. Часто, говоря об объ­
ективной истинности знания, на самом деле имеют в виду объект­
ность описания. И обнаружив, что в тех или иных областях науки 
она не достигается, говорят, что здесь недостижима истина.

Так, в известном утверждении о том, что в квантовой механике 
в отличие от классической мы оказываемся не только зрителями, 
но и актерами, фиксируется не-объектный характер квантово-ме­
ханического описания реальности. Однако очень многие филосо­
фы науки на этом основании утверждают, что объективная истин­

1 Князева Е.Н., Курдюмов С.П. Основания синергетики. М., 2002.



52 Часть I. Логико-методологические проблемы

ность в этой теории невозможна. Даже некоторые создатели кван­
товой физики попадали здесь в словесную ловушку и делали 
некорректные или неаккуратные утверждения. Например, один 
из творцов квантовой теории В. Гейзенберг, основываясь именно 
на том, что в квантовой механике субъект познания (или прибор) 
оказывается включенным в описание микромира, утверждал, что 
в физике микромира мы должны отказаться от классического по­
нимания истины1.

На самом деле объектность и объективная истинность — раз­
личные понятия, характеризующие два разных аспекта знания. 
И если не «расклеить» их, не отделить друг от друга, мы не сможем 
ни разобраться в сути современных дискуссий по проблеме исти­
ны, ни понять ее действительную роль в науке. Релятивисты путают 
эти понятия, употребляют одно вместо другого. И, сталкиваясь с 
не-объектным характером теорий современной физики, они на 
этом основании ошибочно отрицают их объективность и утверж­
дают, что в современном естествознании господствует релятивизм.

Может возникнуть вопрос, как соотносятся между собой по­
нятия объективности теории и ее истинность? Совпадаютли они 
по объему? Полагаю, что нет. Истинность — это нечто большее, 
чем просто согласие теории со всеми имеющимися эмпириче­
скими данными. Очень часто в научном познании формулирует­
ся не одна, а две или более теоретические концепции, которые в 
равной мере хорошо согласуются со всеми экспериментальными 
результатами. Они являются эмпирически эквивалентными и 
конкурируют между собой, поскольку имеют различное теорети­
ческое содержание. Можно сказать, что эти теории адекватны 
действительности, если под действительностью понимать эмпи­
рию, но какая из них истинна, т.е. соответствует вещи самой по 
себе, нужно еще установить. Некоторым подспорьем выступают 
здесь методологические соображения, так называемые внеэмпи- 
рические критерии типа сравнительной простоты, красоты тео­
рий, принципа соответствия (способности теорий не отбрасы­
вать старое, уже апробированное знание) и т.д. Но это, конечно,

1 Характеризуя эпистемологические установки квантовой механики, В. Гей­
зенберг писал: «...Новая форма описания природы не отвечает прежнему идеалу 
научной истины...» (Гейзенберг В. Шаги за горизонт. М., 1987. С. 301). Вдругом ме­
сте он пишет: «Пришлось вообще отказаться от объективного — в ньютоновском 
смысле — описания природы...» (Там же. С. 192).



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 53

лишь вспомогательные соображения. Даже ориентируясь до по­
ры до времени на них, ученые ждут новых экспериментальных 
результатов, которые были бы способны убедить их в преимуще­
ствах одной из теорий.

Внутренняя истина
Из того факта, что в процессе познания непосредственно нам 

доступен только предмет, в современных дискурсах по поводу 
науки сложилась концепция «внутренней» истины. Внутренняя 
истина — это соответствие теоретических построений предме­
ту, т.е. тому, что мы из нашего взаимодействия с объектом сумели 
вовлечь в сферу человеческой деятельности. Эта концепция в на­
стоящее время стала весьма популярной. Известный физик и ме­
тодолог Карло Ровелли пишет об этом так: «Как европейские, так 
и частично американские исследования науки подчеркнули тот 
факт, что истина всегда носит внутренний характер. Мы никогда 
не покидаем языка теории, никогда не можем выйти из дискурса, 
в рамках которого мы рассуждаем»1. Следует напомнить, что это 
кантовское понятие истины, осознают это или нет те, кто о ней го­
ворит и так ее характеризует. Цитирую Канта: «Старый и знамени­
тый вопрос, каким мнили загнать в угол логиков: ...что есть исти­
на? В объяснении именования истины, а именно, что она есть со­
гласованность познания с его предметом, здесь нет надобности, 
оно предполагается»2.

Представляется, однако, что понимание истины как внутрен­
ней, как соответствия теоретических построений предмету (онто­
логии) не соответствует тому идеалу, который движет учеными в 
реальной познавательной деятельности. Работающим здесь явля­
ется понимание истины как соответствия теоретических по­
строений вещи самой по себе. Именно она является целью познава­
тельной деятельности3 не только в естественных, но и (как было

1 Rovelli С. Quantum Gravity. Cambridge, 2008. F. 422.
2 Цит. по: Хайдеггер М. Бытие и время. М., 1997. С. 214-215.
3 Такое утверждение является безусловно верным только в плане критики по­

нимания истины как соответствия теории предмету (онтологии). Сам вопрос о 
том, что такое истина, является значительно более сложным. В современном фи­
зическом познании, например, ученые ставят перед собой более амбициозную за­
дачу- ответить не только на вопрос о том, как  устроен мир (что такое вещь сама по 
себе), но и на вопрос -  почему он так устроен. То есть ставится задача раскрыть за-



54 Часть I. Логико-методологические проблемы

показано недавно А Л . Никифоровым1) в гуманитарных науках 
независимо оттого, удается такую истину добыть иди нет. Можно 
указать по крайней мере на три аргумента в поддержку сказанно­
го: 1) проблема множественности онтологий, которая не решается 
концепцией внутренней истины; 2) неспособность этой концеп­
ции решить проблему преемственности и кумуляции знания; 
3) порождаемые ею трудности при реконструкции многих эпизо­
дов из реальной истории науки.

Множественность онтологий
Прежде всего, понятие внутренней истины не отвечает на во­

прос: какой онтологии должна соответствовать теория? Как уже 
отмечалось, по поводу одного и того же эмпирического материала 
могут быть сформулированы не одна, а несколько теорий и, следо­
вательно, несколько онтологий. И такие случаи являются в науке 
не исключением, а правилом, так сказать, буднями науки. В каче­
стве самого современного примера можно привести ситуацию с 
созданием теории квантовой гравитации. Существует несколько 
подходов к этой теории. Среди них — теория суперструн, петлевой 
подход, теория твистеров и т.д. Все они нацелены на устранение 
противоречия между общей теорией относительности (ОТО) и 
квантовой механикой, но каждый из подходов решает проблему 
по-своему, строя свою онтологию. Более того, внутри одного из 
подходов — теории суперструн — существует пять теоретических 
объяснений.

В западной философии это явление объясняют «недоопреде- 
ленностью» (underdetermination) теории эмпирическими данными. 
(В нашей литературе говорят о наличии в теории сверхэмпириче­
ского содержания, что в общем одно и то же.) В связи с существова­
нием эмпирически эквивалентных теорий неизбежно встает во­
прос: как выбрать между конкурирующими онтологиями? Постмо­
дернистски ориентированные философы науки утверждают, что

гадку бытия, его смысл. Но это тема уже особого разговора. Нам здесь важно про­
тивопоставить понимание истины как соответствия теории вещи сам<рй по себе и 
истины как соответствия теории предмету и продемонстрировать большую эф­
фективность первого.

1 Никифоров А.Л. Истина в истории / /  Понятие истины в социогуманитарном 
познании. М., 2008.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 55

выбор и не требуется, что основная черта современного научного 
познания — плюрализм. Так что для них здесь вообще нет пробле­
мы. Они исповедуют эпистемологический релятивизм и всячески 
его приветствуют. Но ученые, действующие в реальной науке, а не в 
том мифическом предприятии, которое создают в своих опусах ре­
лятивисты, хорошо знают, что сосуществование эмпирически эк­
вивалентных теорий — это реальная проблема, создающая для по­
знавательного процесса реальные трудности, и что разрешение 
этой ситуации необходимо, иначе развитие науки остановится.

Так, один из ведущих специалистов в области теории супер­
струн, сетуя на то, что в суперструнном подходе к теории кванто­
вой гравитации существует пять теоретических объяснений, пи­
шет: «Иметь пять различных версий... слишком много для специа­
листов по теории струн. ...Наиболее глубокое фундаментальное 
понимание устройства мироздания, согласно нашим представле­
ниям, может быть только одним. Мы живем в одной Вселенной и 
ожидаем существования только одного объяснения»1. «Мечта ф и­
зика, — продолжает он чуть дальше, — состоит в том, чтобы его по­
иск окончательных ответов привел к одному, уникальному, совер­
шенно неизбежному выводу».

Все это хорошо осознают не только ученые, но и рационали­
стически мыслящие философы науки. Правда, многие из них при­
ходят при этом к пессимистическим выводам. Так, Бас ван Фраас- 
сен на основании феномена недоопределенности теории эмпи­
рическими данными строит свою концепцию конструктивного 
эмтрицизма, в которой утверждает, что наука не может достигать 
объективной истинности знания и ее основной целью является не 
поиск истины как соответствия знания вещи самой по себе, а 
лишь установление эмпирической адекватности теорий, т.е. соот­
ветствия ее эмпирическим данным2.

Прав ли ван Фраассен? Думается, что нет. Наука достигает ис­
тинного (конечно, только относительно истинного) знания. Сви­
детельством тому выступает факт, что нередко на основании од­
ной из конкурирующих эмпирически эквивалентных теорий уда­
ется предсказать существование явлений или эффектов, которые

1 Грин Б. Элегантная Вселенная. Суперструны, скрытые размерности и поиски 
окончательной теории. М., 2004. С. 126.

2 Van Fraassen В. The Scientific Image. Oxford : Clarendon Press, 1980.



56 Часть I. Логико-методологические проблемы

до этого не были известны; и эти предсказания подтверждаются. 
Такие предсказания были бы невозможны, если бы в науке дости­
галась только адекватность теорий наличным эмпирическим фак­
там. Обратившись к истории науки, можно привести много случа­
ев таких оправдавшихся предсказаний. Среди них — предсказание 
существования доселе неизвестной планеты Солнечной системы 
Нептун, сделанное Леверье на основе законов классической меха­
ники (планета была открыта в 1846 г. Галле); предсказание откло­
нения луча света в поле тяготения Солнца на основе ОТО; пред­
сказание существования электромагнитных волн на основе мак­
свелловской теории электромагнетизма (они были впоследствии 
открыты Г. Герцем). Все эти и многие другие примеры свидетель­
ствуют о том, что в научном познании мы не просто обобщаем 
факты и не ограничиваемся познанием феноменов, но формули­
руем знание о вещах самих по себе — ноуменах -  и получаем (отно­
сительно) истинное знание.

В данном случае важно именно иред-сказание, а не ретро-ска- 
зание. Ученые прекрасно понимают важность иред-сказаний в нау­
ке. Одна из главных забот теоретиков, работающих на переднем 
крае физики, состоит втом, что таких предсказаний эдесьфактиче- 
ски нет. И в теории суперструн, и в современной космологии пока 
приходится довольствоваться ретро-сказаниями (или после-сказа- 
ниями), которые объясняют задним числом уже известные факты. 
Это, конечно, тоже неплохо, это показатель успеха теории и знак ее 
корректности. Но насколько было бы продуктивнее, если бы на ос­
нове теории удавалось яред-сказывать совершенно новые факты, и 
эти факты находили бы экспериментальное подтверждение!

Так что модель предметного знания и основывающаяся на этой 
модели концепция «внутренней» истины не являются полностью 
адекватными реальному положению дел в науке: в ходе научного 
познания нам удается не только добиться соответствия знания 
предмету, но и «ухватить» некоторые аспекты вещей самих по себе.

Внутренняя истина и кумулятивный аспект научного
познания. Две модели развития науки
Не утешаем ли мы себя, утверждая, что факты оправдываю­

щихся предсказаний неизвестных ранее явлений свидетельствуют 
о том, что нам удается хотя бы частично познать вещь саму по себе,



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 57

преодолеть таким образом Канта и вырваться из «объятий» внут­
ренней истины? Это вопрос вопросов. Если использовать слова 
самого Канта, этим вопросом действительно удается загнать в 
угол методолога. Ведь в науке совершаются революции, в процес­
се которых принципы старых теорий терпят крушение. Неужели 
концепция внутренней истины верна? Если это так, то с кумуля­
тивным аспектом развития научного знания можно распрощаться 
или в лучшем случае признать, что он существует только на уровне 
фактов.

О том, что принципы теорий могут опровергаться, что куму­
ляция знания возможна лишь на фактуальном уровне, впервые 
заговорил французский философ науки Пьер Дюгем в конце 
XIX в. Затем, в середине XX в., этот вопрос был поднят вновь в 
связи с появлением постпозитивистской философии науки, ко­
торая в отличие от позитивизма, интересовавшегося готовым 
знанием, поставила в центр внимания исторический аспект нау­
ки, начав исследовать закономерности развития научного зна­
ния. Была выдвинута концепция несоизмеримости последова­
тельно сменяющих дуг друга парадигм научного мышления 
(Т. Кун, П. Фейерабенд). Утверждалось, что плавный ход разви­
тия научного познания прерывается научными революциями, 
которые кардинальным образом меняют все то, чему учат нас 
старые теории. Меняется интерпретация эмпирических данных, 
смысл терминов, по названию общих для старой и новой теории, 
цели научного исследования и разделяемые научным сообщест­
вом ценности.

В работах отечественных философов было показано, что в це­
лом концепция несоизмеримости не соответствует действитель­
ному отношению между последовательно сменяющими друг друга 
теориями. Тем не менее кое-что в этой концепции является вер­
ным. Она имеет гносеологические корни в реальном процессе по­
знания. Одним из оснований для ее выдвижения послужило взаи­
моотношение между квантовой и классической механиками. 
Здесь есть и радикальное изменение смысла одних и тех же по на­
званию терминов и столь же радикальное изменение интерпрета­
ции одного и того же эмпирического материала. То же можно ска­
зать и по поводу взаимоотношения классической механики и 
СТО. Оба этих перехода от одной фундаментальной теории к дру­
гой и были охарактеризованы как научные революции.



58 Часть I. Логико-методологические проблемы

Но всегда ли, для всех ли случаев смены парадигм верна при­
нятая постпозитивистами модель? Несмотря на свой разрыв с 
позитивизмом, постпозитивисты многое восприняли от своих 
предшественников. Не явилась ли модель, ориентированная на 
несоизмеримость, одной из таких некритически заимствован­
ных методологических предпосылок?

Как и у позитивистов, в постпозитивистской модели развитие 
науки носит линейный характер. Но в отличие от позитивизма, 
который полагал, что развитию научного знания присущ кумуля­
тивный аспект, причем в работах позитивистских философов нау­
ки этот аспект даже абсолютизировался, у постпозитивистов про­
цесс познания носит прерывистый характер: новая парадигма оп­
ровергает принципы старой. Правда, не отрицается, что даже в 
случае научных революций, полного отказа от старой теории не 
происходит, кое-что сохраняется. В частности, действует извест­
ный принцип соответствия, согласно которому математический 
аппарат новой теории при определенных значениях характери­
стических параметров переходит в математический аппарат ста­
рой теории1.

Но смысл основных терминов старой парадигмы, согласно 
постпозитивистской модели, кардинальным образом меняется. 
Из-за теоретической нагруженности не сохраняются и эмпириче­
ские данные. А самое главное, опровергаются теоретические 
принципы старой парадигмы. Назовем эту модель линейной. Не­
трудно увидеть, что ее характерной особенностью выступает фак­
тический отказ от существования кумулятивного аспекта в разви­
тии научного знания.

К счастью, в реальной науке часто реализуется совсем другой 
сценарий развития. Одновременно существуют и развиваются не 
одна, а две (или более) исследовательские программы. Каждая из

1 Кузнецов И.В. Взаимосвязь физических теорий / /  И.В. Кузнецов. Избранные 
труды по методологии физики. М., 1975. В настоящее время вопросы сохранения 
математических структур в процессе развития научного знания разрабатываются в 
популярной концепции «структурного реализма» (J. Worral, T.Y. Cao, A. Chakra- 
vartty, D. McArthur и др.). Идея структурного рализма заключается в том, что хотя в 
процессе смены теорий онтология старой теории может полостью замещаться но­
вой, структурные отношения теории сохраняются. Таким образом, в отличие от 
модели переходных периодов, ассоциированной с несоизмеримостью теорий, мо­
дель структурного реализма допускает кумулятивный аспект научного знания на 
уровне структурных отношений теорий.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 59

них в своей области прекрасно согласуется со всеми имеющимися 
эмпирическими фактами. До поры до времени они развиваются 
параллельно и независимо друг от друга, пока наконец не возни­
кает необходимость в их совместном применении для объяснения 
некоторой области действительности. При этом может обнару­
житься, что в таком режиме теории противоречат друг другу.

В физике эта ситуация разрешается не так, как в случае с мо­
делью, ассоциированной с несоизмеримостью теорий: принципа­
ми старых теорий не жертвуют. Ученые выражают к ним полное 
доверие, т.е. признают их адекватность действительности (по сло­
вам известного физика Гелл-Мана, обе теории воспринимаются 
серьезно (taking seriously))1. В связи с этим ученые ищут возмож­
ность преодолеть кажущееся противоречие, которое, кстати (как 
замечает Ровелли), обычно является результатом ошибки самих 
ученых, после чего принципы конфликтующих теорий, модифи­
цированные при устранении этого противоречия, кладутся в ос­
нование новой теоретической парадигмы. Дальнейшее развитие 
научного знания идет под флагом осуществившегося синтеза2.

Если такая реконструкция верна, то в данном случае феномен 
несоизмеримости теорий отодвигается на второй план, в то время 
как кумулятивный аспект знания становится более явным. Он 
осуществляется на уровне не только математического аппарата 
или первичных эмпирических данных, но и принципов теорий.

Поскольку результатом такой стратегии в науке оказывается 
объединение теоретических принципов двух, на первый взгляд 
конфликтующих, парадигм, эту стратегию развития научного зна­
ния можно назвать стратегией синтеза.

В качестве примеров, где стратегия исследования реализова­
лась согласно модели синтеза, Ровелли приводит 1) столкновение 
кеплеровской небесной механики с ее законами движения планет

1 Gell-Mann М. Strange Beauty. L., 2000. Р. 303—304.
2 Описание такой модели содержится в уже цитировавшейся выше книге К. Ро­

велли. Задолго до Ровелли отечественные физики и методологи М.И. Подгорец- 
кий и Я.А. Смородинский в одной из своих работ называли такие ситуации 
«противоречиями встречи» и полагали, что преодоление этих противоречий слу­
жит основой для более глубоких теоретических обобщений, точками дальнейшего 
развития знания (См.: Подгорецкий М .И ., Смородинский Я.А. Об аксиоматической 
структуре физических теорий / /  Физическая теория (Философско-методологиче­
ский анализ). М., 1980. С. 58). Следует отметить, однако, что модель Ровелли носит 
более разработанный характер.



60 Часть I. Логико-методологические проблемы

и галилеевской физики с ее принципом инерции, приведшее к 
возникновению ньютоновской динамики; 2) устранение проти­
воречия между галилей-ньютоновской физикой и полученным в 
рамках классической электродинамики фактом постоянства ско­
рости света, приведшее к созданию специальной теории относи­
тельности; 3) разрешение противоречия между квантовой меха­
никой и СТО, приведшее к предсказанию и открытию античастиц 
и созданию квантовой теории поля; 4) и, наконец, пример с само­
го переднего края физического познания — попытка разрешения 
противоречия между общей теорией относительности и кванто­
вой механикой, имеющая целью создание квантовой теории гра­
витации.

Рассмотрим эти примеры более подробно.
1. Кеплер открыл законы движения планет. Один из них заключался 

в том, что планеты движутся вокруг Солнца по эллипсам. Кеплер 
считал, что движение планет осуществляется поддействием силы, 
толкающей планеты в направлении их движения по орбите. Но 
согласно принципу инерции Галилея, движение планет по орби­
там является инерциальным, для него не требуется никакой силы. 
В соответствии с принципом инерции предоставленное самому 
себе небесное тело будет двигаться равномерно, бесконечно и 
прямолинейно по касательной к орбите. И если на него не подей­
ствует какое-то другое тело (некоторая сила), оно покинет орбиту 
и Солнечную систему.

Таким образом, между физикой Галилея и небесной механи­
кой Кеплера обнаружилось противоречие. Из разрешения этого 
противоречия возникла механика Ньютона. Ньютон «отнесся 
серьезно» и к кеплеровским кинематическим законам движения 
планет (уж он-то знал, насколько добросовестным наблюдателем 
был Кеплер), и к галилеевской физике. Он доверял гениальной 
интуиции Галилея, и у него не было ни малейших сомнений в том, 
что открытый Галилеем принцип инерции полностью адекватен 
действительности. И тем не менее противоречие было налицо. 
Ньютон понимал, что и Кеплер, и Галилей были правы. Ошибка в 
чем-то другом. В конце концов Ньютон нашел эту ошибку, устра­
нил ее и объединил результаты Кеплера и Галилея. Ошибка за­
ключалась в том, что вопреки Кеплеру сила, действующая на пла­
неты, направлена не вдоль движения планет, она действует ради­
ально, идет от планет к Солнцу (центростремительная сила). И эта



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины б і

сила нужна не для движения планет, а для того, чтобы удерживать 
их на орбите, не давать им уйти с нее. Таким образом, Ньютон по­
казал, что противоречие было только кажущимся. Стоило испра­
вить ошибку, заменив силы, действующие на планеты в направле­
нии их движения, радиальными силами, как появилась возмож­
ность объяснить, почему планеты движутся вокруг Солнца по 
кеплеровским орбитам и вообще по законам Кеплера. Таким об­
разом, Ньютон соединил кеплеровскую кинематику и физику Га­
лилея, реализовав их синтез.

2. Другим примером является создание СТО. В конце XIX в. обнару­
жилось противоречие между максвелловской электродинамикой 
и классической механикой, точнее, между уравнениями электро­
магнитного поля Максвелла и принципом относительности Гали­
лея. Суть противоречия состояла в том, что уравнения Максвел­
ла были не инвариантны относительно преобразований Галилея. 
Одни физики полагали, что одна из этих теорий должна быть из­
менена. Другие считали, что нужно рассматривать максвеллов­
скую теорию как имеющую ограниченную приложимость, т.е. как 
феноменологическую теорию некоторой, пока еще не открытой 
эфирной динамики. По мнению третьих, инерциальные системы, 
эквивалентные в механике, не являются таковыми по отношению 
к электромагнитным явлениям, т.е. они исходили из того, что 
преобразования Галилея справедливы только для механических 
движений.

Эйнштейн, однако, не пошел ни первым, ни вторым, ни треть­
им путем. Он был убежден в справедливости максвелловской 
электромагнитной теории. В этом его убедили и ее теоретическая 
мощь, обнаружившаяся при предсказании на ее основе электро­
магнитных волн и при объяснении природы света, и полученные 
на ее основе технологические достижения (изобретение радио). 
Но точно так же Эйнштейн не сомневался в справедливости прин­
ципа относительности Галилея; он понимал, что в этом принципе 
нашла свое выражение важнейшая закономерность природы, ко­
торая не может иметь лишь ограниченную рамками механики 
применимость. Обе теории адекватны действительности. Должна 
существовать какая-то ошибка, ответственная за кажущееся про­
тиворечие. Эйнштейн нашел ее: он обнаружил, что неверным бы­
ло классическое понятие одновременности событий как имею­
щей абсолютный характер, в то время как в действительности су-



62 Часть  I. Логико-методологические проблемы

шествует только относительная одновременность. События, 
одновременные в одной инерциальной системе координат, ока­
зываются не одновременными в другой. Эйнштейн знал о преоб­
разованиях Лоренца и понимал, что они не противоречат принци­
пу относительности Галилея. Устранив ошибку — переопределив 
понятие одновременности, Эйнштейн устранил кажущееся про­
тиворечие между двумя конфликтующими теориями и осущест­
вил их синтез. Так была создана СТО.

3. Серьезные проблемы возникли также при попытке объединения 
принципов квантовой механики и специальной теории отно­
сительности. Первая описывает движение одиночной нереляти­
вистской невзаимодействующей частицы или системы невзаимо­
действующих частиц (уравнением Шредингера). Вторая, напро­
тив, имеет дело с взаимодействиями и исходит из того, что они 
реализуются посредством полей. Даже если речь идет об одиноч­
ной заряженной частице при условии, что она движется в фоно­
вом электромагнитном поле, описание ее движения уже стано­
вится другим. У шредингеровского уравнения появляются от­
рицательные решения (решения с отрицательной энергией), 
которых не было при описании движения одиночной не взаимо­
действующей с полем частицы в квантовой механике. Таким об­
разом, оказалось, что между принципами квантовой механики и 
принципами СТО существует противоречие.

Для его разрешения П. Дирак в 1930 г. предложил свое знаме­
нитое релятивистское уравнение электрона, которое оказалось 
симметричным относительно знака электрического заряда: наря­
ду с отрицательно заряженными электронами оно описывало по­
ложительно заряженные частицы той же массы, что и электроны. 
Дирак назвал их антиэлектронами. Так впервые была высказана 
идея о существовании античастиц. Дирак вначале думал, что анти­
частицей электрона является протон, поскольку никто не знал о 
существовании других положительно заряженных частиц с мас­
сой, близкой массе электрона. Но уже в 1932 г. американский фи­
зик К. Андерсон открыл позитроны, так что идея Дирака получила 
блестящее подтверждение.

Открытие Дирака было первым шагом на пути к синтезу кван­
товой механики и СТО. Свое завершение этот синтез нашел в 
квантовой теории поля и в стандартной модели физики элемен­
тарных частиц.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 63

Очевидно, здесь мы снова имеем все необходимые структур­
ные элементы новой модели — модели синтеза. Обнаружение про­
тиворечия между основными принципами двух теорий, в данном 
случае между квантовой механикой и СТО; поиски ошибки, от­
ветственной за это кажущееся противоречие (предполагалось, что 
отрицательные решения уравнения Дирака не могут быть интер­
претированы рационально, т.е. не учитывалась возможность су­
ществования античастиц); открытие античастиц; наконец, синтез 
двух теорий. Как и в двух предыдущих примерах, в данном случае 
принципы двух конфликтующих теорий не отбрасываются, а со­
храняются.

4. Перейдем от истории физического познания к современности. 
Обратимся к переднему краю физического познания — созда­
нию квантовой теории гравитации. Как уже упоминалось, кон­
курируют несколько подходов к построению этой теории. Оста­
новлюсь только на двух — концепции суперструн и петлевом 
подходе, поскольку они, как представляется, выступают наибо­
лее очевидными воплощениями двух упомянутых выше страте­
гий развития знания -  стратегии, ведущей к уменьшению доли 
кумулятивного аспекта в развитии знания, и стратегии синтеза, 
что значит к увеличению доли кумулятивного момента. Теория 
суперструн — это попытка реализовать первую стратегию; пет­
левой подход -  вторую. Но прежде об идее квантовой гравита­
ции.

Создание теории квантовой гравитации — одна из главных 
проблем, стоящих перед современным физическим познанием. 
Основная задача, которую призвана выполнить эта теория, со­
стоит втом, чтобы разрешить противоречие, существующее меж­
ду двумя физическими теориями — общей теорией относитель­
ности (ОТО) и квантовой механикой. Это противоречие не дает 
возможности достичь единства в системе физического знания, 
построить единую картину мира, которая всегда, на всех этапах 
развития науки выступала важнейшим идеалом научного позна­
ния.

С позиции сторонников петлевого подхода суть противоречия 
между квантовой механикой и ОТО в том, что они исходят из раз­
личных представлений о пространстве и времени. Квантовая меха­
ника оперирует понятием фиксированного пространства-времени, 
которое лежит в основании (является b a c k g r o u n d ’oM ) микромира.



64 Ч асть  I. Логико-методологические проблемы

ОТО не использует такого понятия: в ней нет пространства, лежа­
щего в основании исследуемого ею мира, и в этом смысле она явля­
ется background independent. То, что мы называем пространством, в 
ОТО является физическим объектом, во многих отношениях подоб­
ным электромагнитному полю. Здесь пространство Ньютона, ко­
торым оперируют в классической механике, и пространство-время 
Минковского, фигурирующее в СТО, исчезли; пространство-вре­
мя интерпретируется как конфигурации гравитационного поля, 
которое и играет в ОТО роль пространства-времени.

С точки зрения приверженцев петлевого подхода для устране­
ния противоречия между квантовой механикой и ОТО и осущест­
вления их синтеза пространственные представления квантовой 
механики должны измениться и приблизиться по своим характе­
ристикам к пространству-времени ОТО. Вспомним, что ОТО 
является background independent. Значит, изменения должны кос­
нуться квантовой теории поля (КТП), являющейся теоретической 
основой физики элементарных частиц. Она должна стать back­
ground independent, как и ОТО.

В то же время должно измениться и пространство-время ОТО. 
Напомним, что в этой теории оно является динамической сущно­
стью. Но квантовая механика требует, чтобы любая динамическая 
сущность была «сделана» из квантов. Следовательно, чтобы реа­
лизовать синтез ОТО и квантовой механики, нужно «сделать» 
пространство-время ОТО квантованным.

В очень кратком изложении задача решается следующим об­
разом. Вводятся представления о том, что на очень малых (план- 
ковских) масштабах времени и длины пространство ОТО не явля­
ется гладким классическим многообразием, а представляет собой 
соединение сингулярных геометрических объектов — петель. Вся 
метрика пространства-времени концентрируется вдоль петли, вне 
петли и внутри нее она обращается в нуль. Таким образом, петли 
оказываются маленькими квантовыми ячейками пространства, 
определенным образом соединенными друг с другом, так что про­
странство-время приобретает дискретную структуру. Эта картина 
справедлива только при очень малых масштабах времени и длины. 
На больших масштабах пространство переходит в непрерывное 
гладкое пространство-время.

Мы не будем вдаваться в детали петлевого подхода. Нам важно 
подчеркнуть, что синтез двух теорий в случае с петлевым подхо­



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 65

дом не предполагает отказа от принципов старых теорий. Проти­
воречие между ними снимается благодаря устранению ошибки, 
допущенной при построении КТП. Сточки зрения приверженцев 
петлевого подхода она состояла в том, что понятие пространства, 
которое на самом деле является дискретным (квантованным), бы­
ло ошибочно замещено понятием гладкой геометрии, лежащей в 
основании микромира. Как полагают сторонники петлевого под­
хода, эта ошибка вела к появлению в КТП, являющейся теорети­
ческим основанием стандартной модели физики элементарных 
частиц, ультрафиолетовых расходимостей. Именно поэтому, на­
деются они, устранение ошибки приведет к устранению этого не­
достатка теории.

Обратимся к альтернативному подходу — концепции супер­
струн. Ее сторонники идут другим путем. Во-первых, в отличие от 
петлевого подхода, который нацелен на построение квантовой 
геометрии, они оперируют гладким классическим фоновым про­
странством-временем. Во-вторых, теория суперструн отнюдь не 
нацелена на синтез ОТО и квантовой механики. Как пишет 
Р. Пенроуз, сторонники суперструн и приверженцы петлевого 
подхода руководствуются различной идеологией. Суперструнщи­
ки центральной проблемой квантовой гравитации считают про­
блему перенормируемости теории. Для сторонников петлевого 
подхода главной проблемой является не вопрос о перенормируе­
мости теорий, а конфликт между квантовой теорией и ОТО, раз­
решение этого противоречия и их синтез. В теории суперструн ис­
пользуют тот факт, что прямое квантование пространства-време­
ни ОТО ведет к неперенормируемости этой теории. Поэтому 
суперструнщики предполагают построить квантовую теорию гра­
витации не на синтезе ОТО и квантовой механики, а на синтезе 
квантовой механики и теории суперструн. Таким образом, они 
«жертвуют» частью содержания ОТО. Поскольку к тому же супер­
струнщики вводят взявшуюся не из уже существующих теорий, а 
пришедшую извне идею протяженного характера объектов мик­
ромира, похоже на то, что они реализуют линейную, связанную с 
появлением несоизмеримости между новой и старой теориями, 
модель развития.

Пока рано говорить о том, какой из подходов победит. С точки 
зрения авторов петлевой концепции, в настоящее время их подход 
к построению квантовой гравитации -  единственный, который



66 Ч асть I. Логико-методологические проблемы

ведет к четко определенным и в принципе фальсифицируемым 
физическим предсказаниям1. К тому же он обладает рядом мето­
дологических преимуществ. Среди них — устранение ультрафио­
летовых расходимостей, устранение противоречий между кванто­
вой механикой и ОТО и главное -  их синтез, который осуществля­
ется без потери основного содержания принципов этих теорий. 
Синтез существенно усиливает кумулятивный аспект в развитии 
физического знания. А это значит, что вопреки линейному подхо­
ду с его феноменом несоизмеримости старой и новой теорий и от­
сутствием кумулятивности на теоретическом уровне мы все-таки 
все лучше и лучше понимаем окружающий нас мир.

Внутренняя истина и реконструкция истории науки
И, наконец, третий аргумент, свидетельствующий о дефектно­

сти понятия внутренней истины: если истину понимать как соот­
ветствие знания предмету, невозможно адекватно реконструиро­
вать многие важные эпизоды в истории естественно-научного 
знания.

Возьмем, например, переход от аристотелевской физики к 
классической механике Галилея и Ньютона. Он всегда приковы­
вал к себе внимание историков и философов науки и часто тракто­
вался в духе концепции внутренней истины. С позиции ее сторон­
ников основные положения аристотелевской физики, равно как и 
основанной на ней птолемеевой системы мира, будут истинными 
для своего времени в той же степени, что и законы галилей-нью- 
тоновской физики и коперниканской системы мира — для своего. 
При этом ссылаются на авторитет М. Хайдеггера, который писал: 
«Не имеет смысла говорить, что современная наука точнее антич­
ной. Также нельзя сказать, будто галилеевское учение о свобод­
ном падении тел истинно, а учение Аристотеля о стремлении лег­
ких тел вверх ложно; ибо греческое восприятие сущности тела, 
места и соотношения обоих покоится на другом истолковании ис­
тины сущего и обусловливает соответственно другой способ виде­
ния и изучения природных процессов. Никому не придет в голову 
утверждать, что шекспировская поэзия пошла дальше эсхиллов-

Rovelli К. Op. cit. Р. 3.



ской. Но еще немыслимее говорить, будто новоевропейское вос­
приятие сущего вернее греческого»1.

Представляется, однако, что даже великий Хайдеггер мог быть 
не всегда прав. Насчет шекспировской и эсхилловской трагедий с 
ним можно согласиться. Но наука в отличие от искусства ищет от­
вет на вопрос «а как на самом деле?». Как в действительности уст­
роен мир? Какая система мира верна? Релятивизм и плюрализм 
как идеалы научности наука не приемлет и если терпит их, то толь­
ко как временную трудность. И именно то, что ученые, не прини­
мая релятивизма и в поисках ответа на вопрос о том, как устроен 
мир на самом деле, выходят за пределы соответствия знания пред­
мету, и является подлинной движущей силой развития науки.

Обратимся к случаю с аристотелевской и галилей-ньютонов- 
ской физикой и рассмотрим более подробно явление свободного 
падения тел. Были ли трактовки этого явления в аристотелевской 
и галилеевской физике равно истинными каждая для своего вре­
мени?

Чтобы дать верный ответ на этот вопрос, нужно отказаться от 
некоторых мифов, на которых основывается концепция внутрен­
ней истины, обратившись к реальной истории научного позна­
ния. Один из мифов состоит в том, что при смене парадигм науч­
ного мышления меняется все: содержание знания, смысл тер­
минов, цели и ценности научного сообщества, так что они 
оказываются несоизмеримыми. Эта точка зрения полностью ре- 
лятивизирует процесс развития научного знания.

Сторонники такого мнения, сравнивая аристотелевскую ф и­
зику с физикой Галилея и Ньютона, полагают, что аристотелев­
ская наука имела совсем другие цели, что у нее были другие зада­
чи, поэтому и сравнивать их бессмысленно. Я эту точку зрения 
знаю и подробно анализировала ее в своих работах2. Думаю, что ее 
приверженцы гипертрофируют различия между последовательно 
сменяющими друг друга этапами развития науки вообще и наукой 
Аристотеля и галилей-ньютоновой физикой в частности. Конеч­
но, аристотелевская физика отличалась от науки Нового времени. 
Хотя Аристотель и ссылался на опыт, он его понимал отнюдь не

1 Хайдеггер М. Время картины мира / /  Время и бытие. М., 1993. С. 42.
2 См. напр.: Мамчур Е.А. Объективность и релятивизм. К дискуссиям в совре­

менной эпистемологии. М., 2004.

Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 67



68 Ч асть I. Логико-методологические проблемы

так, как Галилей или Ньютон. Его наука была созерцательной, 
экспериментов он не делал. Вместе с тем задачи, которые он ста­
вил перед познанием, были теми же, что и у Галилея и Ньютона, да 
и у современных ученых. Целью Аристотеля было истинное опи­
сание природы. Эта позиция была выражена в его известном деви­
зе: в познании следует двигаться от более явного для нас к более явно­
му по природе1. И именно эта цель делает его физику наукой, хотя и 
ошибочной по содержанию. Дело было не в целях Аристотеля, а в 
методах. Именно они были неверны или несовершенны. Созерца­
тельный характер его физики, понимание опыта как просто на­
блюдения, отказ от вмешательства в естественный ход вещей не 
дали ему возможности получить знание «явное по природе». Мне­
ние Аристотеля о том, что тела падают с разной скоростью, зави­
сящей от массы, соответствовали показаниям наших органов 
чувств, но ведь уже элеаты знали, что наши чувства могут обманы­
вать нас и истина постигается разумом.

Другое преувеличение момента изменчивости в научном по­
знании состоит в том, что гипертрофируется связанное с эволю­
цией парадигм изменение содержания научного знания. Обраще­
ние к реальной истории науки показывает, что хотя принципы па­
радигм могут действительно изменяться самым радикальным 
образом под давлением новой экспериментальной или теоретиче­
ской информации, факты подвержены изменениям в значительно 
меньшей степени. А есть факты навсегда. Так, мы никогда не вер­
немся к представлениям, согласно которым Земля является плос­
кой и стоит на трех китах, так же как никогда не будем утверждать, 
что, мол, вопреки Копернику и Галилею Солнце вращается вокруг 
Земли, а Земля неподвижна и находится в центре мира. Закон сво­
бодного падения тел относится к такого рода фактам.

Говорят, что факты теоретически нагружены, парадигмально 
зависимы и это мешает воспринимать их как то, что остается неиз­
менным при смене парадигм. Конечно, «сырых» эмпирических 
данных в науке нет. Они всегда нагружены теоретической интер­
претацией, которую получают в рамках существующей парадиг­
мы. Но здесь мы опять сталкиваемся с очередным мифом. Он -  в 
утверждении о тотальной теоретической нагруженности всего 
экспериментального материала. Обращение к реальному научно-

1 Аристотель. Физика / /С о ч . В 4 т .Т .  3. М . : Мысль, 1981.С .61.



Е.А. Мам чур. Современные представления о понятии истины 69

му познанию позволяет заключить, что в теоретически нагружен­
ных фактах есть слой эмпирических данных, который не зависит 
от той интерпретации, которую они получают в рамках сущест­
вующей парадигмы. Этот слой можно назвать первичным эмпири­
ческим материалом. В том, что такой материал существует, может 
убедиться каждый, взглянув в спектроскоп (когда он хочет убе­
диться, скажем, в наличии красного смещения в спектрах разбе­
гающихся галактик). В чем причина красного смещения — это уже 
вопрос, относящийся к интерпретации, которая может меняться 
от теории ктеории, но существование красного смещения от этой 
интерпретации не зависит. Какую бы модель Вселенной ни стро­
ил тот или иной космолог, он должен обязательно принять во вни­
мание наличие красного смещения и суметь объяснить его. Мо­
дель, которая «не справляется» с этим фактом, будет отвергнута. 
Факты навсегда находятся именно в этом слое данных.

Точка зрения, согласно которой аристотелевское объяснение 
падения тяжелых тел было правильным для его времени, является 
странной. Истолкование этого явления Аристотелем могло при­
ниматься современным ему научным сообществом, с ним можно 
было жить и действовать в тех сферах человеческой деятельности, 
которые интересовали человека античности и были доступны ему. 
Но это не значит, что оно было верным. В те времена люди верили 
и вто, что правильна основанная на аристотелевской физике гео­
центрическая система мира Птолемея, а еще раньше они верили в 
то, что с помощью шаманских заклинаний можно вызвать дождь. 
Но ведь это не значит, что все это было верно. Релятивизируя раз­
витие науки, можно зайти далеко.

Тела падали согласно закону Галилея и Ньютона, т.е. с равным 
ускорением независимо от их массы, и во времена Аристотеля, что 
бы он сам по этому поводу ни думал. То, что все тела падают с оди­
наковым ускорением, — хорошо проверенный и подтвержденный 
экспериментально факт. Такой же, как факт шарообразности 
Земли или вращения ее вокруг Солнца. Более того, он не только 
подтвержден экспериментально, но и послужил основой для даль­
нейших теоретических и экспериментальных исследований, т.е. 
получил многократную и надежную проверку. На этом законе 
классической механики основана, например, вся современная 
космонавтика, все наши полеты в космос. На базе полученного в 
рамках ньютоновской физики значения ускорения свободного



70 Ч асть  I. Логико-методологические проблемы

падения тел (9,8 м /с2) удалось рассчитать, какую скорость раке­
та-носитель должна сообщить телу для того, чтобы оно могло 
стать искусственным спутником Земли (первая космическая ско­
рость, равная примерно 8 км/с); и какую скорость должно оно 
иметь, чтобы, преодолев земное притяжение, навсегда покинуть 
Землю и уйти в открытый космос (вторая космическая скорость, 
равная 11 км/с). В рамках аристотелевской физики сделать такие 
расчеты было бы совершенно невозможно. Конечно, просто жить 
и действовать, принимая ту картину мира, которая сложилась во 
времена Аристотеля и Птолемея, было можно. Но осуществлять 
более сложные проекты и практики было бы нельзя.

Сторонники эпистемологического релятивизма утверждают, 
что аристотелевский закон был верен для движения тел в воздуш­
ной среде, когда дает себя знать сопротивление воздуха, а закон 
Галилея верен, когда эффект сопротивления воздуха удается све­
сти к нулю, элиминировать. То есть они думают, что между этими 
законами действует принцип соответствия, причем характеристи­
ческим параметром выступает сопротивление среды.

Но между аристотелевской физикой и классической механикой 
Галилея и Ньютона принцип соответствия не действует. Прежде 
всего вряд ли стоит говорить о «законе» Аристотеля. Закона как 
такового не было: было качественное рассуждение и попытка объ­
яснить феномен. Аристотель понимал роль среды в падении тяже­
лых тел. Наблюдая за телами, свободно падающими в воздушной 
среде, он объяснял их движение так: более тяжелые тела падают 
быстрее, потому что они легче раздвигают воздушную среду по 
сравнению с легкими. «А поскольку и тяжесть обладает некоторой 
силой, сообразно которой она движется вниз [быстрее или мед­
леннее], и сплошные среды — [силой] сопротивления разрыву, то 
надо эти силы между собой сравнить: если сила тяжести превосхо­
дит силу сопротивления разрыву и разделению,., то [тяжесть] про­
рвется вниз с быстротой, пропорциональной превосходству, а ес­
ли слабее [ее], то останется на поверхности»1. С помощью этого 
рассуждения Аристотель пытался объяснить видимое падение тя­
желых тел.

Галилей также принимал во внимание сопротивление среды. 
Оно искажало его закон. Поэтому он стремился элиминировать

1 Аристотель. О Небе. Книга четвертая / /С о н . В 4 т .Т .  3. М ., 1981. С. 398.



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 71

эффект сопротивления воздуха, экспериментируя с шарами, сде­
ланными из разного материала (дерево, свинец, мрамор), но 
имеющими равный объем и одинаковую форму. Такие тела, падая 
свободно, ударялись о землю одновременно.

Но дело было не только и не столько в сопротивлении среды. 
Видимо, об этом догадывался уже и Аристотель. Размышляя о том, 
как вели бы себя тела, падая в пустоте, где нет сопротивления сре­
ды, он приходил к верному выводу, что в пустоте все тела падали 
бы с равной скоростью. «Но это невозможно», — восклицал он 1. 
К сожалению, сам Аристотель не объяснил, почему он так думал. 
Одно можно сказать: Аристотель полагал, что это невозможно не 
потому, что он не верил в существование пустоты. Напротив, не­
возможность для тел разной массы падать с одинаковой ско­
ростью в пустоте служило у него аргументом в пользу отрицания 
пустоты.

Аристотель догадывался, что сопротивление среды не было 
главным фактором. И это было верно. Недаром многие присутст­
вующие на опытах Галилея, наблюдая, как шары одинаковой фор­
мы, но разной массы, будучи выпущенными из рук с Пизанской 
башни, одновременно ударяются о землю, все равно не поверили 
Галилею. Это было не только потому, что для них опыты и экспе­
рименты не служили доказательством правильности теоретиче­
ских заключений, поскольку в качестве таковых выступали тексты 
Аристотеля (хотя и это обстоятельство играло роль). Главным бы­
ло то, что результаты опыта казались парадоксальными и непо­
нятными.

В самом деле, оставался вопрос: почему все-таки тела с разным 
весом, с разной тяготеющей массой падают в безвоздушной среде 
с одинаковой скоростью? На этот вопрос аристотелевская физика 
не могла бы дать ответ, даже если бы Аристотелю удалось устра­
нить эффект сопротивления воздуха или поверить в существова­
ние пустоты. Для того чтобы это объяснить, нужно было ввести в 
рассмотрение представление о существовании не только гравита­
ционной, но и инертной массы и доказать равенство этих масс 
(что и было сделано в рамках галилей-ньютоновской физики). То­
гда рассматриваемый факт получал убедительное объяснение: те­
ла более тяжелые (имеющие ббльшую гравитационную массу)

Аристотель. Физика. Книга четвертая//Соч. В 4 т .Т .  3. М ., 1981.С. 141.



72 Ч асть  I. Логико-методологические проблемы

имеют и ббльшую инертную массу; а она характеризует присущее 
телу стремление оставаться в покое, своеобразную «леность» тела. 
Более тяжелое, обладающее большей гравитационной массой те­
ло, с большей силой по сравнению с более легкими притягивается 
к Земле и «стремится» падать быстрее, но его большая инерцион­
ная масса «не дает» ему этого делать. Она задержи вает скорость его 
падения во столько раз, во сколько раз его инертная масса больше 
инертной массы более легкого тела. Именно поэтому все шары в 
эксперименте Галилея независимо от их массы падали с одинако­
вой скоростью, а поскольку свободное падение тел является рав­
ноускоренным, то и с одинаковым ускорением.

Таким образом, учение Аристотеля о том, что более тяжелые 
тела падают быстрее, чем легкие, было ошибочным не потому, что 
он не смог элиминировать сопротивление воздуха, а потому, что 
он не учитывал действия инерции. Не буду вдаваться в более по­
дробные детали. То, что сказано, уже является, на мой взгляд, вес­
ким аргументом против релятивистов и сторонников концепции 
внутренней истины. Этого достаточно, чтобы утверждать, что те­
зис, согласно которому аристотелевская физика была верна для 
своего времени в той же мере, что и физика Галилея и Ньютона 
для своего, неверен, хотя именно на нем настаивают привержен­
цы внутренней истины.

Релятивисты исходят из зависимости научного познания от 
культурного контекста. Я, естественно, также признаю эту зави­
симость. Я называю ее культурной релятивностью научного по­
знания. Она — причина того, что знание, не являясь объектным, 
оказывается субъектным, т.е. несет в себе «культурный след», сле­
ды познающего субъекта. Но в работах релятивистов культурная 
релятивность превращается в культурный релятивизм. Между тем 
обращение к реальной истории науки показывает, что культурная 
релятивность не перерастает в релятивизм. Зависимость от куль­
туры никогда не становится тотальной, никогда не идет до конца. 
Всегда есть сопротивление самого исследуемого материала, т.е. 
познаваемого объекта, которое не дает восторжествовать реляти­
визму. И благодаря этому мы имеем (хотя бы относительно) объ­
ективное знание, преемственность в его содержании и даже вполне 
определенный аспект кумулятивизма. Эти черты науки позволя­
ют ей все глубже постигать мир, а человечеству, основываясь на



научных знаниях, разрабатывать все более тонкие и мощные тех­
нологии.

Таким образом, ни концепция истины как отражения дейст­
вительности, ни концепция внутренней истины не являются про­
дуктивными для научного познания. В науке работает истина как 
соответствие теории вещи самой по себе. Будучи недостижимой в 
полной мере, она выступает одним из идеалов научного познания 
на всех этапах его развития.

Нужна ли нам истина?
Вопрос этот отнюдь не праздный. Существуют дефляцион­

ные концепции истины, сторонники которых утверждают, что 
само понятие истины должно быть элиминировано из филосо­
фии науки. Если я правильно поняла, одно из оснований для та­
кого рода утверждений состоит в том, что ученые в процессе сво­
их исследований не оперируют понятием истины. Что это не так, 
я уже говорила в начале статьи, ссылаясь на Галилея. Современ­
ные ученые действительно реже употребляют слово «истина», за­
меняя его менее пафосными словами, такими, как «правиль­
ность», «верность», «соответствие реальности». Но это не значит, 
что они не думают об истине. О том, что они все время заняты по­
исками истины, говорят их статьи и тексты. Причем они ищут 
истину как соответствие знания вещи самой по себе. Так, они все 
время стремятся избавиться от плюрализма. Известный ф и­
зик-теоретик Брайан Грин характеризует ситуацию, сложив­
шуюся в теории струн (являющуюся наиболее вероятным канди­
датом на роль теории всего — ТОЕ), как неудовлетворительную и 
далекую от разрешения в частности и потому, что здесь сущест­
вует несколько (пять) теоретических объяснений. «Иметь пять 
различных версий того, что считалось теорией всего, было слиш ­
ком много для специалистов по теории струн... Наиболее глубо­
кое фундаментальное понимание устройства мироздания, со­
гласно нашим представлениям, может быть только одним. Мы 
живем в одной Вселенной и ожидаем существования только од­
ного объяснения»1.

Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 73

1 Грин Б. Указ. соч. С. 126.



Если бы ученые отрицали существование истины в науке или 
разделяли концепцию истины как соответствия знания предмету, 
они бы не стремились избавиться от плюрализма. Так что главный 
аргумент дефляционистов не может рассматриваться серьезно. Их 
«доводы» — это просто непонимание самого духа науки и ее повсе­
дневной практики.

Некоторые сторонники трактовки истины как отражения ут­
верждают, что сходство онтологии с действительностью необхо­
димо для ориентации в мире, для выживания в нем. Что это не со­
всем так, свидетельствует пример с птолемеевой системой мира. 
Она просуществовала 14 веков, преподавалась в университетах и 
ничуть не мешала выживанию и адаптации человечества, хотя бы­
ла похожа на действительную систему мира с точностью до наобо­
рот. Для адаптации и выживания нужна не столько похожесть мо­
дели, сколько ее подтверждаемость эмпирическими данными или 
данными наблюдений, а также возможность делать на основе этой 
модели верные предсказания или хотя бы ретросказания. Что и 
обеспечивала до поры до времени, хотя и ценой необычайных ус­
ложнений, птолемеева система мира. Она не была истинной, если 
истину определять как соответствие знания действительности. 
Тем не менее благодаря своему соответствию данным наблюдения 
она существовала и успешно служила людям. Да что там птолемее­
ва система! В конце концов, человечество как-то приспосаблива­
лось к миру и выживало в нем и на основе мифологической карти­
ны мира.

Но тогда, спросит дотошный читатель, может, истина нам и не 
нужна? Нет, нужна! Но она нужна не для того, чтобы просто при­
способиться к миру, а для того, чтобы понять и объяснить его. 
Именно это составляет самую важную функцию фундаменталь­
ной науки.

Конечно, истинная картина мира нужна и для выживания. Не­
верные представления о мире на определенном этапе развития че­
ловеческой практики начинают тормозить человеческую деятель­
ность. Недаром я написала, что геоцентрическая система мира 
была успешной «до поры до времени». Попытки осуществить лю­
бой непосредственный контакте посланной с Земли аппаратурой 
или отправить человека в космос, основываясь на геоцентриче­
ской картине мира, привели бы к неминуемому провалу. Фунда­

74 Ч асть I. Логико-методологические проблемы



Е.А. Мамчур. Современные представления о понятии истины 75

ментальные теории служат основой и источником развития тех­
нологии. Более того, современная наука играет в развитии техно­
логии значительно большую роль, чем на всех предшествующих 
стадиях развития человечества. В настоящее время «пора и вре­
мя», когда неверная картина мира начинает мешать человеческой 
деятельности, наступает значительно быстрее, чем во времена 
Птолемея. Так что истина нам нужна и для понимания и объясне­
ния мира, и для успешной деятельности в нем.



П.С. Куслий

Являются ли истинностные значения 
абстрактными объектами? 1

Со времен работ Г. Фреге берет свое начало идея о том, что ис­
тинностные значения следует рассматривать как своего рода абст­
рактные объекты, на которые указывают предложения. В рамках 
разработанного Фреге метода функционального анализа предло­
жения и единичные термины рассматривались одинаковым обра­
зом — как имена, выражающие некоторый смысл и обозначающие 
некоторый объект (денотат). Новаторская идея Фреге позволила 
использовать ключевые и интуитивно необходимые для семанти­
ческого анализа принципы экстенсиональности2 и композицио- 
нальности3 в равной степени для единичных терминов и предло­
жений. Все это создало серьезный стимул для развития логики и 
логической семантики в XX в.

Разработки в области логики и семантики в свою очередь соз­
дали предпосылки для развития философии: проблемы онтоло­
гии, эпистемологии и этики стали исследоваться при помощи ло­
гического анализа языка. Классические философские вопросы 
обрели новое звучание и в ряде случаев получили новые ответы. 
Одним из таких случаев стал вопрос о природе истины.

Классическая традиция, восходящая к Платону (хотя и не вос­
производящая его позицию полностью), рассматривала истину как 
определенное свойство суждений. Тремя основными теориями ис­
тины стали корреспондентная, когерентистская и прагматистская. 
Согласно всем этим концепциям, истинными считалисьте предло­
жения (суждения, мысли и т.д.), которые удовлетворяли тем или

1 Статья представляет собой несколько сокращенный и переработанный вари­
ант статьи: Куслий П.С. Является ли истина детонатом предложения //Эпистемо­
логия и философия науки. 2010. Т. XXIII, № 1. С. 67-83.

2 Принцип экстенсиональности гласит, что любой термин, входящий в состав 
другого термина (например, предложения), может быть заменен на термин с тем 
же денотатом, при этом денотат составного термина (предложения) не изменится.

3 Принцип композициональности гласит, что денотат любого составного тер­
мина является производным от денотатов составляющих его терминов.

©Куслий П.С.,2010



иным условиям. Корреспондентная теория формулировала эти ус­
ловия в терминах соответствия реальности, когерентистская — в 
терминах согласованности между собой носителей истинностного 
значения, прагматистская — в терминах полезности тех или иных 
предложений или в терминах консенсуса компетентных исследова­
телей. Однако восходящий к Фреге логический анализ и связанное 
с ним рассмотрение истины не как свойства, а как объекта, поста­
вило под вопрос самые основы классических интерпретаций.

Среди сторонников фрегевского анализа были столь значи­
мые философы и логики XX в., как Р. Карнап, К. Гёдель, А. Чёрч, 
Д. Дэвидсон и многие другие. Они развили и дополнили аргумент 
Фреге о том, что истинностные значения — это абстрактные объ­
екты и денотаты предложений, представив ряд серьезных доводов 
в его поддержку. Причем эти аргументы зачастую преподносились 
ими как имеющие не сугубо логическую, а общефилософскую 
значимость. Сегодня у данных идей все так же много сторонни­
ков, особенно среди философов, близких к аналитической фило­
софии языка. Ярким представителем таких философов является 
Ярослав Шрамко, который в своей статье «Истина и ложь: что та­
кое истинностные значения и для чего они нужны»1 предлагает не 
только обстоятельный обзор существующих аргументов в под­
держку тезиса Фреге, но и, принимая этот тезис, подчеркивает его 
важность не только для современной логики, но и для философии.

Я согласен с тем, что рассмотрение истинностных значений как 
денотатов предложений имеет крайне важное значение для логики, 
однако сложно согласиться с тем, что метод Фреге имеет далеко 
идущие философские следствия. В частности, мне не кажется, что 
рассмотрение истины как абстрактного объекта имеет серьезную 
значимость для эпистемологии. Я считаю, что метод Фреге оказы­
вается совершенно непригодным для ответа на один из ключевых 
вопросов эпистемологии «что есть истина?» и поэтому его не следу­
ет выносить за пределы достаточно узких сфер логики.

В настоящей статье я попробую продемонстрировать, что суще­
ствующие аргументы в поддержку идеи Фреге (так называемые ар­
гументы рогатки) оказываются неудовлетворительными, ибо явля­
ются непоследовательными или содержат логические ошибки. По­
пробую также сформулировать ряд доводов об ограниченности

1 Шрамко Я.В. Истина и ложь: что такое истинностные значения и для чего они 
нужны //Логос. 2009. Jsfe 2 (70). С. 96-121.

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 77



78 Ч асть I. Логико-методологические проблемы

метода Фреге и о том, почему именно он оказывается неудовлетво­
рительным для эпистемологии. В статье я буду отталкиваться от 
упомянутой статьи Я. Шрамко, ибо она представляет собой обстоя­
тельное изложение аргумента, который я намерен критиковать.

Истина как свойство
Как известно, Фреге отрицал (или, по крайней мере, ставил 

под сомнение) семантическую нагруженность предиката «истин­
но» на том основании, что, согласно его позиции, предложения 
«S» и «S — истинно» являются эквивалентными. Так, он писал: 
«Примечательно..., что предложение “Я вдыхаю аромат фиалки” 
имеет, по-видимому, то же содержание, что и предложение “ Ис­
тинно, чтоя вдыхаю аромат фиалки” . Таким образом, кмысли ни­
чего не добавляется, когда я приписываю ей свойство быть истин­
ной»1. Считается, что данная позиция явилась одной из первых 
формулировок так называемого дефляционистского подхода к ис­
тине, согласно которому содержание понятия «истина» является 
гораздо более бедным, чем это было принято считать в рамках 
классической эпистемологической традиции.

Я считаю, что приведенное выше утверждение Фреге является 
неверным. Хотя на самом деле в силу того, что в приведенной ци­
тате Фреге использует оборот «по-видимому», мы имеем здесь де­
ло не столько с утверждением, сколько с предположением. Но как 
бы то ни было, если даже это предположение, то его ложность ста­
новится очевидной, если соответствующие суждения, обладаю­
щие, по Фреге, одинаковым содержанием, поместить в контекст, 
который проявит различие в их содержании. Такой контекст най­
ти несложно — это условные контрфактические высказывания.

Показательную иллюстрацию, на мой взгляд, опровергающую 
утверждения о якобы бессодержательности предиката «истинно», 
приводит Ф. Шмитт на примере предложений «“Снег бел” — ис­
тинно» и «Снег бел»2. Рассмотрим их в рамках условного контр­
фактического предложения:

(1) Если бы «снег» не обозначал снег (а обозначал, скажем,
траву), то «Снег бел» не было бы истинно.

1 Фреге Г. Мысль. Логическое исследование//Логика и логическая семантика. 
М„ 2000. С. 328.

2 См.: Schmitt F. Truth: A Primer. Oxford, 1995. Р. 132.



(2) Если бы «снег» не обозначал снег (а обозначал, скажем,
траву), то снег не был бы бел.

Очевидно, что истинностное значение у (1) и (2) не одинако­
вое. Если бы «снег» обозначал траву, то предложение «Снег бел» 
не было бы истинным, но снег при этом оставался бы белым. До­
бавление к предложению предиката «истинно» изменяет его со­
держание и делает получившееся предложение не взаимозамени- 
мым salva veritate с исходным.

Но есть и более простой способ возразить Фреге. Если вернуться 
к его двум примерам о вдыхании аромата фиалки, то на первый 
взгляд, конечно, может сложиться впечатление, что в них утвержда­
ется одно и то же. Ведь, когда я говорю, что вдыхаю аромат фиалки, я 
пытаюсь утверждать именно то, что я вдыхаю аромат фиалки. И ко­
гда я утверждаю, что данное предложение является истинным, я 
продолжаю утверждать то же самое (а именно то, что я вдыхаю аро­
мат фиалки), хоть и выражаю это уже несколько иначе. В первом 
случае я утверждаю, непосредственно формулируя предложение. 
В нем я говорю о себе. Во втором случае я утверждаю опосредован­
но, т.е. говоря, что соответствующее предложение, выражающее мое 
утверждение, является истинным. Тут я говорю уже не о себе, а о 
предложении. В этом смысле кажется, что мои предложения в пер­
вом и втором случаях не могут иметь одно и тоже содержание. Они в 
лучшем случае могут использоваться в ряде случаев для одних и тех 
же целей. Однако это еще не делает их содержания тождественными.

Таким образом, если сказанное выше верно, то Фреге, похоже, 
действительно ошибался, когда предполагал, что предложения 
типа «S» и «S — истинно» являются эквивалентными. Это в свою 
очередь означает, что анализ понятия истины как предиката явля­
ется обоснованным.

Истина как объект
Подход к термину «истинно» как к бессодержательному пре­

дикату обрел достаточно широкую популярность среди сторонни­
ков рассмотрения истины и лжи как абстрактных объектов, яв­
ляющихся денотатами предложений. При этом Фреге зачастую 
стал рассматриваться ими как мыслитель, однозначно полагав­
ший, что Истина и Ложь суть реально существующие объекты.

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 79



Так, А. Чёрч пишет: «Для Фреге как для последовательного плато­
ника... ситуация указывает на существование таких двух предме­
тов, как истина и ложь»1. Сам же Чёрч, развивая идеи Фреге, пред­
лагает лишь постулировать «два абстрактных предмета, назы­
ваемых истинностными значениями», таких, что «все истинные 
предложения обозначают истинностное значение истину, а все 
ложные предложения — истинностное значение ложь»2.

Что касается Фреге, то он в одной из своих статей пишет: «Мы 
видели, что для предложения надо всегда доискиваться значения 
тогда, когда речь идет о значении составных частей; а это имеет 
место тогда и только тогда, когда мы ставим вопрос о его истинно­
стном значении. Таким образом, мы принуждены признать в ка­
честве значения предложения его истинностное значение»3. Ины­
ми словами, Фреге пытается сказать, что обсуждение денотата 
предложения эквивалентно обсуждению его истинностного зна­
чения. А денотат предложения в свою очередь произволен от дено­
татов входящих в него терминов.

Однако с такой эквивалентностью трудно согласиться. Ведь да­
же если мы, говоря о денотате предложения и отталкиваясь при 
этом от денотатов входящих в него терминов, ставим вопрос об ис­
тинностном значении этого предложения, то из этого еще не следу­
ет, что, говоря об истинностном значении предложения, мы всегда 
подразумеваем его денотат и исходим из денотатов его составных 
частей. Так может делать, например, сторонник корреспондентной 
теории истины. Однако для прагматиста или когерентиста поста­
новка вопроса об истинностном значении предложения вовсе не 
должна связываться ни с его денотатом, ни с денотатами его состав­
ных элементов. Ставя вопрос об истинностном значении предло­
жения, они будут говорить о его полезности или согласованности с 
другими предложениями, а не о том, на что указывают его состав­
ные элементы. Таким образом, истинность импликации «если го­
ворим о денотате предложения, исходя из денотатов его частей, то 
говорим об истинностном значении этого предложения» вовсе не 
влечет истинность импликации «если говорим об истинностном

1 Чёрн А. Введение в математическую логику. М., 1960. С. 357 (примечание к с. 31).
2 Там же.
3 Фреге Г  О смысле и значении //Л огика и логическая семантика. М., 2000. 

С. 235.

80 Ч асть I. Логико-методологические проблемы



П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 81

значении предложения, то говорим о денотате предложения, исхо­
дя из денотатов его частей». Поэтому в итоге мы не получаем экви­
валентности, о которой пишет Фреге, и вынуждены признать его 
утверждение о том, что разговор о денотате предложения имеет ме­
сто тогда и только тогда, когда мы ставим вопрос об истинностном 
значении этого предложения ложным.

Однако, видимо, не учтя данного обстоятельства, последова­
тели Фреге сформулировали ряд аргументов, призванных пока­
зать, что у всех истинных предложений один общий денотат и что, 
следовательно, этим денотатом должно быть истинностное значе­
ние, поскольку оно является единственным общим фактором, 
связывающим такие предложения. Вообще, как поясняет Ярослав 
Шрамко, аргумент рогатки — это совокупность родственных аргу­
ментов, каждый из которых строится по одной и той же схеме: бе­
рется некоторое предложение и в результате ряда шагов преобра­
зовывается в совершенно иное по содержанию предложение1.

Шрамко рассматривает три наиболее значимых аргумента ро­
гатки, сформулированных Чёрчем, Гёделем и Дэвидсоном. По его 
мнению, они убедительно свидетельствуют «в пользу существова­
ния истинностных значений как определенного рода объектов, ко­
торые обозначаются предложениями нашего языка»2. Я рассмотрю 
эти аргументы в том же порядке, в котором их рассматривает 
Шрамко, и с опорой на его пояснения, чтобы выявить те их специ­
фические черты, которые представляются мне недостатками.

Преодоление рогатки Чёрча
Свой аргумент о том, что истинностное значение является де­

нотатом предложения, Чёрч приводит следующим образом. От 
предложения (1) «сэр Вальтер Скотт есть сэр Вальтер Скотт» он 
переходит к предложению (2) «сэр Вальтер Скотт есть автор “ Вэ- 
верлея”» и утверждает, что они имеют один и тот же денотат, так 
как (2) образовано путем замены части предложения (1) на часть с 
тем же самым денотатом. Рассуждая подобным образом, мы полу­
чаем следующую последовательность переходов:

(1) Вальтер Скотт есть Вальтер Скотт;

1 Шрамко Я.В. Указ. соч. С. 102.
2 Там же. С. 109.



82 Ч асть I. Логико-методологические проблемы

(2) Вальтер Скотт есть автор «Вэверлея»;

(3) Вальтер Скотт есть человек, который написал 
все 29 вэверлеевских новелл;

(4) 29 есть число, равное числу всех написанных 
Вальтером Скоттом вэверлеевских новелл;

(5) 29 есть число, равное числу графств в штате Юта.
Относительно перехода от (3) к (4) Чёрч утверждает, что эти 

предложения «настолько близки друг к другу, что убедительным 
становится предположение о тождественности их денотатов»1. 
Согласно его аргументу, у предложений (1)—(5) должен быть один 
и тот же денотат. Но (1) и (5), пишет Чёрч, являются настолько 
различными предложениями, что единственное общее в них — это 
их истинностное значение. Таким образом, заключает Чёрч, мы, 
следуя Фреге, должны постулировать два абстрактных предмета, 
истину и ложь, в качестве денотатов предложений.

Данный аргумент представляется мне проблематичным по це­
лому ряду причин, и первая из них заключается в совершенной ту­
манности отношения близости, которое вводит Чёрч как основа­
ние убедительности предположения о тождестве денотатов ука­
занных предложений.

В проведенном анализе предложений (3) и (4) мы не можем 
прибегать к тому или иному пониманию их денотата, ибо денотат 
предложения является целью нашего исследования. Мы не можем 
принять, скажем, истинностное значение в качестве такого дено­
тата и на основе этой гипотезы показать, что именно истинност­
ное значение предложения и есть денотат. При таком подходе оче­
виден круг в аргументации. Поэтому на данном этапе мы, похоже, 
можем сравнивать предложения лишь посредством сравнения де­
нотатов составляющих их элементов.

Единичные термины, составляющие (3), имеют в качестве 
своего денотата конкретного индивида, который обозначается с 
помощью имени «Вальтер Скотт» или определенной дескрипции 
«человек, который написал все 29 вэверлеевских новелл». Еди­
ничные термины в (4) также имеют один и тот же денотат: кон­
кретное простое число, которое обозначается как «29» или как

1 Чёрч А. Указ. соч. С. 31.



П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 83

«число всех написанных Вальтером Скоттом вэверлеевских но­
велл». Но индивид и число — это разные веши. Поэтому если рас­
сматривать «близость» (3) и (4) исходя из денотатов составляющих 
их элементов, то, как видно, она будет крайне сомнительна, ибо 
между указанным индивидом и указанным простым числом ника­
кой особой близости нет даже на интуитивном уровне.

Возникает вопрос: почему мы вообще считаем (3) и (4) близки­
ми? Нет ли здесь ошибки? Если посмотреть на данные предложе­
ния с точки зрения описываемых в них фактов (и здесь мы пока не 
пытаемся рассматривать факты в качестве денотатов предложе­
ний), то придется признать, что эти факты являются совершенно 
разными: (3) сообщает нечто о Вальтере Скотте, конкретно то, что 
Вальтер Скотт и автор всех двадцати девяти вэверлеевских но­
велл -  одно лицо; (4) сообщает нечто о числе 29, конкретно то, что 
этому числу соответствует общее количество вэверлеевских но­
велл, написанных Вальтером Скоттом.

Оба предложения содержат единичные термины «Вальтер 
Скотт» и «29 вэверлеевских новелл». Иными словами, Вальтер 
Скотт и 29 вэверлеевских новелл являются элементами фактов, 
описываемых (3) и (4). Однако очевидно, что это не может быть 
основанием для того, чтобы считать содержащие их предложения 
близкими в каком-либо значимом отношении: можно сформули­
ровать сколько угодно совершенно не близких друг другу предло­
жений с этими единичными терминами. Соответственно можно 
указать и на множество фактов, элементами которых будут яв­
ляться указанные объекты. Однако вряд ли это позволит нам гово­
рить о какой-либо «близости» как объективном отношении между 
такими предложениями (и соответственно такими фактами). Дан­
ная близость является скорее субъективной, т.е. близостью для 
нас: мы считаем эти предложения близкими потому, что в них ис­
пользуются одни и те же единичные термины и упоминаются одни 
и те же объекты.

В результате получается, что (3) и (4) оказываются совершенно 
разными и неблизкими друг другу предложениями: они описывают 
разные факты. И то, что в этих фактах присутствуют общие элемен­
ты, асами предложения являются истинными, не делает их близки­
ми ни в каком объективном отношении. Поэтому переход от (3) к 
(4) представляет собой не столько переход, сколько последователь­
ность двух не связанных друге другом предложений. На вопрос же о



84 Ч асть  I. Логико-методологические проблемы

том, можно ли такую последовательность считать частью коррект­
ного аргумента, похоже, следует дать отрицательный ответ.

Что касается перехода от (4) к (5), здесь мы тоже сталкиваемся с 
серьезной проблемой. На первый взгляд кажется, что переход (4)—(5) 
аналогичен переходу (1)—(2), где имеет место замена одного единич­
ного термина другим с тем же самым денотатом. Однако при более 
подробном рассмотрении встает вопрос о том, имеет ли вообще место 
в случае с переходом (4)—(5) такая аналогия. Причина постановки 
данного вопроса заключается в неясности пред ложения (4).

Рассмотрим предложение (4). Хотя из записи, предложенной 
Чёрчем, это непосредственным образом установить нельзя, все же 
можно предположить, что схематично (4) следует рассматривать 
следующим образом:

(4') 29 =  число всех написанных Вальтером Скоттом 
вэверлеевских новелл.

(4) Два других возможных способа анализа

(4") Число 29 =  число всех написанных
Вальтером Скоттом вэверлеевских новелл;

(4"') 29 =  число, равное числу всех написанных 
Вальтером Скоттом вэверлеевских новелл,

похоже, являются лишь более громоздкими формулировками то­
го, что представлено в (4'), поэтому далее я буду рассматривать (4) 
именно как (4').

Требование изоморфизма между (1)—(5) обязывает нас к рас­
смотрению всех этих предложений как предложений тождества. 
Поэтому в (4') мы вынуждены поместить « =  » вместо содержа­
щихся в (4) терминов «есть» и «равное». Проведя данную замену, 
мы можем задаться вопросом о том, насколько правомерно то, что 
утверждается в (4).

Если принимать фрегевское определение числа как высказы­
вания о понятии, то (4') будет ложным предложением и неверной 
переформулировкой (4). Согласно фрегеанской концепции чис­
ла, 29 сказывается о количестве всех вэверлеевских новелл точно 
так же, как оно сказывается о количестве графств в штате Юта и 
всех других количествах такой же мощности. Поэтому отношение



между 29 и количеством вэверлеевских новелл является скорее ро­
довидовым отношением, чем отношением тождества.

Если исходить из расселовского определения числа, то сходным 
образом можно сказать, что «29» обозначает класс всех классов (та­
ких, как класс вэверлеевских новелл, графств штата Юта и т.д.). По­
этому ставить знак тождества между «29» и «количество вэверлеев­
ских новелл» значит совершать категориальную ошибку. Таким об­
разом, связку «есть» во фразе «29 есть количество всех вэверлеевских 
новелл» нельзя рассматривать как указывающую на тождество.

Все сказанное применимо к (4') в том случае, если присутст­
вующий в нем термин «число» Чёрч понимает как количество. 
В таком случае его аргумент оказывается некорректен в силу лож­
ности (4').

Однако на (4') можно взглянуть и несколько иначе. Рассмот­
рим ситуацию, в которой «29» и «число всех вэверлеевских но­
велл» обозначают один и тот же объект (конкретное число из уни­
версума чисел). Такой подход изначально проблематичен, по­
скольку, похоже, серьезным образом расходится с определением 
числа тех же Фреге и Рассела. Однако отвлечемся от проблемы оп­
ределения понятия числа и попробуем развить указанный подход 
на том основании, что он позволяет нам рассматривать (4') как ис­
тинное предложение тождества. Действительно, в этом случае мы 
можем заменить термин «число всех вэверлеевских новелл» на 
термин «число графств в штате Юта», ибо у этих терминов один и 
тот же денотат — число 29. (Здесь важно не забывать, что мы посту­
лировали универсум чисел и поэтому в данном случае указанные 
термины обозначают один объект, а не множество объектов.)

Данный анализ (4') позволяет нам осуществить переход от (4) к 
(5), однако этот же анализ уже не позволяет нам перейти от (3) к 
(4), поскольку превращает эти два предложения в абсолютно не 
близкие друг другу. Выше я уже указал, что в (3) речь идет о кон­
кретном индивиде. Добавлю здесь, что в (3) также упоминается 
некое множество объектов (вэверлеевские новеллы).

Если мы постулировали число 29 как объект, то должны его 
рассматривать наравне со всеми остальными объектами. Если мы 
это сделаем, то нет никакой связи между числом 29 как объектом и 
множеством вэверлеевских новелл. Следовательно, переход от (3) 
к (4) оказывается некорректным. Если же мы отказываемся от рас­

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 85



86 Ч ясть  I. Логико-методологические проблемы

смотрения числа 29 как объекта, то (4) превращается в ложное 
предложение в силу ложности тождества в (4').

Таким образом, аргумент переходов от (1) к (5) становится 
проблематичным уже на этапе обоснованности перехода от (3) к 
(4). Но кроме этого затруднения возникает также проблема интер­
претации (4): опора на фреге-расселовское понимание числа де­
лает (4) ложным предложением, а постулирование чисел в качест­
ве объектов возвращает нас к проблеме непреодолимости перехо­
да от (3) к (4).

Если все сказанное верно, то из него, похоже, следует весьма 
нерадостное для рогатки Чёрча заключение: данный аргумент 
нельзя принять в качестве доказательства того, что истинностные 
значения являются денотатами предложений.

Преодоление рогатки Гёделя
Аргумент рогатки Гёделя был представлен (или скорее упомя­

нут) им в статье «Математическая логика Рассела»1, где он опира­
ется на допущение о том, что денотат сложных выражений, со­
стоящих из простых, зависит только от денотата этих простых вы­
ражений, а также на допущение о том, что любое суждение может 
быть представлено в форме Ф(я) и в таком случае высказывание 
«Ф(а)» будет значить то же самое, что и высказывание «а является 
объектом, обладающим свойством Ф, и тождественным а»2.

Сам этот аргумент Я. Ш рамко в своей статье восстанавливает 
на примере анализа предложений «Сократ мудр» и «Эверест вы­
сок». Согласно второму допущению Гёделя, «Сократ мудр» значит 
то же самое, что «Сократ — это объект, тождественный Сократу и 
являющийся мудрым»; предложение «Эверест высок» преобразу­
ется аналогичным образом. Если так, то получается, что каждое из 
приведенных выше предложений о Сократе также взаимозамени- 
мо с предложением «Сократ — это объект, тождественный Сокра­
ту и не являющийся Эверестом», а каждое из двух предложений об 
Эвересте — с предложением «Эверест — это объект, тождествен­
ный Эвересту и не являющийся Сократом». Далее, каждое из этих 
двух новых предложений, согласно допущению Гёделя, обознача-

1 Goclel К. Russell’s Mathematical L ogic//А. Р. Schilpp(ed.).The Philosophy of Ber­
trand Russell. Chicago, 1944. P. 125—153.

2 Ibid. P. 128-129.



П.С Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 87

еттоже, что и предложение «Сократ не Эверест», а поскольку каж­
дое из этих двух предложений продолжает обозначать то же, что и 
предложения «Сократ мудр» и «Эверест высок», то получается, что 
и эти последние предложения обозначают одно и то же. Шрамко 
делает вывод: поскольку все рассмотренные предложения не име­
ют между собой ничего общего кроме того, что являются истин­
ными, нам следует заключить, что значениями (денотатами) пред­
ложений выступают именно их истинностные значения1.

Все приведенные предложения Шрамко называет «равнознач­
ными» и в этом, как мне кажется, заключается корень проблем с ар­
гументом Гёделя. Эти предложения являются равнозначными лишь 
в том смысле, что в нашем мире оказываются истинными. Но рас­
смотрим подробнее предложения «Сократ—это объект, тождествен­
ный Сократу и являющийся мудрым» и «Сократ — это объект, тожде­
ственный Сократу и не являющийся Эверестом». Сразу замечу, что 
их вид несколько сбивает с толку, поскольку внешне они похожи 
скорее на предложения тождества (неясно, как они вообще могут со­
поставляться с предложением «Сократ мудр», имеющим субъект­
но-предикатную структуру). Думаю, что я не погрешу ни против 
Гёделя, ни против Шрамко, если буду понимать предложенные 
Шрамко переформулировки как значащие не столько тождества, 
сколько высказывания о существовании (в духе Рассела): «Сущест­
вует объект, тождественный Сократу и мудрый», «Существует объ­
ект, тождественный Сократу и не тождественный Эвересту».

Очевидно, что условия истинности этих предложений являют­
ся разными, поскольку в них мы имеем разные определенные де­
скрипции (разные способы задания денотата): «объект, носящий 
имя Сократ и мудрый» и «объект, носящий имя Сократ, и нетож ­
дественный Эвересту». В нашем мире это не вызывает проблемы, 
ибо в нем обеим определенным дескрипциям соответствует один 
и тот же индивид. Однако в том случае, если таких носителей будет 
много (скажем, в соответствующем возможном мире будут суще­
ствовать два носителя имени Сократ, не тождественные Эвересту, 
но при этом один из них будет мудрым, а другой нет), то указанные 
определенные дескрипции уже будут обозначать разных индиви­
дов. Соответствующие же экзистенциальные предложения будут 
иметь различное истинностное значение. В таких мирах эти обо­

Подробнее см.: Шрамко Я.В. Цит. соч. С. 104-107.



88 Часть I. Логико-методологические проблемы

значающие фразы, равно как и соответствующие экзистенциаль­
ные предложения, не будут взаимозаменимыми. Они взаимозаме- 
нимы лишь в тех возможных мирах, где денотат этих обозначаю­
щих фраз совпадает.

Сказанное можно выразить и несколько проще. Две приведен­
ные выше определенные дескрипции могут обозначать одного 
индивида, но могут и разных. То обстоятельство, что в нашем ми­
ре есть один Сократ и они взаимозаменимы (т.е. дескрипция «объ­
ект, носящий имя Сократ, и нетождественный Эвересту» обозна­
чает мудрого Сократа), является случайным. Их взаимозамени- 
мость является частной характеристикой нашего мира. И из этого 
не следует, что денотаты этих дескрипций не могут в ином мире 
быть разными. Поэтому эти дескрипции не просто имеют разный 
смысл, но могут и обозначать разные объекты. Соответственно 
предложения, в которые они входят, имеют различные условия 
истинности и могут иметь разные истинностные значения.

Все это в свою очередь означает, что рассмотренный аргумент 
Гёделя работает лишь для ограниченного числа возможных ми­
ров (для тех, где указанным дескрипциям соответствует один и 
тот же денотат). Распространение же этого аргумента на все воз­
можные случаи (а именно это нам нужно, чтобы показать, что ис­
тинностные значения, как абстрактные объекты, являются дено­
татами рассмотренных предложений) становится похожим на 
ошибку, известную в логике как а dicto simpliciter ad dictum 
secundum quid (от сказанного в относительном смысле к сказан­
ному безотносительно). Но если я правильно понимаю тех, кто 
делает философское утверждение о том, что истина и ложь суть 
определенного рода объекты, являющиеся денотатами предло­
жений, ссылаясь при этом на аргумент рогатки Гёделя, то мне 
сложно избавиться от чувства, что именно подобную ошибку они 
совершают.

Преодоление рогатки Дэвидсона
Аргумент рогатки, который предлагает Дэвидсон в своей 

статье «Истина и значение»1, заключается в том, что если мы до­
пускаем, что (1) два логически эквивалентных единичных терми­

1 Davidson D. Truth and Meaning// Inquiries into Truth and Interpretation. Oxford, 
1984. P. 17-36.



на имеют один и тот же денотат и что (2) единичный термин не ме­
няет своего денотата в случае, когда содержащийся в нем единич­
ный термин заменяется другим с тем же самым денотатом, то мы 
должны прийти к выводу, согласно которому истинностное зна­
чение должно быть денотатом предложений. Ибо если мы вслед за 
Фреге рассматриваем предложение как единичный термин, то вы­
ходит, что любые два предложения, имеющие одно и то же истин­
ностное значение, оказываются логически эквивалентными. Яро­
слав Шрамко поясняет это следующим образом.

Возьмем... два произвольных предложения с одним и тем же истинно­
стным значением, к примеру... «снег бел» и «трава зеленая». Тогда зна­
чения следующих четырех предложений также должны совпадать:
D1. Снег бел.
D2. Объект, такой что он тождествен сам себе и снег бел, совпадает с 
тем объектом, который тождествен сам себе.
D3. Объект, такой что он тождествен сам себе и трава зеленая, совпа­
дает с тем объектом, который тождественен сам себе.
D4. Трава зеленая.
(... D1 и D2 логически эквивалентны, D3 и D4 также логически экви­
валентны, а поскольку термины «тот объект, который тождествен сам 
себе и снег бел» и «тот объект, который тождественен сам себе и трава 
зеленая» имеют одинаковое значение, то значения предложений D2 и 
D3 тоже совпадают.)1.

Насколько я могу судить, это довольно точное воспроизведе­
ние того, о чем пытается сказать Дэвидсон. Единственное, что ос­
тается для меня проблематичным в этом аргументе, это то обстоя­
тельство, что в нем доказываемый постулат (т.е. то, что истинно­
стное значение является денотатом предложения) ложится в 
основу самого доказательства (т.е. изначально принимается в ка­
честве допущения). Ведь утверждать, что логически эквивалент­
ные термины имеют тот же самый денотат, это в общем-то то же 
самое, что и утверждать, что в случае, когда мы имеем дело с пред­
ложениями, истинностное значение выступает в качестве денота­
та. Если так, то подобный аргумент становится очень похож на 
круговой, что не может быть удовлетворительным.

1 Шрамко Я. В. Указ. соч. С. 107-108; Davidson D. Op. cit. Р. 19.

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 89



90 Часть I. Логико-методологические проблемы

Ограниченность экстенсиональной семантики
Рассмотренные примеры аргументов, как мне кажется, демон­

стрируют специфическую функциональную ограниченность экс­
тенсиональной семантики. Эту ограниченность можно выразить 
более понятно, если рассмотреть то, каким образом в экстенсио­
нальную семантику вводится условие единственности денотата 
определенной дескрипции. И здесь отправной точкой для меня 
будет теория дескрипций Рассела.

Использование дескриптивной фразы для обозначения кон­
кретного объекта не является проблематичным в обыденном ис­
пользовании языка: мы имеем дело с объектом или подразумеваем 
его и поэтому понимаем, какой объект мы обозначаем с помощью 
этой фразы, а также, что обозначаем мы именно его. Однако выра­
зить уникальность объекта (т.е. то, что речь идет именно об этом 
объекте) в формальной записи оказывается непросто. Йота-опе­
ратор, который Рассел вводит с этой целью, точно так же как и оп­
ределенный артикль «the», сам по себе не является решением про­
блемы, поскольку лишь демонстрирует наличие нашего подразуме­
вания какой-то конкретной вещи. Так, запись «і(президент РФ)» 
значит скорее, что мы ведем речь о некотором конкретном человеке, 
указывая на него с помощью общего термина («президент РФ»).

Проблему обозначения конкретного индивида в формальной 
записи Рассел решает, вводя требование отождествлять всех инди­
видов, обладающих свойством, представленным в дескриптивной 
фразе. Так, «[(президент РФ в 2009 г.)» превращается в:

3х(Рх&  V у(Ру^> у  = * ))1.
Мы понимаем, что с помощью такой записи выделяется кон­

кретный индивид (Дмитрий Медведев), но буквально эта запись 
говорит следующее: существует*такой, что он является президен­

1 Сам Рассел предлагал переформулировку не одной определенной дескрип­
ции, как это сделал я, а предложения с определенной дескрипцией. Я этого здесь 
не делаю, чтобы подчеркнуть тот аспект теории дескрипций, который здесь важен, 
а именно, что, согласно Расселу, используя определенный артикль вместе с общим 
термином, мы получаем единичный термин, но одновременно и делаем некоторое 
утверждение. Поэтому его переформулировка превращает единичный термин в 
предложение, которое само по себе может быть истинным или ложным. Еще раз 
повторю: не следует забывать о том, что в расселовской теории приведенная мной 
запись, строго говоря, не была бы обозначающей, поскольку она могла бы стать та­
ковой, лишь оказавшись составной частью предложения.



том РФ в 2009 г., и любого у, если он — президент РФ в 2009 г., сле­
дует отождествлять с х. Проще говоря, данная запись содержит 
что-то похожее на команду: не различай президентов РФ в 2009 г. 
Именно так эту запись проинтерпретировала бы машина. Она в 
отличие от нас не может быть знакомой с этим индивидом или 
иметь в виду именно его.

Сходным образом, если некоторое предложение тождества, 
содержащее две определенные дескрипции (например, «прези­
дент РФ в 2009 г. есть человек, победивший на президентских вы­
борах в РФ в 2008 г.»), является в нашем мире истинным (т.е. если 
в нашем мире денотатом этих двух определенных дескрипций яв­
ляется один и тот же индивид), то для нас эти дескрипции являют­
ся взаимозаменяемыми, ибо мы всегда знакомы с обозначаемым 
ими индивидом (или, если не знакомы, то имеем в виду, подразу­
меваем именно его).

Но такое подразумевание, разумеется, отсутствует в расселовской 
формальной записи. Вместо него мы имеем команду: сколько бы ни 
было президентов РФ в 2009 г. — всех их следует не различать. 
И сколько бы ни было людей, победивших на президентских выбо­
рах в РФ в 2008 г., их тоже следует не различать. И далее следует 
отождествлять денотаты двух указанных определенныхдескрипций.

Таким образом, экстенсиональная семантика предлагает не­
сколько «грубый» инструментарий для формализации языка. Его 
грубость выражается в самом принципе экстенсиональности, ко­
торый делает взаимозаменимыми термины, обладающие общим 
денотатом независимо от того, обладают они при этом и общим 
смыслом или нет.

Для многих целей экстенсиональная семантика удовлетвори­
тельна: действительно, очень часто мы можем позволить себе без 
каких-либо значимых потерь заменять в предложении (или со­
ставном термине) один единичный или общий термин другим с 
тем же самым денотатом. Однако из того, что мы можем прене­
бречь изменениями в предложении, связанными с такой заменой, 
еще не следует, что при такой замене ничего не происходит. Выра­
жаясь языком Р. Карнапа, F-эквивалентность и L-эквивалент- 
ность не одно и то же. Поэтому замена термина на F-эквивалент- 
ный (обладающий тем же экстенсионалом) и замена его на L-эк- 
вивалентный (обладающий тем же экстенсионалом и тем же 
интенсионалом) также не одно и то же. Данное различие стано­

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 91



92 Часть I. Логико-методологические проблемы

вится наглядным в неэкстенсиональных контекстах, но это не 
значит, что оно отсутствует в экстенсиональных контекстах. Про­
сто в них мы в большинстве случаев можем им пренебречь.

Указанная «грубость» экстенсиональной семантики выража­
ется также и в том, что относится к анализу истины. Истин­
ностные значения удобно сделать денотатами предложений, что 
позволяет сохранить принципы экстенсиональности и компози- 
циональности при переходе от анализа терминов к анализу пред­
ложений. Это делает наше исчисление более стройным.

Истинными мы зачастую склонны называть предложения, ко­
торые соответствуют реальности (понимаемой пусть даже в самом 
широком смысле). Действительно, если мы всякий раз, когда 
предложение соответствует реальности, относим его к разряду ис­
тинных, то термины «истина» и «реальность» можно начать рас­
сматривать и как взаимозаменимые1.

Однако очевидно, что и польза от этого удобства имеет свои 
пределы. В неэкстенсиональных контекстах, которые являются 
такой же частью нашего языка, как и экстенсиональные, рассмот­
рение истинностного значения в качестве денотата предложения 
оказывается неудовлетворительным. Взаимозаменимость обеспе­
чивается уже не за счет общности денотата. Сходным образом, как 
это было показано выше, неэкстенсиональные контексты прояв­
ляют семантическую нагруженность предиката «истинно», кото­
рой можно пренебрегать в экстенсиональных контекстах, но ко­
торая становится значимой относительно все того же истинност­
ного значения предложений в неэкстенсиональных контекстах.

Истина в логике и эпистемологии
Таким образом, рассмотрение истины как абстрактного объекта, 

являющегося денотатом предложений, остается в лучшем случае ги­
потезой или техническим приемом, который оказывается весьма 
удобным, поскольку позволяет «радикально упростить и значитель­
но продвинуть вперед трактовку многих проблем логического и се­
мантического анализа языка, а также прояснить некоторые сложные 
вопросы, связанные с экспликацией категорий истины и лжи... Са­
ма логика приобретает... надежное онтологическое обоснование как

1 Так происходит и в обыденном словоупотреблении, ной не только в нем. См.: 
Никифоров А.Л., ИвинА.А. Истина / /  Словарь по логике. М., 1997. С. 140.



подлинно философская дисциплина...»1 Однако все эти важные 
следствия для логики и семантики как научныхдисциплин не дают 
ответа на эпистемологический вопрос «что такое истина?». Причи­
на этого кроется, на мой взгляд, в следующих двух связанных между 
собой, но все же не тождественных обстоятельствах.

Во-первых, рассмотрение истины как абстрактного объекта и 
денотата, на который указывают все истинные предложения, не 
дает нам ровным счетом никакого понимания того, почему та­
кие-то предложения указывают на объект Истина, а такие-то — на 
объект Ложь. Проще говоря, в силу чего именно денотатом пред­
ложения «Снег бел» является объект Истина? Похоже, сторонни­
ки рассмотрения истины как абстрактного объекта не готовы дать 
ответ на этот вопрос. А для эпистемологии он имеет довольно 
большое значение.

Во-вторых, неудовлетворительность в эпистемологическом пла­
не ответа на вопрос о природе истины, который предлагает логика, 
заключается в специфической природе этой дисциплины. Логи­
ка -  это наука об обоснованном выводе, которая изучает необходи­
мое отношение логического следования между суждениями. Врам- 
ках логики (т.е. для построения соответствующего формального 
исчисления) совершенно не важно, какие именно суждения и в силу 
чего именно являются истинными. Необходимо только, чтобы су­
ществовали истинные и ложные суждения. Изучая вопрос о спосо­
бах бытия истины (т.е. того, как может быть выражено отношение 
логического следования между суждениями), логика изначально не 
стремится дать ответ на эпистемологический вопрос «что есть ис­
тина?». Чем бы истина ни была, говорит нам логика, отношения 
между истинными суждениями будут такими-то.

Если сказанное верно, то становится вполне объяснимо, поче­
му логики могут позволить себе рассматривать истину и ложь в ка­
честве денотатов предложений. Однако что позволено Юпитеру, 
то не позволено быку. И если эпистемология удовлетворится по­
ниманием истины и лжи как простых абстрактных объектов, всту­
пающих в отношения с другими объектами, именуемыми «носи­
телями истинностного значения», то она уподобится человеку, 
ищущему потерянные ключи под фонарем на том лишь основа­
нии, что там светлее.

П.С. Куслий. Являются ли истинностные значения абстрактными объектами? 93

Шрамко Я. В. Указ. соч. С. 119.



М.М. Новосёлов

Метафизика интервальности в контексте 
научного знания

Метафизическими мы называем 
обыкновенно такие понятия, 
по отношению к которым мы 
забыли, как мы к ним пришли.

Эрнст Мах

1. Интервальность и тема независимости знания

Выражение «интервальный подход» в философских словарях 
не встречается. Между тем этому неологизму уже достаточно лет, 
чтобы его заметить и не принимать за праздную игру словами. 
У тех, кто придумал это выражение, намерения были самые серь­
езные. Они склонялись к необходимости вернуть в концептуаль­
ный оборот научной методологии почти забытый термин «абст­
ракция» и утвердить в самой общей форме мысль о гносеологиче­
ской важности информационной полноты абстрактных понятий, 
в особенности тех, что претендуют на законы (аксиомы) науки. 
Казалось, что прежде чем решать проблему научной истины, по­
лезно самим абстракциям придать (помимо их служебной роли 
«чистильщика» ментального пространства) утраченную ими в 
эпоху позитивизма метафизическую основательность и вернуть 
априоризму научных понятий его законное право на истину.

Отдавая должное другим концепциям, утвердившимся в об­
ширной сфере философии науки, авторы интервального подхода 
полагают, что при любом начинании научных изысканий, даже 
весьма далеких от философских построений, бывает не лишним 
вспомнить слова Пьера Бейля отом, что точное и полное объясне­
ние самого ничтожного предмета обязательно ведет к высшей ме­
тафизике. А метафизика, как выразился уже другой ученый, луч­
ше и полнее всего может быть представлена как изучение главных 
абстракций человеческого ума1.

1 Льюис Г.Н. Анатомия науки. М. ;Л., 1929. С. 7.
© Новосёлов М.М., 2010



ММ Новосёлов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 95

Это особое внимание к главным абстракциям человеческого 
ума в некотором смысле роднит интервальную концепцию с кон­
цепцией аналитического реализма, однако с той существенной 
разницей, что, признавая (как и аналитический реализм) абст­
рактную реальность (реальность науки) независимой от нашего 
умственного взгляда на вещи, интервальная философия все же ни 
прямо, ни косвенно не абсолютизирует теоретическую реаль­
ность, предпочитая говорить об относительности там, где анали­
тический реализм усматривает своего рода платонистскую абсо­
лютность (теоретических суждений). Иначе говоря, сама идея 
интервала абстракции -  это идея философского осмысления он­
тологических и гносеологических предпосылок неуниверсально­
сти (но не познавательной ценности) абстрактных моделей.

Кажется, что факт этой неуниверсальности был с достаточной 
строгостью подтвержден в начале прошлого века, сначала в физи­
ке -  сравнительным анализом классической механики и СТО, а 
затем в математике -  рядом металогических теорем, ограничив­
ших универсальность теоретико-множественных воззрений. По­
нятия и методы интервальной концепции направлены как раз на 
то, чтобы оценить гносеологическое содержание указанных выше 
фактов с наибольшей полнотой, поскольку именно интерваль- 
ностьлежит в их основе.

Между тем трудность определения некоторых понятий из ар­
сенала интервального подхода (в частности, понятия «интервал 
абстракции»), по-видимому, вполне объективная и относится к 
тому случаю, когда, поднимаясь по лестнице метафизических 
обобщений, бывает необходимо оставаться, так сказать, «контро­
лируемо неточным» (Ст. Бар). А это случается даже в точных нау­
ках.

И все же Бертран Рассел, видимо прав, говоря, что «процесс 
обоснованного философствования состоит главным образом в пе­
реходе оттого, что очевидно, но нечетко и двусмысленно, и в чем 
мы чувствуем себя совершенно уверенными, к чему-то точному, 
ясному, определенному, что, как мы находим посредством реф­
лексии и анализа, включено в то нечеткое, с чего мы начинали и, 
так сказать, представляет собой действительную истину, лишь 
тенью которой выступает нечеткое»1.

1 Рассел Б. Философия логического атомизма. Томск, 1999. С. 5.



96 Часть I. Логико-методологические проблемы

Правда, начинать не обязательно с определений. Как отметил 
Кант, «и в метафизике, и в других науках можно многое с досто­
верностью сказать о предмете, не давая его дефиниции»1. Тем не 
менее любая, в том числе и контролируемая неточность или неоп­
ределенность понятия должна быть как-то восполнена контек­
стом изложения. Применительно к понятию «интервал абстрак­
ции» таким восполнением может служить история его появления 
на свет.

Начну с того, что интервальная концепция сложилась прежде 
всего на фактах (или на гипотезе о) независимости в мире собы­
тий и явлений. Это не удивляет, ведь с понятия о независимости 
вообще начинается современная наука. Припомним хотя бы ис­
торию с доказательством независимости пятого постулата (Евк­
лида), историю с постулатом о независимости от инерциальной 
системы отсчета основных законов механики (принцип относи­
тельности Галилея), доказательство независимости скорости 
света от скорости движения источника света (опыт Майкельсо- 
на-М орли) и проч. Эти и другие примеры преподают для фило­
софии следующий урок: постулат диалектической философии о 
всеобщей связи явлений, о том, что каждая «вещь (явление, про­
цесс etc.) связаны с к а ж д о й » 2, необходимо отбросить как теоло­
гический, заменив его научно оправданным утверждением о су­
ществовании независимых явлений. Отсюда, как следствие, «од­
ной из важнейших задач философии естественных наук... 
является выяснение и уточнение тех предпосылок, при которых 
можно какие-либо данные действительные явления рассматри­
вать как независимые»3.

И действительно, даже тогда, когда постулат независимости 
играет чисто эвристическую роль, вроде гипотезы ad hoc, он ока­
зывается весьма полезным в теоретико-познавательном плане, 
хотя по некоторым иным фундаментальным основаниям от него 
приходится либо отказываться, либо ставить его под сомнение. 
К примеру, столь важные преобразования Лоренца были получе­
ны самим Лоренцом (из теории электромагнитных уравнений 
движения Максвелла) «путем допущения, что галилеево-ньюто­

1 Кант И. Соч. М. 1964. Т. 2. С. 261.
2 Ленин В.И. Поли. собр. соч. М., 1973. Т. 29. С. 203.
3 Колмогоров А. Н. Основные понятия теории вероятностей. М., 1974. С. 19.



ММ. Новосёлов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 97

новский принцип относительности классической механики не 
имеет приложения к электродинамике», т.е. ценой «отказа от 
принципа фундаментального значения» для всей ф изики1.

Продумывая (более 50 лет назад) концепцию интервальной 
теории познания, авторы сформулировали шуточный принцип 
этой теории: «все, что можно оторвать, должно быть оторвано, не 
следует отрывать того, чего нельзя оторвать»2. Я думаю, что этот 
принцип совершенно ясен тому, кто принимает абстракцию не 
только как метод намеренно неполного знания, но и как единст­
венно доступный нам метод анализа — метод исчерпывающего 
познания по частям. А для этого как раз и необходима гипотеза 
объективной независимости явлений. Выражаясь словами Кан­
та, она представляет собой логическое требование и критерий вся­
кого знания.

В интервальной концепции эта гипотеза оформилась в логиче­
ский постулат посторонней посылки: прибавление или удаление 
постороннего не изменяет следствия3.

Этим постулатом разрешаются абстракции от любых призна­
ков, лишь бы они (абстракции) сохраняли идею предмета, а посто­
ронней может быть всякая определенность, кроме той, что про­
диктована поставленной задачей исследования. Ценность такого 
постулата для познавательного анализа была отмечена еще Ари­
стотелем: «присутствие или отсутствие чего незаметно, не есть 
часть целого»4, а позднее Ст. Джевонсом: «отвлечение безразлич­
ных обстоятельств»5.

В методологическом плане решение «вопроса о постороннем» 
обеспечивает обоснованность применения абстракции при реше­
нии поставленной задачи, когда сам вопрос берется по отноше­

1 ФрейндлихЭ. Основы теории тяготения Эйнштейна. М.;Пг., 1924. С. 35. В по­
следнее время проблема независимости существенно затронута квантово-механи­
ческим фактом «перепутывания».

2 Недавно я наткнулся на любопытную максиму Гассенди, которая в свое вре­
мя привлекла внимание Германа Вейля: «Нельзя разделить то, что не является 
само по себе разделенным» (см.: Вейль Г. О философии математики. М., 2005. 
С. 25).

3 См.: Новосёлов М .М. Посылка// Большая советская энциклопедия. T. 20. М., 
1975.

4 Аристотель. Поэтика. VIII. 8 1451 а 35.
5 Джевопс Ст. Основы науки. Трактат о логике и научном методе. СПб., 1881. 

С. 97-98.



98 Часть I. Логико-методологические проблемы

нию к целям и методу абстракции1. Но так как в разных условиях 
эти цели и методы могут быть разными, любые утверждения о вза­
имной связи явлений или об их постороннем характере естествен­
но рассматривать в их отношении к этим целям, всегда имея в виду 
их эпистемологическую относительность2.

Тем не менее выяснение того, какие из многочисленных фак­
торов являются посторонними — это все-таки главный вопрос аб­
стракции: пренебречь можно только посторонним, но посторонним 
необходимо пренебречь. Это необходимо и в гносеологическом кон­
тексте, когда просто «мешают трудности, не относящиеся к де­
лу»3, и в контексте «установления и прослеживания связей», когда 
речь идет об обосновании (или построении) научной теории4, и 
вообще во всех иных ситуациях, когда абстракция используется 
как метод.

2. Интервал абстракции и априорность понятий
Очевидно, что поставленный выше вопрос о релевантном и по­

стороннем не совпадает с пресловутым школьным вопросом о 
свойствах существенных и свойствах несущественных. Разница хо­
тя бы в том, что отвлечение от постороннего (в отличие от сущест­
венного и несущественного) предполагает направленность внима­
ния не на объект сам по себе (расщепляя его на свойства разного 
достоинства), а на его роль (поведение) в определенной гносеоло­
гической ситуации, которую я называю интервальной ситуацией, 
поскольку она, как правило, имеет объективно фиксированные 
границы, хотя внутри себя и может иметь бесконечное множество 
значений. В этом случае существенна как раз ситуация, а не свойст­
ва, или, точнее, существенны свойства объектов, которые подчине­
ны поставленной гносеологической задаче. Только такие свойства 
и представляют познавательную ценность для абстракции.

1 Я обращаю на это внимание в связи с той математической философией, ко­
торая основывается на идее «заданного подхода», хотя авторы этого подхода и 
не касаются темы абстракции. См.: Ершов Ю .Л., Самохвалов К.Ф. Современная 
философия математики: недомогание и лечение. Новосибирск, 2007.

2 Подробнее об этом: Кураев В. И., Лазарев Ф.В. Точность, истина и рост знания. 
М., 1988. Гл. 11.

3 Фарадей Л/. История свечи. М., 1980. С. 15.
4 См.: Есенин-ВольпинА. С. Связь//Философская энциклопедия. T. 4. М., 1967.



ММ Новосёлов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 99

Конечно, вопрос о границах не всегда допускает априорный 
ответ. Но он естественно приводит к вопросу об интервале абст­
ракции как количественной характеристике меры свободы отвле­
чения или к вопросу об интервале как мере информационного содер­
жания абстракции. Оба вопроса, вообще говоря, не совпадают, 
хотя они и могут относиться к одной и той же абстракции (тео­
рии). Если первый вопрос предполагает, как правило, метриче­
ский аспект в содержании абстракции, то второй имеет в виду 
только качественный ее аспект, т.е. относится и к таким абстрак­
циям, в содержание которых метрический аспект явно не входит. 
Например, вполне можно поставить вопрос о физическом содер­
жании следствий из второго закона Ньютона, не задаваясь вопро­
сом о метрической точности, связанной с представлением этого 
содержания. Но если речь идет о конкретном следствии, предпо­
лагающем измерение, например, о мере инерции объекта, к кото­
рому приложена сила, или о массе тела при заданной скорости, то 
здесь, естественно, должны быть учтены оба вопроса.

Следовательно, говоря об интервале абстракции, мы должны 
иметь два разных понятия меры: одно, связанное с внешним для 
самой абстракции условием (фактом) измерения; другое, связан­
ное с фактом (понятием) неразличимости. Я подробно описал эту 
связь в своей монографии1. И поскольку для философии здесь ва­
жен не столько метрический аспект познания, сколько аспект 
гносеологический, я выбрал для последнего отдельный термин — 
гносеологическая точность2. Принимая этот термин, мы исходим 
из того очевидного предположения, что в логике происхождения 
абстракций, в их своеобразном «генетическом коде» заключена 
разгадка той, скажем интервальной, истинности теорий, которую 
мы называем гносеологической точностью и которую мы отлича­
ем от их исходной метрической точности, на базе которой созда­
валась теория.

Иначе говоря, каждой научной теории (абстракции), получен­
ной по результатам измерений, помимо метрического интервала 
e-неопределенности, при котором мы изначально создаем тео­

1 См.: Новосёлов М .М. Абстракция влабиринтах познания (логический анализ). 
М., 2010. Гл. 7 и 8.

2 Каменобродский А.Г., Новосёлов М .М . О гносеологической точности и форми­
ровании интервалов неразличимости / /  Вопросы философии. 2007. №11.



100 Часть  I. Логико-методологические проблемы

рию, т.е. помимо исходных условий формулировки теории, ее по­
рождения и ее принятия, сопутствует, как правило, другой е-ин- 
тервал, характеризующий априорный факт ее гносеологической 
точности и относящийся непосредственно к последующей интуи­
тивной верификации всех теорем этой теории.

Разницу этих интервалов поясню на примере: «В настоящее 
время точность теории Ньютона оценивается приблизительно в 
одну десятимиллионную, что является весьма впечатляющим до­
стижением, особенно если учесть, что точность данных, с которы­
ми вынужден был оперировать Ньютон, была в десять тысяч раз 
хуже»1. Точность, которая «в десять тысяч раз хуже современ­
ной», — это метрическая точность классической механики на мо­
мент создания последней. А современная оценка точности клас­
сической механики (в интервале всех значений) представляет нам 
факт ее гносеологической точности.

Утверждение об объективной природе гносеологической точ­
ности -  это гипотеза интервального подхода. Согласно этой гипо­
тезе, гносеологическая точность — это априорное внутреннее 
свойство абстракции, лишь генетически связанное с актами про­
верочных измерений. Поэтому вопреки обычному мнению нет 
гносеологических оснований (необходимости) считать абстракцию 
верной стой только степенью точности, какая характерна для про­
верочных измерений.

Иными словами, как бы мы ни стремились фальсифицировать 
абстракцию (теорию), в интервале ее гносеологической точности 
(івнутри него) фальсификация невозможна, хотя она и не исключе­
на за границами этого интервала. Этот объективный факт не только 
полностью оправдывает тезис Пуанкаре, что опыт, породивший 
теорию, уже не может ее разрушить, но позволяет утверждать и не­
что большее. Он позволяет связать идею гносеологической точно­
сти с признанием универсальности научных теорий в том смысле, 
какой мы находим в следующем тезисе Дьюи: «Универсальность на­
учных теорий это не универсальность внутреннего содержания, ус­
тановленного Богом или Природой, но универсальность области 
применимости теории, т.е. способности изымать события из их ка­
жущейся изоляции, упорядочивая их в системы»2.

1 Пенроуз Р. Путь к реальности. М .: Ижевск, 2007. С. 337.
2 Дьюи Д ж . Реконструкция в философии. М., 2001. С. 13.



ММ. Новосёлов. Метафизика интерв;ільности в контексте научного знания 101

Так обстоит дело с метрическим аспектом интервала абстрак­
ции. Что касается качественного его аспекта, то он имеет по сути 
чисто логическую (аксиоматическую) природу. Во всяком случае, 
мне кажется естественным определить его как совокупность всех 
логических следствий, которые явно или неявно присутствуют в 
содержании утверждений (формул), представляющих ту или иную 
абстракцию, не обращаясь к каким-либо заимствованиям извне. 
Это своего рода «раскрутка» собственного физического содержа­
ния абстракции. А если речь идет о системе абстракций, то это ин­
тервал абстракций системы, структурированный их взаимным от­
ношением (логикой их взаимных отношений). При этом, как 
обычно и принимают для случая дедуктивных или полудедуктив- 
ных систем, главное требование, предъявляемое к интервалу абст­
ракций, — это семантическая замкнутость (однородность) всех 
следствий системы и их непротиворечивость (совместимость). По­
нятно, что в силу весьма общего характера естественно-научных 
теорий такое понимание следования (выводимости) отличается от 
чистой логики разнообразием средств для получения следствий. 
В частности, опытная проверка и интуиция (эксперимент) вклю­
чаются в число таких средств. Таков, к примеру, «метод угадыва­
ния» закона поданным измерений. Это означает, что если утверж­
дение (по предположению заключенное в посылках абстракции) 
подтверждается на опыте, оно включается в число следствий, вхо­
дящих в интервал этой абстракции, даже если оно и не было выве­
дено прямым путем.

3. Интервальность и форма закона
Рассмотрим связь проблемы информационной полноты абст­

ракции с проблемой дедуктивной модели объяснения. В самом де­
ле, сколько раз можно задавать вопрос «почему?». На это дедук- 
тивно-номологический подход к объяснению отвечает: столько и 
до тех пор, пока мы не упремся в научный закон, из которого смо­
жем логическим путем вывести все следствия, к которым относят­
ся наши «почему».

На первый взгляд такой ответ означает, что речь идет тол ько об 
абстракции, именуемой научный закон. Однако, если приглядеть­
ся, окажется, что не только. В качестве другой, неявной, абстрак­
ции он предполагает (хотя об этом и умалчивает) своего рода



102 Часть I. Логико-методологические проблемы

regressus in infinitum в том случае, когда такого закона нет вообще, 
или когда такой закон есть, но мы его пока не нашли. Следова­
тельно, с дедуктивно-номологическим объяснением помимо аб­
стракции «научный закон» мы явно или неявно (для полноты зна­
ния) связываем необходимый акт веры в возможную завершен­
ность поиска или, другими словами, абстракцию завершенности 
объяснительного процесса.

Само собой понятно, что, затрудняясь с прямым ответом на 
вопрос «почему?», мы не хотим увязнуть в бесконечном процессе, 
который сам по себе ничего не объясняет. Поэтому мы придумы­
ваем для себя универсальный ответ — изобретаем первопричину 
(icausa prima) как последнюю гипотезу для объяснения, гипотезу, 
которая никогда не сможет стать фактом. А это ответ уже не науч­
ный. Это ответ либо метафизический, либо теологический. Для 
научного ответа помимо знаменитого ignoramus et ignorabimus мы 
должны разобраться со словом «абстракция».

Положим, мы нашли закон, объясняющий данное (некото­
рое) явление; можно ли на этом поставить точку? В известном 
смысле да, можно, если не объяснять сам закон. Но закон всегда 
Ѵ-суждение, и это означает, что, отказываясь от объяснения зако­
на, мы а priori верим в его универсальный (абсолютно истинный) 
характер1.

Однако как быть, если наш современный скептицизм говорит 
нам, что абсолютных истин нет, что всякая истина относительна. 
Какой вопрос следует в этом случае поставить, глядя на наш «аб­
солютный» закон? Ясно, что мы должны по меньшей мере под­
вергнуть сомнению бесконечность поля его применимости или, 
другими словами, бесконечность интервала его гносеологической 
точности. А это означает, что вхождение квантора V в формули­
ровку закона м ы с самого начала (т.е. а priori) должны мыслить ог­
раниченным. Иными словами, формулируя закон, мы должны от­
разить в его формулировке и наше отношение к подразумеваемым 
в ней кванторам. Однако...

Согласимся, однако, что это не делается никогда (или почти 
никогда), поскольку требует слишком многих предположений от­
носительно самого закона. Считается достаточной просто бес­

1 Как мы верим, к примеру, в универсальный характер первого закона Ньюто­
на, а наши предки верили в универсальный характер всей классической механики.



М.М. Новоселов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 103

кванторная форма (формула) его выражения, которая, оставаясь 
ограниченной (по определению), позволяет по мере надобности 
преобразовывать первоначальную форму (формулу) закона, при­
давая ему, как правило, и новый смысл1.

Подходящий пример — второй закон Ньютона. Этот закон 
имеет очень разные формы выражения — от простенькой F= m aao  
более сложных форм, когда скорости сравнимы со скоростью све­
та. В каждой из этих форм представлено физическое содержание 
закона движения вето историческом (по мере развития науки) по­
нимании. И замечательно как раз то, что «один и тот же» закон в 
его формальном выражении получает неэквивалентные (неравно­
сильные) представления, когда во внимание берется полнота со­
держания (семантика) всех параметров, обозначенных в первона­
чальной его формулировке, в частности, когда в расчет берутся 
факторы, как будто бы и не входящие в его первоначальный замы­
сел.

Понятно само собой, что полнотой анализа уточняются одно­
временно и границы применимости (интервал абстракций) клас­
сической механики, и интервал ее гносеологической точности, и то 
методологически важное обстоятельство, что в «естественной об­
ласти» отношения между теорией и ее моделями определяются 
метрической организацией опыта, поставляющего эти модели, а 
экстраполяция ее абстракций на новые (другие) модели требует в 
свою очередь улучшения измерительной техники, что рано или 
поздно приводит к границам экстраполяции2.

Связывая понятие интервала абстракции с понятием гранич­
ных условий, вполне естественно связать его не только с теми гра­
ницами, которые выясняются после того, как в процессе приме­
нения абстракции (обычно экстраполяции) для нее обнаружива­
ется контрпример (или, по выражению Поппера, негативный 
аргумент). Намного интереснее случай, когда границы абстрак­
ции можно заведомо предусмотреть одним логическим (или се­
мантическим) ее анализом. И в этой связи полезно, быть может, 
вспомнить о гегелевском понятии «абстрактное значение» как

1 Бескванторный вид физических законов (в их формальном выражении) нор- 
ма, а не исключение в каждом учебнике (и не только в учебнике) по современной 
физике.

2 При этом, конечно, не следует забывать, что метрическая точность не может 
быть сколь угодно большой и что она всегда лежит в конечном интервале.



104 Часть I. Логико-методологические проблемы

концептуальном содержании абстракции «в самой себе», обладаю­
щем определенной завершенностью и требующем объективиро­
вать это содержание посредством ее противоположности — ее кон­
кретной модели.

Замечу, однако, что эпистемологическое толкование термина 
«интервал абстракции», подразумевающее априорное движение 
мысли «от абстракции к модели», вообще говоря, не единствен­
ное. Другое, онтологическое, толкование понятия «интервал абст­
ракции» связано с привлечением некоторого фактического об- 
стояния, a priori внешнего для данной абстракции, но ассоциируе­
мого с ней1.

Очевидно, в чем разница обоих толкований. Онтологическое 
толкование ничем по сути не отличается от толкования интервала 
как области истинности абстракции, т.е. некой реалии, соотноси­
мой с той или иной абстракцией и, по-видимому, не всегда четко 
определенной. Но это, конечно, не касается проблемы априорной 
определенности в поле концептуального содержания самой абст­
ракции. И если мы хотим употреблять этот термин в его собствен­
ном смысле (как интервал именно абстракций, а не объективных 
реалий), мы должны эти два толкования четко разделить.

Это кажется совершенно необходимым, если сопоставить во­
прос об интервале абстракций с вопросом их аксиоматического 
определения. В этом случае, вообще говоря, не может быть и речи 
об однозначной области применимости абстракции (в ее онтологи­
ческом смысле), поскольку не исключено, что для одной и той же 
системы аксиом может существовать несколько (неопределенно 
много) различных моделей, и не все эти модели изоморфны, как 
бы мы к этому ни стремились. К примеру, невозможность отли­
чить конечный универсум от бесконечного начинается уже с акси­
ом аристотелевской логики; подобная онтологическая неодно­
значность (некатегоричность) свойственна и теоретико-множест­
венной логике (теорема Лёвенхейма, 1915). А это означает, что ее 
аксиомы «расходятся в модели со своим интуитивным смыслом»2.

Думается, это очень важное обстоятельство, поскольку оно 
позволяет рассматривать аксиомы формальной теории какполно-

1 Кураев В.И., Лазарев Ф.В. Точность, истина и рост знания... С. 69; Вилесов Ю.Ф. 
Гносеологические основания физической абстракции. М., 2004.

2 Линдон Р. Заметки по логике. М., 1968. С. 88.



ММ Новоселов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 105

ценные высказывания еше до того, как они сопоставлены с неко­
торой моделью. Аксиомы должны implicite говорить кое-что об их 
возможных моделях. И это «кое-что» определяется семантикой их 
синтаксиса. Когда абстракция представлена (записана) в фор­
мальном языке теории (например, в виде формулы), семантика ее 
синтаксиса уже дана а priori как гипотеза, являясь по своей гносео­
логической роли связующим звеном между «знанием» (посылок) 
и «незнанием» (всех ее следствий). И хотя индивидуация моделей 
при этом актуально исчезает, потенциально ее возможность со­
храняется. Поэтому с интервальной точки зрения аксиомы даже 
полностью формальных теорий («аксиомы в чистом виде») — это 
вовсе не понятия с пустым объемом, «заданные, так сказать, “ни на 
чем”»1.

Очевидно, что подход к онтологии от абстракции делает от­
носительным противопоставление действительного мира возмож­
ным мирам, поскольку сама онтология оказывается функцией 
определенных гносеологических установок. Обычно это не при­
нимают а limine, но и не отрицают как метафизический факт. 
К примеру, принимают, но обычно умалчивают об априорном 
(абстрактном) характере первого закона Ньютона как далеко иду­
щей «абстракции от постороннего»; а создавая концепцию (онто­
логию) пространства-времени, привлекают еще две необходимые 
абстракции — счетную топологию целых чисел и несчетную топо­
логию чисел вещественных. Таким образом, по крайней мере две 
абстракции отделяют пространственно-временную картину от 
экспериментальной ее проверки и маловероятно, «чтобы пред­
ставления о пространстве и времени, содержащие эти две абстрак­
ции, могли удовлетворительно согласоваться со всеми экспери­
ментальными данными»2.

Эти и многие другие примеры говорят нам, почему и в каком 
смысле «универсум теории» естественно считать гносеологиче­
ским понятием и почему вообще имеет смысл говорить об универ­
суме теории независимо от понятия «универсум модели».

Правда, в естественных науках такое разделение понятий под­
черкивают редко, поскольку «картины мира» здесь обычно всеце­

1 Фраза в кавычках из: Шрейдер Ю.А ., Шаров А.А. Системы и модели. М., 1982. 
С. 27.

2 ХармутХ. Теория секвентного анализа. М., 1980. С. 451-452.



106 Часть I. Логико-методологические проблемы

ло определяются однозначно как образы тех или иных абстракций 
теории. Но если абстракция создается по данным эксперимента, 
она a priori должна обладать полнотой всех своих логических след­
ствий относительно гносеологического образа ее модели. Это об­
стоятельство и позволяет естественным образом заявить об абсо­
лютном гносеологическом содержании абстракций, которое, как 
полагал Лобачевский, будучи однажды приобретенным, сохраня­
ется навсегда1.

Значит, в принципе не исключено, что одним только логическим 
анализом (как вывод следствий из гипотез) мы можем выяснять фи­
зическое содержание абстракций теории, заключенное в их формаль­
ном выражении, т.е. не только снаружи (как это случается в истори­
ческом плане развития физических идей2), но главное изнутри (хотя 
бы и вкупе с экспериментом) мы можем вскрыть ограниченный ха­
рактер (интервалы абстракций) той или иной теории, предусмотрев 
таким образом область ее общей модельной реализуемости.

Иными словами, уже сама формализация, взятая как метод не­
гативного анализа, с определенной полнотой позволяет анализи­
ровать содержание естественно-научных понятий и избегать таким 
путем гносеологических ошибок в оценке их универсальности. 
При этом термин «интервал абстракции» приобретает известную 
эвристическую ценность, характеризуя абстрактную постановку 
вопроса как некоторое требование, «вынуждающее» если и не сами 
модели, независимые от абстракций, то весьма общие «модельные 
условия», в которых отражается замысел абстракции.

Такое толкование понятия «интервал абстракции» существен­
но в том (особенно важном) случае, когда мы обращаемся к есте­
ственному вопросу о полноте или, точнее, о восполнении теории 
ее возможными моделями. С одной стороны, «теория задает их об­
щие свойства, но не специфические для частных видов моделей... 
С другой стороны, если все модели некоторой теории имеют одни 
и те же свойства, то это еще не означает их идентичности. Дейст­
вительно, некоторое свойство принимается во внимание только 
тогда, когда ему соответствует какая-нибудь формула языка»3,

1 Это же обстоятельство поддерживает и нашу веру в универсальный характер 
первого закона Ньютона.

2 Нужна была электродинамика, чтобы усомниться в механике.
3 Логический подход к искусственному интеллекту. М., 1990. С. 120.



ММ Новосёлов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 107

принятого для данной теории, т.е. когда оно представимо в рас­
сматриваемой теории. Не случайно, что рядом с вопросом о пол­
ноте возникают (по крайней мере, в рамках теории моделей) и 
другие родственные вопросы — о классификации моделей теории 
и о глубине теории в зависимости от характера ее моделей1.

4. Интервальность и тема относительности знания
Остановлюсь теперь на второй основной идее, из которой вы­

росла концепция интервальности, — это идея относительности. 
Здесь опять пришлось вступить в конфликт с главной чертой диа­
лектического метода: объективность рассмотрения — это «вещь 
сама в себе». Невозможно было обойти молчанием замечание 
Эйнштейна о том, что тезис о реальности «самой по себе» (незави­
симой от каких-либо ее наблюдений) не имеет смысла внутренне 
ясного утверждения; он обладает только программным характе­
ром и нужен лишь для того, чтобы избежать солипсизма2.

Принимая относительность как неизбежный постулат позна­
ния (хотя бы в том элементарном значении, что все познается в 
сравнении и, следовательно, в отношении одного к другому), же­
лательно все же избежать «плюрализма истины», а с объектив­
ностью истины связать не только ее программный характер.

Вот почему тема относительности никогда не покидала грани­
цы философского поля зрения, хотя собственно научную пропис­
ку она получила заботами современной физики, которая начала с 
того, что способ описания сделала неотъемлемой частью физиче­
ской теории. Такая гносеологическая роль относительности (от­
носительности «с точки зрения») вполне соответствует практике 
эксперимента, а также «аппарату теоретической физики, уравне­
ния которой пишутся в тех или иных координатах»3. Она соответ­
ствует и тому образу мысли, который утвердился в начале 1930-х гг., 
когда центральным для физической науки стал вопрос о моделях

1 Shelah S. Classification Theory and the Number Nonisomorphic Models. Amster­
dam, 1978.

2 Эйнштейн А. Физика и реальность. M., 1965. С. 78.
3 Александров А. Д. Проблемы науки и позиция ученого. Л., 1988. С. 121. Анало­

гичным образом и математика релятивизировала свои понятия относительно вы­
разимости их значений в подходящих формальных системах.



математических абстракций новой (волновой, квантовой) меха­
ники.

Конечно, тут уже речь идет об относительности не в узком 
смысле, к примеру, в смысле абсолютной неразличимости физи­
ческих явлений относительно инерциальных систем отсчета1, а 
главным образом о такой относительности, где способы описания 
(наблюдения) становятся частью физической реальности как не­
кое объективное обстояние. По существу только в этом случае 
возникает плюрализм истины, которая на самом деле становится 
«истиной с точки зрения». И если мы принимаем, что только зако­
ны природы инвариантны относительно способов их описания, 
нам ничего не остается другого, как разделить реальность на ту, 
что существует «сама по себе» (законы природы), и ту, что сущест­
вует только «для нас», как кантовский феномен. Таким образом, 
вопрос об объективности законов природы дополняется вопро­
сом об объективности других явлений нашего познания, являю­
щихся своего рода функциями от положения наблюдателя, от его 
системы отсчета (как в случае инерциального наблюдателя).

В известном смысле это «ахиллесова пята» всякой хорошей 
теории, поскольку по логике вещей хорошая теория должна быть 
уязвимой (или опровержимой, как утверждает Карл Поппер). Од­
нако если у каждого отдельного наблюдателя «самого по себе» 
система отсчета может быть своя, в связке «наблюдатель—теория» 
выбор системы отсчета естественно ограничивается постулатами 
теории. Точка зрения (логика) наблюдателя поглощается здесь 
точкой зрения (логикой) теории. В результате относительность 
научного познания всегда относительна к постулатам этого по­
знания, которые (и это существенно) сохраняют абсолютный ха­
рактер в интервале занятых в теории абстракций. И это вовсе не 
означает отсутствия «значимого содержания» у этих абстракций. 
Утверждение, что «прогресс в науке осуществляется посредством 
выявления способов опровержения существующих научных тео­
рий»2, если и не вовсе ложно, то во всяком случае сильно преуве­
личено. Мысль об уязвимости теории означает только относи­
тельность вопроса о границах ее истинности, но никоим образом

1 Этот принцип естественнее связывать с (тоже интервальной) идеей независи­
мости физической реальности от способов описания, чем с идеей ее относитель­
ности.

2 Томпсон Л/. Философия науки. М., 2003. С. 116.

108 Часть I. Логико-методологические проблемы



ММ. Новосёлов. Метафизика интерпалыюсти в контексте научного знания 109

не отрицает ее истинности в определенных границах. А это уже со­
всем не похоже на пресловутое «чем легче опровержима, тем более 
научна». «Нет большего заблуждения, — заметил Макс Планк, — 
чем бессмысленное выражение “ Всё относительно”. Оно непра­
вильно уже внутри (курсив мой. — М.Н.) самой физики»1.

Признание абсолютности, вообще говоря, не означает при­
знания реальности, независимой от каких-либо ее описаний. 
В теоретическом плане здесь решающую роль играет система при­
нятых основных абстракций, а в методологическом — требование 
их обоснования, их анализ и анализ абстрагирующей деятельно­
сти вообще. Вместе с тем известно, что традиционное философ­
ское требование объективности познания соответствует такой 
гносеологической установке, согласно которой (в конкретном ис­
толковании научных фактов) аргументация от способов описания 
является посторонней, поскольку она возрождает софистический 
«критерий основания» — мнение человека есть мера истины, — 
родственный логически ошибочному аргументу ad hominem2.

Можно сказать, что интервальная концепция — это отклик на 
отмеченные выше коллизии, разрешить которые она пытается 
привлечением языка интервальных образов (понятий) там и для 
представления того, что обычно представлялось и описывалось на 
языке точечных образов.

Не секрет, что в научном сознании точечные образы как чисто 
теоретические абстракции обычно индуцируются из интерваль­
ных образов или определяются через них. При этом чем грубее 
наш интервальный образ, тем дальше он от образа точечного. На­
ходясь как бы в обратном отношении, интервальные образы ассо­
циируются с познанием интуитивным и эмпирическим, а точеч­
ные — с познанием логическим. Таковы, в частности, понятие 
предела функции, определяемое через открытый интервал; поня­
тие производной как идеальный точечный образ, получаемый 
предельным переходом из интервального образа отношения ко­
нечных приращений; понятие математического континуума, каж­

1 Планк М. Избранные труды. М., 1975. С. 599.
2 На это уже Платон заметил, что основание не может зависеть от субъективной 

воли человека, иначе придется признать законность противоречий и поэтому лю­
бые суждения считать обоснованными. Эта мысль Платона нашла отражение в 
аристотелевском «принципе противоречия». Позднее она увлекала и стоиков.



110 Часть  I. Логико-методологические проблемы

дая точка которого определяется через интервальный образ ее ра­
циональных приближений, и т.д.

И так обстоит дело не только в математике. В той мере, в какой 
естественные науки, желая получить абсолютно точную картину 
реальности, математизировались на основе анализа, в естество­
знании сам собою утверждался взгляд, что именно в точечных об­
разах (дифференциальных уравнений) должны выражаться его 
основные законы и понятия. «Момент! — улови его», иронизируя, 
восклицал философ. А естествоиспытатель без тени иронии улав­
ливал его в образах производной и дифференциала. Мгновенная 
скорость свободно падающего тела, ускорение, давление, удель­
ная теплота и проч. -  все это конкретные модели точечного образа 
производной. Соответственно логика и методология, создавая ес­
тественно-научную картину мира, ориентировались, как прави­
ло, на точечные образы как на ее абстрактный вариант.

Иное дело, если эмпирическим (интервальным) представле­
ниям мы придаем самодовлеющее значение или, по крайней мере, 
полагаем, что они являются неустранимым элементом гносеоло­
гического анализа. Согласно Пуанкаре, эмпирический континуум, 
который мы при этом получаем, нередко остается туманностью, 
не разрешенной на звезды. Но это естественно, поскольку мы вы­
нуждены считаться здесь с пределами точности описания, обу­
словленной порогами ощущений, восприятий или оценок (реги­
страций) посредством приборов, а следовательно, стой информа­
цией, которую мы можем реально извлечь из конечного опыта. 
А такая информация достоверно обеспечивает только эмпириче­
ский континуум на интервальных, а не на точечных образах.

Важно, однако, что интервальные образы по факту кажутся 
ближе к реальности. И нет ничего удивительного в том, что, опира­
ясь на них, приходится преодолевать инерцию мышления, всегда 
стремящегося вписать новые факты в рамки привычных, хорошо 
известных понятий. Яркий пример — релятивистская и квантовая 
механики. В обоих случаях положительный результат был достиг­
нут путем отказа от классической модели континуума, основанной 
на теории предельного перехода. В первом случае это отказ от ѵ -> оо 
(перехода, необходимого для оправдания галилеевских преобразо­
ваний). Во втором — отказ от е -> 0, т.е. от перехода (вполне оправ­
данного с классической точки зрения, но противоречащего экспе­



М.М. Новосёлов. Метафизика интервальности в контексте научного знания 111

риментально наблюдаемому распределению энергии), послужив­
шего впоследствии посылкой для квантовой модели физической 
реальности, для которой «математическое понятие точки конти­
нуума не имеет непосредственного физического смысла»1.

Основываясь на приоритетной роли интервальных образов, 
интервальная концепция вовсе не претендует на глобальный ох­
ват гносеологических фактов. Она рассчитана только на то, чтобы 
адекватно отразить некоторые реалии, входящие в сферу научной 
методологии. И поскольку эта концепция родилась по зрелом раз­
мышлении над логикой процессов абстрагирования, ее основная 
задача — интервальный анализ этих процессов, их истолкование в 
терминах интервальной семантики.

5. Интервальная ситуация
Выше я постарался пояснить, в каком смысле интервал абст­

ракции играет роль гносеологической парадигмы, являясь от­
правным пунктом для анализа познавательных процессов. Теперь 
я хочу остановиться на другом важном понятии интервального 
подхода — на понятии интервальная ситуация.

Напомню, что понятие «абстракция» (в его школьном пони­
мании) связано, как правило, с личной формой глагола. Между 
тем личная форма, указывая на чье-либо действие, отсылает нас 
только к действиям субъекта и по сути не касается объекта (пред­
мета) этого действия. Следовательно, претензия на объективность 
картины требует для абстракции восполнения в форме ее безлич­
ного образа. Именно безличность абстракции вообще является 
наиболее важным условием оценки ее генезиса, ее «предметного 
модуса», способности уловить объективную составляющую ин­
тервала абстракции и противостоять негативным аргументам, на­
правленным на ее фальсификацию.

Следовательно, мы должны признать, что интервал абстрак­
ции, оставаясь в принципе субъективно рожденным, всегда обу­
словлен некоторой объективной посылкой (в широком смысле), 
которая и оправдывает его появление на свет. Такую посылку я 
называю интервальной ситуацией. Точнее, термином «интерваль­
ная ситуация» я называю пару «объективное—субъективное», в ко-

Борн М. Размышления и воспоминания физика. М., 1977. С. 162.



112 Часть I. Логико-методологические проблемы

торой при решении определенной гносеологической задачи и в 
определенных гносеологических условиях формируется концеп­
туальное содержание абстракции, позволяя говорить об осмыс­
ленности возможных вопросов и ответов в рамках этой задачи. 
Еще иначе можно сказать, что интервальная ситуация — это осно­
вание, в концептуальном поле которого формируется абстракция. 
Это основание необходимо, оно может быть и достаточным (и то­
гда содержание интервала абстракции будет исчерпано a poste­
riori), но может быть и нет. И тогда на долю субъективной состав­
ляющей нашей пары выпадает задача «восполнения» ее объектив­
ной составляющей a priori, например, с привлечением возможных 
элементов творческого воображения, как это в другой связи отме­
чал Андрей Андреевич Марков.

Кажется, что исторически первым классическим примером, 
демонстрирующим методологическую важность понятия «интер­
вальная ситуация», является пример, описанный Галилеем (в его 
«Диалоге») и послуживший открытию фундаментального прин­
ципа как классической, так и релятивистской механики — принци­
па относительности. И хотя Галилей не пользовался таким (види­
мо, для него схоластическим) термином, как абстракция, это не 
меняет дела. Абстрактный характер его подхода дополнил Нью­
тон, уточнив принцип Галилея своим первым законом движения.

Можно сказать, что две интервальные ситуации эквивалентны, 
если наблюдатель, создавая гносеологическую картину явлений и 
находясь поочередно в каждой из них, необходимо приходит к од­
ним и тем же результатам по всем пунктам изучаемых в них явле­
ний. Хотя в этом смысле эквивалентны все взятые как целое инер­
циальные системы, они, вообще говоря, конечно, не тождествен­
ны — каждая из них по отношению к другой является иным 
способом описания.

Важность последнего обстоятельства стоит отметить особо. 
Если физическая реальность (законы природы) одна и та же в раз­
личных инерциальных системах, то сами системы фактически вы­
глядят как посторонние посылки в заключениях (выводах) об этой 
реальности. Последняя представляется тогда чем-то неизменным, 
независимым от принятой системы отсчета, а класс инерциаль­
ных систем в силу принципа абстракции — абсолютной системой. 
И сама собой напрашивается мысль, что постулат «абсолютной 
системы отсчета» возник в классической механике не по ка­



М.М. Новосёлов. Метафизика интервальности в контексте научного знания 113

ким-либо метафизическим соображениям, а был продиктован 
интервальной ситуацией, в которой рождалась классическая ме­
ханика.

В подтверждение этой моей догадки сошлюсь на следующий 
факт. Альберт Эйнштейн, объясняя свою теорию (СТО), указыва­
ет на полную абстрактность ситуации, в которой формулируются 
законы классической механики. Эта абстрактность выражается, в 
частности, в отсутствии наблюдателя и, как следствие, в гипотезе 
(постулате) об абсолютности значений «времен и расстояний», их 
независимости от точки зрения (системы отсчета), с которой оп­
ределяются эти значения. Отказ от участия наблюдателя (изме­
ряющего расстояние) это по сути отказ от признания той роли, ко­
торую играет интервальная ситуация в формировании абстракт­
ных понятий, отказ от очень важного гносеологического момента 
познания — анализа ситуации с позиций «внутри» и «снаружи». На 
эту «мелочь» не обратил внимания Ньютон — и не случайно. Ведь 
(потенциально) она противоречила факту предельной скорости 
света (ѵ-> с). Атеорема сложения скоростей (теорема механики), ес­
тественно, верна лишь в том предположении, которое оставляет этот 
предел за рамками абстракции потенциальной осуществимости.

Но быть предельным случаем некоторой теории вовсе не озна­
чает не быть самостоятельной теорией (или быть ложной теорией). 
Вот почему известное условие (с -> да), при котором преобразова­
ния Лоренца переходят в преобразования Галилея, отнюдь не явля­
ется бессмысленным, как иногда полагают. Оно представляет факт 
(соответствует идее) недостижимой скорости и указывает на чисто 
математический (хотя эмпирически все же оправданный) характер 
абстракций классической механики. Правда, сами классические 
представления в указании на это условие не нуждаются, поскольку 
необходимые для этого понятия вообще не входят в число инвари­
антов классической механики. И хотя скорость света (в первом 
приближении вычисленная Рёмером в 1676 г.) была известна до по­
явления системы ньютоновских «Начал», этот опытный факт мыс­
лился как рядовой и не мог повлиять на формулировку системы, 
поскольку он не выводил за пределы той интервальной ситуации, 
которая отвечает абстракциям классической механики.

Опираясь на преобразования Лоренца, подтверждающие ги­
потезу о постоянстве и независимости скорости света от выбран­



114 Часть I. Логико-методологические проблемы

ной системы отсчета (в противоречии с классической теоремой о 
сложении скоростей), и включая скорость света как предельную 
скорость в систему аксиом механики, Эйнштейн принципиально 
меняет интервальную ситуацию. Возникает задача переписать аб­
стракции (уравнения) механики (Ньютона) и электродинамики 
(Максвелла) с учетом константы с. Теперь интервал возможных 
скоростей определяется постулатом Ѵѵ (0 < ѵ < с), которому удов­
летворяют модели и классической, и релятивистской механики. 
При этом интервальная ситуация, в которой формируется универ­
сум релятивистской механики, приобретает почти эмпирический 
статус.

Ситуации, подобные этой, не единичны в науке. Уже много раз я 
указывал на другой показательный пример нашей темы — пример 
закона спектрального распределения Релея-Джинса. Кажется, по­
всеместно его принято считать противоречащим результатам экс­
перимента — экспериментальному спектральному распределению 
энергии. Однако если опыт с тепловым излучением рассматривать 
в аспекте интервальной ситуации, то факт несоответствия экс­
периментального распределения с теоретическим (по закону Ре- 
лея—Джинса) можно попытаться объяснить, не впадая в противоре­
чие. Следует только принять во внимание, что этот закон является 
следствием (теоремой) классической теории о структуре контину­
ума, а быть теоремой является «внутренним свойством» теории. Ее 
отношение ктой или иной физической реальности (предполагаемой 
модели) есть ее «внешнее свойство». Вот почему ошибочность зако­
на, основанного на классических представлениях, должна означать 
только ошибочность гипотезы о связи энергии и частоты излучения 
(о непрерывности распределения энергии) в условиях определенной 
интервальной ситуации. Следовательно, с интервальной точки зре­
ния этот результат не является «внутренне противоречивым» и внут­
ри классических представлений не может квалифицироваться как 
абсурдный. Напротив, он представляет совершенно верную картину 
«бесконечности энергии» и функции распределения изнутри клас­
сических представлений об энергии как непрерывной функции со­
стояния вещества, а утверждение, что энергия электромагнитного 
поля внутри полости не может быть бесконечно большой, неявляет- 
ся логическим следствием из этих представлений.

Любопытно, что аналогичная интервальная ситуация возника­
ет и в теории связи, где на основании классических представлений



ММ. Новосёлов. Метафизика интерпальности в контексте научного знания 115

(теоремы Винера—Хинчина) сигналу приписывают способность к 
передаче бесконечной информации и, таким образом, допускают 
как факт бесконечную энергию для ее передачи. На деле, в реаль­
ной практике передачи сообщений, это условие, разумеется, невы­
полнимо. Поэтому здесь, как и в случае с электромагнитным излу­
чением, принимают аксиому о «конечности энергии», которая яв­
ляется индуктивным выводом из фактов «земной среды»1.

В процессе согласования интервальной ситуации и гносеоло­
гической картины мира, которую она позволяет получить, ин­
тервальный подход усматривает аналогию с процессом фокуси­
ровки при восприятии. Дело обстоит так, как при рассматрива­
нии предмета в лупу. На перцептивном уровне у нас нередко 
возникает необходимость в «наведении на резкость» с целью по­
лучения отчетливого изображения. Когда я хочу точнее разгля­
деть весьма малый предмет, я обычно пользуюсь лупой, которая 
дает мне прямое увеличенное изображение предмета, если толь­
ко мой глаз и предмет «правильно расположены» относительно 
главных фокусов линзы. Еслибы я, рассматривая некий предмет 
в лупу, постарался расширить свое поле зрения за счет фокуси­
ровки, т.е. нарушения законов оптики, то я вскоре вообще пере­
стал бы различать что-либо. Невозможность увидеть желаемое в 
данном случае вполне согласована с законами оптики. Если бы я 
сказал при этом, что лупа сконструирована неправильно, это 
восприняли бы как шутку. Отсутствие желаемой картины вполне 
строго вытекает из законов оптики, так что в этом смысле «пара­
доксальный образ» является совершенно верной картиной ф изи­
ческого факта.

Таким образом, в интервальной концепции познания фоку­
сировка выступает как процедура согласования объективного и 
субъективного в рамках определенной интервальной ситуации. 
В свою очередь интервальная ситуация, даже будучи чисто эмпи­
рической, играет роль объективной основы для абстрагирова­
ния, являясь по существу ситуацией гносеологической, согласо­
ванной с познавательными возможностями субъекта. И это не 
зависит от того, будет ли интервальная ситуация данной а priori, 
как, например, данная нам Вселенная, или это будет интерваль­

1 Хармут Х.Ф. Теория секвентного анализа. Основы и применения. М., 1980. 
С. 88.



116 Часть  I. Логико-методологические проблемы

ная ситуация, подбираемая самим исследователем сознательно с 
целью идентификации определенного рода явлений, т.е. с таким 
расчетом, чтобы она могла стать источником неискаженной по­
мехами информации. В частности, так поступил Ньютон, созда­
вая свою теорию. Он «сформулировал свои законы движения в 
инерциальной системе отсчета специального типа, который по­
лучается, если мысленно отбросить (удалить в бесконечность) 
все локальные центры тяготения»1. Тем самым Ньютон создал 
для своей теории совершенно абстрактную (идеализированную, 
воображаемую) систему отсчета, заметно усилив галилеевский 
принцип относительности.

Кто бы сказал: абстракция огрубляет. Скажу, однако, напро­
тив: абстракция утончает и, устраняя из теории все несуществен­
ное, открывает больше возможностей для интуиции и творчества, 
для пополнения инвариантов теории системой гносеологически 
важных понятий 2. К примеру, такие понятия, как «скорость» или 
«траектория», вполне законно проживают в классической меха­
нике. Но мало кто знает, что «ни траектории, ни скорости точек 
сами по себе никакого механического смысла не имеют и рассмат­
риваться механикой не могут»3.

Однако утвердить действительные инварианты в рамках той 
или иной теории можно лишь при сравнении по меньшей мере 
двух различных интервальных ситуаций. Только пара гносеологи­
чески сопряженных интервальных ситуаций позволяет разделить 
понятия теории на те, что имеют абсолютный смысл, и на те, что 
имеют только относительный смысл.

Например, траектория движущейся точки зависит от выбора 
системы отсчета и потому имеет относительный смысл, а уско­
рение той же точки не зависит от этого выбора и потому имеет аб­
солютный смысл. Если же возможность сравнения исключить, от­
падает основание для такого деления. Так, когда говорят, что «не 
существует траектории самой по себе, но всякая траектория отно­

1 КемпферФ. Путь в современную физику. М., 1972. С. 64.
2 Ср.: Dieudonne J. L’abstraction et l’intuition mathlmatique / /  Dialectica. 1975. 

Vol. 29. № I.
3 Яглом И .М . Принцип относительности Галилея и неевклидова геометрия. М., 

1969. С. 30. Так, в классической механике главным объектом рассмотрения явля­
ются свойства физических тел, инвариантные относительно галилеевых преобра­
зований, а в элементарной геометрии инвариантным (абсолютным) свойством пар 
точек является расстояние.



ММ. Новосёлов. Метафизика интерпальности в контексте научного знания 117

сится к определенному телу отсчета»1, понятие траектории отно­
сят к двум различным инерциальным системам отсчета. Другими 
словами, его относят к интервальной ситуации «внутри и снару­
жи». При этом понятие, естественно, приобретает относительный 
смысл, а вопрос «как же на самом деле?» лишается смысла. Одна­
ко когда возможность сравнения принципиально исключена, по­
нятие траектории приобретает абсолютный смысл, т.е. становится 
траекторией «на самом деле»2.

6. Интервальная ситуация и проблема истины
Тема истины в ее сугубо научной постановке обязана логике. 

И обязана дважды. Первый раз -  в эпоху античности. Во второй -  
уже в связи с рождением новой, математической, логики.

Два имени из античности при этом важнее других: Платона с 
его диалектикой и Аристотеля с его логикой. Платон не дает нам 
четких определений истины, а только наводит на мысль о ее двой­
ственном характере (миф о пещере). Платонова диалектика -  это 
художественный сказ о двух формах нашего стремления к позна­
нию истины: научной — от гипотез к понятиям (к относительному 
знанию о всеобщем) и философской — в движении мысли в облас­
ти чистых понятий (к абсолютному знанию о всеобщем).

Аристотель в отличие от Платона скуп на образность и мета­
форичность. И если у Платона тема истины еще в сферах чистой 
метафизики, то у Аристотеля она спускается с небес на землю, в 
сферу вполне реального отношения «модель—абстракция». Тако­
во именно данное им (правда, тогда еще без важных логических 
уточнений) и общепризнанное теперь семантическое определе­
ние понятия истины3.

Это определение, интуитивно ясное до тривиальности, оста­
лось бы, пожалуй, только эпизодом в обширной метафизической 
системе Аристотеля, если бы не его логика, в структуру которой 
истина прочно вплетена не только в узком смысле атрибута сужде­

1 Эйнштейн А. Физика и реальность... С. 172.
2 В связи с особенностями интервального понимания истины в современной 

физике полезно прочитать: Вилесов Ю .Ф. Гносеологические основания физиче­
ской абстракции. М., 2004.

3 Современный вариант определения см.: Тарский А. Семантическая концеп­
ция истины и основания семантики //Аналитическая философия: становление и 
развитие. М., 1998.



118 Часть I. Логико-методологические проблемы

ний в рамках силлогизма (совершенного дискурса) и первых его 
основных законов (тождества, противоречия и исключенного 
третьего), но и в смысле более широком — как неотъемлемый эле­
мент аксиоматической систематизации знания вообще. Послед­
нее обстоятельство (при тех условиях, которые позволял тогда со­
держательный характер аксиоматики) давало достаточное основа­
ние определять истину в ее дедуктивном смысле как доказуемость. 
Иными словами, античная теория доказательства неявно вводила 
в оборот два, вообще говоря, различных понятия — «истину как 
соответствие» и «истину как доказуемость». Но глубокой разницы 
этих понятий никто тогда усмотреть не мог.

Примеры научного и философского взгляда на истину, кото­
рые мы вообще находим в античности, указывают на то, что исти­
на здесь неизменно связана с вариантами ее постижения. В одном 
случае мы имеем модельный (по сути семантический) вариант ис­
тины — сопоставление утверждения о фактах и самих этих фактов, 
когда истина удостоверяется непосредственно или интуитивно. 
В другом — вариант опосредованный (дискурсивный), когда ис­
тинность суждения постигается дискурсивно как результат цепоч­
ки (последовательности) применения логических шагов, сохра­
няющих на каждом шаге доказательного процесса первоначаль­
ное знание (скрытое в аксиомах).

Хотя доверие к методу (к познавательным процедурам) опре­
деляло, по-видимому, и степень доверия к истине, метод интуи­
тивный (основанный на непосредственном знании) и метод дис­
курсивный (основанный на принципах логического вывода из 
аксиом) обычно использовались как части общей теории доказа­
тельства (apodeixis). В силлогистике и в «Началах» оба метода (в хо­
де доказательного процесса) допускались на равных. Интуитив­
ный метод — извне для знания начал (аксиом); дискурсивный -  из­
нутри для знания истинности (теорем) в системе. Но так как 
последнее обстоятельство было решающим для математики, каза­
лось, что доказуемости (с ее убеждающей необходимостью логи­
ческого следования) вообще достаточно для науки. И хотя без ин­
туиции нельзя было обойтись в аксиомах, это по сути восприни­
малось только как повод, чтобы максимально сократить число 
аксиом до самых простых эмпирических положений1.

1 Современный математик посмотрел бы на этот вопрос по-иному. См.: Dieu- 
donneJ. L’abstraction et l’intuition mathdmatique...



ММ. Новосёлов. Метафизика интервальности в контексте научного знания 119

Такая античная постановка вопроса об истине, казавшаяся 
вполне приемлемой, порождала, однако, и некоторые трудности, 
поскольку невольно ставила вопрос о лингвистической представи­
мости истины и, таким образом, сталкивала два плана реально­
сти — субъективный (представимый в языке) и объективный (фак­
тический), но не разрешала их отношения. Представимость вто­
рого плана в буквальном смысле либо вовсе не возможна, либо 
возможна (с сомнением) не иначе как в форме все той же языко­
вой реальности, чреватой (в случае замкнутости языка) семанти­
ческой парадоксальностью.

Вот почему свое второе, научное обоснование и объяснение те­
ма истины получила именно при попытках обойти проблему се­
мантических парадоксов. Но это случилось уже на базе новой, ма­
тематической, логики. Эти попытки привели к результатам, пред­
ставленным знаменитыми теоремами ограничения Гёделя (1931) и 
Тарского (1935). Содержание обеих теорем хорошо известно. Оно 
заключается в том, что область интуитивных истин, вообще гово­
ря, принципиально шире области истин, формально доказуемых. 
Сегодня мы знаем об этом благодаря глубоким теоретическим 
изысканиям в области оснований математики, которые, во-пер­
вых, объяснили нам неустранимую (в достаточно важных случаях) 
неполноту класса всех доказуемых истин и, во-вторых (как след­
ствие), положили конец вековой вере в совпадение (синонимию) 
понятий истина и доказуемость.

Нередко истину толкуют как идеал, а идеалы, как известно, 
недостижимы. Но запретный плод сладок. Поэтому так естест­
венно стремление обсудить общую проблему достижимости (аб­
солютного знания) всех истин (всех истинных высказываний), 
ведь наше знание о реальности представляется в основном в вы­
сказываниях (законах) научных теорий. Но, являясь проблемой 
разрешения для истинности, эта массовая проблема есть по сути 
проблема распознавания истинности произвольных высказыва­
ний. И в этом процессе (или акте) распознавания, когда его отно­
сят к бесконечному классу высказываний, лежит основная труд­
ность.

Тем не менее многое из того, что было необходимо прояснить 
в этой связи, все же прояснилось. К примеру, оказалось, что мно­
жество всех истинных высказываний (даже в замкнутой системе 
понятий) вообще не перечислимо, так что проблема разрешения,



120 Часть I. Логико-методологические проблемы

взятая как универсальная проблема, — по любому высказыванию 
распознать его истинность — неразрешима1. И об этом нам гово­
рят не только семантические парадоксы. По крайней мере, на се­
годняшний день тема неразрешимости затрагивает все формально 
организованное знание. И если так обстоит дело в математически 
строго организованной области нашей мысли, то что же говорить 
об эмпирических теориях вроде физики или биологии.

Уточнение корреспондентской (аристотелевской) теории, ко­
торое дано Тарским, воспринимают нередко как ответ на вопрос 
об объективности знания. Между тем вопрос об объективности 
знания (высказывания) — вопрос гносеологический, а не логиче­
ский, так что одним только этим определением философская за­
дача, конечно, не решается. Известно, что сам Тарский настойчи­
во выводил свое определение из-под влияния (зависимости от) 
какой-либо философской установки.

Определение Тарского хорошо вписывается в контекст ари­
стотелевской эпохи, когда процедура проверки высказывания на 
истинность сводилась к прямому наблюдению, верифицирующе­
му тестируемое высказывание (отношение мысли к предмету 
мысли). Это условие наблюдаемости для корреспондентской тео­
рии истины чрезвычайно важно. Не случайно к нему прибегают в 
эпоху великих переломов в научной методологии. К примеру, так 
было с гильбертовской программой оснований математики — с его 
метаматематикой (или финитизмом). Равным образом с условием 
наблюдаемости (с интуитивным познанием) связаны по сути ин­
туиционистский и конструктивный подходы. Наконец, самый яр­
кий пример — квантовая теория с ее принципом наблюдаемости, 
для которой «начало и конец цепи теоретических выводов должны 
быть закреплены в опыте», чтобы ее формализм можно было счи­
тать физической теорией (Джеммер).

Возможно, не ошибусь, если скажу, что идея определения ис­
тины в терминах верифицируемости (которую у нас в эпоху диа­
лектической философии многократно ругали) определялась тем 
гносеологическим фактом, что в эмпирически ориентируемых 
науках нам приходится ставить знак вопроса там, где в определе­

1 Всякое разрешимое в алгоритмическом (рекурсивном) смысле множество пе­
речислимо.



нии Тарского мы «берем в кавычки» известное содержание выска­
зывания.

Античные философы справедливо заметили, что философия 
начинается с проблемы противоречия между тем, «что и как» нам 
кажется, и тем, «что и как» имеет место «на самом деле». Эта ан­
тичная идея замечательно представлена в несколько пространных 
словах Бертрана Рассела о «процессе обоснованного философст­
вования», которые я уже приводил в начале статьи. Для современ­
ной логики этот процесс ассоциировался с точной задачей поиска 
алгоритма, решающего проблему разрешения относительно ис­
тинности 1. Но если некий алгоритм найден, то какова область зна­
чений параметра, на которую распространяется его ответ? Фило­
софский интерес этого вопроса самым непосредственным обра­
зом связан с темой интервальных представлений об истинности 
научных теорий.

Анализ, о котором предупреждает нас Рассел, показывает, что 
неопределенность интуитивного (аристотелевского) понятия ис­
тинности создает непреодолимые трудности для решения универ­
сальной проблемы. Отказаться от ее решения значит признать, что 
любой процесс познания заканчивается субъективным образом ис­
тинности в интервале абстракции, что каждый такой процесс при­
вязан ктой или иной интервальной ситуации. И если не существует 
универсальной интервальной ситуации, то не существует и универ­
сального ответа на вопрос «что есть истина?». Но универсальной 
интервальной ситуации, по-видимому, не существует.

Можно было бы попытаться обойти эти трудности, если рас­
смотреть универсальную проблему разрешения относительно до­
казуемости. В этом случае истина становится внутренним элемен­
том теории, а проблема разрешения сводится кследуюшему: полю- 
бому суждению А построить такое суждение В, которое говорит о 
логической выводимости (доказуемости) А из В («из В следует А»).

Такой подход приводит, однако, к следствию не менее пара­
доксальному, чем произвольное толкование истины, — любое суж­
дение оказывается доказуемым. Об этом говорит сравнительно 
редко обсуждаемый парадокс Карри. Он возвращает нас к ситуа­
ции, аналогичной семантическим парадоксам, а это значит, что

М.М. Новосёлов. Метафизика интервальности в контексте научного знания 121

1 Напомню, что проблема разрешения относится к классу массовых проб- 
лем,те* проблем с ответом (в зависимости от значений параметра) «да» иди «нет».



122 Часть  I. Логико-методологические проблемы

необходимо вообще отказаться от постановки универсальных 
проблем разрешения (относительно истины или выводимости) 
или, хотя бы до выяснения ситуации, не стремиться их решать. Но 
«выяснение ситуации» -  это не что иное, как переход к понятию 
истинности ил и доказуемости с интервальным ограничением этих 
проблем.

Настаивая на таком ограничении, интервальный подход не 
воспринимает его как отрицание самой проблемы. Напротив, ин­
тервальный подход преобразует классическую максиму Спинозы 
в интервальную максиму affirmatio est aequipollentis determinatio (ут­
верждение эквивалентно ограничению), полагая, что только в ин­
тервальной ситуации абстракция приобретает абсолютный смысл, 
согласованный с прочно установленными фактами.

Но коль скоро это так, абстракция остается значимой (незыб­
лемо установленной), несмотря на любые изменения научных 
представлений о собственных основах, которые могут происхо­
дить со временем1. Разумеется, это относится не к любым абстрак­
циям. Но математические абстракции (законы математической 
физики, например) во всяком случае таковы. Интервальный под­
ход опирается на это обстоятельство как на последний довод 
(ultima ratio) философских представлений об истинности научных 
теорий. И в этом своем убеждении он, конечно, не одинок. Вот 
три характерные цитаты из текстов, написанных в разное время 
разными учеными, но выражающих в сущности одну интерваль­
ную идею:

«Наука есть транспонировка фактов, производимая с точностью до 
стольких-то процентов. Некоторая форма, удовлетворяющая ряду 
данных фактов с известным данным приближением, будет и впредь 
удовлетворять с тем же приближением тем же фактам, каковы бы ни 
были позднейшие открытия. В этих именно пределах принципы и на­
ходятся во власти будущего. Таково основание устойчивости в науке и 
причина нашего доверия к ней»2.
«Все законы природы, установленные при определенных условиях, 
установлены окончательно. Дальнейшее развитие науки, во-первых,

1 См., например: Chwolson 0.Z). Traite de physique. Introduction generale. T. 1. P., 
1908.

2 Буасе Г. Общая ф изика// Метод в науках. СПб., 1911. С. 111.



обобщает эти законы на новые условия, а во-вторых, устанавливает 
новые, ограничивающие их применимость условия»1.
«Всякий раз, когда с определенной точностью подтверждается опреде­
ленный закон... можно утверждать, что этот результат в основном яв­
ляется окончательным и никакие последующие теории его не смогут 
опровергнуть»2.

К этим вполне интервальным утверждениям представителей 
физической науки не будет лишним присоединить и философ­
скую мысль, высказанную французским гением почти четыре сто­
летия назад:

«Природа каждую из своих истин ограничила ее собственными преде­
лами, а мы изо всех сил стараемся их совместить и таким образом идем 
против природы: у всякой истины есть свое место» 3.

ММ Новоселов. Метафизика интервальное™ в контексте научного знания 123

1 Гуревич Л.Э. Электродинамика. Л., 1940. С. 256.
2 Бройль Л. де. Революция в физике (Новая физика и кванты). М., 1965. С. 13.
3 Паскаль Б. Мысли. СПб., 1995. С. 28.



Г.Д. Левин

Проблема истинности восприятия

Чтобы понять и принять необычный, странный смысл этой 
проблемы, нужно понять и принять следующий поразительный, 
странный психологический факт. Мы все знаем, что предмет -  это 
одно, а его чувственный образ — другое. Чтобы убедиться в этом, 
достаточно закрыть глаза: исчезает ведь не предмет, а только его 
зрительный образ. Но субъективно, в восприятии, предмет и его 
зрительный образ слиты, отождествлены, воспринимаются не как 
две, а как одна сущность, без «удвоения мира» на предмет и образ 
предмета. Этот поразительный факт настолько обычен, что его не 
замечают, как не замечают устойчивого запаха. Но без признания 
его реальности и осознания его фундаментальности обсуждение 
проблемы истинности чувственного знания не имеет смысла. Нет 
его, например, в известной книге Н.И. Губанова1, где о психоло­
гическом совпадении предмета и его чувственного образа даже не 
упоминается. Идет это табу, насколько я могу судить, от «Мате­
риализма и эмпириокритицизма» В.И. Ленина, где признание 
этого совпадения трактуется как солипсизм. В итоге отечествен­
ная философия оказалась теоретически не защищенной от солип­
сизма, и сегодня он у нас по популярности занял место диалекти­
ческого материализма.

Вот что пишет по этому поводу известный болгарский философ 
С. Петров: «Нет ничего страшного в том, что с чисто формаль­
но-логической точки зрения последовательный солипсизм остает­
ся неопровержимым: сам его тезис, возможно, является наиболее 
сил ьны м его опровержен ием. Страш но, когда для формального оп- 
ровержения солипсизма мы платим слишком дорого, отрицая до­
казанные факты»2. Я согласен с автором: это последнее дело — защи­
щать материализм, отрицая сам факт, на признании которого 
базируется концепция оппонента, а не истолковывая его в соответ­
ствии со своими методологическими принципами. Поступая так,

1 Губанов Н.И . Чувственное познание. М., 1986.
2 Петров С. Понятия за обективно и субективно. София, 1965. С. 124.

©Левин Г.Д., 2010



мы превращаем материализм в обскурантизм, признаемся самим 
себе, что никакого другого способа защитить его не видим.

Между тем профессиональные философы начинали исследо­
вание чувственного знания именно с констатации этого факта. 
Вот как пытается принудить читателя к его пониманию И.Г. Фих­
те: «...сознание и вещь, вещь и сознание; или точнее: ни то, ни дру­
гое в отдельности, а то, что лишь впоследствии разлагается на то и 
другое, то, что является безусловно субъективно-объективным и 
объективно-субъективным»1. Ту же мысль выражает К. Маркс: 
«...световое воздействие вещи на зрительный нерв воспринимает­
ся не как субъективное раздражение самого зрительного нерва, а 
как объективная форма вещи, находящейся вне глаз»2. Выжила 
эта мысль и в отечественной литературе. Так, В.А. Лекторский пи­
шет: «...для самого субъекта восприятие выступает как непосред­
ственная данность объекта»3. А вот как говорит об этом С. Петров: 
«Чувственные познавательные образы переживаются субъектом 
не там, где они фактически существуют, в его собственном мозгу, 
а там, где находятся объективные предметы, отраженные в них. 
Образ и предмет неразличимо, хотя и только “мнимо”, психиче­
ски, сливаются в единое целое, но благодаря этому субъект видит 
непосредственно сам внешний, объективный предмет»4.

Утверждение, что в нашем восприятии «образ и предмет не­
различимо, хотя и только мнимо, психически, сливаются в единое 
целое», — это еще не философия. Это лишь констатация эмпи­
рического факта, отрицание которого эквивалентно отрицанию 
проблемы. Именно так оппоненты Галилея отрицали существова­
ние спутников Марса: бедняги отказывались глядеть в телескоп. 
Только после признания этого психологического факта возникает 
то, с чего, по Аристотелю, начинается философия: удивление. 
С одной стороны, очевидно, что я вижу не образ предмета, а сам 
предмет, слышу не образ звука, а сам звук, с другой — понятно, что 
предмет существовал до и будет существовать после его воспри­
ятия мною. Следовательно, он не может совпадать с моим воспри­

1 Фихте И. Г. Ясное, как Солнце, сообщение широкой публике о сущности но­
вейшей философии/ / Он же. Соч. В 2 т. Т. І.СПб., 1993. С. 645.

2 Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд. Т. 23. С. 82.
3 Лекторский В. А. Субъект, познание, объект. М .: Наука, 1980. С. 144—145.
4 Петров С. Op. cit. С. 131.

г л  Левин. П]юблема истинности восприятия 125



126 Часть I. Логико-методологические проблемы

ятием, существовать одновременно и в субъективном и в объек­
тивном мире, и «в черепе» и «вне черепа». Чему же верить: своим 
глазам или своему рассудку? Вот это уже философия.

Презентационизм. Психологически и исторически первый спо­
соб разрешить это противоречие заключается в том, что одно из 
образующих его предложений объявляется истинным, а второе — 
ложным. Философов, которые в противоречии со здравым смыс­
лом, но в полном соответствии с показаниями своих органов 
чувств утверждают, что предмет и его чувственный образ на самом 
деле совпадают, что не нужно «удваивать мир», делить его на объ­
ективный и субъективный, называют презентационистами. «Пре- 
зентационистскими в узком смысле являются теории, в соответст­
вии с которыми существует абсолютно непосредственное позна­
ние внешнего мира, которое реализуется без участия психических 
познавательных образов, находящихся в мозгу субъекта, т.е. без 
“удвоения мира”»1.

Презентационизм — это не солипсизм: солипсист отрицает су­
ществование объективной реальности, презентационистже гово­
рит, что объективная реальность и ее чувственный образ — одно и 
то же. Эта точка зрения базируется на аргументе, который во вре­
мена Платона и Аристотеля называли доказательством от знаний: 
если в моем восприятии предмет и его зрительный образ слиты, 
значит, так оно и есть на самом деле. Доказательством от знаний 
пользовался еще Платон при разработке своей теории эйдосов: 
«по доказательствам от знаний эйдосы должны были бы иметься 
для всего, о чем имеется знание»2. Если в душе находится понятие 
«человек», говорящее о человеке вообще, значит, в мире сущест­
вует его эйдос — реальный человек вообще. Метод доказательства 
от знания критиковал еще Аристотель, но в обыденном сознании 
он жив до сих пор и в обосновании презентационизма играет клю­
чевую роль. Именно в соответствии с ним утверждается, что образ 
предмета слит с самим предметом.

— Но это нелепо, дико, иррационально, наконец!
— Все, что хотите. Ноэтотак. Все претензии, так сказать, к Богу.
Презентационизм — это, конечно, философия, но философия

наивная, до критическая. Она — результат детски доверчивого от-

1 Петров С. Op. cit. С. 124.
2 Аристотель. Метафизика. 1079 а / / Он же. Соч. В 4 т. Т. 1. М., 1976.



Г.Д Левин. Проблема истинности восприятия 127

ношения к своим органам чувств. Именно поэтому презентацио- 
низм называют «наивным реализмом», «прямым реализмом», 
«точкой зрения здравого смысла». Он удобен по крайней мере в 
двух отношениях. Во-первых, упрощает философию, устраняет 
пресловутое «удвоение мира», деление его на субъективный и объ­
ективный. Во-вторых, упрощает учение об истине — устраняет из 
него проблему истинности восприятий. Ведь если предмет и его 
зрительный образ — это одно и то же, то говорить об их соответст­
вии или несоответствии друг другу не имеет смысла. В отношении 
соответствия или несоответствия могут находиться лишь нетож­
дественные, нумерически различные объекты1. Презентационизм, 
таким образом, «экономит мышление», что считается аргументом 
в его пользу.

Но за все надо платить. За избавление от «удвоения мира» и от 
проблемы истинности чувственного знания презентационизм за­
платил двумя нелепостями:

1. Если объективно существующий предмет и его чувственный об­
раз -  это одно и то же, значит, с исчезновением чувственного об­
раза предмета должен исчезнуть и предмет. Но этого не происхо­
дит.

2. Получается, что предмет физики совпадаете предметом психоло­
гии: раскаленный кусок металла, существующий «вне черепа», 
совпадает с его зрительным образом, существующим «в черепе».

По этой причине презентационизм -  весьма неустойчивое 
ментальное образование. Под воздействием анализа он превраща­
ется либо в солипсизм, либо в репрезентационизм.

Солипсизм. Для солипсиста вся реальность сводится к субъек­
тивной реальности: существовать — значит быть воспринимае­
мым. Эта точка зрения сохраняет оба достоинства презентацио- 
низма: не «удваивает мир» и снимает проблему истинности вос­
приятия. Ведь вопрос о его истинности имеет смысл, только если 
мы признаем реальность отличного от него предмета, а если пред­
мета нет, то нет и вопроса.

Но в одном отношении солипсизм превосходит презентацио­
низм. По логике презентациониста раскаленный кусок металла 
существует одновременно и в сознании, и вне сознания. Солип­
сист сначала раздваивает образ-предмет на образ и объективно су-

1 Левин Г.Д. Тождество и сходство / /  Вопросы философии. 2005. № 12.



128 Часть I. Логико-методологические проблемы

шествующий предмет, а затем реальность последнего отрицает. 
В итоге он избавляется от нелепого утверждения, что с исчезнове­
нием чувственного образа предмета исчезает и сам объективно су­
ществующий предмет: последний не исчезает просто потому, что 
отсутствует.

Но полностью отмежеваться от трудностей презентационизма 
солипсизму не удается: он наследует от него вторую драматиче­
скую нелепость — тезис о совпадении предмета физики с предме­
том психологии. Раскаленный кусок металла, предмет физики, и 
его зрительный образ, предмет психологии, — это, согласно со­
липсисту и кантианцу, одно и то же.

Махизм. Чтобы посмотреть, как Мах пытается доказать, что 
комплекс ощущений может быть одновременно и физическим, и 
психическим объектом, т.е. предметом и физики, и психологии, 
устраним идущее от В. И. Ленина утверждение, согласно которому 
махизм — это концепция, промежуточная между материализмом и 
солипсизмом. Мах — это последовательный субъективный идеа­
лист. Проблема физического и психического, которую он обсуж­
дает, имеет смысл только для солипсиста.

Для Маха совершенно неприемлема не только идея познавае­
мой объективной реальности, но и «импонирующая сначала, но 
впоследствии признанная чудовищной философская идея вещи в 
себе (непознаваемой и от явлений отличной)»1. По Маху, сущест­
вуют только явления, т.е. комплексы ощущений. Вот как он опи­
сывает ситуацию, в которой «вдруг понял, какую лишнюю роль 
играет “вещь в себе”»2: «В один прекрасный день, когда я гулял на 
лоне природы, весь мир вдруг сразу показался мне одним ком­
плексом взаимно связанных между собой ощущений, а мое Я -  
частью этого комплекса, в которой эти ощущения лишь сильнее 
между собой связаны»3.

Из сказанного видно, что элементы мира, по Маху, нейтраль­
ны вовсе не в том смысле, что существуют одновременно и в субъ­
ективном, и в объективном мире. Никакого объективного мира 
для него нет, есть лишь мир его Я, его ощущений. Только поняв 
это, можно понять невероятной сложности задачу, которую он пе­

1 Мах Э. Анализ ощущений. М., 2005. С. 52-53.
2 Там же. С. 69 (сноска).
3 Там же.



Г.Д. Кевин. Проблема истинности восприятия 129

ред собой ставит: оставаясь солипсистом, объяснить, как ком­
плексы ощущений могут быть одновременно предметом и психо­
логии (что понятно), и физики (что совершенно непонятно). Я ус­
матриваю в постановке этой проблемы методологическую заслугу 
Маха, шаг вперед по сравнению с Кантом, который, по-видимо­
му, не усматривал в этом логически вытекающем из исходных 
принципов его философии совпадении предмета физики с пред­
метом психологии ничего странного. Для выдающегося физика 
Маха доказательство возможности такого совпадения эквива­
лентно доказательству его права заниматься физикой.

Вот знаменитое рассуждение Маха, в котором он пытается 
эту задачу решить: «Цвет есть физический объект, если мы обра­
щаем, например, внимание на зависимость (т.е. отношение. — 
Г.Л.) его от освещающего его источника света (других цветов, 
теплоты, пространства и т.д.). Но если мы обращаем внимание на 
зависимость (снова отношение. — Г.Л.) его от сетчатки... перед 
нами психологический объект, ощущение. Различно в этих двух 
случаях не содержание, а направление исследования»! (курсив 
мой. — Г.Л.).

Выражу последнее, несколько хитроватое предложение на 
языке философской теории отношений: согласно Маху, физиче­
ский объект отличается от психического не внутренним содержа­
нием, а только отношением к другому объекту. С материалистиче­
ской точки зрения это бессмыслица: физический объект отлича­
ется от психического не только местоположением (первый 
существует в объективной, а второй — в субъективной реально­
сти), но и субстратом: физический объект материален, веществен, 
психический -  идеален, духовен; физический объект — предмет, 
например мозг, психический — его свойство. С точки же зрения 
Маха, по внутреннему содержанию физический и психический 
объект неразличимы: и то, и другое — комплексы ощущений. В его 
примере цвет — это комплекс ощущений, который одновременно, 
но в разных отношениях выступает и как физический, и как пси­
хический объект — точно так же, как одна и та же женщина одно­
временно, но в разных отношениях является и матерью, и до­
черью. В абстракции от отношений к другим комплексам ощуще- 1

1 Там же. С. 60. Судя по всему, именно эту идею заимствовал А. Эйнштейн у 
Маха при создании теории относительности: понятия «пространство» и «время», 
считавшиеся до него абсолютными, он истолковал как относительные.



130 Часть  I. Логико-методологические проблемы

ний цвет так же нейтрален, как женщина, рассматриваемая в 
абстракции от ее отношений к своим родителям и детям. Это и 
есть вся теория нейтральных элементов мира.

Отсюда следует, что основная идея махизма вытекает отнюдь 
не из тонкостей его психологических и физических изысканий, а 
из его трактовки исходных принципов философской теории отно­
шений. При чисто умозрительном подходе его идея выглядит про­
стой и естественной: если мы можем «превратить» женщину из 
матери в дочь, меняя лишь отношение, в котором она рассматри­
вается, то почему бы тем же способом не «превратить» комплекс 
ощущений из психического объекта в физический, просто меняя 
отношение, в котором он рассматривается?

Это довольно сложный вопрос. В нем путался даже Платон. 
Б. Рассел пишет по этому поводу: «Платон постоянно испытывает 
затруднения из-за непонимания относительных понятий. Он счи­
тает, что если А больше, чем В, и меньше, чем С, то А является од­
новременно и большим, и малым, что представляется ему проти­
воречием. Такие затруднения представляют собой детскую бо­
лезнь философии»1.

Трактовка относительных понятий как абсолютных действи­
тельно детская болезнь: ребенок протестует, когда его мать назы­
вают дочерью. Мах совершает противоположную ошибку: он аб­
солютные понятия «физический объект» и «психический объект» 
пытается истолковать как относительные. Он напоминает ребен­
ка, который, поняв, что мать может быть одновременно и до­
черью, решил, что мужчина тоже может быть одновременно жен­
щиной и наоборот. Профессиональная философия избавилась от 
обеих этих детских ошибок много веков назад. Но Мах пришел в 
философию из физики и повторил филогенез в онтогенезе. Пла­
тон относительные понятия «большой» и «малый» принимал за 
абсолютные, Мах — абсолютные понятия «физический объект» и 
«психический объект» — за относительные. Чтобы показать не­
правомерность этого приема, нужно сказать несколько слов о раз­
нице между абсолютными и относительными понятиями.

Абсолютное понятие характеризует свой предмет через его 
внутреннее содержание — то, которое остается, если абстрагиро­
ваться от всех его отношений к другим предметам: «квадрат», «де-

1 Рассел Б. История западной философии. Новосибирск, 1997. С. 134-135.



рево», «женщина» и т.д.1 Относительное понятие, наоборот, ха­
рактеризует свой предмет через его отношения к другим предме­
там: «мать», «дочь», «полезный», «вредный», «большой», «малый» 
и т.д. Закон противоречия запрещает применять противополож­
ные абсолютные понятия к одному и тому же предмету: квадрат 
нельзя назвать круглым, деревянный предмет — железным, жен­
щину — мужчиной и т.д.2 На относительные понятия этот запрет 
не распространяется: большое можно назвать малым, мать — до­
черью и т.д., лишь изменив аспект рассмотрения. Значит, если аб­
солютные понятия «физический объект» и «психический объект» 
истолковать как относительные, их можно применять одновре­
менно к одному и тому же объекту, например комплексу ощуще­
ний. Итак: можно ли, изменив лишь аспект рассмотрения, физиче­
ский объект «превратить» в психический ?

Назовем утвердительный ответ на этот вопрос тезисом Маха и 
обсудим его. Один из принципов научной дискуссии гласит: тезис 
доказывает тот, кто его выдвигает. Доказательство (и опроверже­
ние) тезиса Маха требует апелляции к довольно глубоким разде­
лам философской теории отношений. Однако ничего, кроме при­
веденного выше примера, Мах в защиту своего тезиса не приво­
дит. Но эмпирический пример сам по себе не может служить 
доказательством теоретического положения. Маху ли этого не 
знать? Его еще можно было бы как-то понять, если бы он стоял на 
позициях презентационизма, т.е. утверждал, что зрительный об­
раз физического объекта, например бифштекса, — это состоящая 
из ощущений «оболочка», внутри которой находится сам биф­
штекс. Но Мах солипсист, ведь он «понял, какую лишнюю роль 
играет “вещь в себе”». У него оболочка, состоящая из ощущений, 
пуста. С ней мог бы успешно экспериментировать психолог. Но я 
искренне не понимаю, как ее можно поджарить на сковородке.

Я мог бы, опираясь на философскую теорию отношений3, де­
тально показать, что из теоретического анализа примера Маха 
следует не доказательство, а опровержение его тезиса. Ощущения

1 Чистые абсолютные и относительные понятия встречаются редко. Большин­
ствосовременных понятий - э т о  симбиоз тех и других. Ноя рассматриваю пробле­
му в чистом виде.

2 Имеются в виду не смешанные, а чистые объекты.
3 См.: Левин Г.Д. Категория «отношение» (критический анализ концепций). 

Деп. в ИНИОН № 29677 1987. 9 п.л.

ГЛ Левин. Проблема истинности восприятия 131



132 Часть I. Логико-методологические проблемы

и комплексы ощущений — это предмет психологии и только пси­
хологии, следовательно, солипсисты и кантианцы занимаются 
физикой в противоречии со своими исходными философскими 
принципами. Но это увело бы нас в сторону, и поэтому я восполь­
зуюсь своим правом оппонента исключить недоказанный тезис из 
рассмотрения. Но подчеркну: заслугой Маха является постановка 
вопроса, ответом на который является его тезис. Не исключено, 
что этот вопрос приходил в голову и более опытным солипсистам 
и кантианцам, но те сочли за благо о нем умолчать.

Итак, я начал с безусловного признания того психологическо­
го факта, что в нашем сознании предмет и его чувственный образ 
слиты, выступают как одна сущность, и рассмотрел три попытки 
философски осмыслить этот факт: презентационизм, солипсизм, 
включая его разновидность — махизм, и, мимоходом, кантианст­
во. Было показано, что все три концепции сталкиваются с трудно­
стями, неразрешимыми на основе их исходных принципов. Рас­
смотрим теперь, как эти трудности преодолеваются на основе 
концепции, противоположной и презентационизму, и солипсиз­
му, и кантианству.

Репрезентационизм. Если презентационизм и солипсизм исхо­
дят из бесспорного психологического факта совпадения в нашем 
субъективном мире чувственного образа предмета с самим пред­
метом, то репрезентационизм основан на не менее очевидном, с 
точки зрения здравого смысла, факте: предмет не исчезает, когда 
я перестаю его воспринимать. Следовательно, чувственный образ 
предмета не тождествен ему, он его не презентирует, а репрезен­
тирует. «Репрезентационистскими в узком смысле, — пишет С. Пет­
ров, — являются теории, согласно которым субъект всегда познает 
непосредственно только свои собственные идеи-образы и по ним 
может самое большее судить о внешнем мире или предполагать 
его существование»1.

Раздваивая предмет-образ на предмет и образ, репрезентацио­
низм «удваивает» мир и снимает тем самым обе трудности презен- 
тационизма: поскольку предмет и его чувственный образ -  не од­
но и то же, постольку с исчезновением образа сам предмет не ис­
чезает; по этой же причине предмет физики не тождествен 
предмету психологии.

1 Петров С. Op. cit. С. 124.



Г.Д. Левин. Проблема истинности восприятия 133

Однако за все надо платить. За избавление от трудностей пре- 
зентационизма, солипсизма и кантианства репрезентационизм 
расплачивается возникновением сразу трех трудностей, которые 
как раз и вынудили его первоначальных сторонников отказаться 
от него и перейти в солипсизм или кантианство. Первая нам уже 
знакома: репрезентационизм противоречит очевидности — бес­
спорному факту слитности в нашем восприятии предмета и его 
чувственного образа. Попытка защитить его отрицанием или за­
малчиванием этого факта антинаучна.

Вторая трудность тоже широко известна: репрезентационизм 
критикуют за «удвоение мира», деление его на субъективный и 
объективный. С точки зрения оппонентов это удвоение имеет ха­
рактер парадокса. Честно говоря, я не понимаю почему. Конечно, 
раздвоение реальности на объективную и субъективную усложня­
ет задачу ее исследования: все было бы проще, если бы объектив­
ная реальность была слита с субъективной или вовсе отсутствова­
ла. Но ведь и часы ходили бы быстрее, если удалить маятник. А что 
делать, если действительность фактически, вопреки нашим поже­
ланиям, все-таки «раздвоена»? В чем вина того, кто признает этот 
факт? И в чем заслуга того, кто его отрицает? Ведь задача учено­
го -  не придумать словесную игру с предельно простыми правила­
ми, а предельно просто описать реальность.

Из «удвоения мира» с логической необходимостью вытекает 
вопрос, от которого так счастливо избавились и презентацио- 
низм, и солипсизм, и кантианство: как возможна истинность вос­
приятия? Ведь если предмет и его чувственный образ — не одно и 
то же, значит, образ может как соответствовать, так и не соответст­
вовать своему предмету. Сторонника классической теории исти­
ны эта реанимация старой проблемы не может не радовать: зна­
чит, эта теория универсальна, значит, ее можно распространить и 
на чувственное познание.

Из трех перечисленных трудностей главной является, конеч­
но, первая. Не случайно многие сторонники репрезентационизма 
опускаются до ее замалчивания или отрицания. Подчеркну еще 
раз: чтобы доказать свое право считаться научной концепцией, 
репрезентационизм обязан не только признать, но и объяснить на 
основе своих исходных принципов факт иллюзорного совпадения 
восприятия с его предметом. Для решения этой задачи в репрезен­
тационизм нужно ввести идею интервала, разрабатываемую в оте­
чественной литературе Ф.В. Лазаревым и М.М. Новоселовым.



134 Часть I. Логико-методологические проблемы

Интервальная теория соответствия. Чтобы показать, что эта 
идея — не доморощенная (ведь в своем отечестве нет пророков), 
подойдем к ней несколько издалека — от философского понятия 
меры. Мера — это интервал, в границах которого объект, изменя­
ясь количественно, сохраняет свое качество. Хрестоматийный 
пример меры — интервал температур от нуля до ста градусов: внут­
ри него вода остается жидкостью. Из онтологического понятия ме­
ры выводится аксиологическое понятие нормы: это интервал, в 
границах которого объект, изменяясь количественно, остается 
ценностью, т.е. сохраняет способность удовлетворять человече­
скую потребность. Например, в интервале от нуля до ста градусов 
вода сохраняет способность охлаждать двигатель.

Понятие меры универсально, оно применимо в анализе не 
только природных и социальных процессов, но и процесса позна­
ния. Здесь она выступает в нескольких формах, в том числе и как 
интервал, в границах которого допустимо осознанное отступле­
ние нашего знания от зеркального соответствия своему предмету, 
например трактовка класса предметов как одного «предмета вооб­
ще» (человека вообще), признака -  как самостоятельно сущест­
вующего в пространстве и времени и т.д. Но для этого необходимо 
выполнить три условия: 1) задать интервал, в границах которого 
использование такого «искаженного» знания не ведет к ошибкам; 
2) сформулировать правила вхождения в этот интервал и 3) задать 
правила выхода из него. Впервые в отечественной литературе эту 
мысль высказала С.А. Яновская применительно, правда, лишь к 
абстракциям1. Ф.В. Лазарев и М.М. Новоселов придали этой идее 
общегносеологический смысл. Именно им принадлежит термин 
«интервальный подход»2. Я считаю эту идею чрезвычайно эври- 
стичной и потому неоднократно использовал ее в своих работах3. 
Здесь я хочу с ее помощью показать, что существуют границы, в ко­

1 Яновская С.А. Проблема введения и исключения абстракций более высоких 
(чем первый) порядков / /  Она же: Методологические проблемы науки. М., 1972. 
С. 235-242.

2 Я излагаю здесь интервальный подход так, как я понял из личных бесед с его 
авторами. В своих последних работах они трактуют его несколько иначе. См., на­
пример: Новоселов М .М . Абстракция в лабиринтах познания. Логический анализ. 
М., 2005. Гл. 2; Лазарев Ф.В., Лебедев С.А. Проблема истины в социально-гума­
нитарных науках: интервальный подход / /  Вопросы философии. 2005, № 10. 
С. 95-115.

3 См., например: Левин Г.Д. Проблема универсалий. Современный взгляд. М., 2005.



Г.Д. Кевин. Проблема истинности восприятия 135

торых отождествление чувственного образа предмета с самим 
предметом лишь упрощает исследование и при выходе за которые 
превращается в грубую ошибку.

Начну с аналогии. Диспетчер аэропорта видит самолеты, по­
летом которых руководит, на экране монитора. Его задача — «пе­
ревести» эту телевизионную картину в картину реального положе­
ния дел. Это очень сложная задача. Когда диспетчер эту способ­
ность из-за усталости теряет, его тут же заменяют.

Предмет отражается на сетчатке глаза примерно так же, как и 
самолет на экране монитора. В принципе животное могло бы на 
основе этой картинки ориентироваться в реальном мире так же, 
как диспетчер — в обстановке над аэропортом. Но природа за мил­
лионы лет до человека решила задачу, к которой современная нау­
ка даже не приступала: позволила животному видеть не образ 
предмета, а сам предмет. Ясно, что это иллюзия, ясно, что зри­
тельный образ предмета находится в мозгу, а предмет — вне мозга. 
Но именно эта иллюзия позволяет кошке вцепляться не в свои 
глаза, а в мышь. Поистине это ложь во спасение. Философы к 
столь щедрому подарку природы были явно не готовы. Им легче 
поверить, что объективно существующий предмет на самом деле 
слит со своим зрительным образом, или вообще отрицать реаль­
ность этого предмета, чем допустить, что природе задолго до появ­
ления человека удалось решить эту фантастическую по сложности 
техническую задачу. И именно неверие в возможность ее решения 
лежит в основе и презентационизма, и солипсизма, и кантианства. 
Вообще «иллюзии» играют в нашей жизни значительно большую 
роль, чем принято думать, и многие философские заблуждения 
проистекают из нежелания признать это.

Итак, условимся строго различать психологический факт пре- 
зентационистского восприятия предмета и презентационизм как 
философскую интерпретацию этого факта. Интервал, в котором 
презентационистское восприятие предмета оправданно, задан са­
мими органами чувств: пока я непосредственно воспринимаю 
предмет, отождествление с ним его восприятия не ведет к ошиб­
кам. За границами этого интервала правила игры меняются. Если 
бы я не сменил их, я обязан был бы утверждать, что с исчезновени­
ем зрительного образа предмета исчезает и сам предмет. Этот вы­
вод — настоящая мука для презентациониста и солипсиста, кото­
рые стремятся сохранить верность презентационизму и за грани­



136 Часть I. Логико-методологические проблемы

цами интервала презентации, т.е., философски выражаясь, за 
границами меры. Интервальная теория соответствия предельно 
просто избавляется от этого вывода: в границах интервала вопрос, 
исчезает ли предмет, когда я перестаю его видеть, не актуален 
(ведь непосредственное восприятие предмета является условием 
презентационистского взгляда на него), а за границами интервала 
я презентационизм не исповедую и ответственности за логиче­
ские следствия из него не несу. Итак, пока я вижу предмет, -  я 
презентационист, а как только перестаю его видеть — превраща­
юсь по отношению к нему в репрезентациониста. Например, ко­
гда я вижу стул, я по отношению к нему презентационист. Но как 
только я отворачиваюсь от него и обращаюсь к столу, я по отноше­
нию к стулу уже репрезентационист: я убежден, что он реально 
существует вне моего сознания и независимо от него. Причем уп­
рекать меня в логической непоследовательности нет оснований. 
Переходя от презентационистского видения предмета к репрезен- 
тационистскому, я меняю интервал. Нельзя же сохранять вер­
ность правилам игры в вист, садясь за покер.

Еще раз: достоинство интервального подхода не столько в том, 
что он «разрешает» руководствоваться иллюзией в практических 
действиях с реальным предметом, сколько в том, что он указывает 
границы, за которыми от этой практики необходимо немедленно 
отказаться. Именно игнорирование этой границы породило и 
презентационизм, и кантианство, и солипсизм, включая махизм. 
Именно отсутствие интервального подхода помешало Маху ре­
шить проблему физического и психического. Ведь исходит-то он 
из бесспорного факта: цвет как предмет физики в акте непосред­
ственного зрительного восприятия на самом деле иллюзорно слит 
со своим зрительным образом, предметом психологии. Проблемы 
начинаются при философской интерпретации этого бесспорного 
факта. Мах не учитывает, что такое слияние правомерно лишь в 
интервале непосредственного восприятия предмета, а за его гра­
ницами предмет и его зрительный образ воспринимаются как 
сущности, различающиеся субстратно и принадлежащие к раз­
ным мирам: первый — к объективному, второй — к субъективному.

По своей методологической сути интервальный подход близок 
к принципу дополнительности Н. Бора: презентационистское и 
репрезентационистское восприятия мира так же дополняют друг 
друга, как корпускулярная и волновая теории света, при условии,



Г.Д. Кевин. Проблема истинности восприятия 137

что строго указаны гранцы, в которых они используются. Но у ин­
тервального подхода есть и принципиальное отличие от принципа 
дополнительности: согласно Бору, обе теории света истинны в 
одинаковой степени. Согласно же интервальному подходу, исти­
ну содержит лишь репрезентационизм. Презентационизм прини­
мает кажимость за реальность и потому оправдан лишь в узких 
границах непосредственного чувственного восприятия. На роль 
универсальной теории чувственного знания он непригоден.

* * *

В основе статьи лежит признание фундаментального психоло­
гического факта: субъективно чувственный образ предмета слит с 
самим предметом, они выступают как одна сущность и различа­
ются позднее, в результате размышления. Отрицание этого факта 
лишает дальнейшее обсуждение вопроса об истинности воспри­
ятий всякого смысла. Методологической основой его обсуждения 
является различение презентационистского восприятия предмета 
как факта и презентационизма как философской интерпретации 
этого факта. В рамках трех таких интерпретаций: презентациониз­
ма, солипсизма и кантианства проблема истинности восприятий 
теряет смысл. Она восстанавливается в рамках четвертой, репре- 
зентационистской интерпретации, согласно которой предмет и 
его чувственный образ являются нумерически различными сущ­
ностями, но есть интервал, в границах которого их иллюзорное 
совпадение оказывается «ложью во спасение»: не только не ведет к 
ошибкам на практике, но и существенно упрощает как познава­
тельную, так и практическую деятельность. При выходе же за эти 
границы животные и люди интуитивно переходят к репрезента- 
ционистскому восприятию мира, основанному на убеждении, что 
на самом деле предмет и его чувственный образ — разные сущно­
сти и, следовательно, не воспринимаемые в данный момент пред­
меты продолжают реально существовать. Интервальный презен­
тационизм не только реанимирует проблему истинности чувст­
венного восприятия, но и конкретизирует ее в вопросе: как 
возможно соответствие чувственного восприятия своему предме­
ту, если в нашем сознании они слиты, выступают как одна сущ­
ность?



А.М. Анисов

О понятии реальной истины

Существуют вопросы столь важные для многих мыслящих лю­
дей, что никакие определенные ответы не в состоянии их удовле­
творить. Вопрос об истине из этого числа. Чтб бы конкретное ни 
говорилось по поводу истины, такой человек неизбежно будет 
разочарован. Но парадоксальным образом и отказаться отданно­
го вопроса он не может, поскольку не в состоянии жить без поиска 
истины. В этих обстоятельствах проблема истины (с маленькой 
буквы) превращается в проблему Истины (с большой буквы). Ис­
тина — это Тайна, которую смертному не суждено разгадать. Это 
недостижимый Абсолют, заоблачный Идеал, неизъяснимый и не­
выразимый на человеческом языке. Подобно слепцам из притчи о 
слоне, мы блуждаем во тьме заблуждений, пытаясь совершить не­
возможное: из недостоверных, отрывочных и даже ошибочных 
представлений сложить Истинную картину мира.

Здесь отстаивается противоположная позиция и обсуждается 
не вопрос об Истине, а проблема истины, которая хотя и относит­
ся к так называемым вечным проблемам, отнюдь не остается со­
вершенно непостижимой. Конечно, полного и окончательного 
решения тут нет и быть не может. Но, как мы постараемся пока­
зать, ушедшее столетие ознаменовалось решительным продвиже­
нием в понимании природы истины и построением строгих науч­
ных теорий истины. Эти достижения, однако, либо недостаточно 
известны, либо трактуются неправильно. Кроме того,они не толь­
ко не покрывают все аспекты проблемы, но и упускают из виду не­
которые вопросы, без которых адекватная теория истины невоз­
можна. Так, в современных строгих теориях истины упущен 
вопрос о реальности, что приводит к усеченному и потому непол­
ноценному понятию истины. Мы намереваемся хотя бы кратко 
исследовать данный вопрос не на уровне метафор, а в соответст­
вии с уже достигнутой на сегодняшний день степенью научной 
строгости и точности анализа проблемы истины.

В чем же состоит проблема истины? В Евангелии от Иоанна 
повествуется, как допрашиваемый Пилатом Иисус говорит, что

© Анисов А.М., 2010



AM. Анисов. О понятии реальной истины 139

он «пришел в мир, чтобы свидетельствовать об истине». Но в ответ 
на законный вопрос Пилата «Чтб есть истина?» Иисус не смог ни­
чего сказать (Иоан. 18. 37, 38). Между тем примерно за 400 лет до 
возникновения христианства краткий ответ был дан Платоном: 
«тот, кто говорит о вещах в соответствии с тем, каковы они есть, 
говорит истину,тотже, кто говорито них иначе, лжет»1. Это была, 
по-видимому, первая явная формулировка основной идеи класси­
ческой концепции истины, согласно которой истина заключается 
в соответствии высказываний и реальности. Но в каком смысле 
высказывания, нами произносимые или записываемые, могут со­
ответствовать или не соответствовать независимо от нас сущест­
вующей реальности? Как в принципе возможно соответствие слов 
и вещей, коль скоро слова и вещи столь различны по своей сути? 
На подобные вопросы пытался отвечать уже Платон, а за ним 
многие поколения мыслителей (начиная с Аристотеля, который 
также стоял у истоков классической концепции истины), но до 
сих пор удовлетворительного решения найдено не было. Вопрос 
об истине как соответствии оказался слишком сложным.

Не все чувствуют эту сложность. Многие философы беззавет­
но верят в то, что в целом проблема истины уже решена в рамках 
классической концепции и остались только некоторые частные 
открытые вопросы. Для них фразы типа «истина есть соответствие 
мыслей действительности», «реальность копируется в ощущениях 
и представлениях», «истинное познание является отражением ми­
ра вне нас» и т.п. звучат почти как заклинания, волшебным обра­
зом, но не понятно как соединяющие идеальное и материальное, 
психическое и физическое. Есть также немало философов, кото­
рые считают классическую теорию истины или ошибочной, или 
совершенно невразумительной, приходя в результате к некласси­
ческим представлениям об истине. Спектр неклассических пред­
ставлений не так уж и широк, хотя простирается он от фактиче­
ского отрицания идеи истины до ее абсолютизации. Фаллибили- 
сты настаивают на том, что все наши идеи и теории так или иначе 
ложны и поэтому истинного знания нет вообще. В противополож­
ную крайность впадают приверженцы существования некласси­
ческой Абсолютной истины. По их мнению, вопрос «что есть ис­
тина?» неправильно поставлен: «Истина, оказывается, есть не

1 Платон. Кратил. 385Ь //С обр. соч. В 4 т. Т. 1. М., 1990.



140 Часть I. Логи кометодологические проблемы

что, а Кто. Истина есть духовное, разумное, благое, личностное 
Существо, а не человеческое состояние или мысль, логический 
вывод, теоретическая абстракция, материальный объект...»1 Про­
межуточную позицию между фаллибилистами и абсолютистами 
занимают сторонники прагматистской (истина как практически 
полезное знание) и когерентной (истина как самосогласован­
ность высказываний) концепций истины. Вот, по сути, и все. Ос­
тальные направления, сколь бы пышно они ни назывались, в той 
или иной мере стягиваются к уже названным. Да и эти названные 
отнюдь не независимы. Так, прагматизм тяготеет к фаллибилизму 
(недаром основатель прагматизма Ч. Пирс одновременно счита­
ется основателем фаллибилизма), а когерентизм совместим с 
классикой (например, И. Кант, по современным оценкам, разви­
вал когерентизм, но следуя классической концепции; кроме того, 
кто же будет спорить, что истинное знание о чем-либо всегда са­
мосогласованно?).

В предыдущем абзаце концепции истины различались в зави­
симости от содержания, которое вкладывалось в понятие «исти­
на». Концепции истины можно выделять и по используемым ме­
тодам исследования. Поскольку истину нельзя изучать эмпири­
чески, путем наблюдений, измерений и экспериментов (ведь это 
же не вещь среди вещей), постольку эти методы неизбежно оказы­
ваются теоретическими. Чтобы не утонуть в многообразии фило­
софских методологий, сведем их к двум группам. В первую группу 
попадут учения, методы которых сформулированы на естествен­
ном языке. Вторую группу образуют теории, использующие мето­
ды дедуктивных наук — логики и математики. Мы намерены игно­
рировать здесь учения первой группы (диалектику, герменевтику, 
феноменологию и т.д.) ввиду органически присущей им образно­
сти и метафоричности, неточности и неясности, двусмысленно­
сти и даже парадоксальности — ведь все перечисленные недостат­
ки присущи естественному языку как таковому. Пытаться создать 
теорию истины на естественном языке — все равно что пытаться 
выковать меч из пластилина. Между тем проблема истины требует 
четкой постановки и определенного решения. В этом отношении 
она не исключение. Скажем, проблему бесконечности сейчас 
просто бессмысленно пытаться ставить и решать, не принимая во

1 Осипов А.И. Путь разума в поисках истины. 4-е иад. М., 2002. Гл. 4.



AM. Анисов. О понятии реальной истины 141

внимание существующих математических теорий бесконечности. 
Ситуация с проблемой истины аналогична. Если бы не было инте­
ресных и глубоких дедуктивных теорий истины, тогда пришлось 
бы довольствоваться естественным языком. Но в том-то и дело, 
что такие строгие теории теперь есть.

Речь идет о теориях истины, строящихся при помощи методов 
современной символической или математической логики. Их в 
свою очередь также можно разбить на две группы. Во-первых, это 
теории, в которых понятие истины охарактеризовано синтаксиче­
скими средствами. Это формальные аксиоматические теории ис­
тины1. Во-вторых, это семантические теории истины. Среди пер­
вых ни одна теория не получила широкой известности, тогда как 
среди вторых имеется, можно сказать, каноническая теория — се­
мантическая теория истины Альфреда Тарского2. Мы будем сле­
довать основной линии Тарского, считая его теорию лучшей из 
всех созданных когда-либо строгих теорий истины. У нее есть су­
щественные недостатки, которые подлежат исправлению не за 
счет устранения теории, а путем ее надлежащего расширения — в 
первую очередь необходимо добавить туда отсутствующее поня­
тие объективной реальности.

Концепция Тарского часто воспринимается неверно, и пово­
ды для этого иногда давал сам создатель семантической теории ис­
тины. Ограничимся одним примером. Возьмем какое-либо вы­
сказывание А. Будет это высказывание истинным или нет? Пусть 
А есть «Снег бел». В этом случае истинно, что «Снег бел», тогда и 
только тогда, когда снег бел. Это знаменитый пример Тарского и, 
прямо скажем, весьма неудачный. Скольких людей он заставил 
пойти по неправильному пути! Несмотря на все последующие 
разъяснения автора, что это не определение истины, а лишь след­
ствие из него и т.д., многие пребывают в убеждении, что суть се­
мантической теории в том, что кавычковое имя высказывания в 
левой части эквиваленции заменяется самим высказыванием в

1 См., например: Павлов С.А. Логика с операторами истинности и ложности. 
М., 2004.

2 Тарский А. Понятие истины в языках дедуктивных наук / /  Философия и логи­
ка Львове ко-Варшавской школы. М., 1999. С. 19-156. Популярное изложение 
дано, например, в работе: Тарский А. Семантическая концепция истины и основа­
ния семантики //Аналитическая философия: становление и развитие: антология. 
М., 1998. С. 90-129.



142 Часть  I. Логико-методологические проблемы

правой ее части. Но тогда ничего, кроме самих предложений и их 
имен, для определения предиката истинности не нужно! Где уж 
тут вести речь об истине как каком-то соответствии внелингвис- 
тической реальности...

Еще одна неудачная особенность данного примера состоит в 
том, что смысл высказывания «Снег бел» не ясен. Ведь это выска­
зывание естественного языка, требующее перевода на язык логи­
ки. Чтобы осуществить перевод, нужно сообразить, что термин 
«Снег» — не имя собственное. Лишь обладающий необычайно 
раскованным воображением человек может думать, что термин 
«Снег» является именем некоторого индивида, которому преди- 
цируется свойство «Бел». На самом деле оба эти термина являются 
свойствами, т.е. сингулярными предикатами, ктому же соединен­
ными условной связью. Так что адекватный перевод с естествен­
ного языка на язык первопорядковой логики выглядит так:

Для любого х, если х  — Снег, то х  — Бел;

Ѵх(Снег(х) -> Бел(х)).
Уже по причине сложности логической структуры данного вы­

сказывания оно не подходит на роль подходящего исходного при­
мера. Но все же: что должно стоять в правой части определяющей 
истину эквиваленции (обозначаемой далее через <=>) после пере­
вода? Может быть, для кого-то итоговая эквиваленция будет вы­
глядеть так:

Истинно Ѵх(Снег(х) -> Бел(х)) <=> Ѵх(Снег(х) -> Бел(х)).
Но это не соответствует подходу Тарского (во всяком случае в 

его итоговом варианте). Согласно этому подходу, во-первых, тре­
буется найти некоторое непустое множество объектов U, которое, 
вообще говоря, совершенно не обязано быть множеством линг­
вистических объектов. Напротив, и само это множество, и при­
надлежащие ему объекты, как правило, не являются объектами 
языка. В общем случае это внелингвистические сущности. Затем, 
во-вторых, надо ввести функцию интерпретации / , которая сингу­
лярным терминам «Снег» и «Бел» сопоставит некоторые подмно­
жества множества U. В-третьих, необходимо убедиться, что нали­
чествует теоретико-множественное включение /(Снег) с  /(Бел). 
В итоге имеем:



AM. Анисов. О понятии реальной истины 143

Истинно Ѵх(Снег(х) -» Бел(х))«  /(Снег) с  /(Бел).
А если неверно, что /(Снег) с  /(Бел)? Тогда можно воспользо­

ваться предикатом ложности и записать:

Ложно Ѵх(Снег(л:) -> Бел(х)) <=> (/(Снег) сх /(Бел)).
Таким образом, в левой части эквиваленции <=> стоит оценивае­

мое на предмет истинности или ложности высказывание на языке 
логики, а в правой — перевод этого высказывания во внелингвистине- 
скую (семантическую) структуру. Это, так сказать, второй перевод 
или перевод перевода: первый перевод — это перевод с естественного 
языка на язык логики, а второй перевод -  перевод полученной логи­
ческой синтаксической конструкции во внелингвистическую струк­
туру. Оба перевода необходимы. Один из принципиальных тезисов 
Тарского состоял в отрицании возможности дать строгое определе­
ние понятия истины непосредственно для высказываний естествен­
ного языка. Но главное его достижение -  открытие семантических 
процедур соотнесения переведенных на логический язык высказы­
ваний и внелингвистических структур. Детальное описание упомя­
нутых процедур технически довольно сложно, но для понимания 
дальнейшего достаточно просто помнить об их существовании.

Итак, несомненно, что семантическая теория истины опреде­
ляет истину через соотношение лингвистических и внелингвисти­
ческих структур. Но достаточно ли этого обстоятельства, чтобы 
признать рассматриваемую теорию уточненным вариантом клас­
сической или, как некоторые ее предпочитают называть, коррес­
пондентской концепции истины? Сам Тарский всегда настаивал на 
«классическом» происхождении своей теории истины. Это вызы­
вало и вызывает возражения. Одним из источников критики явля­
ется явно или неявно идея истины как результата соотнесения вы­
сказывания именно с реальностью, как она существует сама по се­
бе, а не с чем-то иным. Предварительная постановка проблемы в 
этой связи может быть сформулирована так. Следует ли отождеств­
лять два утверждения:

Истина состоит в соответствии высказывания
с внелингвистическим положением дел; (1)

Истина состоит в соответствии высказывания
с объективной реальностью? (2)



144 Часть I. Логико-методологические проблемы

По Тарскому выходит, что (1) и (2) выражают (хотя и крайне 
неточно) одно и то же. Для нас это далеко не одно и то же. Вернем­
ся к примеру со снегом. Бел он все-таки или не бел? Имеет место 
включение І(Снег) <z /(Бел) или верно обратное /(Снег) <х /(Бел)? 
Совершенно очевидно, что ответ на поставленный вопрос зависит 
как от исходного универсума рассуждений U, так и от функции 
интерпретации /. А оба этих компонента можно выбирать в поис­
тине неограниченном диапазоне. Короче говоря, истинность или 
ложность некоторого высказывания А определяется в общем слу­
чае не тем, обладает оно или не обладает свойством «быть истин­
ным», а тем, на какой области объектов и как именно мы его ин­
терпретируем, короче, зависит от структуры S вида <U,J>. Это оз­
начает, что «быть истинным» является сингулярным предикатом 
или свойством лишь в том случае, когда структура S фиксирована. 
В общей ситуации в семантической теории истины имеем не свой­
ство, а бинарное отношение «быть истинным»:

Высказывание А истинно в структуре S.
Таким образом, вопреки широко распространенному заблуж­

дению предикат истины является не свойством предложений, а 
бинарным отношением между высказываниями и внелингвистиче- 
скими структурами, которое можно записать в еще одной форме 
как Истинно (A, S).

Может ли S  = <U, />  представлять реальность? В принципе 
ничего не мешает в качестве Uвзять какое-либо множество физи­
ческих объектов и проинтерпретировать посредством /  высказы­
вание А на этом множестве. Именно такую возможность имел в 
виду Тарский, когда говорил о применимости своей теории к эм­
пирическим наукам и тем самым к физической реальности. Одна­
ко все не так просто. Рассмотрим следующий контрпример. Пусть 
U — некоторое непустое множество реальных женщин. Возьмем 
высказывание «Жанна д ’Арк — ведьма». Первый перевод дает 
Ведьма (Жанна д ’Арк), т.е. утверждение о том, что объект по име­
ни «Жанна д ’Арк» обладает свойством «быть ведьмой». Обозна­
чим результат перевода буквой А. Спрашивается, А истинно или 
ложно в ІЛ Отвечать рано, так как по процедуре Тарского мы вна­
чале должны построить функцию интерпретации /. Эта функция 
сопоставит свойству «ведьма» подмножество U: /(Ведьма) с  U. Ну 
и что это за подмножество? Одни скажут, что это непременно пус-



AM. Анисов. О понятии реальной истины 145

тое подмножество, поскольку в реальности ведьм не бывает, а дру­
гие возразят, что обязательно не пустое, ибо ведьмы в действи­
тельности все же встречаются. Теория Тарского разрешает вы­
брать любую из этих возможностей произвольно. Таким образом, 
то обстоятельство, что U— множество реальных женщин, никак не 
влияет на решение вопроса о том, существуют среди них ведьмы 
или не существуют. Еще хуже дела обстоят с интерпретацией име­
ни Жанна д ’Арк. Каноническая теория истины Тарского требует 
выбора какой-либо конкретной женщины из U на роль Жанны 
д’Арк, даже если в действительности Жанны в t /нет!

Получается, что никакого отношения к реальности процедура 
определения истины по Тарскому не имеет, даже если высказыва­
ния интерпретируются на действительно существующих объек­
тах. Во избежание недоразумений отметим, что теория истины не 
должна отвечать на конкретные вопросы о существовании чего бы 
то ни было, типа вопроса о том, существуют ведьмы или не суще­
ствуют. Но адекватная теория реальной истины обязана описать 
такую процедуру соотнесения высказывания и реальности, в ко­
торой истинностная оценка высказывания определяется одно­
значно, а не произвольно. Ведь мы предполагаем, что в реальности 
либо Жанна д ’Арк ведьма (и тогда А истинно), либо это не так (и 
тогда А ложно) и что верна ровно одна из альтернатив. Теория же 
позволяет выбрать обе альтернативы сразу: для любого непустого 
множества Uвсегда можно выбрать S =  < U, J> и S ' = < U, J’> такие, 
что А истинно вб ’и/І ложно в S'. Стало быть, второй перевод (пере­
вод в семантическую структуру) принципиально не однозначен.

Теория Тарского, таким образом, не отличает реальное от не­
реального. Исправить этот порок мы предлагаем путем введения 
понятия объективной реальности в теорию истины. Тут можно 
предвидеть самые решительные возражения. Реальность на то и 
реальность, что ее никакими способами нельзя превратить в зна­
ние, в понятие или вообще во что-либо психическое или идеаль­
ное. Позволим себе не согласиться с этим. Коль скоро у нас есть 
теории познания мира вне нас, значит в них есть и понятие о таком 
мире. Другое дело, что понятие объективной реальности было 
дискредитировано агностицизмом (включая кантовский), пози­
тивистской критикой метафизики, постмодернизмом и многими 
другими направлениями философии, которые, кажется, ничто не



146 Часть I. Логико-методологические проблемы

объединяет, кроме неверия в возможность существования реаль­
ности без присутствия субъекта. Отчасти критика была справед­
ливой, так как произносилось и произносится немало благоглупо­
стей по поводу того, какова реальность сама по себе.

В числе подобных благоглупостей выделяется получивший 
широкое распространение тезис о том, что реальность едина. 
А дальше обычно умозаключают: следовательно, и истина одна. 
Короче, единой реальности соответствует одна единая истина. 
Поскольку, однако, никакой единой истины в человеческом зна­
нии не находят, остается признать, что истины либо нет, либо она 
есть, но недостижима, а если и достижима, то сверхъестественным 
путем. Прервем это рассуждение вопросом: а откуда, собственно, 
известно, что реальность едина? Судить о реальности можно лишь 
на основании знаний о ней. Но о чем свидетельствуют знания? Ко­
гда физик рассуждает об элементарных частицах, физиолог о реф­
лексах, лингвист о глаголах, математик о числах, историк о феода­
лизме, социолог о безработице, биолог о генах и т.д., и т.п. -  все 
они говорят о реальности, однако настолько по-разному, что пе­
рестают понимать друг друга. Специалист по квантовой механике 
не понимает астронома и наоборот (хотя оба физики); математи­
ческий логик и математик-тополог далеки друг от друга, как «да» и 
«нет»; эволюционист не заменит генетика, а высококлассный ге­
нетик может ничего не смыслить в эволюции... Продолжать мож­
но до бесконечности. Как после всего сказанного понять тех фи­
лософов, кто утверждает, что реальность едина (в любом естест­
венном смысле этого слова)? Особенно любопытно, когда при 
этом добавляют: «на самом деле едина».

Вот это «на самом деле», а также все аналогичные обороты ти­
па в действительности, в реальности, объективно и прочее в том 
же духе и составляют проблему. Каждый, интересующийся фило­
софией, так или иначе сталкивался с утверждениями, в построе­
ние которых входит пресловутое «на самом деле». Ситуация при­
мерно такова. Вначале говорится, что наши знания о реальности 
такие-то и такие-то. Затем вдруг следует заявление: но на самом 
деле реальность не такая, а такая. С некоторым ужасом предвижу, 
что и некоторые читатели разделяют данный подход. Но есть ли у 
нас основания судить о реальности иначе, чем это вытекает из по­
лученных знаний об этой реальности? Иными словами, право­
мерны ли выражения следующего вида: мы имеем знание о том,



AM. Анисов. О понятии реальной истины 147

что А ( или  неЛ); однако на самом деле в реальности имеет место 
неА (или А)? Те, кто так или иначе готов дать утвердительные отве­
ты на эти фактически тождественные вопросы, прямо или косвен­
но исходят изтезиса, который мы сформулируем кратко и в обшей 
форме.

Знание о реальности вообще и научное знание в особенности 
явно не образуют никакого единства; тем не менее на самом деле 
реальность едина (или, если угодно, одна).

Мы полагаем, что приведенный тезис является глубоко уко­
рененным заблуждением. Пролить свет на природу данного заблуж­
дения позволяет современная логика. Логика членит мир по 
объектно-предикатной схеме. Иными словами, первичными сущ­
ностями признаются не физические атомы, не элементарные час­
тицы, не идеальные числа, не сознательные личности и т.п., а объ­
екты, которые обладают свойствами и вступают между собой в от­
ношения. Ни сами объекты, ни их предикаты (т.е. свойства и 
отношения) заранее не предполагаются реальными. Одни из объ­
ектов реальны (атомы, элементарные частицы, люди), другие иде­
альны (числа) и т.д. Но вот интересный итог логического анализа: 
в логике отсутствует понятие о совокупности всех возможных 
объектов. Более узкая совокупность всех возможных объектов 
науки также отсутствует. В лучшем случае, да и то в весьма пробле­
матичном смысле, можно вести речь о всех объектах какой-либо 
отдельной науки, например математики или физики. В общей си­
туации логика предлагает использовать структуры вида <4, Рь Р2, 
..., Р„>, где U — ограниченная область объектов (ограниченная в 
том смысле, что имеются и другие, отличные от (/, области объек­
тов), a Pj— предикаты, соотнесенные с объектами из U. Другая со­
вокупность объектов, скажем Ѵ(при 11* И), породит, вообще гово­
ря, и другие предикаты Qj, причем связи между структурами 
<U, Р\, Р2, ..., Р„> и<Ѵ, 0 |, Q2, ..., Qm> может не быть независимо 
от того, реальны ли объекты из (/и V. Поэтому можно сделать сле­
дующий вывод.

На основании логических данных правомерно говорить о 
плюрализме реальностей, об их множественности, несводимости 
друг к другу и т.п., но нет оснований вести речь об одной реально­
сти или, тем более, о единой реальности.

Против этого вывода могут привести уже упоминавшуюся 
притчу о слоне, которого ощупывают слепые и приходят к не со­



148 Часть I. Логико-методологические проблемы

гласующимся представлениям об этом животном. А что, если 
представления слепых рассмотреть как аналог знаний или наук, а 
слона — как реальность? Разве притча не демонстрирует, как зна­
ния не согласуются между собой, в то время как реальность не 
только одна, но и едина? Но будем последовательны. В основе 
притчи лежит предпосылка о том, что мы уже знаем, что такое 
слон сам по себе. Применительно к нашей ситуации это означало 
бы, что кто-то заранее, до получения результатов наук, уже знает, 
какова реальность на самом деле. Спрашивается, откуда он это 
знает? Кто ему шепнул, что реальность на самом деле едина, и по­
чему мы должны этому невразумительному шепоту верить? Хотя, 
увы, многие (и даже называющие себя учеными) верят в знание, 
получаемое каким-либо сверхъестественным путем. Мы не будем 
с ними спорить. Бесполезно вести дискуссию с людьми, которых 
уже озарил свет сверхъестественной Истины, возвысивший их над 
прочими смертными.

Проиллюстрируем множественность реальностей на показа­
тельном примере. Рассмотрим утверждение 1 + 1 = 2  (первона­
чально хотелось взять хрестоматийно истинное высказывание 
2 х 2 =  4, но оно чересчур сложно, чтобы использовать его в дан­
ном контексте). Истинно 1 + 1 = 2  или ложно? Ясное дело, истин­
но. Если у вас есть яблоко и вам дали еще одно, будет два яблока. 
А если у вас есть идея яблока и к этой идее вы прибавляете еще одну 
идею яблока, сколько идей будет в итоге? Нетрудно сообразить, 
что как была одна идея, так одна и останется, и, следовательно, ис­
тинно 1 + 1 =  1! Таким образом, материальная и идеальная реаль­
ности подчиняются разным законам, и одно и то же утверждение 
может получить разные истинностные оценки в зависимости от 
того, с какого рода реальностью его соотносят.

Нас могут обвинить в подмене: речь должна идти об объектив­
ной реальности; при чем же здесь идеи? При том, что идеальное су­
ществование отнюдь не является только и исключительно субъек­
тивным. Следует различать два вопроса: что именно существует? 
и что значит существовать? Ответ на первый вопрос дают повсе­
дневный опыт и специальные науки, но вряд ли можно ожидать от 
них вразумительного ответа на второй вопрос. Ведь оба вопроса 
содержат термин «существование», который de facto не является 
ключевым в специально-научных исследованиях, а относится к 
компетенции такого раздела философии, как онтология. Фило­



AM. Анисов. О понятии реальной истины 149

софская онтология не должна претендовать на пополнение спи­
сков существующих объектов, что означало бы возврат к дискре­
дитировавшей себя натурфилософии. Ее исходная задача — сосре­
доточиться на проблеме установления типов существования1.

Что имеется в виду подтипами существования? Широкую из­
вестность приобрела попперовская концепция «трех миров» (в ее 
рамках можно говорить о трех типах существования), которая ста­
ла последней по времени в ряду, начинающемся с теории эйдосов 
и вещей Платона. Между этими крайними точками отсчета уме­
стилось многое. Скажем, дискуссия об универсалиях и концепции 
о существующих независимо друг от друга субстанциях. Дуализм 
Р. Декарта, признающий наличие вещей мыслящих (res cogitas) и 
вещей протяженных (res extensa) — это обоснованное постулиро­
вание двух типов существования. Одним изоснований картезиан­
ского деления был атрибут пространственности. Когда упомина­
ют пространство, обычно тут же вспоминают и о времени. Этих 
двух фундаментальных атрибутов, по-видимому, достаточно, что­
бы отличить существующее от несуществующего. Когда мы утверж­
даем, что единорогов не существует, это утверждение с иным 
смыслом, чем утверждение о том, что динозавров не существует. 
В случае динозавров можно указать время и место их существова­
ния, а для единорогов этого сделать нельзя. Правда, единороги су­
ществуют в наших мыслях. Можно ли и здесь говорить о месте и 
времени?

Рассуждая абстрактно, имеем всего четыре типа возможных 
различных отношений объектов к атрибутам пространства и вре­
мени. Первый — объект обладает как пространственными, так и 
темпоральными характеристиками. Второй — объект не обладает 
протяженностью и не изменяется во времени. Третий — объект не 
обладает протяженностью, но развивается во времени. Четвер­
тый — объект обладает протяженностью, но не изменяется во вре­
мени. Четыре типа отношений объектов к пространству и времени 
определяют четыре типа существования и соответственно четыре 
класса объектов, существующих в разных смыслах.

Я не думаю, что кто-либо всерьез будет спорить с тем, что чет­
вертый класс объектов пуст. Иными словами, не существует объ­

1 См. подробнее: Анисов А.М. Типы существования / /  Вопросы философии. 
2001. № 7.



150 Часть I. Логико-методологические проблемы

ектов, которые занимают место в пространстве, но не развиваются 
во времени. Правда, в истории философии была попытка утверж­
дать существование объектов такого рода. Имеется в виду концеп­
ция античного атомизма, в которой неделимые и неизменные час­
тицы материи — атомы — обладали конечными пространственны­
ми размерами и вполне определенной геометрической формой. 
В настоящее время гипотеза существования абсолютно стабиль­
ных во времени частиц наукой отвергнута, на основании чего это­
му типу существования приходится отказать в реальности.

Остальные классы, как мы надеемся показать, не являются 
пустыми. Поэтому вместо четырех следует говорить о трех типах 
существования и трех классах объектов. Для простоты первый тип 
существования обозначим как -.5/-реальность, второй — как 
-.^-./-реальность и третий — как -.5/-реальность. Символы s и /ука­
зывают на наличие соответственно пространственного и темпо­
рального компонентов у объекта, а символ -. — на отсутствие про­
странственных (-.5) или темпоральных (-./) характеристик объек­
та. ^/-реальность есть не что иное, как физическая реальность. Не 
изменяющуюся в пространстве и времени -.^-./-реальность умест­
но назвать идеальной реальностью. Наконец, лишенную простран­
ственных характеристик, но длящуюся во времени -.^/-реальность 
назовем темпоральной реальностью. Итак, три типа существо­
вания следующие: физический, идеальный и темпоральный. От­
ныне это не просто слова с достаточно неясным и неоднозначным 
смыслом, а понятия, определенные в терминах наличия или от­
сутствия пространственных временных свойств.

Кажется, меньше всего проблем с ^/-реальностью. Объекты 
этого типа существования образуют протяженную субстанцию 
Р. Декарта или мир физических объектов. Естественно предполо­
жить, что объекты двух других типов существования самостоя­
тельно (т.е. именно как объекты, индивиды) присутствуют только 
в мышлении или (применим более общий и нейтральный термин) 
в ментальном мире. Посмотрим более внимательно на эти объек­
ты, как бы их ни называли — понятия, универсалии, идеальные 
объекты, абстракции и т.д. Темпоральные и идеальные объекты не 
занимают места в пространстве. Откуда это известно? Из опыта. 
Именно опыт встреч с объектами того или иного типа существова­
ния позволяет выделять сами типы и анализировать их затем более



А.М. Анисов. О понятии реальной истины 151

детально. Конечно, имеется в виду широко понимаемый опыт, 
включающий в себя не только опыт обращения с физическими ве­
щами, но и опыт оперирования с предметами мысли. В соответст­
вии с данными такого опыта никто, никогда и нигде не смог ус­
мотреть в идеальных объектах что-либо похожее на размер, вели­
чину и т.п. Физические объекты сравнивают по величине, по 
занимаемому месту в пространстве и проч.; но ничего подобного 
проделать ни с идеальными, ни с темпоральными объектами нель­
зя. Нелепо говорить, что понятие Вселенной занимает больше 
места, чем понятие атома, или что понятие треугольника находит­
ся дальше от понятия квадрата, чем понятие квадрата от понятия 
многоугольника. В мире нефизических объектов расстояний не 
существует.

Сложнее вопрос об отношении понятий к времени. Наша 
позиция, коротко говоря, состоит в том, что существуют как раз­
вивающиеся во времени понятия, так и понятия, во времени неиз­
менные, и что они имеют разные типы существования. Нераз­
личение этих типов породило множество проблем, но в действи­
тельности в разуме мы можем найти как -^/-понятия, так и 
-.j-і Г-понятия. К сожалению, сплошь и рядом эти понятия обозна­
чаются одним и тем же термином. Например, несомненно, что по­
нятие «число» со времен древних греков подверглось весьма суще­
ственным изменениям. В то же время верно и то, что пифагорей­
ское учение о целых числах и современная теория целых чисел 
опираются на просто различные понятия целого числа. В этом 
смысле говорить о том, что современное понятие целого числа 
возникло в результате развития первоначальных представлений о 
числах, столь же нелепо, как утверждать, что понятие о квадрате 
возникает в процессе развития понятия о треугольнике. Но если 
помнить о том, что за словом «число» может скрываться как -.s/, 
так и -.^-./-реальность, многих противопоставлений и нелепостей 
можно избежать.

Коснемся проблемы неизменных во времени универсалий. 
Суть в том, что -.^-./-объекты существуют, причем в качестве са­
мостоятельных образований — исключительно в сфере знаний как 
важнейшей части ментального мира. Вне знания, вопреки Плато­
ну и средневековым реалистам, искать их бесполезно. Что касает­
ся мира физических вещей, то -.^-./-объекты существуют в этих ве­



152 Часть I. Логико-методологические проблемы

щах, но не наряду с ними, не самостоятельно. Например, идея 
сферы (как -.'.-./-объект) может существовать в уме наряду с други­
ми идеями. Однако такой вещи, как сфера, в л/-мире нет. Там име­
ются сферические объекты, о которых, строго говоря, нельзя ска­
зать, что это сферы. Когда мы наблюдаем сферический физиче­
ский объект, мы не имеем в виду, что наблюдаем идеальную 
(математическую) сферу. Мы говорим, что объект обладает сфе­
рической формой. В выражениях «Шар — это геометрическая ф и­
гура» и «Солнце — это шар» слово «шар» играет логически различ­
ные роли. В первом выражении оно стоит на объектном месте: гео- 
метрическая_фигура (шар), тогда как во втором выражении — на 
предикатном месте: Шар (Солнце). Идеальный шар как физиче­
ский объект не существует, но идеальный предикат «быть шаром» 
может применяться к физическим объектам (например, к Солн­
цу). При этом сейчас не важно, получается в результате истинное 
высказывание или ложное, — существенна сама возможность при­
менения идеального (равным образом, темпорального) предиката 
к физическим объектам. На логическом языке эта мысль может 
быть кратко выражена так: то, что в ментальном мире является 
объектом, в физическом мире является предикатом. Идеальная 
сфера, находящаяся в уме, ничему не предицируется. Предметы, 
находящиеся вне разума, могут обладать свойством сферичности.

Материальную вещь или материальный процесс невозможно 
превратить в предикат. Но предикат физической вещи или про­
цесса можно сделать либо идеальной, либо темпоральной вещью 
или либо идеальным, либо темпоральным процессом. Предикат, 
превращенный в идеальную или темпоральную вещь, называется 
абстракцией, а само превращение — абстрагированием. Теперь он 
может быть предметом рассмотрения, объектом изучения и ана­
лиза. Некоторые физические тела, например, шарообразны, т.е. 
обладают свойством (одноместным предикатом) «Быть шаром»: 
Шар (х). Сделав предикат «шар» предметом математического изу­
чения, мы превратили его в идеальный объект — абстракцию 
«шар». Нет такой вещи в физическом мире, как электрон. Элек­
трон — это свойство некоторых физических объектов: Зх Элек­
тронах) (Существует х, обладающий свойством «электрон»). Пре­
дикат «электрон» посредством абстрагирования превращается в 
идеальный объект — абстракцию «электрон».



AM. Анисов. О понятии реальной истины 153

Есть надежда, что сказанное выше — не очередная интерпрета­
ция, пресловутое «свое вйдение» и не раздражающее выявление 
еще одного ни к чему не обязывающего нюанса. Сколько путани­
цы существует из-за непонимания того, что физические вещи как 
таковые в познавательной деятельности — всего лишь объекты 
универсума рассуждений, объекты, по которым квантифицируют, 
но которые не предицируют. Материальная, физическая вещь 
(процесс, событие и т.п.) в познании — это всегда либо нечто неиз­
вестное, некий х, либо то, что имеет собственное имя. В любом 
случае, говоря о таких вещах, мы должны использовать места, оп­
ределенные для объектов суждений, а не места для предикатов.

Материальную вещь невозможно превратить в темпоральную 
или в идеальную, ее нельзя поместить в мир наших мыслей. Отсю­
да извлекают вывод: познание невозможно. Да, познание вещей 
как таковых, «вещей в себе» непосредственно невозможно. Аппа­
рат современной символической логики является хорошей иллю­
страцией к последнему утверждению. Что такое х, у , z ,...?  — Про­
сто Нечто, что-то неизвестное, неопределенное, может быть, не 
существующее. Что скрывается за собственными именами, если 
кроме самих имен иной информации нет? Неясно даже, это имена 
одушевленных или неодушевленных предметов, существуют их 
денотаты реально или только в воображении. Но физические ве­
щи даны нам опосредованно, через свои предикаты, которые, о 
чем следует заявить со всей определенностью, физическими объ­
ектами не являются. Предикаты физических вещей — не физические 
вещи. Более того, предикаты любых объектов (не обязательно ф и­
зических) ни при каких обстоятельствах не могут выступать в ка­
честве физических вещей. Тип существования любого предиката 
(как физической вещи, так и вообще любого) может быть либо 
темпоральным, либо идеальным. Третьего не дано. Никто и нико­
гда не спотыкался о лежащий на дороге предикат, не выпаривал 
предикат из раствора, не разбивал предикат вдребезги... Безуслов­
но, весь наш опыт с однозначностью об этом свидетельствует.

Если все это так, то к какому из двух миров — физическому или 
ментальному -  принадлежат предикаты? Тип их существования 
либо темпорален, либо идеален. Означает ли это, что предикаты с 
необходимостью оказываются во втором, ментальном, мире? 
С одной стороны, если ответ положительный, то получится стран­
ная картина универсума, в котором предикаты физических вещей



154 Часть I. Логико-методологические проблемы

к миру самих физических вещей, т.е. к первому миру, никакого от­
ношения не имеют! С другой стороны, если ответ отрицательный 
и предикаты физических вещей окажутся в первом мире, то не 
возникнет ли противоречия с определением этого мира как про­
странственно-временной ^-реальности? Коллизия исчезнет, как 
только мы вспомним, что миры — это совокупности объектов опре­
деленных типов существования. Объектов, а не предикатов. Но ко­
гда мы принимаем некоторую систему, совокупность или множе­
ство объектов, вместе с ними мы принимаем и их предикаты. Од­
нако было бы глубоко ошибочным думать, что тип существования 
объекта переносится на тип существования его предикатов. На­
против, пример с физическими объектами показывает, что ни од­
ного случая такого переноса указать нельзя. Таким образом, фи­
зические объекты вместе со своими предикатами могут спокойно 
пребывать в первом мире. Соответственно предикаты темпораль­
ных и идеальных объектов вместе с ними окажутся во втором мире.

Элементарные познавательные акты — это акты перехода пре­
диката физической вещи в объект ментального мира и обратно. 
Переход предиката физической вещи в объект ментального мира 
есть акт абстрагирования. Обратный переход от ментального объ­
екта к предикату физической вещи есть акт предицирования. Когда 
в сознании ребенка появляется такой объект, как кошка вообще, 
это результат абстрагирования. Когда при виде соседского кота 
ребенок заявляет, что видит кошку, — это предицирования абст­
ракции кошки к конкретному физическому объекту. Из элемен­
тарных актов абстрагирования и предицирования складывается 
весь познавательный процесс. Такие акты-переходы возможны 
постольку, поскольку и предикат материальной вещи, и объект 
ментального мира одной природы или темпоральны, или идеальны.

Материальная вещь может перейти в иное состояние или пре­
вратиться в другую материальную вещь. Но физическое не может, 
начисто испарив свою материальность, стать темпоральным или 
идеальным, равно как темпоральные и идеальные объекты не мо­
гут быть материальными причинами в мире физических вещей. 
Вера в то, что идеи способны одним своим наличием создавать и 
двигать тела, была объявлена мистикой теми, кто был убежден в 
способности материального органа — мозга — продуцировать пси­
хическое. Не получилось ли так, что на место мистики идеализма 
была поставлена столь же догматическая мистика материализма?



AM. Анисов. О понятии реальной истины 155

Ведь в первом случае постулируется существование превращений 
объектов ментального мира в вещи физического мира, а во втором 
наоборот — превращение физических вещей и процессов в объек­
ты ментального мира.

Проблема становится менее острой, если мы осознаем единую 
природу предикатов физических вещей и ментальных объектов. Это 
замечание касается отношения физической и ментальной реаль­
ности уже не со стороны различий между ними, а со стороны их 
сходства. Поскольку предикаты не требуют места для своего су­
ществования, поскольку они пространственно не локализованы, 
постольку возможно совпадение предиката физической вещи и 
ментального объекта. Та же самая универсалия, которая находит­
ся в ментальном мире в качестве объекта, может (хотя это не обя­
зательно) быть присуща физическому объекту в качестве предика­
та. Темпоральная сторона физического процесса может (хотя 
опять-таки не обязательно) оказаться сходной с ментальным про­
цессом. Нелокализованность -<st- и -.s-iZ-типов существования 
позволяет им находиться сразу в двух мирах. Но следует еще раз 
подчеркнуть, что это «нахождение» различно в каждом из миров. 
В sz-мире -ist- и -^-^-существование лишь сторона, предикатный 
аспект этого физического мира. Там -.я-,/-объекты и -^/-процессы 
не существуют в самостоятельном виде наряду с физическими ве­
щами и процессами. Напротив, в ментальном мире нет ни одного 
^/-объекта, зато -^-./-объекты и -.^/-процессы существуют в собст­
венном своем качестве и могут мыслиться отдельно как друг от 
друга, так и от мира физических вещей и процессов, хотя подлин­
ный смысл существования ментальных объектов заключается в 
возможности предицирования их физическим вещам.

Вот эта самая возможность и есть путь к истине. Мы познаем 
не непосредственно физические вещи как таковые. Чтобы по­
знать камень, не надо размещать его в мозге как органе мышле­
ния — такая операция плохо кончится. Сторонники теории отра­
жения ошибаются, когда полагают, что познание копирует реаль­
ные объекты в мысли. Лучшая копия камня — это другой камень 
той же породы, сходных форм и размеров. Но мы же не будем на­
зывать второй камень истиной или знанием о первом! Познание 
состоит не в копировании вещей и предметов, а в выявлении пре­
дикатов этих предметов. Следует искать такие мыслимые преди­



156 Часть I. Логико-методологические проблемы

каты, которые совпадут с реальными предикатами вещей. Если 
совпадение имеет место — значит истина достигнута. Если совпа­
дения нет — значит наши представления ложны. Приписав камню 
свойство твердости, мы достигаем истины, ибо мыслимая твер­
дость является одновременно одним из реальных предикатов кам­
ня. Объявляя камень жидким, впадаем в ложь, так как мыслимый 
предикат «жидкий» не совпадает ни с одним реальным предика­
том камня. Получается, что истина есть совпадение мыслимых и ре­
альных предикатов. Именно в этом, и только в этом смысле знания 
соответствуют реальности. Тайна соответствия — в совпадении 
предикатов знания и предикатов реальных вещей. Но совпадение 
знания и самих вещей невозможно. Ведь сами вещи как физиче­
ские объекты в знание не переходят ни в каком смысле.

Идея истины как совпадения знания и какого-то аспекта ре­
альности не нова. Ее отстаивали, например, неореалисты и после­
довавшие за ними критические реалисты. Проблема в том, что эта 
идея требует разработки с применением точных методов, чего, на­
сколько нам известно, сделано никем не было. Вообще в филосо­
фии (в отличие от специальных наук) идея мало что значит. Это в 
математике — дайте идею доказательства, и кто-нибудь доказа­
тельство найдет. Или в физике — подскажите идею эксперимента, 
и он будет осуществлен. В философии чуть ли не каждый может 
поставить проблему (вспомним того же Понтия Пилата с его во­
просом об истине) или предложить идею. Но превращение идеи в 
детально разработанную концепцию достигается сложнее. Ведь 
дьявол скрывается как раз в деталях. Рамки статьи не позволяют 
входить в подробности, но все же некоторые возникающие в связи 
с выдвинутой идеей проблемы мы обязаны хотя бы кратко обсу­
дить.

Прежде всего возникает вопрос, как формально выразить 
идею реальности? Как известно, основательное развитие получил 
такой раздел логики, как теория моделей, систематически изу­
чающая отношения между высказываниями и множествами вы­
сказываний, с одной стороны, и теоретико-множественными 
структурами — с другой. Если согласиться с тем, что теорети­
ко-множественные структуры по отношению к языкам являются 
внелингвистическими, то отсюда никак не вытекает, что эти 
структуры и есть внешняя реальность.



AM. Анисов. О понятии реальной истины 157

Могут возразить: давайте возьмем некоторую конкретную дос­
таточно сложную структуру SR  для некоторого богатого языка L, 
объявим ее реальной, и тогда вопрос об истинности или ложности 
высказываний из L в SR  будет решаться однозначно. Это решение 
аналогично позиции, принятой в семантике для модальных логи к. 
Один из постулируемых возможных миров объявляется действи­
тельным миром, и далее нет проблем стем, чтобы отличить истин­
ность в действительном мире от истинности в иных возможных 
мирах.

С нашей позиции, проблема тут есть, и она не столь проста. 
Суть ее в следующем. Если любую структуру можно выбрать в ка­
честве реальной, то отнесение к реальности окажется чистым про­
изволом. Если же не любая структура может быть названа реаль­
ностью, то возникает вопрос, каков критерий демаркации между 
теми структурами, которые могут быть объявлены реальными, и 
теми, которые таковыми объявлены быть не могут. В стандартных 
семантиках модальных логик любой из возможных миров можно 
взять в качестве действительного. В нестандартных семантиках с 
«невозможными» возможными мирами область выбора претен­
дента на реальность сужается до «нормальных» возможных миров. 
Но это только видимость выбора, поскольку, например, в «ненор­
мальных» возможных мирах высказывание А и его отрицание -Л  
могут оказаться вместе истинными, что исключает их примени­
мость в семантической теории истины Тарского, которая подоб­
ные ситуации запрещает. Один из аспектов проблемы реальности 
в том и состоит, что реальный мир надо выбрать из множества 
«нормальных» возможных миров на каком-то основании, а не по 
произволу.

Следующее возражение против использования одной из обыч­
ных математических теоретико-множественных структур в ка­
честве аналога реальности состоит в том, что с точки зрения ма­
тематики желательно, чтобы все такие структуры возникали за­
кономерным образом. В идеале построение теории множеств 
начинается с постулирования существования пустого и бесконеч­
ного множеств, из которых с помощью разрешенных операций 
получаются все другие множества. Правда, в жизни идеал оказал­
ся неосуществимым по причине независимости ряда утверждений 
теории множеств от исходных аксиом. Так, существование недо­
стижимых кардиналов доказать в этой теории нельзя, однако



158 Часть  I. Логико-методологические проблемы

предположение об их существовании (или несуществовании) к 
противоречию не ведет. В любом случае множества, существова­
ние которых не удается доказать из «естественных» аксиом, слиш­
ком экзотичны даже для математики, не говоря уже о том, чтобы 
использовать их для моделирования реальности. А если ограни­
читься только закономерно возникающими множествами, то они 
слишком регулярны и предсказуемы в своем поведении, что от­
нюдь не улучшает их шансы выступить в качестве модели реально­
сти. На них явно лежит печать искусственности, поскольку они 
контролируемое произведение человеческого ума. Претендент 
на звание реального должен быть более естественным. И в пер­
вую очередь в отношении того, что проблема определения его 
свойств (по крайней мере, в значительной части) не должна быть 
чисто математической задачей. Например, мы можем быть уве­
рены, что существует множество разумных животных. Однако 
это вовсе не означает, что мы должны быть готовы моделировать 
такое множество посредством некоторого построения, начинаю­
щегося с пустой совокупности. Натуральные числа, допустим, 
мы так и строим: объявляем, что 0 =о/0, 1 {0}, 2 =О/(0, (0}}
и т.д. Поведение получаемых объектов регулярно, закономерно и 
предсказуемо. Но не будет ли бессмысленным предположение, 
что подобным путем можно получить множество разумных жи­
вотных? Нам представляется, что будет. Абсурдно полагать, что 
множество разумных животных возникнет по правилам теории 
множеств на каком-то этапе порождения множеств из пустой со­
вокупности.

Не означает ли сказанное выше, что похоронена надежда на 
использование логики и математики в построении структур, кото­
рые можно было бы обоснованно считать способными выступать 
в роли реальных? Ведь логика и математика (если отвлечься от эк­
зотических объектов вроде «ненормальных» возможных миров 
или недостижимых кардиналов, явно не годящихся на эту роль) 
имеют дело с регулярными, закономерными и предсказуемыми 
структурами. Или это все-таки не всегда так?

Подведем промежуточный итог. Проблема реальности в се­
мантической теории истины имеет по крайней мере два аспекта. 
Во-первых, вопрос об истинности или ложности высказываний в 
этой теории решается не однозначно (за исключением высказыва­
ний, которые истинны или которые ложны в любой структуре),



AM. Анисов. О понятии реальной истины 159

тогда как высказывание, которое удалось соотнести с реаль­
ностью, должно однозначно оказаться либо истинным, либо лож­
ным. Во-вторых, абсурдно пытаться моделировать реальность при 
помощи регулярных математических структур, что заставляет ис­
кать структуры иррегулярные.

Вытекает ли отсюда, что независимо от возможности реше­
ния поставленной проблемы реальности следует отказаться от 
семантической теории истины, в которой эта проблема заведомо 
не решается? Обычно от раскритикованной теории отказывают­
ся, предлагая вместо нее другую. Но есть иной путь. Вместо отка­
за от теории, в которой не решается некоторая проблема, можно 
попытаться построить консервативное расширение исходной 
теории, обеспечивающее решение. Такой путь принципиально 
закрыт для адептов пресловутого тезиса о несоизмеримости на­
учных теорий, ибо консервативное расширение теории и сама 
теория сравнимы тривиальным образом. При этом они могут 
значительно отличаться друг от друга. Например, исчисление 
предикатов можно представить как консервативное расширение 
исчисления высказываний, но обе эти теории принципиально 
отличаются по дедуктивным возможностям. Аналогичным обра­
зом, мы собираемся решать проблему реальности в подходящем 
консервативном расширении семантической теории истины 
Тарского. Поскольку наше расширение предполагает прямую 
корреляцию с классической концепцией истины, это будет озна­
чать следующее: исходная теория Тарского не является вариан­
том корреспондентской концепции, но допускает (за счет добав­
ления понятия реальности) расширение до корреспондентской 
теории.

Начнем построение требуемого консервативного расширения 
с решения второго аспекта проблемы реальности. На роль иррегу­
лярных объектов теории множеств мы предлагаем праэлементы, 
или атомы. Атомы являются праэлементами потому, что они ис­
ходные объекты в том смысле, что не получены из каких-то ранее 
построенных множеств. Праэлементы являются атомами (неде­
лимыми) потому, что им, как и пустому множеству 0 ,  ничего не 
принадлежит в качестве элемента. Тем не менее они не равны пус­
тому множеству. Атом привлекателен тем, что с чисто математи­
ческой точки зрения он почти ничего из себя не представляет. 
В этом плане он совсем не похож, например, на недостижимый



160 Часть  I. Логико-методологические проблемы

кардинал, про который очень много можно сказать нетривиаль­
ного в математическом смысле. Короче, атомы настолько свобод­
ны от математических свойств, насколько это вообще представля­
ется возможным. Именно это обстоятельство дает нам шанс не пе­
репутать математическую структуру с реальной, представленной 
праэлементами.

Рассмотрим аксиоматическую теорию множеств с атомами 
ZFA, которая строится на базе теории множеств Цермело-Френ- 
келя (ZF).

Добавим к языку первопорядкового исчисления предикатов с 
равенством символ бинарного отношения е и две индивидные 
константы 0  и А. Условимся вместо формул вида ->(х е у) писать 
хеу. Аксиомами ZFA будут следующие утверждения.

1. Аксиома пустого множества:

Ѵх(х г 0 ).
2. Аксиома множества атомов:

Ѵх(х е А х  * 0  &Ѵу(у е х)).
Будем называть атомами элементы из А, а множествами -  

объекты, не являющиеся атомами, т.е. х —атом, если и только если 
х е А, и х  — множество, если и только если х е А.

3. Аксиома экстенсиональности для множеств:

(ѴхеЛ)(ѴуеЛ)(х =  у  Vz(z e x++z е у))-
4. Аксиома пары:

\/x \/y3 z^u (u  e z++ и = x v  и = у).
Для любых х  и у  множество, существование которого утверж­

дает эта аксиома, обозначается через {х, у}. Для данных х и  у  оно 
единственно в силу аксиомы экстенсиональности.

5. Аксиома суммы или объединения:

Ѵх(3yeA)Vz(z  е Зи(и е х & г е  и)).
Вновь множество, существование которого утверждается, 

единственно. Его обозначением является их. В частности, и 0  = 0  
и если х — атом, то и х =  0 . Если в формулировке аксиомы опустить 
требование уеА , то единственность уже не гарантирована: ничто 
не мешает для атома а положить и 0  =  а и и а = й .



AM. Анисов. О понятии реальной истины 161

6. Аксиома степени:

ѴхЗуѴг(г е у в г с х ) ,

где ZQX++fyZ i A &  *r+u(u g z-> и g x). Условие, что всякое подмно­
жество z является множеством, обеспечивает верность предложе­
ния *х(0 с  х), однако предотвращает а с  х для любого х  в том слу­
чае, если а — атом. Например, -,(а  с  а), но х с х, если х  — множест­
во. Единственность множества-степени для всякого х  следует из 
аксиомы экстенсиональности, что позволяет ввести для него обо­
значение S(x). По аксиоме степени S (0 ) = {0} и S(a) =  {0}, если а — 
атом, т.е. единственным подмножеством пустого множества и 
атомов является пустое множество.

7. Аксиома бесконечности:

3х(0  G х  & Ѵу(у е х  -> у и  {у} g х)),

где результат операции х  и  у, по определению, удовлетворяет ус­
ловию ++z(z е х и у <-» z g хѵ г е у). Существование множества х и у  
гарантируется аксиомой пары и аксиомой суммы: х и у =  0уи{х, у}, 
а его единственность — аксиомой экстенсиональности.

8. Схема аксиом подстановки:

Vx(Vm(w g х -> 3\zF(u, г)) -»

(3 yeA)Vz(z  е У  Зм (м  g x & F{u, г)))),

где 3! означает «существует и единственный», a F(u, z) — любая 
формула, не содержащая переменную у  свободно. Условие уеА  
позволяет предотвратить появление атомов в качестве результа­
тов применения схемы подстановки при ложности

3и(и е х  & F(u, z))-
8'. Схема аксиом выделения подмножества (значок ' указывает, что 

данная схема аксиом выводится из остальных):

Vx(3yeA)\/z(z g у*+ z g х&  F(z)),

где F{z) -  произвольная формула, в которую у не входит свободно. 
Как обычно, обозначим множество, являющееся результатом вы­
деления, через {г g x I Дг)}. Вновь условие уеА  позволяет предот­
вратить появление атомов в качестве результатов применения схе­



162 Часть  I. Логико-методологические проблемы

мы выделения в тех случаях, когда нет таких z, что z е х & F(z), так 
что будет выполнено {z е х | Я!г)} с  хдля любого х.

9. Аксиома регулярности:

Ѵх(3г(г е х) —> 3у(у  е х  & у  о  х =  0 » ,  
где результат операции у  п  х при помощи схемы выделения опре­
делен следующим образом:у п х  =  0у{г e x< uy\ze  x & z e  у). Теперь 
можно показать, что А — действительно множество, а не атом, т.е. 
что А й А. В противном случае предположим А е А и возьмем синг­
летон {А} (существующий в силу аксиомы пары: {А, А} = ^  {А}). 
Этот синглетон содержит единственный элемент А, поэтому по 
аксиоме регулярности должно быть выполнено {А }пА  = 0 . Одна­
ко А е {А} и А е А по предположению, что влечет А е {А} п  А * 0 . 
Получили противоречие.

На этом список аксиом теории ZFA завершен1. Отметим, что 
ни в одной из аксиом не требовалась непустота множества ато­
мов А. Поэтому, добавив к ZFA формулу /1 =  0 ,  получим обычную 
теорию ZF, что вовсе не входит в наши планы. Но не приведет ли к 
противоречию непустота множества А? Оказывается, нет. Более 
того, было показано, что система аксиом (ZFA + «А — бесконечное 
множество») непротиворечива относительно ZF и останется не­
противоречивой после добавления аксиомы выбора2.

Аксиома выбора нам сейчас не понадобится, тем не менее ее 
приходится упоминать, поэтому сформулируем эту аксиому в яв­
ном виде. Чтобы избежать излишних технических деталей, вос­
пользуемся тем известным фактом, что отношение «уесть функ­
ция с областью определения х» выразимо на языке теории мно­
жеств ZF.

10. Аксиома выбора:

(ѴхеА)Зу (у есть функция с областью определения х &

Ѵг(г е х&  Зи(и e z) ->у(г) е г)).
Вернемся к вопросу о пустоте или непустоте множества А. 

С философской точки зрения пустота этого множества означает, 
что объективной реальности как таковой не существует. Данная

1 Он несколько отличается от списка, приведенного в книге Т. Йеха (1973), од­
нако эти отличия несущественны.

2 Йех Т. Теория множеств и метод форсинга. М., 1973. С. 125.



AM. Анисов. О понятии реальной истины 163

ситуация воспроизводит позицию субъективного идеализма берк- 
лианского типа. Если же принимается аксиома вида Эх(х е А), но 
при этом больше никакой иной информации о свойствах А и его 
элементов нет, то перед нами аналог кантовской непознаваемой 
веши самой по себе, которая несомненно существует, но ничего 
определенного о ней нельзя сказать в принципе. Как первый, так 
и второй вариант, ясное дело, интереса не представляют. Рискуя 
навлечь на себя критику, добавим, что формальная тривиальность 
этих вариантов отражает их философскую несостоятельность. 
Считать субъект познания настолько автономным, что он либо 
вовсе не нуждается в объективной (т.е. как раз не зависящей от су­
ществования субъекта) реальности, либо нуждается в ней только 
как в пусковом механизме проявления своей собственной актив­
ности, -  значит игнорировать тот установленный наукой факт, 
что человек вместе с его познавательным аппаратом является ча­
стью природы и результатом эволюционного приспособления к 
окружающей среде. Работы эволюционных эпистемологов не ос­
тавили на сей счет никаких сомнений. Таким образом, не субъект 
заключает в себе мир, а мир включает в себя субъекта, к тому же 
как ничтожную свою часть. Мир без субъекта существовал и смо­
жет при исчезновении последнего существовать и дальше, а вот 
субъект без внешнего мира превратится в ничто.

Поэтому проблема для современной эпистемологии вовсе не в 
том, существует ли внешний мир, а в том, как репрезентировать 
его в эпистемологических концепциях. Ведь если ограничиться 
тезисом о существовании объективной реальности, без каких-ли­
бо уточнений о ее устройстве, то мы будем отброшены на позиции 
кантианства (любопытно, что И. Кант, первым взглянувший на 
космос как на результат эволюции, не пожелал или не сумел рас­
пространить этот взгляд на познание). А если дать детализирован­
ную картину реальности, то она неизбежно окажется «нагружен­
ной» теми историческими ограничениями, которые свойственны 
любому этапу познавательного процесса. Ясно, что наше время 
отнюдь не сказало последнего слова в познании реальности и 
что-то из принятого сейчас в будущем будет пересмотрено или от­
брошено вовсе. Так что мы должны пройти между Сциллой агно­
стицизма кантианства, отказывающегося обсуждать структуру ре­
альности, и Харибдой наивного реализма, отождествляющего ре­
альность с наличным уровнем знания.



164 Часть I. Логико-методологические проблемы

Мы не найдем ответа на вопрос о структуре реальности ни в 
биологии, ни в социологии, ни в химии, ни даже в физике. Часто 
именно в физике видят науку, дающую ответы на последние во­
просы о внешнем мире. Однако это не так. Взгляды физиков на 
мир непрерывно меняются, уровень философской рефлексии в 
большинстве случаев невысок, и потому их концепции реально­
сти весьма неустойчивы и, более того, неопределенны. Чего стоят, 
например, заявления маститых физических авторитетов о единст­
ве современной физики и восточных мистических учений о мире1. 
К счастью, есть наука, по степени общности превосходящая лю­
бые позитивные дисциплины (втом числе и физику), а по степени 
строгости не уступающая математике. Имеется в виду совре­
менная логика, лежащая в основаниях не только всех наук, но и 
любого рационального познания как такового. Именно логика 
формулирует те предельные онтологические предпосылки, кото­
рые оказываются на деле наиболее общими схемами членения 
универсума. В ряду этих предпосылок кратко сформулируем две: 
1) реальность состоит из объектов; 2) объекты обладают свойства­
ми и вступают между собой в отношения.

Реализуем приведенные онтологические схемы. Расширим 
язык теории ZFA, добавив к нему индивидные константы П и О, а 
также одноместный функциональный символ / .  Построим в этом 
языке теорию ZFAI, аксиомами которой являются выше сформу­
лированные аксиомы 1—9 и следующие аксиомы 11 — 14, которыев 
отличие от предыдущих не будут иметь специальных названий (в 
результате теория ZFA будет подтеорией теории ZFAI):

И. Я и 0  = А.
12. Пгл 0=0.
13. ЗхЗу(х € П & у  € О).

Приведенные ниже построения стандартны и могут быть про­
ведены средствами теории ZF без привлечения аксиомы выбора, 
так что существование описываемых множеств не вызывает со­
мнений. По аксиоме бесконечности, 3х(0  ех& ++у(у  е х - > у и  {у} 
е х)). Определим множество со следующим образом: (0  е со & 
Vy(ye co->yu{y} е со))&Ѵх[(0 ex & V y (y ex -^ y u {y ) ex))->cocx], 
т.е. со — наименьшее по включению множество х, содержащее 0

1 Чтобы убедиться в сказанном, достаточно заглянуть в книгу: Капра Ф. Дао 
физики. СПб., 1994.



AM. Анисов. О понятии реальной истины 165

и замкнутое относительно условия у  е {у} е х. Элементы
со будем считать натуральными числами. Исключив из со пустое 
множество 0 , получим множество положительных натуральных 
чисел оЛ

Е с л и /-  функция, то ее областью определения будет множест­
во dom(/) =Df{ x  I Зу(/(х) = у}, а областью значений rng(/) =Df{y | 
I Зх(Дх) = у). Для любого натурального п е со+ и всякого непусто­
го1 х существует функция / д л я  которой dom(/) = п & rng(/) с  х. Та- 
кое/назовем конечной последовательностью длины п элементов изх. 
Для каждого непустогох существует множество всех конечных по­
следовательностей длины п элементов из х , а также множество 
всех таких множеств. Вообще множество функций с областью оп­
ределения Y и множеством значений X  называется декартовой 
степенью множества X и обозначается как X Y. В нашем случае речь 
идет о декартовых степенях видах'7 и множестве Dx =0f{xn\n е со+}. 
П ри х=  О получим множество D0 =Df{On \n е со+}.

14. (Ѵх£ /7 )(/(х) = 0 )  & (Ѵхе/7)(Зяеа)+)(/(х) е  О").
Ясно, что поскольку 0 пс л 0 т = <2> при п ± т  (множества конеч­

ных последовательностей разной длины не могут иметь общих 
элементов), число п, существование которого утверждается в ак­
сиоме 14, единственно, если только множество/(х) непусто. Само 
отображение /  ведет себя как функция выбора подмножеств на 
бесконечном семействе D0 непустых непересекающихся мно­
жеств. Однако нетрудно показать, что такое отображение можно 
определить без привлечения аксиомы выбора. Достаточно для 
всякого х е П  положить /(х) = 0 ,  чтобы тривиально обеспечить 
выполнение последнего конъюнктивного члена в аксиоме 14. Это 
же рассуждение показывает, что утверждение «rng(/) — множест­
во» также непротиворечиво: в данном случае получим rng(/) = {0}.

Ф а к т  1. Теория ZFAI непротиворечива относительно ZF.
Доказательство этого факта было нами опубликовано ранее2 * *.
Ф а к т  2. Теория ZFAI не является консервативным расшире­

нием ZF.

1 «X непуст» означает не X *  0  (атомы тоже не равны 0), а Зу(у е Х )у что, конеч­
но, влечет X *  0 .

2 Анисов А. М. Представление интенсиональных отношений втеории множеств
с атомами //Труды научно-исследовательского семинара Логического центра Ин­
ститута философии РАН. 1997. М., 1998.



166 Часть I. Логико-методологические проблемы

В самом деле, предложение ЗхѴу(у g х& .х*  0 )  сформулирова­
но на языке ZF, но в ZF оно недоказуемо. Однако оно доказуемо в 
ZFAI в силу непустоты множества атомов (аксиома 13).

Не противоречит ли только что полученный результат обеща­
нию консервативного расширения теории Тарского? Нет, по­
скольку эта теория имеет неформальный характер. Применитель­
но к ней идея консервативного расширения является лишь идеей, 
вектором движения вперед, а не формальным утверждением. Мы 
всего лишь намереваемся дополнить теорию Тарского рядом но­
вых понятий без того, чтобы ввести какие бы то ни было новые ут­
верждения в системе исходных понятий этой теории. В частности, 
неформальный характер исходной семантической теории виден и 
из того, что в ней отнюдь не фиксирована конкретная теория мно­
жеств, в которой будут строиться семантические структуры. Поче­
му бы в качестве такой теории не взять ZFAI? Мы как раз намере­
ваемся это сделать. Более того, ZFAI мы будем в дальнейшем ис­
пользовать как неформальную, содержательную теорию.

Неформальная интерпретация введенных в язык новых симво­
лов состоит в следующем. Множество Я  — это множество реальных 
предикатов (свойств и отношений), а множество О -  множество ре­
альных объектов. Обычно «-местные (« > 1) предикаты трактуются 
как подмножества множества объектов (при « = 1) или как подмно­
жества «-местного декартова произведения множества объектов 
(при « > 1). Вместо этого можно говорить о множествах конечных 
последовательностей объектов длины «, например, для двухместно­
го предиката /(вместо Л с О х  Описать /?с  О2, т.е. вместо множества 
упорядоченных пар рассматривать множества двухчленных после­
довательностей. При этом с каждой упорядоченной парой <а, Ь> 
взаимно однозначно сопоставляется последовательность (а0, />,).

Однако препятствием к реализации этого плана является то, 
что в теории ZFAI предикаты, будучи элементами множества Я, 
т.е. атомами, не могут содержать каких-либо объектов в смысле 
отношения принадлежности е. Функция /  позволяет обойти это 
препятствие. Она с каждым предикатом-атомом из Я  сопоставля­
ет либо некоторое подмножество множества Оп конечных после­
довательностей длины « из множества объектов О, либо (что пока 
не важно) некоторый элемент О. Теперь все готово для введения 
важного определения интенсиональной принадлежности е:

xey+ + D/x e  f(y).



AM. Анисов. О понятии реальной истины 167

Будем говорить, что совокупность у  интенсионально (экстен­
сионально)i непуста, если и только если Зх(х е у) (Зх(х е .у)). В про­
тивном случае совокупность у  интенсионально (экстенсионально) 
пуста. Как ясно из определения функции / ,  если Зх(х г у ), то это 
означает, что .у е П и Зх(х е /(у))- Отсюда следует, что все множест­
ва интенсионально пусты, зато все атомы экстенсионально пусты. 
Наряду с экстенсионально непустыми множествами есть од- 
но-единственное экстенсионально пустое множество 0 ,  в то вре­
мя как может быть сколько угодно интенсионально пустых и ин­
тенсионально непустых атомов.

Вернемся к проблеме определения истины. Мы оставляем все 
конструкции, имеющиеся в семантической теории истины. Про­
верка конструкции «Высказывание А истинно в структуре 5» оста­
ется прежней с учетом того, что S  строится в универсуме теории 
ZFAI. Последнее замечание означает, что в S =  <U, J> совокуп­
ность U по-прежнему должна быть непустым множеством, т.е. в 
новой терминологии экстенсионально непустой, хотя ничего не 
препятствует тому, что U может содержать атомы. Отсюда заклю­
чаем, что U не может быть ни пустым множеством, ни атомом, да­
же если этот атом интенсионально непуст. Точно так же теория 
ZFAI ничего по существу не меняет в понятии интерпретации У.

Принципиальная новизна нашего подхода состоит в том, что 
бинарный предикат Истинно (Af S) будет расширен (именно рас­
ширен, а не просто заменен) тернарным предикатом Истинно (А, 
S, R), в котором третий компонент представляет реальность. Идея 
в том, что схема язык—семантика дополняется схемой язык—се­
мантика—онтология. За счет этого будет осуществлен прорыв к 
реальности. И помимо старого семантического определения исти­
ны появится новое онтологическое.

В языках первого порядка к символам, требующим приписы­
вания значения из универсума U, относятся индивидные констан­
ты (короче, имена), индивидные переменные и предикатные кон­
станты1. Начнем с индивидных констант. В каком случае функция 
интерпретации J  может обрести онтологический компонент в 
отношении имени а? Очевидно, что только в том случае, когда

1 Процедуру добавления онтологического компонента легко сформулировать 
и для функциональных констант, однако функциональные константы местности п 
сводимы к п + 1-местным предикатным символам, так что можно обойтись без 
них.



168 Часть I. Логико-методологические проблемы

Д а)  е О, т.е. когда интерпретация указывает на реальный инди­
вид. Если же У(а) і  О, то имени приписан, если позволите так вы­
разиться, виртуальный, а не реальный индивид. В этом случае мы 
вынуждены ограничиться парой <а, а>, где / (а )  =  а. Зато в первом 
случае ситуация позволяет вести речь о реальности в форме при­
нятия тройки <а, а, а>, где вновь Д а) =  а, но теперь а е О. Факти­
чески та же самая ситуация имеет место в отношении функции 
оценки значения индивидных переменных ѵ. Либо ѵ(х) г О, и то­
гда ограничиваемся парой <х, а>, где ѵ(х) =  а; либо ѵ(х) е О, и тогда 
берем тройку вида <х, а, а>.

Перейдем к описанию интерпретации предикатных символов 
языка. Для л-арного предиката Rn функция интерпретации У дает, 
как и обычно, J(Rn) с  Un. Получаем пару <Rn, R>, где R<z Un. При 
каком условии можно приписать R реальность? Здесь мы подхо­
дим к ключевому пункту нашей теории. Если найдется такой ре­
альный предикат Я  е Я, что ѴхіѴх2...Ѵхл(<Х|, х2, ..., х„> e R <=> 
<=> (jt|, х2, ..., х„) е Я), то это и есть некоторый род совпадения семан­
тического предиката Ли реального предиката Я. Именно совпаде­
ния в отношении того, что семантический и реальный предикаты 
состоят из одних и тех же реальных объектов, только семантиче­
ский предикат состоит из них экстенсионально, а реальный — ин­
тенсионально. Формально, разумеется, R *  Я.

Осталось учесть, что поскольку все наши высказывания отно­
сятся к некоторому универсуму, семантический универсум Uтак­
же должен быть соотнесен с неким реальным универсумом W e П, 
если мы хотим нечто утверждать о реальности. Помня о том, что 
универсум — это универсальное свойство (которое, однако, не 
обязано быть представлено в языке), по аналогии с предыдущим 
получим эквиваленцию Ѵх(дг е ( / о  х  e W). Поскольку та часть эк- 
виваленции, которая содержит знак е , всегда отсылает к вирту­
альному универсуму, в дальнейшем вместо (/будем использовать 
Ѵ:Ѵх(хе К<=>Х£ W). Если указанная эквиваленция имеет место, то 
дать имя в виртуальном универсуме и в реальном универсуме — это 
почти одно и то же: поскольку Д а) e V, постольку Д а) e W. То же 
самое касается приписываний значений индивидным перемен­
ным. Это позволит не упоминать имена и индивидные перемен­
ные в итоговом определении реальной истины.

Завершающие построения теперь почти очевидны. Что озна­
чают выражения типа «А реально истинно» или «А действительно



AM. Анисов. О понятии реальной истины 169

истинно», «А истинно в реальности» и т.п.? Это означает, что А ис­
тинно по Тарскому и притом соотносимо с реальностью в указан­
ном выше смысле. Формально это выглядит следующим образом.

Первопорядковое высказывание А реально истинно 1) су­
ществует структура S=<V,J>  такая, что А истинно в S; 2) существует 
реальный унарный предикат W  е Я, для которого Ѵх(х е У о  х е  W); 
3) для всякой «-местной предикатной константы R" из А найдется 
реальный «-местный предикат Я  е Я такой, что

Ѵх,Ѵх2...Ѵхя(<х,, х2, ..., х„> е У(/Г) о  (х,, х2, ..., хя) е Я).
Весьма интригующим выглядит вопрос, как определить реаль­

ную ложь. Здесь не подойдет определение через простое отсутст­
вие реальной истинности. Скажем мы, что русалки на ветвях си­
дят, скажем, что не сидят, объявим нынешнего короля Франции 
лысым или не лысым — какое отношение все эти высказывания и 
их отрицания имеют к реальности? Ясно, что никакого. На наш 
взгляд, титул реальной ложности могут иметь лишь те высказыва­
ния, которые соотнесены с реальными объектами и предикатами. 
Мы имеем основание считать высказывание «Сократ — мужчина» 
не только истинным, но и реально истинным, в то время как вы­
сказывания «Сократ — русалка» и «Неверно, что Сократ — русал­
ка» с полным правом можем отлучить от реальности. Зато выска­
зывание «Сократ — женщина» не просто ложно, но и реально лож­
но, поскольку реален не только исторический Сократ, но и 
женщины. Этими соображениями мотивируется принятие сле­
дующего определения реальной ложности.

Первопорядковое высказывание А реально ложно Df. 1) су­
ществует структура S= < V,J>  такая, что А ложно в S; 2) существует 
реальный унарный предикат W е Я, для которого Ѵх(х е К о х е  W)\ 
3)для всякой «-местной предикатной константы Rnm A  найдется 
реальный «-местный предикат Я  е Я такой, что

ѴХ|Ѵх2...Ѵхя(<х,, х2, ..., х„> e J(RT) о  (х,, х2, ..., хя) е Я).
Как видно, определение реальной истинности от определения 

реальной ложности отличается только в первом пункте. Реальная 
ложность появляется тогда, когда мы верно соотнесли исходные 
предикаты и имена с реальностью, но напутали в утверждениях о 
соотношении предикатов и имен или о соотношении предикатов 
между собой. Для иллюстрации последнего случая вернемся к 
примеру со снегом. Можно быть в состоянии правильно иденти­



170 Часть I. Логико-методологические проблемы

фицировать вещество как снег и можно прекрасно знать реальное 
значение слова «белый». Но и этом утверждать, что «Снег не бел». 
Я действительно встретил отрицание белизны снега в одной из 
философских статей. Не думаю, что я снегом и белым называю не 
то, что автор этой статьи. Просто в реальности снег может содер­
жать примеси, меняющие его цвет, но он остается снегом! Упоми­
нание о примесях объясняет принятие ложного высказывания 
«Снег не бел», но отнюдь не делает его нереальным. Стало быть, 
это высказывание реально ложно.

Если некоторое высказывание А оказалось реально истинным 
(реально ложным), то существует конечное непустое подмноже­
ство R<z Л  тех праэлементов, которые обеспечивали его истин­
ность (ложность) в аспекте реальности. В этом плане реальная ис­
тина (ложь) оказывается тернарным предикатом: Реально истинно 
(ложно) (A, S, R).

Назовем второй компонент S  из тройки (A, S, R) смыслом вы­
сказывания А. В исходной теории мы фиксировали А, но варьиро­
вали S, получая за счет этого истинностный релятивизм, когда од­
но и то же высказывание оказывалось в зависимости от выбора S  
то истинным, то ложным. Если же нас интересует реальная истин­
ность высказывания А, то надо зафиксировать не только А, но и 
его смысл, т.е. S. При этих условиях реальная истинность А опре­
деляется однозначно, к чему мы и стремились. То же верно отно­
сительно реальной ложности. Уточним сказанное.

Ф а кт  3. Для любого высказывания А и любой структуры S, ес­
ли существует R такое, что Реально истинно (А, S, R), то не сущест­
вует (Этакого, что Реально ложно (А, S, Q), и наоборот, если суще­
ствует R такое, что Реально ложно (А, S, R), то не существует Q та­
кого, что Реально истинно (А, S, Q).

Данный факт вытекает из того, что в силу принятых определе­
ний структуры Уи R по сути изоморфны. Но так и должно быть. Ис­
тинное познание и состоит в установлении изоморфизма между 
смыслом высказывания и реальностью. И если бы Q существовало, 
имели бы еще, что S  изоморфно Q, а отсюда Q изоморфно У и по 
транзитивности получается, что R изоморфно Q, что невозможно.

♦  * *

Принятые определения реальной истинности и реальной лож­
ности требуют развернутого обсуждения, для которого в рамках



А.М. Анисов. О понятии реальной истины 171

данной статьи нет места. Поэтому в заключение ограничимся 
лишь одним комментарием к построенным конструкциям. Поня­
тие реальной истинности заведомо уже понятия истинности, но, 
быть может, все еще слишком широко с философской точки зре­
ния, по крайней мере, в следующем аспекте. Спросим, могут ли в 
реальности существовать интенсионально пустые свойства и от­
ношения? Аксиома 14 не препятствует их появлению. Например, 
для некоторого свойства п г П  может оказаться, что Ух-,(х е гі). 
Возьмем теперь язык, в котором есть свойство Круглый_квад- 
рат(х). Логично потребовать, чтобы функция интерпретации J  
приписала этому свойству пустое множество: У(Круглый_квад- 
рат) = 0 . В силу пустоты свойство Круглый_квадрат(х) не будет 
выполнено ни при каком приписывании значений индивидным 
переменным, так что высказывание ЗхКруглый_квадрат(х) ока­
жется ложным в структуре 5 =  < V, J>. Предположим, удалось най­
ти W e П такое, что Ух(х е К<=>хе W). Тогда в силу наличия интен­
сионально пустого п е Я  утверждение ЗхКруглый_квадрат(х) будет 
реально ложным, ибо Ух (х e J(Круглыйквадрат) о  х  е п). Ана­
логичным образом при этих же предположениях высказывание 
-ЗхКруглый_квадрат(х) окажется реально истинным.

Следуя по указанному пути, можно прийти к реальной истин­
ности утверждений о несуществовании в реальности квадратных 
кругов, русалок, химер, флогистона, теплорода и т.д. Короче, лю­
бое измышленное нами фантомное образование окажется соот­
носимым с реальностью. Может быть, кого-то это устраивает, и 
так и надо делать. Но есть и другой путь. Устранив саму возмож­
ность появления интенсионально пустых свойств и отношений 
(с помощью новой аксиомы или модифицировав соответствую­
щим образом аксиому 14), можно будет вообще отлучить выска­
зывания, подобные приведенным выше, от реальности. Причем 
как в смысле их реальной ложности, так и в смысле их реальной 
истинности. Тогда глубокомысленное утверждение традицион­
ных логиков о том, что русалки реально не существуют, получит 
статус не реальной истинности или ложности, а менее почетный 
статус обычной семантической истинности или ложности в зави­
симости от выбранного универсума рассуждений и соответствую­
щей функции интерпретации.



С.А. Павлов

Единственный денотат истина 
в модифицированной семантике Фреге

1. Логическая семантика Фреге
В учении Г. Фреге об истинности и ложности и в его логиче­

ской семантике понятия истинности и ложности рассматривают­
ся в следующих смыслах: как предикат, как оператор, как денотат 
(Bedeutung, denotation, reference), как абстрактный предмет (исти­
на, ложь) или объект, как функция, как значение функции (truth 
value) или аргумент функции.

Особенностью логической семантики Фреге явилась его идея 
рассмотрения повествовательных предложений как имен, денота­
том которых являются абстрактные предметы: либо истина, либо 
ложь. Фреге предложил «на каждое утвердительно-повествова­
тельное предложение... смотреть как на собственное имя, причем 
на такое, значение которого, если оно существует, есть либо исти­
на, либо ложь»1.

Из этого утверждения следует дилемма, гласящая, что всякое 
предложение А обозначает либо истину, либо ложь.

Имеем также равнозначные этой дилемме эквивалентности:
А обозначает ложь е.т.е. неверно, что А обозначает истину;
А обозначает истину е.т.е. неверно, что А обозначает ложь.
Разви вая свою семантику далее, Фреге переходит от исходного 

отношения обозначения и денотатов к функции оценки и ее аргу­
ментам и говорит: «Значение нашей функции есть некоторое зна­
чение истинности» и затем: «Теперь можно рассмотреть некото­
рые функции, которые для нас важны именно тогда, когда их аргу­
ментом является истинностное значение»2.

1 Фреге Г. О смысле и значении / /  Логика и логическая семантика. М , 2000. 
С. 230-246.

2 Фреге Г. Функция и понятие / /  Логика и логическая семантика. М., 2000. 
С. 215-229.

© Павлов С. А., 2010



А. Чёрч отмечает, что есть два семантических отношения: 
«обозначать» (denoting) и «принимать значение» (having values), о 
которых он пишет: «при рассмотрении семантических правил 
формализованного языка мы предполагали понятия “обозначать” 
и “принимать значения” уже известными и использовали семан­
тические правила для того, чтобы дать содержание прежде не ин­
терпретированной логистической системе»1. Исходя из этих двух 
отношений строятся две соответствующие семантики: Д-семан- 
тика, основанная на отношении обозначения, и К-интерпрета- 
ция, основанная на функциях оценки, для языка классической 
сентенциальной логики (логики высказываний). Пусть в алфавит 
этого языка включены сентенциальные переменные:р, q ,P \,q \ , .... 
отрицание ~ и импликация - к  Правила построения формул стан­
дартные; А, В — метапеременные для формул.

В-семантика
1. Всякая сентенциальная переменная А либо обозначает исти­

ну, либо А обозначает ложь.
2.1. Формула ~А обозначает ложь е.т.е. А обозначает истину.
2.2. Формула ~А обозначает истину е.т.е. А обозначает ложь.
3.1. Формула (А имплицирует В) обозначает ложь е.т.е. А обо­

значает истину и В обозначает ложь.
3.2— 4. Формула (А имплицирует В) обозначает истину в ос­

тальных случаях.
V-интерпретация
Функция оценки есть отображение множества формул на мно­

жество {О, 1}. Выделенное значение: 1.
1. Множество сентенциальных переменных отображается на 

множество {0, 1}.
2.1. Функция оценки формулы ~А равна 0, если функция оцен­

ки формулы А равна 1.
2.2. Функция оценки формулы ~А равна 1, если функция оцен­

ки формулы А равна 0.
3.1. Функция оценки формулы (А имплицирует В) равна 0, ес­

ли функция оценки формулы А равна 1 и функция оценки форму­
лы В равна 0.

3 .2 - 4. Функция оценки формулы (А имплицирует В) рав­
на 1 в остальных случаях.

1 Чёрч А. Введение в математическую логику. М., I960.

С.А. Павлов. Единственный денотат истина в модифици]юіиітойсемаіггике Фреге 173



174 Часть I. Логико-методологические проблемы

Соотношение между В-семантикой и Ѵ-интерпретацией.
То, что функция оценки формулы А равна 1, соответствует то­

му, что А обозначает истину.
То, что функция оценки формулы А равна 0, соответствует то­

му, что А обозначает ложь.
Далее фразу «Предложение обозначает ложь» в семантических 

правилах 5-семантики заменим всюду фразой «неверно, что пред­
ложение обозначает истину», пользуясь приведенной выше экви­
валентностью. Полученную переформулировку 5-семантики на­
зовем 5т-семантикой.

В1-семантика
1. Всякая сентенциональная переменная А либо обозначает 

истину, либо неверно, что А обозначает истину.
2. ~А обозначает истину е.т.е. неверно, что Л обозначает истину.
3.1. Неверно, что (А имплицирует 5) обозначает истину е.т.е. А

обозначает истину и неверно, что 5  обозначает истину.
3.2—4. (А имплицирует 5) обозначает истину во всех остальных 

случаях.
Соотношение В1-семантики и Ѵ-семантики в этом случае будет 

следующее:
То, что функция оценки формулы А равна 1, соответствует то­

му, что А обозначает истину.
То, что функция оценки формулы А равна 0, соответствует то­

му, что неверно, что А обозначает истину.
Также имеется соотношение между интерпретацией посредст­

вом контактно-релейных схем и К-интерпретацией.
«Электрическая цепь... может быть представлена с помощью 

диаграммы, на которой возле каждого переключателя пишется 
буква, истинностное значение которой (Я  или Л) соответствует 
прохождению или непрохождению тока через этот переключа­
тель»1, т.е.:

то, что функция оценки формулы А равна И, соответствует то­
му, что через переключатель А проходит ток;

то, что функция оценки формулы А равна Л , соответствует то­
му, что через переключатель А не проходит ток.

Как видим, это соотношение является точной аналогией пре­
дыдущего соотношения 5т -семантики и К-интерпретации.

Мендельсон Э. Введение в математическую логику. М., 1971.



Рассмотрение полученной формулировки Дт-семантики и 
правой части ее соотношения с К-интерпретацией, в которых не 
употребляется и не используется денотат ложь, вызывает вопрос: 
является ли необходимым положение о существовании денотата 
ложь?

Для построения семантики классической логики ответ отри­
цательный, т.е. это положение не является необходимым, так как 
мы уже имеем Дт-семантику и соотношение последней с К-интер- 
претацией, в которых не используется денотат ложь. Подчеркнем, 
что изменение онтологического статуса денотата ложь самой 
К-интерпретации не затрагивает, так как в ней используются аргу­
менты и значения функции из множества {0, 1}, а не денотаты.

Чтобы эти соотношения и функции можно было рассматри­
вать как функциональную интерпретацию языка логики L, необ­
ходимо продолжить модификацию семантики Фреге. Коррекция 
будет состоять в отказе от отождествления значений функций, ин­
терпретирующих сентенциальные связки, с денотатами соответ­
ствующих формул. Вместо последних в качестве аргументов и зна­
чений функций можно взять элементы из множества {1,0}.

Подобные соотношения могут быть получены отбрасыванием 
денотата истина. Поэтому у нас есть выбор. Однако уже Аристо­
тель пишет «ложная же речь — это, вообще говоря, речь ни о чем» 
(Метафизика 1024b 301). Поэтому предпочтем отбросить как несу­
ществующий денотат ложь.

Представим приведенное выше рассмотрение на диаграммах 
(стрелки символизируют отношение обозначения, штрих-пунк­
тирные линии — отсутствие отношение обозначения).

Истина

С.А. Павлов. Единственный денотат истина в модифицирован юй семантике Фреге 175

1 Аристотель. Метафизика/ / Соч. В 4 т. Т. 1. М., 1976. С. 63—368.



176 Часть I. Логико-методологические проблемы

Отбрасывая по одному из двух пар эквивалентных утвержде­
ний, получим следующую диаграмму.

Истина
Онтологический уровень

Неверно, что ~А 
обозначает истину

Семантический уровень

А

А обозначает истину

Синтаксический

/
/ А

Структуралистский анализ диаграмм показывает, что денотат 
истина является не отдельным и изолированным абстрактным 
предметом, а элементом по крайней мере трехуровневой струк­
туры.

Таким образом, несмотря на то что на онтологическом уров­
не остается только один денотат истина, на семантическом 
уровне имеем два вида семантических высказываний, в которых 
предложения могут либо обозначать, либо не обозначать исти­
ну. Им в свою очередь могут быть сопоставлены две оценки 
предложений.

Этих семантических высказываний в модифицированной се­
мантике Фреге достаточно для выражения семантических правил. 
Исходя из того, что Фреге был платоником и допускал существо­
вание таких абстрактных предметов, как истина и ложь, из пред­
лагаемой модификации следует, что нет необходимости в допуще­
нии существования такого абстрактного предмета, как ложь. По­
этому далее будем исходить из того, что истина существует, а ложь 
не существует (в качестве денотата, конечно)1. Полагаем, что Ок­
кам согласился бы с таким употреблением своей бритвы: «Не ум­
ножать сущностей сверх необходимости».

К сожалению, ложные высказывания и лжецы еще остают­
ся L . По отношению к ложным высказываниям возникает вопрос: 
если они ничего не обозначают, то что они выражают? Для ответа 
на этот вопрос привлечем трехплоскостную семантику Фреге.

1 Крипке С. Очерк теории истины //Я зы к, истина, существование. Томск, 2002. 
С. 151 — 183; Павлов С.А. О концепции логико-семантического монизма / /  Наука, 
Философия. Общество. Материалы V Российского философского конгресса. Т. I. 
Новосибирск, 2009. С. 133.



С А Павлов. Единственный денотат истина в модифш іироваігной семантике Фреге 177

Семантический треугольник
Смысл выражает

Предмет (Значение имени, 
денотат, референт)

Исходя из этой семантики, можно полагать, что смысл лож­
ных высказываний не изменяется при переходе к модифициро­
ванной семантике. Есть два варианта истолкования следствий пе­
рехода к семантике с одним денотатом. Один заключается в рас­
смотрении ложных высказываний как пустых имен, имеющих 
смысл, но не имеющих значения. Второй заключается в принятии 
такого понимания высказываний, для которого высказывания, 
подобно именам и понятиям, имеют объем (экстенсионал) и со­
держание (интенсионал). То есть вместо отождествления выска­
зываний с именами вводится лишь подобие им, что предпочти­
тельнее, тем более что трактовка Фреге высказываний как имен 
подвергалась критике рядом исследователей.

2. Неклассический случай
Данный подход распространим на неклассический случай, для 

которого принцип бивалентности не имеет места, а значит, не 
имеет места и дилемма истины:

либо предложение А обозначает истину, либо предложение
~А обозначает истину.
В неклассическом случае имеет смысл выяснять отношение к 

истине или лжи для предложения А и предложения ~А независи­
мо. При этом рассмотренную выше формулировку /?т-семантики 
можно распространить и на неклассический случай. Предложе­
нию А поставим в соответствие упорядоченную пару предложений 
<АУ ~А>, каждое из которых независимо одно от другого может 
обозначать либо не обозначать истину, т.е. будем использовать 
бисентенциальную семантику. Тем самым и в этом неклассиче­
ском случае нет необходимости принимать предположение о су­
ществовании денотата ложь.



178 Часть I. Логико-методологические проблемы

Отметим, что у нас осталось два разных отрицания на разных 
уровнях рассмотрения: одно (синтаксическое ~) принадлежитязыку 
логики, а другое (семантическое «неверно, что») метаязыку семан­
тики. Тем самым для каждой пары предложений имеем четыре воз­
можных варианта денотации, выражаемых в тетралемме истины:

либо А обозначает истину и неверно, что ~А обозначает истину;

либо неверно, что А обозначает истину и ~А обозначает истину;
либо А обозначает истину и ~А обозначает истину;
либо неверно, что А обозначает истину, и неверно, что ~А
обозначает истину.
С учетом того, что А ложно означает то же, что ~А истинно, че­

тырем членам тетралеммы можно сопоставить четыре оценки: 
Т — истинно и не ложно, F — ложно и не истинно, В — истинно и 
ложно, N -  ни истинно, ни ложно соответственно.

Далее можно построить К-интерпретацию с правилами при­
писывания значений (валентностей) 1,0 исходя из равенства

Оценка пары (<А, ~А>) равна паре оценок А и -А .
Получим четыре валентности, содержательный смысл кото­

рых приведен выше1.
Различные условия, наложенные на тетралемму истины, или 

отсутствие таковых ведут к различным семантикам, которые бу­
дем называть Г-семантиками, что позволяет выделить отвечаю­
щий Г-семантикам класс логик, которые будем называть Т-логи- 
ками. Такими условиями могут служить следующие положения:

1) неверно, чтобы одновременно А обозначало истину и ~А обозна­
чало истину;

2) А обозначает истину или ~А обозначает истину.
Положениям 1), 2) отвечают трехвалентные интерпретации, а 

следующему условию отвечает двухвалентная интерпретация:
3) либо А обозначает истину, либо ~А обозначает истину.

Полученные таким образом семантики с единственным дено­
татом истина могут быть согласованы с двух-, трех- и четырехва­
лентными интерпретациями логик из упомянутого выше класса 
Г-логик. Отметим, что об одновалентных интерпретациях речи нет.

1 См. также: Павлов С.А. Модификации семантики Фреге и семантики Дан­
на для сентенциональных логик / /  Логические исследования. 2006. Вып. 13. 
С. 136-140.



Таким образом, возможность построения различных семан­
тики интерпретаций, несмотря на наличие только одного денота­
та истина, является следствием наличия двух типов отрицания и 
различных семантических условий.

3. От учения Фреге об истинности и ложности
к аксиоматической теории истины
Согласно учению Фреге об истинности и ложности, имеем:

всякое истинное предложение обозначает истину;

всякое ложное предложение обозначает ложь.
В этих положениях утверждается связь двух понятий истины: как 
денотата и как свойства предложений.

Также эти положения могут быть представлены как эквива­
лентности вида:

А истинно е.т.е. А обозначает истину;

А ложно е.т.е. А обозначает ложь.
Из этих и ранее приведенных положений Фреге следует дилемма:

либо А истинно, либо А ложно,
которая выражает принцип бивалентности (двузначности). В по­
следней понятие истины употребляется как предикат или опера­
тор истинности.

Модификация учения Фреге состоит в отбрасывании второго 
положения и замене его на положение:

всякое ложное предложение не обозначает истину1.
Формализация понятий истинности и ложности открывает 

возможность построения теории истины.
А. Тарский предложил семантическую теорию истины2, в ко­

торой построил определение истины для ряда формальных язы­
ков. Однако в общем случае для достаточно «богатых» языков он 
доказал, что определение истинного предложения построить

1 Павлов С.А. Термины «истинность» и «ложность» в языке. IV Российский фи­
лософский конгресс: Философия и будущее цивилизации. T. I. М.. 2005. С. 525.

2 Тарский А. Понятие истины в языках дедуктивных наук/ / Философия и логи­
ка Л ьвовско-Варшавской школы. М., 1999. С. 19-155.

С.А. Павлов. Единственный денотат истина в модифицированной семантике Фреге 179



180 Часть I. Логико-методологические проблемы

нельзя. В случае невыполнения необходимого условия для удов­
летворительного определения истины в метаязыке, состоящего в 
том, что метаязык должен «быть существенно богаче» объектного 
языка, он полагал, что термин «истинно» необходимо включить в 
список неопределяемых терминов метаязыка, а свойства понятия 
истины задавать аксиоматически. То есть Тарский указывал, что 
возможен аксиоматический подход к построению теории исти­
ны 1. Он писал: «можно установить способ последовательного и 
верного оперирования этим понятием, относясь к нему как перво­
начальному понятию особой науки — теории истины — и уточняя 
основные его свойства путем аксиоматизации»2. Исходя из этого 
предикат и оператор истинности имеет смысл рассматривать в ка­
честве исходных логических понятий.

При аксиоматическом подходе получающаяся теория истины 
является логической теорией, а не семантической и не эпистемиче- 
ской теорией. Приведем основные положения этой теории и соот­
несение ее с модифицированной логической семантикой Фреге.

Построение теории истины начинается с аксиоматического 
задания свойств оператора истинности на множестве предложе­
ний. Теория истины с операторами истинности и ложности харак­
теризуется тем, что в ней к высказываниям, префиксированным 
операторами истинности и ложности, применима классическая 
логика, вто  время как к произвольным предложениям исходного 
языка классическая логика не применима. Поэтому в отличие от 
семантической теории истины Тарского не выдвигается требова­
ние о соблюдении конвенции Тарского (или Г-эквивалентности). 
Нахождение условий принятия Г-эквивалентности является од­
ной из задач, решаемых в рамках рассматриваемой теории исти­
ны. Особенностью рассматриваемой теории истины и строящейся 
на ее основе логики является то, что операторы истинности и лож­
ности включены в объектный язык исчисления. В этом состоит 
отличие от подходов, требующих отделения терминов, имеющих 
метаязыковое происхождение, от языка-объекта. Кроме того, рас­
сматриваемая теория отличается от теории истины Крипке3, в ко-

1 Аксиоматический подход к построению теории истины с операторами истин­
ности и ложности реализован в: Павлов С.А. Исходные положения теории истины 
с оператором истинности / /  Вестник РУДН. 2009. № 3. С. 100-113.

2 Тарский А. Указ. соч.
3 Крипке С. Указ. соч.



С.А Павлов. Единственный денотат иатша в модифицироваішой семантике Фреге 181

торой исходный язык классический, предикат истины является 
частично определенным, а в метаязыке применяется неклассиче­
ская логика Клини.

Предложения и выражения любого языка принято оценивать 
не только на истинность, но и на ложность. Учтем при этом, что в 
общем неклассическом случае неистинность предложений не все­
гда означает их ложность. Поэтому наряду с оператором истинно­
сти вводим в рассмотрение логически независимый от него опера­
тор ложности F.

В область определения операторов истинности и ложности 
входят как исходные предложения, так и высказывания об истин­
ности (и ложности) предложений. Это означает, что допускается 
итерация операторов истинности и ложности. В этом состоит еще 
одно отличие от подхода Тарского, в котором итерация предиката 
истины не допускается.

Допускается также квантификация по предложениям. При 
этом принимается подстановочная интерпретация кванторов.

Язык теории истины с операторами истинности и ложности TFT 
включает в себя сентенциальные (пропозициональные) перемен­
ные, логические константы, обозначающие отрицание и импли­
кацию з ,  а также логические константы, обозначающие операторы 
истинности и ложности. К правилам образования формул добавля­
ются правила образования /'/''-формул, т.е. таких, которые образова­
ны из префиксированных операторами истинности или ложности. 
Тем самым язык теории истины является двухуровневым.

Для итерированных формул имеются метатеоремы о сводимо­
сти, которые говорят о том, что множество формул теории можно 
разбить на два подмножества, соответствующих двум уровням (в 
отличие от бесконечного числа уровней языков в теории Тарско­
го). Пользуясь метафорой Куайна, можно сказать, что семантиче­
ское восхождение, состоящее в переходе от предложения А к вы­
сказыванию о его истинности ТА, приводит от неклассической 
логики для А к классической логике для ТА.

Имеется тетралемма истинности и ложности или закон ис­
ключенного пятого:

Всякое предложение либо истинно и не ложно, либо ложно и 
не истинно, либо истинно и ложно, либо не истинно и не ложно.

В соответствии с этой тетралеммой все множество предложе­
ний разбивается на четыре непересекающихся подмножества.



182 Часть I. Логико-методологические проблемы

Каждый член тетралеммы сопоставим с областью (подмножест­
вом), обозначаемой Г, Fy В или N, в которой выполняется соответ­
ствующая ему по порядку членства формула:

Г-область (область строгой истинности) -  множество пред­
ложений, которые истинны и не ложны;

/ ’-область (область строгой ложности) — множество предло­
жений, которые не истинны и ложны;

5-область — множество предложений, которые истинны 
и ложны;

УѴ-область — множество предложений, которые не истинны 
и не ложны.
Для теории имеем четырехзначную интерпретацию со значе­

ниями, которые были ранее введены в бисентенциальной семан­
тике с одним денотатом: Г, 5, 5, N. Выделенное значение -  Т.

Несмотря на семантическую полноту построенной теории, 
оно не является абсолютно полным. Следовательно, допустимо 
присоединять к нему дополнительные аксиомы, которые соответ­
ствуют возможным вариантам семантических оценок предложе­
ний, перечисленных ранее в пунктах 1), 2), 3).

На следующем этапе построения язык теории истины обога­
щается сентенциальными связками: отрицанием -  и импликаци­
ей Формулируются аксиомы расширенной теории 7/71(~,->), 
являющиеся стандартными условиями истинности и ложности 
для этих связок. Они соответствуют условиям истинности и лож­
ности, задаваемым Д. Гильбертом, В. Аккерманом для отрицания-: 
«-^обозначает высказывание, которое истинно, если Сложно, и 
ложно, если ^истинно» и для импликации «Х-^> Y ... обозначает 
высказывание, которое ложно в том и только в том случае, когда X  
истинно, а Кложно»1.

Отметим, что в этих аксиомах реализуется замечание Гильбер- 
та и Аккермана: «Особую важность и меет еще то общее замечание, 
что в силу нашего определения основных логических связей ис­
тинность или ложность сложного высказывания зависит только от 
истинности и ложности составляющих высказываний»2. Для опе-

1 Гильберт Д., Аккерман В. Основы теоретической логики. М., 1947.
2 Там же.



С.А. Павлов. Единстве!п іый деі ют.іт папина в модифш]иропшшой семантике Фреге 183

ратора истинности имеется производное правило введения этого 
оператора, но нет правила удаления оператора истинности в отли­
чие от дефляционной теории истины.

Существенной особенностью теории 77Т(~,->) является то, 
что в ней не выполняются законы классической логики, сформу­
лированные с помощью сентенциальных связок отрицания ~, 
конъюнкции &, дизъюнкции Ѵи эквиваленции

Не имеют места законы тождества, исключенного третьего и 
непротиворечия: (А<->А), (А Ѵ~А) и ~(.А & ~А). В таком случае мож­
но говорить об аксиоматической пустоте (в смысле универсальной 
логики) для языка со связками: отрицанием ~, конъюнкцией & и 
дизъюнкцией V Также не имеет места Г-эквивалентость ( ТА <г+ А), 
откуда следует, что оператор истинности в общем случае не элими­
нируем, так что дефляционизм в данном случае не «работает».

Возникает вопрос: в каких случаях имеет место Г-эквивалент- 
ность? Ответ на данный вопрос дает центральная теорема, которая 
гласит:

принцип бивалентности (двузначности) равнозначен Г-экви-
валентности.
Несмотря на стандартные условия истинности для имплика­

ции и отрицания, интерпретация языка теории не двузначная.
Далее положения теории истины расширяются на универсум 

символьных выражений, что позволяет рассматривать ее в прило­
жении к логике предикатов. При этом для всех обогащений и рас­
ширений теории истины с операторами истинности и ложности 
подходит модифицированная семантика Фреге с одним денота­
том истина.

Таким образом, семантика с одним денотатом совместно с ак­
сиоматической теорией истины являются основой концепции ло­
гико-семантического монизма1 2.

Рассмотренная семантика (вместе с бисентенциальной) по­
зволяет выделить класс Г-логик, а также интерпретаций, семанти­
чески основанных только на истине (единственном денотате ис­
тина), тем самым исходя из утверждения Фреге, что «логика есть 
наука о наиболее общих законах бытия истины».

1 См.: Павлов С. А. Исходные положения теории истины с оператором истинно­
сти.

2 См.: Павлов С.А. О концепции логико-семантического монизма.



И.А. Герасимова

Проблема истины в теории и практике 
аргументации

Нужна ли истина спорящим. Теория аргументации, исследующая 
процессы доказывания, аргументирования, обоснования, сталки­
вается с определенными трудностями, пытаясь соединить разно­
родные аспекты аргументативной деятельности -  идеальный с 
реальным, нормативный со спонтанным, познавательный с ком­
муникативным. С одной стороны, теория аргументации как мето­
дология убеждения и обоснования тесно связана с научной рацио­
нальностью и прежде всего с такими смежными дисциплинами, 
как логика и теоретическая риторика. С другой стороны, она ставит 
своей задачей исследование реальных процессов аргументативной 
деятельности, сталкиваясь с противоречивым хаосом повседневно­
сти и бесконечной вариативностью конкретных ситуаций. В этих 
условиях многие исследователи ставят под сомнение значимость 
для теории аргументации таких понятий, как истина, добро, норма, 
а также саму постановку вопроса о правильности доказывающего 
рассуждения, упорядоченности ведения дискуссии и проч. В самом 
деле, если принять истину в качестве фундаментального понятия 
этой теории, то сама теория покажется отвлеченным теоретизиро­
ванием. С древнейших времен люди оценили возможности искус­
ства речи оказывать сильное впечатление на людей, магическую 
силу слова завораживать слушателя, подчиняя его волю своему за­
мыслу. Известно, что в политических и судебных дебатах успех не в 
последнюю очередь определяется личностью оратора, цель перего­
воров — прийти к консенсусу и приемлемому решению. Необходи­
ма ли в таком случае истина? «Оппозиции “истина—ложь” и “доб­
р о -зл о ” не являются центральными ни в аргументации, ни соот­
ветственно в ее теории, — считает А.А. Ивин. — Аргументы могут 
приводиться не только в поддержку тезисов, представляющихся 
истинными, но и в поддержку заведомо ложных или неопределен­
ных тезисов. Аргументированно могут отстаиваться не только доб­
ро и справедливость, но и то, что кажется или впоследствии ока-

© Герасимова И.А., 2010



И. А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 185

жется злом. Теория аргументации, исходящая не из отвлеченных 
философских идей, а из реальной практики аргументации, должна, 
не отбрасывая понятий истины и добра, ставить в центр своего вни­
мания понятия “убеждение” и “принятие”»1.

Данная точка зрения достаточно широко распространена. В са­
мом деле, как свидетельствует долгий исторический опыт, истина в 
спорах скорее умирает, чем рождается. Речь, конечно, идет о накале 
эмоций в спорах-битвах. Более того, в современной информацион­
ной ситуации тщательно разработаны технологии управления бе­
седой и технологии убеждения, понимаемого как волевое воздейст­
вие. Известно, что форма вопроса является наиболее убеждающим 
типом речи, поскольку позволяет установить контакт с собеседни­
ком и активизировать его мышление и воображение. Многие ней­
тральные приемы диалога могут приобрести характер манипуля­
ции при нарушении меры, есть и специальные уловки: вымогатель­
ство («ну вы, конечно, признаете, что...»), повторение (один и тот 
же вопрос повторяется несколько раз, а затем выставляется как до­
казательство) и проч. Используются логико-риторические уловки: 
бумеранг, метод видимой поддержки, метод субъективации, метод 
игнорирования и др. Приемы воздействия на соперника напоми­
нают о тактиках психологической войны: «атака» — нападение есть 
лучшая зашита, «бремя доказывания» — строить всегда труднее, чем 
разрушать, «эффект внезапности» — резервы в решающий момент, 
«инициативность» — постоянное внесение предложений, новых 
вопросов. Предположим, что убеждение в теории аргументации 
становится центральным понятием, причем цель убеждения усмат­
ривается в том, чтобы заставить собеседника принять нужную точ­
ку зрения. В таком случае аргументирование превращается в эле­
мент коммуникативной игры, а вопрос об истине исчезает как из­
лишний. Подспудно отбрасывается и установка на исследование 
проблемы ради достижения знания.

Значительная часть исследователей придерживается традици­
онного взгляда, который сохраняет классический идеал истины 
как ценности. Еще в начале XIX в. А.С. Лубкин определял идеал 
аргументации как «способ сообщать познание истины другим»2.

1 ИвинА.А. Основы теории аргументации. М., 1997.
2 Лубкин А. С. Начертание логики / /  Русские просветители (от Радищева до де­

кабристов). В 2 т. Т. 2. М., 1966.



186 Часть I. Логико-методологические проблемы

Конечно, скептики могут в противовес спровоцировать споры о 
природе истины и ее достижимости в познании. На мой взгляд, не 
стоит отказываться от понятия истины в теории аргументации, 
идя на поводу у современной моды на разношерстный плюрализм 
и релятивизм в крайних формах. Однако вопрос о значении поня­
тия истины в аргументации и ее теории требует исследования.

Особенности феномена аргументации. Прежде всего рассмотрим 
вопрос о природе феномена аргументации. Как культурный фено­
мен аргументация зарождается уже в недрах архаического общест­
ва. Фундаментальная потребность в разумной организации со­
вместной жизнедеятельности развивала умение мыслить и решать 
проблемы и самостоятельно, и коллективно. Нужно было прояс­
нить ситуацию для себя и пояснить это другому, убедить кого-то в 
чем-то, выработать мнение и принять решение, организовать со­
вместные действия. Изначально человеческое сообщество не бы­
ло однородным, в древних цивилизациях получение знания и его 
передача носили сакральный характер, приемы аргументирова­
ния — беседы по уровню сознания ученика, пояснение неизвест­
ного через известное — играли важную роль в сопряжении созна­
ния учителя и ученика. Первыми управленческими, судебными и 
образовательными институтами оказалось востребованным иску- 
ство убеждающей речи. Развитие систематического мышления в 
древних цивилизациях и на Западе, и на Востоке привело к ста­
новлению институтов религиозных и философских диспутов.

Изучение аргументативных техник в античной, древнеиндий­
ской, древнекитайской традициях позволило выявить три веду­
щие теоретические модели аргументирования — логику, диалек­
тику и риторику. Величайшим теоретиком античности Аристоте­
лем логика мыслилась как инструмент получения достоверного 
знания, диалектика относилась к сфере правдоподобного мнения, 
а риторика — к сфере публичных коммуникаций. Соответственно 
выделяют и три типа аргументов: доказывающие аргументы (ло­
гические) призваны обеспечить обретение истины; приемлемые 
аргументы (диалектические) предназначены для составления оп­
ределенного мнения и принятия решения, убеждающие аргумен­
ты (риторические) используются для воздействия в определенной 
аудитории. Уже в своих истоках искусство аргументации органи­
чески соединяло познавательный и коммуникативный аспекты.



И.А. Герасимова. Проблема истины п теории и практике аргументации 187

Многие исследователи отмечают гуманистический и демократи­
ческий характер природы аргументации, связанные с ней возмож­
ности свободного интеллектуального и речевого самовыражения 
в коллективном взаимодействии. Именно эти особенности искус­
ства аргументации остро востребованы сегодня в современном 
глобализующемся плюралистическом мире1.

Понятие «аргументация» многозначно. Латинское слово «argu­
mentation» употребляется в пяти различных значениях: 1) довод или 
аргумент; 2) дискуссия или обмен мнениями; 3) спор; 4) способ 
обоснования в логическом смысле; 5) особый вид деятельности. 
Обобщая, можно предложить различать: аргументативную дея­
тельность, понимаемую как интеллектуально-речевая деятельность 
субъекта, которая направлена на другого человека с аргументатив- 
ной целью (рассмотреть и, может быть, принять новое утвержде­
ние, убедить или переубедить оппонента); обоснование как особую 
деятельность по подведению оснований, обоснованию тезиса дру­
гими утверждениями (аргументами); способ обоснования тезиса (или 
способ убеждения путем значимых аргументов)2. Среди выделенных 
значений понятие «аргумента™вная деятельность» имеет самый 
широкий охват, поскольку предполагает включение в анализ рассуж­
дений многочисленных аспектов: адресованное™, убедительно­
сти, целесообразности, успешности, понимания, принятия/непри- 
нятия, особенностей дискурса, условий пространственно-времен­
ной локализации, особенностей культурной среды или традиции 
и проч.

Исследования аргументативной деятельности и процедур обос­
нования сегодня принципиально междисциплинарны. Они за­
действуют множество специальных отраслей знания — логику, 
теорию коммуникации, семиотику, искусственный интеллект, 
когнитивные дисциплины, методологический инструментарий 
герменевтики, феноменологии, философии языка, когнитивный 
и эволюционный подходы в эпистемологии. Отношение к поня­
тию истины во многом будет определяться спецификой аспектов 
аргументативной деятельности, каждый из которых наиболее 
проявлен в смежной с теорией аргументации дисциплине.

1 Чуешов В. Аргументология в глобальном мире / /  Мысль. Ежегодник Санкт- 
Петербургского философского общества. 2006. № 6.

2 См.: Гриненко Г.В. Аргументация: опыт герменевтического анализа// Мысль. 
Ежегодник Санкт-Петербургского философского общества. 2006. № 6.



188 Часть I. Логико-методологические проблемы

Истина как характеристика высказываний (познавательный аспект 
аргументации). Традиционно теория аргументации тесно связана с 
логикой: выделяют особую область исследований — логические 
основы аргументации. Со стороны логики теория аргументации 
восприняла один из способов использования понятия истины. 
Остановимся на этом подробней.

Логика составляет рационально-логический аспект аргумен­
тации как процедуры обоснования. Она конституировалась как 
наука о формах и приемах доказательного мышления (или рассуж­
дения) и основную задачу видит в описании правильных способов 
выведения одних высказываний из других, которые бы гарантиро­
вали истинность вывода при истинности посылок. Ее фундамен­
тальная теория — классическая логика — в качестве базовых оце­
нок включает понятия «истинно» и «ложно». Классическая логика 
ориентирована на анализ ситуаций, относительно которых можно 
с определенностью утверждать «да» или «нет», истинно высказы­
вание или ложно.

В классике неистинность совпадает с ложностью, а нелож­
ность совпадает с истинностью. Если высказывание неистинно, 
то оно ложно, и наоборот, если высказывание неложно, то оно ис­
тинно. Четкое разделение оппозиций, запрет противоречиво­
сти, т.е. одновременного принятия истины и лжи, требование оп­
ределенности, которое формулируется в законе тождества (запре­
та на изменения) и законе исключенного третьего (сведение 
выбора до двух альтернатив), — все это вместе формирует идеал 
логичности, понимаемой как определенность, последователь­
ность и непротиворечивость рассуждений. Кроме того, в процеду­
рах доказательства классика позволяет вести ход косвенных дока­
зательств от противного. В аргументации с данной классической 
стратегией связаны ситуации ограничительного выбора; в контр­
аргументации (опровержении) достаточно доказать антитезис, и 
тезис противника автоматически станет ложным. Можно опро­
вергнуть противника, если вывести следствия из тезиса, которые 
противоречат или ранее принятому, или какому-либо общепри­
нятому мнению. Для опровержения можно привести контрпри­
мер, который противоречит тезису (фактуальная несовмести­
мость), также можно показать, что тезис не выполним на практике 
(прагматическое опровержение). Однако если тезис не доказан,



это не значит, что он будет ложен, — такой вывод считается ош и­
бочно поспешным.

Классическая логика отвечает таким характеристикам мыш­
ления, как ясность, четкость, дискретность. Термины «истина» и 
«ложь» имеют несколько смыслов в этой дисциплине. В классиче­
ской логике эти абстрактные термины составляют область значе­
ния и область определения логических функций (иначе называе­
мых функциями истинности) — конъюнкции, дизъюнкции, отри­
цания и импликации. В логико-языковом отношении истина и 
ложь не являются самостоятельными языковыми выражениями 
(на специальном научном языке скажем, что они не являются ка- 
тегорематическими терминами) — значения «истинно» и «ложно» 
приписываются пропозициональным переменным, а также их 
принимают сложные выражения формального языка. При широ­
ком понимании рассматривают не истину саму по себе (или же 
ложь саму по себе), а говорят об истинности (ложности) высказы­
ваний. Можно поставить вопрос об истинности (ложности) поня­
тий, истинности (ложности) суждений, истинности (ложности) 
действий и т.д. В этих контекстах употребление терминов истин­
ности и ложности синкатегорематично, другими словами, они 
имеют значение только в составе сложных выражений языка.

Особое значение приобретают слова «истина» и «ложь» в вы­
ражениях «логическая истина» и «логическая ложь». Предложе­
ние является логической истиной или тавтологией, если оно все­
гда истинно, другими словами, его истинность гарантируется са­
мой формой высказывания. Формально, если предложение 
принимает значение «истинно» при всех значениях переменных, 
то говорят, что оно истинно в модели. Для истинности относитель­
но класса моделей используется термин общезначимость (логиче­
ская истинность). Логические истины в традиционной логике на­
зывали законами, а логическую ложь — противоречием.

От логико-языкового аспекта исследования нетрудно перейти 
к эпистемологии. В познавательных ситуациях разделение на по­
знающий субъект и познаваемый объект принципиально. Поня­
тие истины здесь используется в различных целях — для оценки 
процесса и результатов познавательной деятельности, для кон­
троля над мысленным конструированием, для контроля над ра­
ботой познавательных способностей, а также для контроля над 
процессами объективации идей в действиях и создаваемых арте­

И.А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 189



190 Часть I. Логико-методологические проблемы

фактах. Корреспондентная, когерентная и прагматическая кон­
цепции истины наиболее адекватно отражают смыслы понятия 
истины в аспекте познания и творчества. В случае исследователь­
ской работы корректно задавать вопросы относительно истинно­
сти наших знаний, истинности теорий, истинности высказыва­
ний, истинности восприятий и т.д.

В классическом смысле принято придерживаться следующего 
положения: высказывание истинно, если оно соответствует дей­
ствительности. В теоретических построениях при разделении на 
синтаксис и семантику языка используется следующее определе­
ние: предложение (построенное по синтаксическим правилам вы­
ражение языка) истинно, если оно соответствует модели (постро­
енной по семантическим правилам). Логический принцип непро­
тиворечивости можно рассматривать как строгий вариант общего 
принципа когерентности: интеллектуальные построения должны 
быть внутренне согласованы (логичны, непротиворечивы), в рас­
суждениях нельзя менять значение высказывания в заданном 
контексте (универсуме). В теории аргументации последнее дейст­
вие называют ошибкой подмены тезиса, когда нарочито изменя­
ют смысл доказываемого утверждения. В методологии науки коге­
рентность тесно связана с принципом системности мышления. 
В прагматическом аспекте понятие истины связывает идеи и их 
воплощения в действиях, что отражено в лаконичном афоризме 
«практика — критерий истины».

Понятие истинностного значения разнится в зависимости от 
типа логической системы (например, классической или неклас­
сической). В случае определенности информации для классики 
высказывания подразделяются на истинные и ложные, в неклас­
сических ситуациях предлагаются для рассмотрения архитектур­
но-сложные значения. Логика как нормативная дисциплина опи­
сывает и изучает различные модели логических ситуаций. По су­
ществу вопрос о фактической истинности высказывания не 
ставится, речь идет лишь о возможной истинности (или ложно­
сти), о логически возможных выводах из истинных предпосылок.

Коммуникативный аспект аргументации и проблема истины в глоба­
лизующемся мире. Если иметь в виду логические основы теории ар­
гументации, то понятия истинности и ложности высказываний 
должны составлять фундамент теории аргументации. Однако от­



И.А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 191

ношение к истине и лжи в теории аргументации шире, чем в логи- 
ке. Идеальная аргументативная деятельность мыслится как един­
ство этоса и логоса. В классической риторике разработаны прави­
ла и нормы этического поведения ритора в отношении аудитории. 
Понятия истины, добра, справедливости неустранимы как рацио­
нальные нормативы аргументативной деятельности. Рациональ­
ная аргументация изначально мыслилась как коллективный по­
иск истины, предполагающий достижение взаимопонимания и 
принятие целесообразного решения. В таком случае понятия доб­
ра можно конкретизировать как добросовестность и ответствен­
ность, справедливости — как восстановление истины (целесооб­
разного порядка), истинность — как правдивость (искренность), 
ложь же имеет значение лживости (сознательного введения в за­
блуждение). Категория убеждения в классической риторике не­
отъемлема от цели внесения ясности в понимание, в свою очередь 
ясность подспудно связана с истиной как целью совместного по­
знавательного процесса (истина здесь категорематическое выра­
жение). Просмотр аргументов в пользу тезиса или антитезиса от­
носится к фазе процесса прояснения ситуации, в этих случаях 
применимы оценки возможно истинного или ложного, правдопо­
добного, вероятного, маловероятного и проч. Принятое мнение -  
решение снимает неопределенность, что является только основой 
действия и не мешает возобновлению процесса обдумывания и 
анализа возможных ситуаций.

Теория аргументации, претендуя на исследование реальных 
практик обоснования и убеждения, в условиях расширяющегося 
межкультурного диалога вынуждена иметь дело с культурно-се­
миотическими системами (В.М. Розин) и особенностями произ­
водных от них дискурсов. Имеется точка зрения, согласно кото­
рой истина как категория принадлежит не только науке и филосо­
фии, но и мифологии, религии, искусству (в другом варианте — 
говорят о лжи). За последним пониманием стоит предпосылка о 
неоднородном раскрытии реальности или обнаружения бытия. 
Бытие может обнаружить себя в большей или меньшей степени, а 
также многообразием способов (т.е. не только в науке). Для тео­
рии аргументации встает проблема критериев рациональности 
полионтичного диалога, которая на сегодня открыта. Особую 
важность приобретает ценностный компонент аргументации, 
включающий в рассмотрение особенности культурного и индиви-



192 Часть  I. Логико-методологические проблемы

дуального опыта, картины мира, языка и мышления. На первый 
план выдвигается скорее проблема понимания другого (расшире­
ния собственного сознания), чем проблема признания (убежде­
ния). Знакомство с историей ментальности и культуры другого на­
рода во многих случаях оказывается плодотворным и для запад­
ной, и для восточной традиций. Неожиданным образом древние 
стратегии аргументации оживляются в новейших информацион­
ных технологиях. В качестве примера рассмотрим дискуссии во­
круг чатушкотики.

Чатушкотика в переводе с санскрита означает четырехвер­
шинная. Ее латинское название — тетралемма. Логическая форма 
чатушкотики сложилась в древнеиндийской традиции философ­
ско-религиозных брахманистских споров, а затем получила ши­
рокое распространение в буддизме. В чатушкотике логическая 
композиция выстраивания альтернатив используется двояко — и в 
целях описания реальности, и в целях убеждения оппонента (или 
опровержения любого рода догматизма). Если выделять некую 
общую тенденцию западной и восточной рациональных тради­
ций, то можно обратить внимание на то обстоятельство, что век­
тор классической греческой культуры ориентировал развитие 
научного познания на поиск общего, а именно законов и законо­
мерностей (классический период научной рациональности по 
классификации В.С. Степина). В восточной традиции, напротив, 
акцент делался на частном и конкретном. Многообразие фактиче­
ских ситуаций подтверждало положение о принципиальной кон­
кретности и относительности истины. Если же речь шла о нена­
блюдаемом и скрытом, то скептики-философы настаивали на 
принципиальной относительности, ограниченности человече­
ского познания. В лучшем случае можно было говоритьлишьо ко­
герентности (в логической терминологии — о возможной истин­
ности в мыслимом положении дел). Эти установки нашли отраже­
ние и в чатушкотике. Тетралемма может служить примером 
диалектической игры, сочетающей убеждение оппонента с изящ­
ным жонглированием высказываниями. Так, в споре брахманов 
полагалось рассмотреть все возможные альтернативы (их три) ре­
шения рассматриваемого вопроса и обоснованно, последователь­
но опровергнуть их и, исключив оппонентов, предложить свой ва­
риант решения. Например, брахманы-финитисты рассуждали 
так: «Некоторые полагают: “мир конечен” , но это неверно ввиду



И.А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 193

того, что... Некоторые полагают: “мир не-конечен”, но это невер­
но ввиду того, что... Некоторые полагают: “мир конечен и не-ко- 
нечен” , но это неверно ввиду того, что... Следовательно, мы пола­
гаем, что мир не конечен и не не-конечен»1.

Среди брахманов-скептиков имелся особый слой азартных 
людей — закоренелых спорщиков. Их стараниями была разработа­
на пятичленная схема антитетраллемы, которую использовали 
для опровержения любого рода догматизма. При этом, конечно, 
приходилось потрудиться — продумать аргументы для опровер­
жения оппонентов. Не зря таких скептиков стали называть 
«скользкими угрями», они уворачивались от любого решения, не 
принимая ни одного и демонстрируя то, что на философском язы­
ке называется крайним релятивизмом. Одним из почитаемых 
брахманов-скептиков был Санджая Белатгхипутта — основатель 
школы в Раджагрихе, соперничавшей с ранним буддизмом. «На 
вопрос о том, существует ли другой мир, этот последовательный 
скептик отвечал, что если бы он считал, что существует, то ответил 
бы, что существует, но он не может сказать этого, не может сказать 
“так”, не можетсказать “иначе” , не можетсказать “нет” , не может 
сказать “не нет” . Точно так же он относился и к трем другим вы­
сказываниям, которые вместе с первым образуют тетралемму. 
«“Другой мир существует” , “Другой мир не существует” , “Другой 
мир и существует и не существует” , “Другой мир не существует и 
не не существует”»2.

В дальнейшем чатушкотика прочно закрепилась в буддийских 
текстах. В одной из сутр Будда разъясняет брахману Поттхападе 
вопрос о существовании Татхагаты после смерти: «Я не говорил 
Поттхападе, что Татхагата существует после смерти, что это ис­
тинно, а остальное заблуждение... Я не говорил Поттхападе, что 
Татхагата не существует после смерти, что это истинно, а осталь­
ное заблуждение... Я не говорил Поттхападе, что Татхагата и суще­
ствует, и не существует после смерти, что это истинно, а остальное 
заблуждение... Я не говорил Поттхападе, что Татхагата ни сущест­
вует, ни не существует после смерти, что это истинно, а остальное 
заблуждение...»3 В феноменальной реальности, где все текуче и

1 Пример взят из монографии: Шохин В.К. Брахманистская философия. М.. 
1994. С. 98. Там же приводится обстоятельный анализ интерпретаций чатушкотики.

2 Там же. С. 83.
3 Там же.



194 Часть I. Логико-методологические проблемы

изменчиво, а восприятие несовершенного человека ограниченно, 
истина не может раскрыться человеку, логический ум восполняет 
пробел моделированием реальности. Отсюда чатушкотика мыс­
лилась как средство описания реальности, но не установления ис­
тины. В Ланкаватаре-сутре — авторитетном тексте северного буд­
дизма — об этом говорится прямо: «Те, кто рассматривает мир как 
разворачивающийся из причин и условий, привязаны к чатушко- 
тике и не могут постигнуть мое учение. Не из сущего порождается 
мир, не из не-сущего, не из сущего-и-не-сущего, не из чего-либо 
другого, а также не из причин и условий, как думают глупцы: пол­
ный переворот в психике и безосновность достигается тогда, когда 
мир видится ни существующим, ни не-существующим, ни суще- 
ствующим-и-несуществующим, глупые и простые люди с безна­
чальных времен продолжают плясать как марионетки на ниточках 
своих примитивных выдумок и заблуждений, они не способны к 
методу самопостижения; привязываясь к внешнему миру, кото­
рый суть проявление сознания, они погружаются в изучение раз­
личных теорий, которые не более чем средство, и не знают, как 
достичь истины самопостижения, полностью очищенной от чет­
веричное™ чатушкотики»1.

Очевидно, что здесь речь идет о недискурсивной практике ме­
дитативного созерцания. В «Популярном словаре по буддизму и 
близким к нему учениям» предлагается следующее пояснение: 
«Буддийская практика управляемого изменения состояния созна­
ния раскрывает возможность исследования восприятия мира и 
трактовки его переживаний. На низшем уровне сознания нирвана 
и сансара противопоставляются друг другу. Нирвана при этом вы­
ступает как необусловленная (асанскрита) дхарма, а сансара -  как 
обусловленная (санскрита). На среднем уровне все дхармы пред­
стают как истинные и неистинные одновременно. На высшем все 
воспринимается как ни истинное, ни не истинное, как нечто, что 
не может быть классифицировано или определено, как невырази­
мое единство»2. Отношение к истине, ее понимание, само разде­
ление на истинное и ложное сопряжены с особенностями когни­
тивной сферы разумного существа, особенностями и уровнем раз­

1 Шохин В. К. Указ. соч.
2 Голуб Л .Ю ., Другова О.Ю., Голуб П.Ю . Популярный словарь по буддизму и 

близким к нему учениям. М., 2003. С. 202-203.



И. А. Герасимова. Проблема истины п теории и практике аргументации 195

вития его сознания, что отмечают и авторы словаря по буддизму. 
Так, если сознание проявляет себя как осознанное речевое мыш­
ление, адаптированное к телесно-физической реальности, то раз­
деление на истинное и ложное становится следствием познава­
тельно-жизненных условий.

Для специалистов-логиков чатушкотика представляет нема­
лый интерес, с ней связаны многие интересные интерпретации. 
Логическая ситуация, описываемая оценкой «и да, и нет», пони­
мается как сложная. Возможное прочтение: нечто верно в одном 
отношении (при одних условиях), но не верно в другом отно­
шении (при других условиях). Такие оценки получили название 
пресыщенных. Оценка «ни да, ни нет» фиксирует отсутствие или 
полную неопределенность, данную ситуацию называют истин­
ностно-значным провалом. Обе ситуации описываются релевант­
ными и паранепротиворечивыми логиками. Интересно, что ча­
тушкотика имеет особую интерпретацию в случае ситуации спора 
оппонента и пропонента. Оценка «да» эпистемически может по­
ниматься как «мнение от меня», «нет» — «мнение не от меня (от 
другого)», «и да, и нет» -  «мнение от меня и мнение от другого», 
«ни да, ни нет» — «нет мнения ни от меня, ни от другого». Этот 
эпистемический вариант интерпретации близок четырехзначной 
логике Белнапа1. С появлением первых интеллектуальных вычис­
лительных систем для логиков встала серьезная проблема: при по­
ступлении информации из разных источников компьютер, на­
строенный по типу классической логики, в случае противоречия 
должен был бы либо «полностью отказаться сообщать что-либо о 
ком-либо или, что то же, должен сказать все обо всех. Плодови­
тость противоречий в двузначной логике хорошо известна: они 
никогда не проявляются изолированно, локализованно, а заража­
ют всю систему»2. Компьютер Белнапа способен сообщать о про­
тиворечивой информации, не устраняя ее. Белнап вводит четыре 
оценки: Т — «говорит только Истину», F — «говорит только Ложь», 
None — «не говорит ни истины, ни лжи», Both — «говорит и Исти­
ну, и Ложь». В математическом аспекте четыре значения образуют

1 Belnap N.D., Jr. How a Computer Should Think. Contemporary Aspects of Philo­
sophy Proceeding of the Oxford International Symposium, 1976. В русском переводе: 
Белнап Н. Как нужно рассуждать компьютеру// Н. Белнап, T. Стил. Логика вопро­
сов и ответов. М., 1981.

2 Белнап Н. Как нужно рассуждать компьютеру. С. 210.



196 Часть  I. Логико-методологические проблемы

аппроксимационную решетку с отношением порядка «приближа­
ет информацию». Белнап вводит тонкие различия в оценках, на­
пример, различая фразы «по меньшей мере говорить истину» и «го­
ворить только истину».

С логической точки зрения первые две позиции тетралеммы 
предполагают классическое бинарное мышление с ответами да 
или нет, третья и четвертая позиции описывают неклассические 
логические ситуации. Рассмотрим простой пример — «Повторенье 
мать ученья». В обосновании ответов по третьей позиции тетра­
леммы возможна аппелляция к классической логике: «Повторе­
ние мать учения и не мать учения, но это неверно ввиду того, что 
может быть либо одно, либо другое», «Повторение не может одно­
временно нести и не нести благо для учащихся». В подобных слу­
чаях рассуждение выстраивается по принципам бинарной логики, 
запрещающей противоречия.

Однако третья позиция тетралеммы скорее фиксирует воз­
можность истины (модальность контекста) — в одном контексте 
верно одно, а в другом — другое. Например, одно дело повторение 
есть процесс тренировки механической памяти, а другое дело, ко­
гда при повторении задействовано творческое мышление. Повто­
рение, как и любой психический процесс (осознание, мышление), 
подчинено закону ритма — закону подъемов и спадов, напряже­
ний и расслаблений. Если ритм выдерживает спиральное поступа­
тельное движение, когда в последующем цикле впадина не ниже 
предыдущего уровня, то происходит расширение сознания, раз­
витие мышления.

Четвертая позиция тетралеммы отражает ситуацию полной 
неопределенности, принципиальной неразрешимости проблемы 
(по крайней мере, для человеческого разума в его актуальном со­
стоянии). Например, вопрос о конечности или неконечности ми­
ра выходит за пределы человеческого разумения. В таком случае в 
высказывании «Мир не конечен и не не конечен» двойное отрица­
ние неклассично, операция отрицания не приводит циклически к 
снятию отрицания. Аналитическое описание ситуаций полной 
неопределенности востребовано в апофатических рассуждениях о 
сущностях, мысль о которых превосходит возможности человече­
ского разума — Бога, мировой души.



И .А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 197

Антропологическая относительность истины. О роли философской 
аргументации в научном познании. Научное познание своим идеалом 
видит истину. Как свидетельствует история философии и науки, 
истина познается в величайшем труде и завоевывается во множе­
стве интеллектуальных баталий и внутри сообщества исследовате­
лей, и между сообществами, и в масштабах общества в целом. От­
стаивающий истинность своего мнения исследователь должен 
представить доказательства и аргументы для публичного обсужде­
ния. В актах открытия и изобретения любой исследователь поне­
воле становится философом. Роль интуиции в познании никогда 
не игнорировалась, но и не возвышалась. Со времен Галилея и 
Ньютона наука оформляется институционально, становясь само­
стоятельной сферой общества и культуры. Именно к ней перехо­
дят приоритеты относительно обретения и систематизации зна­
ния, а в глазах общественного мнения ученые наделяются ответст­
венностью за истину.

Зарождавшаяся в Возрождение и Новое время наука с самого 
начала была требовательна к критериям научности. Три кита — ра­
зум, опыт и точность — закладывали основы научной рациональ­
ности. Установка на точность сначала давала возможность вы­
разить на языке математики законы природы, а в дальнейшем -  
вырваться из непосредственно воспринимаемой реальности на 
свободу абстрактного математического моделирования. Это ока­
залось эффективным: многие математические гипотезы подтверж­
дались в физических интерпретациях и космологических откры­
тиях. Опыт (наблюдения и эксперимент) отрезали возможность 
спекуляций. Опора на разум служила противовесом ненадежным 
чувственным впечатлениям и наблюдениям. Разум требовал скру­
пулезной работы по отбору и проверке фактов, обобщениям и тео­
ретической систематизации и, кроме того, давал бесценную сво­
боду воображению в выдвижении гипотез и построении теорий. 
Три стороны исследования были осмыслены в наше время как 
критический, творческий и прагматический аспекты мышления, 
совместная работа интеллекта и интуиции, воплощение мысли в 
действие. В науке интуиция-озарение выводила ум на новые рубе­
жи открытий и создавала платформы для конструкций и методо­
логий добросовестного интеллекта. Осознание того факта, что в 
инновационных стратегиях познания именно интуиция ведет ин­



198 Часть I. Логико-методологические проблемы

теллект и практику, приводит к выводу об ответственности уче­
ных за интуицию (В.А. Бажанов).

Вопрос о значимости личностного знания в творчестве иссле­
дователя наводит на мысль о возможных общих знаменателях для, 
казалось бы, отдаленных сфер культурной жизни. Тем не менее 
все пути смыкаются на человеке и его возможностях как разумно­
го существа. При всех достижениях технического гения человече­
ства и развитой логичности пружина любознательности, творче­
ского горения и даже принятия решений остается иррациональ­
ной, скрываясь в глубинах интуитивного Я.

Философия как квинтэссенция культурных достижений игра­
ет особую роль в научном познании. Не зря говорят, что там, где 
заканчивается наука, начинается философия. В свою очередь 
научные аргументы в философии наделяют последнюю жизнен­
ностью, отрезая беспочвенные спекуляции. Роль философских 
аргументов в науке многогранна: они дают простор творческому 
воображению в выдвижении гипотез и смелых предложений, по­
зволяют увидеть решение своей частной задачи в масштабах цело­
го (научной картины мира, истории идей и представлений), наво­
дят мостики между частно-научным видением проблемы и фунда­
ментальными основами бытия, о которых размышляло не одно 
поколение мудрецов.

Разветвленное древо наук уходит корнями в синкретичное 
мышление античных натурфилософов. На протяжении всей исто­
рии западноевропейской науки, когда слово «метафизика» еще не 
было нарицательным, метафизические аргументы выполняли 
функцию философских аргументов в современном понимании. 
Научные доказательства выстраивались на основе установлен­
ных фактов и продуманных толкований в виде теоретических по­
строений. Из сочетания фактов и теоретических конструкций 
складывался научный метод — любая гипотеза, любое рассужде­
ние и вывод должны быть оправданы основаниями. Философская 
аргументация принимала в расчет мнения предшественников- 
философов, за которым не виделось (или не было) оснований эм­
пирического характера. Философская аргументация допускала и 
далековатый от опыта отлет фантазии. Приведу пример из исто­
рии открытий Кеплера. Немецкий астроном и математик в своих 
выводах опирается на научный метод наблюдения за звездными 
объектами — это наблюдения Тихо Браге естественным инстру­



И.А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 199

ментом — глазом и наблюдения Галилея и самого Кеплера с по­
мощью оптической трубы, причем научность последнего метода 
специально обсуждается. Данные наблюдений проверяются и со­
поставляются с многочисленными измерениями и тщательными 
математическими расчетами. Кеплер формулирует вошедшие (и 
уточненные затем) три закона небесной механики. В философ­
ском аспекте Кеплер широко использует пифагорейские идеи и 
идеи учения Бруно о множественности миров. Некоторые фило­
софские рассуждения в «Звездном вестнике» напоминают науч­
но-фантастические романы Айзека Азимова, создавшего космос, 
густо населенный людьми и другими разумными существами. 
Кеплер допускает, что и на Луне, и на Юпитере могут жить разум­
ные существа, оговариваясь, что эти рассуждения — философские.

Другой пример. В обосновании картины мира, созданной нау­
кой и философией Нового времени, Ньютон использовал аргу­
менты троякого рода. Исследователь творчества английского 
мыслителя И .С. Дмитриев выделяет физические, теологические и 
исторические аргументы. Как пишет автор, «все три типа аргумен­
тации были тесно связаны и переплетались друг с другом». Здесь 
стоит различить некоторые тонкости. По существу классическая 
механика как научная теория имела в качестве базиса научный ме­
тод — математические построения, подтвержденные наблюдения­
ми и измерениями. В обосновании же картины мира, связанной с 
механикой Ньютона, все типы аргументации были философски­
ми. Физическая аргументация (или метафизическая в смысле 
поиска оснований физических процессов) основывалась на кон­
цепции эфира, ее источником были известные Ньютону неопла- 
тонистические и алхимические традиции. Теологическая аргу­
ментация, как считает Дмитриев, давала возможность преодолеть 
кажущуюся абсурдность принципа дальнодействия. Фундамен­
тальным понятиям соответствовали теологические референты: 
«абсолютное пространство»—«неизменность Бога», «действие на 
расстоянии»—«божественная вездесущность, понимаемая “не 
виртуально, но субстанциально”» и т.д. У самого Ньютона было 
два понятия пространства и времени — абсолютное и относитель­
ное. Классическая механика выстраивалась на фундаменте абсо­
лютных пространства и времени, но допускала ограниченный 
принцип относительности.



200 Часть I. Логико-методологические проблемы

Первый критик абсолютных пространства и времени Ньютона 
Лейбниц отличал время от длительности, а пространство от про­
тяжения, считая длительность и протяжение атрибутами вещей. 
«Как естествоиспытатель и математик Лейбниц считал время и 
пространство понятиями относительными, но как метафизик он 
искал в вещах самих по себе (монадах) реального основания для 
пространства и времени», — пишет П.П. Гайденко. Лейбниц вво­
дит модельные понятия пространства и времени, понимая про­
странство как порядок сосуществований, а время как порядок по­
следовательностей. Последующие критики исходили из невоз­
можности на практике обнаружить неизменную площадку для 
наблюдений, трактуя абсолютные пространство и время исклю­
чительно физически. Окончательный итог этим рассуждениям 
подвел Эйнштейн в своей теории относительности. Но ведь и тео­
рия относительности — вовсе не последняя теория. «По существу 
физики вернулись к понятию “эфир” , — пишет академик А. Ми- 
гдал, — но уже без противоречий. Старое понятие не было взято из 
архива — оно возникло в процессе развития науки. Новый эфир 
называют “вакуумом” или “физической пустотой”». Более того, в 
«новом эфире» есть абсолютная скорость, выделенной системой 
координат физики считают систему реликтового излучения, в ко­
торой кванты «распределены по скоростям сферически симмет­
рично (как частицы газа в неподвижном ящике)».

Цитируемая работа «Отличима ли истина от лжи» написана 
академиком Мигдалом по случаю, как он сам пишет, потока не­
проверенных фактов, обрушившегося на головы не сведущих в ес­
тественных науках людей. Речь идет о пси-феноменах, таких, как 
телепатия, телекинез, левитация и проч. В статье подробно разби­
раются вопросы: из чего складывается научный метод? Как рож­
даются заблуждения? Каковы те малые ошибки, которые приво­
дят к антинаучным заключениям? И, наконец, как отличить науч­
ную истину от заблуждения? Автор резко критикует веру в 
сверхъестественное и особенности механизмов лженауки, под­
черкивая, что в научном исследовании стоит избегать крайностей 
как догматизма, так и верхоглядства. В конце статьи автор прихо­
дит к разумному для человека науки заключению о том, что 
пси-феномены стоит изучать при условии опоры на научный ме­
тод и хотя бы потому, что «они откроют много других интересных 
явлений». И все же приводимые Мигдалом аргументы, например



И.А. Герасимова. Проблема истины в теории и практике аргументации 201

против телепатии, не представляются надежными. Автор пишет: 
«Вероятность обнаружить физическое поле новой, еще неизвест­
ной природы в макроскопической области настолько мала, что с 
ней вряд ли следует считаться». Действительно, макроскопиче­
ская реальность не позволяет это сделать, пока сам человек ис­
пользует свои возможности телесного макроскопического суще­
ства. Однако в практиках йоги, отразившихся в восточных фило­
софиях, используются возможности иных видов реальности, в 
которых может быть проявлено сознание человека. Замечу, что 
гипотеза об иных видах и уровнях материальности не невозможна 
и с точки зрения науки.

Самый существенный аргумент против пси-феноменов, вы­
сказываемый и Мигдалом, и другими исследователями, заключа­
ется в невозможности «влияния силой духа (или желанием, или 
мыслью) на материальные предметы». Сточки зрения философии 
йоги, в подобных рассуждениях неверна философская предпо­
сылка, корни которой скрываются в дуалистическом разделении 
на материальное и идеальное, на материю и дух. Как может дух 
(нечто нематериальное) непосредственно оказывать влияние на 
материю? В восточных системах мышления преобладает холисти­
ческий принцип единства многообразного, следствием которого 
является недуалистическое понимание проблемы. Дух и материя 
мыслятся как два аспекта единого начала (по принципу дополни­
тельности или двуединства). В «Письмах Махатм» читаем1: «Пред­
ставления материи и духа, как совершенно отличных и обоих 
вечных, конечно, никогда не могло бы быть в моей голове, как бы 
мало я ни знал о них, ибо это одна из элементарных и фундамен­
тальных доктрин Оккультизма, что двое есть одно и отличны лишь 
в относительных проявлениях и только в ограниченном познава­
нии чувственного мира». Единая Жизнь (Единый Элемент как 
скрытая первооснова жизни) проявляет себя в бесчисленных ми­
рах разных форм духоматериальности. Мысль и другие психиче­
ские проявления материальны, но природа этого вида материаль­
ности пока еще недоступна изучению научным методом, но не не­
возможна для будущего науки. В философском мире укоренена 
традиция именовать все, что связано с пси-феноменами, идеализ­

1 Письма Махатм. Самара, 1993 (The Mahatma Letters. L., 1926).



202 Часть I. Логико-методологические проблемы

мом, а со стороны Махатм опыт нынешнего человечества оцени­
вается как примитивный материализм.

Негативное отношение к иному опыту, чем речевая рацио­
нальность, со стороны представителей науки объяснимо: подоб­
ный опыт выходит за пределы научной практики и метода, да и 
превышает разум обычного человека. Тем не менее проблема тай­
ны бытия остается. Выведенные на орбиту рентгеновские теле­
скопы дали возможность наблюдать и открывать планеты во вне- 
солнечных системах (1990-е гг.), однако то, что для науки стало 
фактом, было известно давно. О множественности очагов разума 
во Вселенной возвещали многие мудрецы, раскрывая истины, 
хранимые в духовных традициях, но многие ли восприняли эти 
истины хотя бы как гипотезы? В течение почти всего XX в. преоб­
ладает убеждение в исключительности разумной жизни на Земле.

Как показывает история научного познания, контакты между 
лабораториями духа и лабораториями интеллекта не прерывались, 
а сегодня вылились в напряженный межкультурный диалог. Ис­
тину как знание основ жизни человечество осознает коллектив­
но-планетарно. Мне представляется, что в современной ситуации 
диалог науки с представителями духовных традиций будет реален 
на почве философской аргументации и потенциален как будущее 
научного метода, ведь будущее меняет не только объект познания 
и научный метод, но чревато когнитивными трансформациями 
самого человека.



Чаешь II

Социально-эпистемологические
подходы





И.Т. Касавин

Истина как проблема социальной 
эпистемологии1

В самом общем смысле истина — это категория философии и 
культуры, обозначающая идеал знания и способ его достижения 
(обоснования). Как и другие концептуальные структуры такого ро­
да, это ценностно-теоретическое понятие, предполагающее, с од­
ной стороны, рефлексивно-конструктивную разработку критериев 
совершенства и совершенствования знания, а с другой — отнесение 
к системе ценностей, в которой идеал данного совершенства опре­
деляется контекстуально, через связи с другими ценностными ка­
тегориями. Понятие истины всегда служило философии источ­
ником острых дискуссий и знаменовало собой поляризацию 
философских учений. При этом споры об истине имели своим 
предметом именно специальную философскую категорию, порож­
дая многообразие конкурирующих теорий, совокупность которых 
и дает нам наиболее полный философский образ истины. Вместе с 
тем истина как ценность европейской культуры сохраняла отно­
сительно устойчивое содержание в течение длительных отрезков 
времени в области обыденного сознания, религии, науки.

Последнее время тема истины, уходящая корнями в самую 
глубину истории философии и культуры и, казалось бы, подза­
бытая современными эпистемологами, вновь стала привлекать 
внимание. Она внезапно стала предметом систематического и 
синхронного рассмотрения сотрудниками сразу двух секторов2 
Института философии РАН (независимо друг от друга), темой об­
суждения на семинаре «Проблемы рациональной философии»3, а

1 Подготовлено при финансовой поддержке фондов РГНФ, проект № 9-03-00078а, 
и РФФИ, проект № 09-06-00322а.

2 Сектор социальной эпистемологии (Понятие истины в социогуманитарном 
познании ; под ред. А.Л. Никифорова. М., 2008) и сектор эволюционной эписте­
мологии (Многомерность истины ; под ред. А.А. Горелова и др. М., 2008).

3 60-е заседание, декабрь 2008 г., докладчик П.С. Куслий, оппоненты И.А. Ге­
расимова, Г.Б. Гутнер.

© Касавин И.Т., 2010



206 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

еще раньше -  оказалась в фокусе «Панельной дискуссии» журна­
ла «Эпистемология и философия науки»1, которая, возможно, 
сыграла в ее актуализации свою роль. Нам хотелось бы попытаться 
представить понятие истины как элемент концептуального карка­
са современной социальной эпистемологии, которая представля­
ется аутентичным представителем неклассической философии 
познания.

1. К истории и типологии проблемы истины

В философии различаются две основные позиции по отноше­
нию к истине: узкая и широкая. Узкая позиция предполагает от­
несенность понятия истины только к логически правильно постро­
енным предложениям естественных и искусственных языков, а 
именно, к повествовательным суждениям субъектно-предикатного 
вида, к которым применима бинарная истинностная оценка (исти­
на-ложь). Это операционалистская позиция, позволяющая одно­
значно различать истинные и ложные суждения с помощью опре­
деленного критерия истины, отличающегося от понятия истины. 
К примеру, если логически истинным признается суждение, соот­
ветствующее определенным правилам логического вывода, то ис­
тинность правил вывода требует независимого основания, -  в дан­
ном случае она зиждется на авторитете логической системы в це­
лом. Так, постулирование А. Тарским метаязыкового характера 
понятия истины позволяет свести истину к логической онтологии, 
к отношениям между предложениями (таблицы истинности для 
логики высказываний, например). Это имело неоднозначные след­
ствия как для корреспондентной,таки для когерентной концепции 
истины. С одной стороны, утрачивала смысл реалистическая пози­
ция, видевшая в истине отношение между знанием и некоторой 
внешней для него реальностью. Из этого было недалеко до вывода о 
том, что понятие истины может быть вообще исключено из науки в 
качестве «псевдопредиката». С другой -  получало новые импульсы 
и аргументы понятие теоретической истины, относящееся к семан­
тическим связям внутри сложных концептуальных образований и 
не предполагающее сопоставление ни с какой онтологией, кроме 
производной отданной теоретической системы.

1 См. дискуссию по статье: Никифоров А.Л. Понятие истины в теории познания / /  
Эпистемология & философия науки. 2008. № 2.



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 207

Эмпирическая истинность, напротив, может устанавливаться с 
помощью процедуры эмпирической проверки (верификации), 
однако сама верификация наделе представляет собой также не не­
посредственное сопоставление знания с внешней для него реаль­
ностью, но сравнение «протокольного предложения» наблюдения 
с предложением, являющимся логическим следствием из теории. 
Если же истинность верификации должна быть независимо обос­
нована, то это может быть выполнено лишь в рамках реалистиче­
ской позиции, к примеру с помощью представления ее в качестве 
метода, объединяющего теорию с практикой. Критерий истины 
носит, таким образом, во всех случаях онтологический (или ква­
зионтологический) характер, т.е. включает предпосылку об особом 
характере реальности, отнесение к которой обеспечивает совер­
шенство знания. И только в реалистической позиции критерий 
истины имеет сугубо внешний по отношению к понятию истины 
характер. Известный тезис В. И. Ленина о том, что практика выше 
теоретического познания, типичен как раз для такого объедине­
ния гносеологических и онтологических предпосылок в качестве 
понятия и критерия истины в условиях приоритета последнего. 
Однако в рамках марксистско-ленинского понимания истины 
реализм оказался несовместим с узким подходом в силу расплыв­
чатости и предельной широты понятия практики.

Узкий подход является источником как философских, так и 
специальных, нефилософских теорий истины, а широкий подход, 
как правило, ограничен философским пониманием истины. В 
этом случае теряет смысл жесткое противопоставление суждения 
и понятия, а также онтологизация определенной логической фор­
мы предложений вообще. В рамках широкого подхода истинным 
может быть не только утвердительное описательное суждение, но 
и модальное суждение (моральная норма, эстетический идеал, 
критическая оценка), вопросительное предложение, философ­
ская или научная проблема, неявно (невербально) выраженное 
убеждение, практическое действие. В качестве двух наиболее 
представительных концепций внутри широкого подхода можно 
назвать онтологическую и трансценденталистскую концепцию ис­
тины. Примером первой является позиция М. Хайдеггера, прида­
вавшего понятию истины всеобъемлющий характер и приписы­
вавшего ему предикат «изначальности» (abkiinftig) и «несокрыто- 
сти» (Unverborgenheit), т.е. подлинности, высшей реальности



208 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

почти в платоновском духе. Эта позиция и в самом деле ведет свое 
начало от античности. Истина является определяющей для харак­
теристики описываемого Платоном верховного мира идей, для 
Аристотеля понятия бытия и истины также почти синонимы. Не 
идеал рассуждения, но идеал чувственных несовершенных вещей, к 
которому наделе стремится соответствовать в своей работе ремес­
ленник, политик и художник, — вот главное содержание понятия 
истины в античной философии. И то классическое определение 
истины, которое мы находим у Фомы Аквинского — «veritas est 
adaequatio rei et intellectus» — «истина есть тождество вещи и пред­
ставления», следует понимать именно в данном контексте1. В лю­
бом случае речь здесь идет об истине как форме всеобъемлющей 
гармонии (согласованности, соответствия) — важнейшем признаке 
совершенства как реальности, так и знания о ней. Данной концеп­
ции чуждо разграничение понятия и критерия истины, а также от­
сутствует жесткое указание на доминанту такого соответствия, ско­
рее, знание как элемент реальности должно гармонически соче­
таться с другими ее элементами, входить в единую систему мира.

Новое время вносит принципиально новое звучание в данное 
определение истины. Дуалистическая картина мира позволяет вы­
вести из нее и кантовское согласие мышления с самим собой, и ге­
гелевское тождество понятия и предмета, и позитивистское соот­
ветствие восприятия и факта, и многие другие более поздние тео­
рии истины. Однако важнейшая новация вызвана дальнейшим 
обособлением, специализацией и секуляризацией познавательной 
деятельности и состоит в том, что взаимоотношение бытия и по­
знания, объекта и субъекта самым радикальным образом ставится 
под вопрос: их соответствие из практикуемой высокой нормы бытия 
превращается в уже почти недостижимый идеал знания. Из области 
оснований бытия истина перемещается в сферу обоснования знания.

2. Нормативный подход к истине или ее тотальное
отрицание?
На полюсах современных дискуссий об обосновании знания и 

располагаются как раз две основные трактовки истины. Первая из

1 Необходимо отметить известную многозначность этой формулы, как скоро 
латинское «res» может переводиться и как «предмет», «мир», «природа», «сущ­
ность», «факт», «содержание», «причина», а «intellectus» — как «восприятие», «по­
нятие», «рассудок», «значение» и «смысл».



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 209

них представлена нормативными концепциями истины (коррес- 
пондентной, когерентной и прагматической), вторая объединяет 
так называемые дефляционистские подходы, конечный смысл 
которых якобы в отрицании всякого значения понятия истины 
для науки и философии.

«Традиционные конфессии» в целом трактуют истину как 
функцию соответствия. Философско-онтологический смысл идеи 
соответствия, как она формулируется Платоном, Фомой и Геге­
лем, в позитивистских, неокантианских и прагматистских учени­
ях выходит или стремится к выходу за пределы широкого подхода 
к истине и становится преимущественно теоретико-познаватель­
ным и методологическим требованием к ставшему и развивающе­
муся знанию (познанию). В основу двух наиболее общепринятых 
концепций истины — корреспондентной и когерентной — кладет­
ся внешнее соответствие знания реальности в рамках определен­
ного вида деятельности или внутреннее соответствие элементов 
знания друг другу в пределах некоторой концептуальной системы.

Системность, присущая знанию, является не просто внешней 
связью элементов, но выражает собой его внутреннее содержание, 
в котором целое богаче (истиннее) суммы его частей (которые по 
отдельности могут обладать лишь частичной истинностью). Эта 
теория, будучи исторически производной от идеи всеобщей логи­
ко-метафизической связи (Лейбниц, Гегель), опиралась на идеал 
чистой математики, но затем была распространена на различные 
концептуальные системы. Как следует из тезиса Дюгема—Куайна, 
в системе научного знания смысл всякого понятия задается други­
ми понятиями. Эта идея концептуального каркаса или даже кон­
цептуальной тюрьмы еще более рельефно формулируется в тезисе 
Куна—Фейерабенда о власти парадигм, или теоретической нагру- 
женности знания. Если целостность и системность рассматрива­
ются как смыслообразующие факторы знания, то и истина стано­
вится производной от них связью, в которой элементы знания 
достигают своего совершенства. Вытекающая изданной установ­
ки когерентная теория истины фактически обессмысливает ис­
тинностную оценку отдельного суждения и смыкается с теорией 
«принятия знания в качестве истинного» — с тем, что Ю. Хабермас 
называет «консенсусной теорией истины». Отсюда совершенство 
знания объявляется постоянной величиной (как скоро построена 
система, то и заданы истинностные критерии), что исключает по­



210 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

нимание познания как стремления к истине. Кроме того, пред­
ставление о том, что всякой системе знания соответствует своя 
истина, исключает логические способы их сопоставления (тезис 
несоизмеримости) и приводит к выводам в духе крайнего реляти­
визма, отрицающего специфику познания по сравнению с други­
ми культурными процессами. Область применения когерентной 
теории истины ограничена замкнутыми и самодостаточными сис­
темами, в которых развертывание значения термина совпадает с 
определением его истинности.

В отличие от этого основой корреспондентной теории истины 
является идея независимой от субъекта и его языка объективной и 
открытой познанию реальности, сопоставление с которой выпол­
няет критериальную функцию. Подходы к данной теории намеча­
ются уже в античной философии (Платон, Аристотель, скептики) 
в рамках общей проблемы достоверного знания как особого рода 
бытия. Отдельных аспектов теории корреспонденции касались 
средневековые философы в своем анализе логико-грамматиче­
ских условий истинности. Эмпиризм Нового времени усматривал 
истину во взаимном соответствии чувственных впечатлений или 
соответствии впечатлений и идей. В XX в. различные варианты 
понятия истины наследовали те или иные постановки проблемы, 
выступая как соответствие предложения и того, о чем оно говорит, 
суждения и его объекта, убеждения и факта (Дж. Мур, Б. Рассел, 
Л. Витгенштейн). Один из сторонников теории корреспонден­
ции — К. Поппер — обнаруживает ее точную формулировку в се­
мантической трактовке истины А. Тарским. Однако у Тарского 
речь идет о соответствии суждения метаязыка суждению язы­
ка-объекта, поскольку реальность попадает в сферу теории исти­
ны только тогда, когда дана нам в некоторых знаково-языковых 
формах. У самого же Поппера эмпирический базис науки также не 
является абсолютным, содержит конвенциональные элементы. 
В конце концов реалистическая позиция Поппера находит свою 
основу в платонизме а Id Г. Фреге и в понятии «третьего мира». 
Также и в концепции практики как основы и критерия истины, 
сформулированной в марксистско-ленинской версии корреспон­
дентной теории, не преодолеваются трудности, связанные с ре­
альным оперативным отнесением к реальности. Дело в том, что 
открытость реальности самой по себе, дискурсивно выражающая 
претензии на гносеологическую значимость, проявляется в том,



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 211

что и практика, и реальность оказываются лишь уровнями, или 
формами, совокупной знаково-языковой реальности, а истина — 
сопоставлением теоретического и эмпирического знания (теоре­
тических терминов и протокольных предложений, например).

Вместе с тем признание возможности установить совпадение 
знания с объективной реальностью (в марксизме -  достижение 
абсолютной истины) равнозначно отказу от принципа развития 
знания. И Поппер, и сторонники марксистского учения об истине 
стремятся преодолеть эту трудность, объединяя идею корреспон­
денции с прагматистским подходом к истине. Они рассматривают 
истину не как актуальное обладание совершенным и полным зна­
нием, но как процесс постепенного, в том числе вероятностного 
приближения к идеалу (здесь понятие «правдоподобия», или 
«приближения к истине» Поппера аналогично марксистскому по­
нятию «относительной истины»). Тем самым понятия практиче­
ского успеха, или интерсубъективно фиксируемого прогресса по­
знания, который опять-таки является свидетельством успеха тео­
рии, молчаливо подменяют собой ключевое, но проблематичное 
понятие реальности самой по себе.

Итак, если реальность трансцендентна, то установить истин­
ность знания путем теоретического или практического отнесения 
к ней невозможно. Если реальность имманентна, дана нам в фор­
ме знания или практического акта, то отнесение к ней бессмыс­
ленно, поскольку не дает независимого основания. Удостоверить 
истинность знания значит совершить рефлексивно-познаватель­
ный акт, добавляющий нечто к содержанию знания. Но тогда мы 
имеем дело уже с новым знанием, об истинности которого нужно 
судить заново, что ведет к регрессу в бесконечность. Здесь мы не 
можем выйти за пределы дуалистического противопоставления 
знания и реальности, знания и рефлексии о нем, что и фиксирует 
большинство современных теорий истины. Все они так или иначе 
комбинируют элементы корреспондентной, когерентной и праг- 
матистской концепций, исходя из разных интерпретаций поня­
тий «реальность», «деятельность», «знание», «развитие знания», 
«коммуникация» (нео — и постпозитивизм, прагматизм, конвен­
ционализм, инструментализм). Сведение проблемы истины к во­
просу о свойствах знаковых систем в немалой степени способст­
вовало тому, что для целого ряда философских учений и направле­
ний понятие истины вообще утрачивает какую-либо значимость



212 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

(философия жизни, экзистенциализм, структурализм, постмо­
дернизм) и объявляется «устаревшим», «бессмысленным», «идео­
логически нагруженным» (Ж. Деррида, П. Фейерабенд, Р. Рорти). 
Подобная критика попыток обоснования понятия истины вы­
нуждает предпринимать сужение содержания данного понятия, 
придавать ему как можно более однозначный и операциональный 
смысл. Главная проблема, возникающая в этой связи, состоит 
в необходимости совмещения нормативного и дескриптивного, 
критического и позитивного аспектов понятия истины.

Итак, в рамках нормативного подхода истина в целом понима­
ется как свойство знания, которое выражает его высшую степень 
совершенства и призвано превзойти такие его характеристики, 
как логичность, системность, осмысленность, рациональность, 
целесообразность. Данная идея, по-видимому, в общем виде не 
подвергается сомнению, и главная проблема встает лишь тогда, 
когда возникает необходимость в практическом применении идеи, 
в установлении истинности некоторого положения, теории, кон­
цепции. Оказывается, что для выявления истинностного значе­
ния некоторого языкового выражения необходимо использовать 
вполне конкретные методы — логический анализ, подтверждение 
или опровержение теории фактами, поиск противоречий в фор­
мализованной системе, экспертную оценку практической эффек­
тивности теоретических рекомендаций. Однако в таком случае 
почти неизбежен вопрос о возможности редукции понятия исти­
ны к частным критериям теоретического или практического со­
вершенства знания, и основания для табуирования такого рода 
редукции очень не просто указать. И в то же время точное установ­
ление истины некоторого знания равнозначно отбрасыванию прин­
ципов бесконечности познавательного процесса и неисчерпае­
мости реальности. Классические представления об истине нор­
мативны в том смысле, что они предписывают определенное 
поведение познающему субъекту на основе допущений о приори­
тете рефлексии перед практикой, идеала перед реальностью, нау­
ки и философии перед повседневностью и здравым смыслом. Ими 
предполагается, что подлинное направление развития знания во 
всех ситуациях в основном заранее известно, а заблуждения могут 
быть минимизированы путем внешних требований к эмпириче­
скому субъекту — познающему, действующему, коммуницирую- 
щему. Образ трансцендентального субъекта — всеведущего, бес­



пристрастного, пребывающего в единстве бытия, мышления и 
языка — витает над нормативными концепциями истины.

Нетрадиционные концепции истины, выступающие в качестве 
альтернативы корреспондентной и когерентной теории, зарожда­
ются уже в рамках прагматического подхода к истине у Дж. Дьюи и 
У. Куайна. И первый шаг здесь делается в направлении расшире­
ния понятия знания, преодоления жесткой демаркации научного и 
вненаучного когнитивного опыта. При этом все формы и типы по­
ведения, деятельности и коммуникации обретают когнитивный 
смысл и становятся предметом эпистемологии. Это уже не просто 
знание как индивидуальный ментальный образ («субъективная ре­
альность»), но знание как способ организации как человеческой, 
так и внечеловеческой реальности, универсального бытия человека 
в мире, форма совокупного познавательного процесса. Для эписте­
мологической рефлексии такое знание выступает в виде некоторой 
конвенции, т.е. совокупности того, что в данной культуре и истори­
ческой эпохе считается знанием. Это положение становится цен­
тральным тезисом некоторых концепций социальной эпистемоло­
гии, определяющих тем самым свой предмет.

Таким образом, если не учитывать множество нюансов и дета­
лей, которые порой весьма существенны, можно сказать, что от­
каз отданной дихотомии базируется на переходе от менталистско- 
го к деятельностному и социокультурному представлению о зна­
нии, чему способствовали некоторые идеи от К. Маркса и до 
Л. Витгенштейна. По сути речь идет о том, чтобы связать истину с 
реальным познанием, а не его идеальной и достаточно бедной мо­
делью. Но связь с реальностью оборачивается необходимостью 
включения в понятие истины и в процедуру истинностной оценки 
обширного круга социокультурных и психологических детерми­
наций и параметров, влияющих на познавательный процесс. От­
сюда возникает дескриптивистская альтернатива классическому 
понятию истины. Истина уже не норма, которая используется для 
совершенствования, ограничения и оценки знания, это просто 
максимально приближенный к реальности образ знания «как оно 
есть» во всем его многообразии.

Классическое определение истины А. Тарского, согласно ко­
торому утверждать, что высказывание является истинным, озна­
чает попросту утверждать само это высказывание, обнаруживает 
свою дефляционистскую перспективу. Сказать, что «“снег бел”

И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 2 1 3



214 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

истинно», эквивалентно тому, чтобы просто сказать, что снег бел. 
Естественно, это «просто сказать» не столь просто, как кажется на 
первый взгляд. Имеется в виду, что мы говорим и понимаем ска­
занное потому, что принадлежим к единой языковой культуре и 
даже культуре вообще. Высказывание о белизне, по Тарскому, 
является истинным, если снег действительно бел, т.е. если преди­
кат «быть белым» применим в обыденном или научном языке к 
окраске данного наблюдаемого вещества, представляющего со­
бой достаточно сильно охлажденное соединение кислорода с во­
дородом и опять же в обыденном или научном языке именуемого 
«снег». Союз «если», очевидно, задает весьма мягко-модальные 
условия истинности и позволяет применять понятие истины толь­
ко к предложениям метаязыка, поскольку в материальной дейст­
вительности дело обстоит слишком сложно. Как только мы зада­
емся всерьез вопросом о белизне, т.е. о действительной и одно­
значно белой окраске снега, так сразу же убеждаемся, что речь 
идет о неописуемо большом количестве оттенков и цветов начи­
ная с черного и кончая розовым.

Ох уж этот снег, описанный в стихах и запечатленный на кар­
тинах, чавкающий жидкой грязью под ногами и налипающий на 
протекторы машин, кружащийся синими хлопьями в морозном 
воздухе и лежащий серой ноздреватой губкой на весеннем поле! 
Даже человек, всей душой преданный замыслу построения фило­
софии чистого опыта, не смог бы не признать белизну снега всего 
лишь диспозиционным предикатом, т.е. свойством, объективная 
фиксация которого тонет и тает, как кусок рафинада, в крепком 
чае многочисленных условностей и конвенций. Однако вопреки 
этому нам ничего не стоит отличить снег, выпавший на весенний 
газон, от зеленой травы, уже выглядывающей из проталин, имен­
но благодаря его белому цвету (за исключением тех редких ситуа­
ций, когда на газоне, скажем, находит себе приют стая белыхлебе- 
дей, наблюдаемая с высоты многоэтажного дома).

Мы фиксируем эту белизну даже не вопреки, а благодаря при­
нимаемым нами многочисленным конвенциям, которые есть не 
что иное, как свернутые описания ситуаций наблюдения снега, в 
которых снег так или иначе приходилось отличать от других ве­
ществ. Белизна оказывается тогда лишь элементом сложного ком­
плекса признаков, характеризующих снег, и только в этом контек­
сте обретает статус существенного свойства, на котором можно



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 215

строить концепцию истины и прочие теории. Хорошо, когда у не­
которых наших наблюдений такая долгая история; в данном слу­
чае она совершенно недоступна аборигенам Центральной Афри­
ки, никогда не видевшим снега, и в то же время окажется небреж­
ной и неполной в глазах аляскинского эскимоса, привыкшего 
различать сотни цветов и оттенков своего снежного окружения.

Таким образом, и у истоков корреспондентной концепции ис­
тины мы обнаруживаем предпосылки отхода от нее в направлении 
дескриптивизма. В логической (исторически все складывается бо­
лее сложно) перспективе это ведет к замене истины на полезность, 
понимание, удобность, значимость, консенсус (X. Прайс, Н. Гуд­
мен, Ю. Хабермас) и далее — вообще к вымыванию понятия истины 
из эпистемологии (к этому тяготеют взгляды Ф. Рамсея, А. Айера, 
П. Фейерабенда, Ж. Деррида, Р. Рорти, П. Хорвича, X. Филда).

И в этих условиях резкое противопоставление традиционных, 
классических и альтернативных, неклассических позиций оказы­
вается наивным и неадекватным.

3. Совокупный познавательный процесс, дескрипция 
и экспертиза

Нормативное понимание истины предполагает соответствую­
щий образ познавательного процесса, в котором познание имеет 
кумулятивный и линейный вид, а между наукой и всем иным зна­
нием проведена демаркация. Нормативная теория науки, стремя­
щаяся противопоставить друг другу разум и опыт, с одной сторо­
ны, и веру и чувство -  с другой, выразила идеологическими сред­
ствами лишь определенные социально-культурные условия, а 
именно мощь современной науки и техники, требующую соответ­
ствующего философского оправдания.

Сциентистский образ познания привел к недооценке субъек­
тивной стороны познания. Так, марксистское положение о кон­
кретности истины требовало всеобъемлющего и детального ис­
следования объекта познания, т.е. установления его важнейших и 
существеннейших свойств, взаимосвязей, тенденций развития 
и т.п. При этом принималось за самоочевидное, что чем большую 
область знания занимает отнесенность к субъекту, тем больше 
знание теряет в истине и объективности, и потому субъект следует 
ограничиватьабстрактным, подчиненным объекту состоянием и в



216 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

идеале вообще выводить за пределы знания. Такое представление 
об истине отчуждает субъекта от результатов познавательного 
процесса и обессмысливает знание.

Шаг по направлению к более глубокому постижению субъек­
тивной стороны познания представляет собой понятие совокупно­
го познавательного процесса (СПП). Оно позволяет построить дос­
таточно богатый образ знания по сравнению с нормативными мо­
делями, простота и понятность которых явно идут в ущерб их 
адекватности. Идея конкретности истины, в целом не подвергае­
мая сомнению, не может опираться лишь на конкретность и мно­
гообразие образа объекта, но должна быть понята также и как ут­
верждение о многообразии форм деятельности и общения субъек­
та, откладывающихся в содержании знания. Тем самым СПП 
предстает как многообразие форм и типов знания, отнесенных к 
многообразию человеческих практик и познаваемых реальностей, 
что ведет к соответствующему расширению предмета теории по­
знания и вовлекает в СПП такие контексты, которые до недавнего 
времени находились в исключительной компетенции социологии 
знания и истории культуры.

Понятие СПП позволяет рассматривать каждый отдельный 
познавательный акт и его результат как элемент некоторого един­
ства, связанный с другими элементами и рассматриваемый в син­
хронном и диахронном аспекте. В этом понятии сливаются воеди­
но, так сказать, все времена и пространства знания, здесь нет по­
стоянных иерархий и критериев истины или прогресса, хотя идет 
бесконечный процесс возникновения новых теорий и метатео­
рий, сменяющих друг друга. Каждая часть этой целостности обла­
дает своей собственной рациональностью, формами обоснования 
и правом делить успех или поражение с другими. Не нормативное 
противопоставление, но описание и взаимное сравнение разных 
форм и видов знания позволяет дать всеобъемлющий образ позна­
вательного процесса. Тем самым понятие СПП позволяет вывести 
понятие истины за пределы отдельных философско-эпистемоло­
гических учений, избавиться от культурно-исторического реляти­
визма. Оно также выполняет эффективную методологическую 
функцию для участников СП П, позволяет им осмысленно и от­
ветственно действовать.

Вопрос о социальной ответственности ученого ставится обыч­
но в связи с применением или использованием его научных до­



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 217

стижений в рамках социума. Истина, напротив, рассматривается 
как нечто ценностно-нейтральное, независимое от возможного 
использования знания. Экспертиза в социальной и гуманитарной 
области, которой предстоит оценить научные результаты с точки 
зрения их функции в обществе, может поэтому абстрагироваться 
от вопроса об их истинности. Экспертиза устанавливает, в какой 
степени продукт науки или иной деятельности соответствует со­
циальным потребностям, не нарушает ли он социальных запре­
тов, насколько общество в состоянии его использовать с экономи­
ческой, экологической, юридической и прочих точек зрения. 
В ходе экспертизы речь идет не о соответствии знания реальности 
или об истине, но о проверке средств и условий деятельности с 
точки зрения социальных конвенций. Экспертиза — это открытая, 
демократическая дискуссия и оценка определенной деятельности 
и ее результатов, предполагающая их обстоятельное описание, 
анализ, историческую реконструкцию и социальный прогноз по 
поводу содержащихся в ней субъективных элементов и связанной 
с этим ответственности. Истина же в традиционном понимании 
представляет собой рассмотрение познавательной деятельности 
и ее результатов с некоторой бессубъектной позиции. Она проти­
востоит социальной ответственности и экспертизе в вышеука­
занном смысле. И напротив, разработка истинностной оценки 
знания с помощью экспертизы вводит в контекст теории истины 
социального субъекта, в силу чего проясняется многообразие 
смыслов и способов использования знания в социуме.

Аналогичное понимание истины как «свободного синтеза», 
призванного «раскрыть всеобъемлющий смысл бытия-в-истине», 
сформулировал К. Ясперс. Оно предполагает и соответствующий 
ему образ знания в форме СПП. В этом случае нормативный образ 
истины уступает место его дескриптивному пониманию, склады­
вающемуся в контексте взаимного сравнения и диалога различ­
ных идей, теорий и форм знания, связанных с ними практик и 
социальных реальностей. Проблема истины возникает именно 
тогда, когда входе исследования нужно выбирать между множест­
вом концепций, гипотез, фактов и свидетельств. Выбирая в СП П 
некоторую познавательную ситуацию и занимая определенную 
позицию рефлексии, эпистемолог описывает ее предпосылки и 
перспективу. Меняя позицию, он дает затем иное описание по­
добно тому, как один и тот же ландшафт видится с горы иначе, чем



218 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

из долины. В результате складывается многообразие видения, ме­
тодов, предпосылок, возможных результатов, что в целом затем 
сравнивается с описаниями данной ситуации ее участниками, а 
также историками и социологами культуры. Так, рассматривая 
конкуренцию птолемеевской и коперниканской картины мира, 
эпистемолог не просто сравнивает их с точки зрения точности 
предсказаний и методологической простоты, исходя из количест­
ва вводимых эпициклов, эквантов, эксцентриков и т.п. Он после­
довательно принимает точки зрения Птолемея, Бруно, Коперни­
ка, Тихо Браге, Кеплера и др., критически оценивая своих против­
ников, как если бы они собрались в одной аудитории или хотя бы 
все их тексты могли быть доступны каждому из них. Полученное 
при этом многообразие мнений сравнивается затем с современ­
ным убеждением о том, что Коперник победил Птолемея, что его 
картина мира истиннее, прогрессивнее. Ясно, что результатом та­
кого сравнения может быть лишь демонстрация поверхностности 
данного убеждения. Не оно, а именно указанное многообразие 
позиций, исчерпывающее собой данную познавательную ситуа­
цию, оказывается истиной. Истина в философско-теоретическом 
смысле является, с одной стороны, критическим сравнением раз­
ных концепций и тем самым служит всеобщей рационализации 
знания. С другой же стороны, истина в своем ценностном аспекте 
совпадает с правдой, интегрируя знание в культурный контекст.

Предлагаемый подход отнюдь не утрачивает связь истины с 
проблемой объективной реальности. Но истина связывается те­
перь не с эмпирической реальностью конкретного познающего 
субъекта, меняющейся от теории к теории, от эпохи к эпохе. 
В качестве объективной избирается иная, более объемлющая ре­
альность, которую, правда, никогда нельзя непосредственно вос­
принять, но которая складывается из данных множества наук, 
текстов, форм деятельности и общественных отношений, являю­
щихся объектами философской и научной рефлексии. Философ­
ское понятие истины не имеет денотата, объективного в конкрет­
но-эмпирическом смысле, оно дескриптивно и интерпретативно 
и не исходит из физических экспериментов или астрономических 
наблюдений. Философия постигает интегральную детерминацию 
и многообразие культурных смыслов знания. Истина производна 
от контекста человеческого бытия, а не просто отчужденный об­
разец для оценки познавательных результатов.



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 219

Теоретико-познавательная категория истины обладает регу­
лятивной функцией, не предлагая операциональной основы для 
конкретной — нефилософской — деятельности. Такая категория 
является вместе с тем конкретным идеалом многообразной, реф­
лексивной и всегда отнесенной к более широкому контексту по­
знавательной деятельности. Философское понятие истины ука- 
зываетнато, каким можети должен быть ее субъектсточки зрения 
его отнесенности к конкретной ситуации, какое место в СПП он 
способен занимать, при каких условиях и какую социально-куль­
турную роль может выполнять вырабатываемое им знание.

4. Отличаются ли друг от друга научное и философское
понятия истины?
Различие интересов ученого и философа определяется и их 

точками зрения на проблему истины. Еще Гегель полагал, что эм­
пирические науки, изучающие природу, удовлетворяются пред­
ставлением об истине как соответствии понятия (т.е. знания) объ­
екту. Для философии, напротив, истина есть соответствие объекта 
понятию, под чем Гегель подразумевал соответствие эмпириче­
ского содержания знания нормам и категориям, разрабатывае­
мым в рамках философии. Это типичный пример нормативного 
истолкования истины, критика которого предполагает, с одной 
стороны, согласие с Гегелем в признании специфики философ­
ского взгляда на истину, но и более глубокого проникновения в ее 
сущность — с другой.

Философское понимание истины не следует рассматривать 
как обобщение конкретных образов истины, принятых в науке, 
теологии, обыденном сознании — принципиальное различие объ­
ектов ставит такому обобщению непреодолимую границу. Это, 
скорее, результат анализа видов и форм знания, существующих 
относительно независимо от объекта. И в самом деле: ученый, ис­
следующий некоторую область реальности, заинтересован в соот­
ветствии построенного им образа реальности ей самой. Для дости­
жения и проверки этого он использует, однако, те единственные 
средства, которые находятся в его распоряжении — средства ана­
лиза объекта, т.е. он оперирует со знанием теми же самыми ору­
диями, с которыми он подходил до этого к прототипу знания — 
объекту.



220 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

Философ же анализирует не то, что исследуют эмпирические 
субъекты, но то, как они это делают, какие методы они использу­
ют, из каких предпосылок они исходят и каких предрассудков они 
придерживаются, в каких социокультурных условиях они мыслят 
и действуют. Философская, так называемая трансцендентальная 
рефлексия шире всякой научной рефлексии уже в силу того, что 
целью ее является не знание само по себе, но общие условия зна­
ния вообще. Философская рефлексия хотя и не позволяет форму­
лировать универсальные познавательные нормы (критерии исти­
ны, реальности, прогресса и т.п.), которые применимы в любых 
контекстах в качестве строгих предписаний, но в состоянии слу­
жить более глубокому пониманию природы познания и условно­
сти его результатов. Соответственно философское понятие исти­
ны должно пониматься не как норма, но как интегральная карти­
на познавательной ситуации, взятой «с высоты птичьего полета», 
в аспекте topos noetos.

Ведь именно без такого рода картины и беспомощен исследо­
ватель, хотя бы изредка вынужденный поднимать голову от лабо­
раторного стола к более общим проблемам. Иначе не понять сво­
его места в науке и смысла своей деятельности вообще по отноше­
нию к более широкому контексту, а это в свою очередь является 
условием понимания и конкретной познавательной ситуации — 
многообразия ее предпосылок и возможностей ее разрешения. 
Философ при этом не предлагает сам конкретных решений: уче­
ному, политику, верующему, налогоплательщику, озабоченным 
некоторым вопросом, предлагаются средства для осознания мно­
гостороннего характера ситуации, присущей ей диалогичности и 
полифонии, необходимости согласования своих субъективных 
предпочтений во имя совместного решения, а также весь риск 
права на личное мнение и ответственность. При этом сложная 
когнитивная ситуация, пусть даже не приходя к своему итогу в не­
котором консенсусе, вместе с тем осознается как ситуация соци­
ального выбора, т.е. как ситуация, выход из которой в принципе 
возможен «мирными средствами», находящими баланс между 
разногласием и согласием.

Истина, как и другие категории философской эпистемологии, 
не утрачивает смысла в культурном универсуме наших дней. Но 
это не весы, не линейка и даже не электронный томограф. Истина 
не служит установлению фактов. Она призывает человека к кри­



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 221

тической рефлексии, творческому воображению, побуждает его к 
восхождению на верхние этажи сознания, в конечном счете к муд­
рости.

5. Особенности социально-эпистемологической
интерпретации истины

Необходимо подчеркнуть, что подобно тому, как нет единой 
концепции социальной эпистемологии, не существует и одного 
на всех понимания истины в контексте исследования социальной 
природы познания. Д. Блур и Э. Голдман представляют собой по­
люса, на которых располагаются соответственно безразлично-не­
гативное и позитивно акцентированное отношение к проблеме и 
понятию истины. Блур исходит из того, что он, как социолог зна­
ния, выполняет исключительно дескриптивную задачу, примени­
тельно к которой вопрос о нормативной оценке знания просто не 
возникает. Это вполне укладывается в тенденцию натурализации 
эпистемологии, сводящую ее к конкретным наукам о познания, в 
данном случае, к социологии знания. Наука в такой интерпрета­
ции вообще не нуждается в понятии истины, обходясь специаль­
ными методологическими критериями. Голдман, напротив, счи­
тает, что понятие истины неотъемлемо от его нормативной версии 
социальной эпистемологии, которая в противном случае утрачи­
вает философский статус. Понятие истины также призвано вы­
полнять важную методологическую функцию в науке, в свете чего 
философия обретает важное значение. Таким образом, расходясь 
в понимании собственных задач, Блур и Голдман согласны с тем, 
что истина является непременной принадлежностью философ­
ского дискурса, и данную точку зрения разделяет автор этих строк. 
Суть же нашего несогласия с Голдманом в том, что он отстаивает 
традиционную концепцию истины как соответствия знания ре­
альности, не отвечая на те существенные критические замечания, 
с которыми она встречается. И в конечном счете все упирается в 
непонимание принципиального различия функции истины в нау­
ке и философии.

Мы уже пытались показать, что философ не в состоянии уста­
новить, насколько анализируемое им знание соответствует его 
объекту. Если это кто-то и может сделать, то это ученый, для кото­
рого поэтому корреспондентная концепция истины имеет опре­



222 Часть  II.Социально-эпистемологические подходы

деленный смысл. Именно ученый несет ответственность за свои 
открытия и их обоснование, за построение достоверного знания и 
его отличие от ошибок, заблуждений, предрассудков. Это же ха­
рактеризует и всякого субъекта, который познает мир и ориенти­
руется в нем на основании своего знания. Задачи же философии 
познания существенно иные. Философ не открывает -  в отличие 
от ученого — ничего нового в природе или обществе, он лишь про­
ясняет известное и создает конструкции из наличного материала. 
Отсюда и истина для него — не демаркация знания на совершен­
ное и несовершенное, а целостная картина знания, продукт фило­
софской рефлексии, который оказывается объектом для рефлек­
сирующего ученого и иного познающего субъекта. В этом смысле 
философ не создает нормативных предписаний, но синтетически 
описывает, собирает в одно целое то, что уже относится к сфере 
известного, но еще не осмыслено в качестве единства многообраз­
ного. Здесь философ в качестве социального эпистемолога близок 
социологу знания в понимании Блура, главной задачей которого 
является как раз описание, в котором, однако, не прописан идеал 
системного единства, следующий из тезиса Дю гема-Куайна и во­
обще существенный для современной теории познания. Отсюда 
социальный эпистемологе нашем понимании призван вскрывать 
смысловую ограниченность всякого отдельного высказывания и 
искать смысловую систему, к которой оно относится, или, иными 
словами, его контекст. Поэтому истинное знание -  это знание, 
понятое в присущем ему контексте, имеющее смысл относитель­
но некоторых познавательных и социокультурных координат. 
Однако и последнее обоснование знания с помощью отсылки к 
контексту не является прерогативой социального эпистемолога. 
Однозначная фиксация контекста — специально-научная (исто­
рическая, культурологическая, социологическая, психологиче­
ская), но не собственно философская задача. Указывая на кон­
текст, философ обращает внимание на исходную и неизбежную 
неполноту нашего знания, на безбрежность смысла и потому — на 
неизбежные трудности коммуникации, которая вместе стем явля­
ется единственным средством синтеза многообразного и тем са­
мым -  способом восполнения нашего познавательного несовер­
шенства.

Итоги социально-эпистемологического понимания истины 
можно подвести так:



И.Т. Касавин. Истина как проблема социальной эпистемологии 223

Истина — свойство не нормативного, не оценочного, а дес­
криптивного высказывания.

Истина — форма не изолированного высказывания, а его со­
циокультурной контекстуализации.

Истина — не обоснование с помощью фиксированного кон­
текста, а призыв к коммуникативному дискурсу, проблематизи- 
рующему наличный, как всегда неполный образ знания.

Истина -  не способ демаркации знания и незнания, адекват­
ного и неадекватного знания, а продукт синтетической рефлек­
сии, форма построения панорамы знания.



М А . Розов

Проблема истины в свете теории 
социальных эстафет

Проблема истины — это одна из основных проблем теории по­
знания, одна из тех вечных философских проблем, которые обсуж­
даются на протяжении многих веков, но каждый раз в новом со­
циокультурном контексте и как бы в новом одеянии. Можно ска­
зать, что это один из символов бессмертия философии. Понимая 
это, я не буду пытаться дать окончательный ответ на знаменитый 
вопрос Пилата, но, тем не менее, постараюсь осветить проблему с 
несколько новой точки зрения, опираясь на концепцию социаль­
ных эстафет. Начинать, однако, надо с самыхтрадиционных пред­
ставлений.

1. Исходные предположения
Истина и проблема соответствия. Самая древняя и традиционная 

концепция истины — это так называемая корреспондентская кон­
цепция. Кратко ее можно сформулировать следующим образом: 
истинным является то знание, которое соответствует действи­
тельности. При этом авторы, стоящие на позициях реализма, под 
действительностью понимают обычно объективный мир, не зави­
сящий от нашего сознания, мир, который существовал и до чело­
века. В этом мире мы живем, с ним мы сталкиваемся в нашей 
практической деятельности, именно этот мир мы стремимся по­
знать. А как же иначе? Корреспондентская теория истины выгля­
дит вполне естественной и разумной. Она соответствует нашим 
бытовым представлениям и проникает в наше сознание с первых 
лет жизни. От нее очень трудно освободиться. А нужно ли?

Основная трудность, с которой мы сталкиваемся, стоя на пози­
циях корреспондентской концепции, связана с представлением о 
соответствии. Каким образом можно установить, что наше знание 
соответствует действительности и что именно под этим следует по­
нимать? Ведь для того чтобы установить такое соответствие или не-

© Розов М.А., 2010



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 225

соответствие, нам надо, вероятно, сопоставить наше знание и дей­
ствительность. Но о действительности мы решительно ничего не 
знаем за пределами того знания, которое как раз и следует прове­
рять. Образно выражаясь, мы не можем занять абсолютно внеш­
нюю по отношению к мирозданию позицию Бога, который смот­
рит со стороны на всю ситуацию, точно физиолог, эксперименти­
рующий с собакой. Бог сам сотворил мир и способен поэтому 
судить об адекватности или неадекватности наших знаний. Но мы 
не боги, и поэтому корреспондентская концепция истины, требуя 
соответствия наших знаний объективной реальности, не только не 
дает нам в руки никаких средств для установления такого соответ­
ствия, но даже не разъясняет смысл самого этого представления.

О каком соответствии между двумя объектами может идти 
речь, если один из них нам в принципе неизвестен? Представьте 
себе, что у вас в руках портрет незнакомого человека. Можете ли 
вы судить о степени сходства? Вероятно, нет. Однако в этом случае 
вам все же понятно, о чем идет речь, понятно, что это такое -  соот­
ветствие портрета и оригинала. Вы много раз имели дело с портре­
тами или фотографиями людей, которых вы непосредственно на­
блюдали, сами фотографировали или узнавали по фотографиям. 
И портрет, и оригинал в этом случае даны вам одновременно как 
«равноправные» объекты сопоставления. Но в ситуации, когда 
речь идет о соответствии наших знаний объективной реальности, 
эта реальность, если понимать под этим Мир сам по себе, дана нам 
только через само знание и никак иначе. Мир и знание в данном 
случае «неравноправны» в вышеуказанном смысле слова, они не 
даны нам одновременно независимо друг от друга, мы не способ­
ны их друг с другом сравнить.

А потом, по каким параметрам надо проводить это сравнение? 
Знание и физический мир — это сущности совершенно разного 
порядка. Согласно К. Попперу, например, знание принадлежит к 
особому «третьему миру». Можно соглашаться с Поппером, мож­
но не соглашаться, но очевидно, что знание это не физический 
объект, оно не подвластно действию гравитационных, электро­
магнитных и прочих физических сил. Знание принадлежит миру 
социальных явлений, оно социально по своей природе. Как же 
сравнивать столь отличающиеся друг от друга явления? Этот во­
прос может удивить. Мне скажут, что нас должно интересовать со­
держание знания, что именно его содержание должно соответст­



226 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

вовать реальности. Но что собой представляет это содержание, где 
и как оно существует? Вопросы такого рода обычно не задают. По­
нятие «содержание знания» представляется чем-то интуитивно 
ясным. Но так ли это?

Отталкиваясь от приведенной выше аналогии с фотографией, 
можно предложить и другой путь. Представьте себе человека, ли­
шенного зрения, который никак не может непосредственно со­
поставить фотографию и оригинал. Способен ли он в принципе 
понять, о каком соответствии идет речь? Вероятно, да, если он 
знает законы оптики и представляет себе процесс получения фо­
тографии. Полагаю, что и в рамках эпистемологии можно дейст­
вовать аналогичным образом, изучая механизмы формирования 
знания. Ниже я специально на этом остановлюсь, но, забегая впе­
ред, скажу, что эти механизмы никак не напоминают процессы 
фотографирования некоего внешнего мира самого по себе.

Знание о деятельности. Остановимся пока на некоторых сущест­
вующих в литературе точках зрения. Думаю, что указанную труд­
ность с понятием «соответствия» понимают все сторонники 
корреспондентской теории истины, но обходят ее довольно 
странным образом. «Согласно классической тенденции, -  писал 
Тадеуш Котарбиньский, — истинно — это то, что соответствует 
действительности»1. Но что значит «соответствует»? Котарбинь­
ский продолжает: «Речь идет не о том, что истинная мысльдолжна 
быть хорошей копией или верным изображением веши, о которой 
мы думаем, по образцу художественной копии либо фотографии. 
Легко установить метафорический характер такого сравнения. 
Здесь становится необходимой какая-то другая интерпретация 
этого “соответствия с действительностью”. Остановимся на сле­
дующей интерпретации: “Ян всегда и только тогда думает истин­
но, когда Ян думает, что дела обстоят так-то и так-то и если при 
этом обстоят дела именно так-то и так-то”»2. А откуда мы знаем 
или можем знать, что «обстоят дела именно так-то и так-то»? Ко­
тарбиньский приводит такой пример: «Коперник думал истинно. 
Ибо он думал, что Земля вращается вокруг Солнца; и Земля вра­
щается вокруг Солнца»3. Невольно возникает вопрос: это говорит

1 Котарбиньский Т. Избранные произведения. М., 1963. С. 292.
2 Там же. С. 293.
3 Там же.



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 227

Котарбиньский или это Глас Высшего Суда? Скорей всего, фразу 
Котарбиньского можно интерпретировать следующим образом: 
Коперник думал истинно, ибо он думал, что Земля вращается во­
круг Солнца; и мы сегодня на новом этапе развития науки думаем 
так же. Мы просто судим прошлое с позиции настоящего, пола­
гая, что мы-то уже знаем, кто там, в далеком прошлом был прав, а 
кто ошибался. Иными словами, Коперник думал истинно, ибо его 
представления вписываются в современную систему знаний. Но 
это уже не корреспондентская, а когерентная концепция истины.

Проблема соответствия волновала и Карла Поппера, но его 
формулировки мало чем отличаются от того, что имело место у 
Котарбиньского. Он пишет: «утверждение, суждение, высказыва­
ние или мнение истинно, если и только если оно соответствует 
фактам»1. Тут появляется понятие факта, но Поппер, вероятно, 
понимает под этим объективное положение дел и ничего больше. 
Так, по крайней мере, выглядит это на материале тех примеров, 
которые он приводит.

Примеры эти, однако, интересны и в несколько ином отноше­
нии, и их стоит специально рассмотреть. Вот один из них: «Выска­
зывание “Смит вошел в ломбард чуть позже 10.15” соответствует 
фактам, если и только если Смит вошел в ломбард чуть позже 
10.15»2. В чем специфика этого примера? А в том, что речь идет о 
человеческом поведении или деятельности, т.е. о явлениях, кото­
рые мы сами создаем и воспроизводим. И здесь понятие соответ­
ствия приобретает существенно иной смысл. Я могу попросить 
вас войти в ломбард в 10.15, и вы, при желании удовлетворить мою 
просьбу, сделаете это, установив тем самым соответствие между 
своей акцией и ее описанием. Разумеется, следует при этом пред­
положить, что дверь в ломбард не заперта, что его не оцепила ми­
лиция, что там не полыхает пожар и т.д., и т.п. Иными словами, 
надо предположить, что все происходит при некоторых «нормаль­
ных условиях». Об этом мы еще поговорим ниже. Но очевидно, 
что так или иначе мы постоянно действуем в соответствии с вер­
бальными предписаниями, устанавливая тем самым это загадоч­
ное соответствие наших знаний и реальности. Правда, под реаль­
ностью здесь понимается деятельность. Пример Котарбиньского

1 Поппер К. Логика и рост научного знания. М., 1983. С. 380.
2 Там же.



228 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

не вызывал бы сомнений, если бы звучал так: утверждение Копер­
ника, что он вращает Землю вокруг Солнца, истинно, если и толь­
ко если он вращает Землю вокруг Солнца. Мы, разумеется, вправе 
спросить, как именно он это делает, но если он даст развернутый 
ответ, мы тут же сами будем это делать, установив тем самым ука­
занное соответствие. Понятие соответствия приобретает здесь 
чисто практическое звучание: описание деятельности ей соответ­
ствует, если мы можем воспроизвести эту деятельность, руково­
дствуясь описанием. Это можно рассматривать и как некоторый 
критерий соответствия знания и реальности. Утверждение «Осу­
ществляя с предметом К действия Д , мы получаем L» истинно, ес­
ли и только если, осуществляя с предметом К действия А, мы по­
лучаем L.

Итак, при описании деятельности у нас, по крайней мере на 
первый взгляд, не возникает никаких принципиальных трудно­
стей с понятием соответствия. Здесь мы фактически и занимаем 
позицию Бога, ибо деятельность — это то, что мы сами планируем, 
проектируем и творим. (Творим, разумеется, в соавторстве с При­
родой, с объективным Миром, но об этом мы поговорим ниже.) 
К тому же и деятельность, и знание принадлежат здесь к явлениям 
одного порядка, к социальным явлениям и даны нам как равно­
правные объекты сопоставления. Поясним это более подробно. 
Допустим, какой-то автор утверждает, что для получения L вам 
нужно осуществить операции А с объектом К. Для понимания и 
реализации этого предписания вам надо иметь в поле своего зре­
ния (или в своей памяти) образцы указанных действий и объектов, 
которые должны быть подобны тем, на которые опирался автор. 
Обычно в рамках одной культуры это условие более или менее вы­
полняется. Содержание знания в этом случае и сводится к набору 
указанных образцов. Для установления соответствия реальной 
деятельности и указанного предписания необходимо сопоставить 
соответствующие образцы и их реализацию, т.е. явления одного 
порядка.

Но все ли наши знания можно свести к описанию деятельно­
сти? Это и есть та принципиальная проблема, анализу которой по­
священа основная часть данной статьи.

Истина и проблема критериев. Вернемся еще раз к Карлу Поппе­
ру. Он пишет: «Самое существенное теперь — осознать и четко



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 229

провести следующее различение: знать, какой смысл имеет тер- 
мин “истина” или при каких условиях некоторое высказывание 
называется истинным, — это одно, и другое дело — обладать сред­
ствами для разрешения — критерием разрешения — вопроса об ис­
тинности или ложности данного высказывания»1. С этим нельзя 
не согласиться, более того, это очень важное и принципиаль­
ное различение, которое позволяет выделить главное в нашей 
проблеме.

Мы можем не иметь никаких критериев для проверки того 
факта, что Смит вошел в ломбард не позже 10.15. Допустим, что 
никто этого не видел, что Смит предусмотрительно не оставил ни­
каких следов, что ломбард в это время был открыт и т.д. Устано­
вить истинность или ложность этого высказывания нельзя, но мы 
хорошо понимаем, при каких условиях оно истинно, ибо речь 
идет об определенном акте поведения, который мы либо сами по­
стоянно реализуем, либо в принципе можем реализовать.

Но все сказанное относится к знаниям, которые представляют 
собой достаточно явное описание деятельности. Однако далеко не 
все знания таковы. Поппер, в частности, приводит следующие 
примеры: «Было бы ошибочным считать, что прежде чем мы полу­
чим критерий, позволяющий определить, болен ли человек тубер­
кулезом, фраза “X болен туберкулезом” бессмысленна; что преж­
де чем мы приобретем критерий доброкачественности или испор­
ченности мяса, бессмысленно говорить о том, начал некоторый 
кусок мяса портиться или нет; что прежде чем мы будем иметь на­
дежный детектор лжи, мы не представляем, что же подразумевает­
ся, когда речь идет о том, что X преднамеренно лжет»2.

Последний пример отличается от предыдущих, ибо речь яв­
ным образом идет об акте человеческого поведения, об акте, кото­
рый каждый из нас способен воспроизвести. Именно поэтому вы­
сказывание о лжи имеет смысл даже и при отсутствии каких-либо 
критериев. Лжец знает, что он лжец, и свое знание он легко соот­
носит с реальностью, т.е. с некоторым актом своего поведения. Вы 
можете не знать, что он лжет, и даже не иметь никаких критериев, 
но если вас попросят что-то скрыть или солгать, у вас не будет ни­
каких особых трудностей, кроме моральных, реализовать эту

1 Поппер К. Указ. соч. С. 382.
2 Там же. С. 383.



230 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

просьбу, установив соответствие между описанием ожидаемых 
действий и их реализацией. Иными словами, даже не имея ника­
ких критериев, вы понимаете, при каких условиях утверждение 
«X преднамеренно лжет» истинно.

Но перейдем кдругим примерам. Можноли согласиться с тем, 
что фраза «X болен туберкулезом» вполне осмысленна в условиях, 
когда у нас нет никаких критериев для диагностики туберкулеза? 
О какой деятельности здесь идет речь? Представьте себе такой 
несколько нелепый разговор. Некто X говорит, что он страдает бо­
лезнью Коха. «А что это такое?» — спрашиваете вы. «А не знаю», -  
отвечает больной. «Но это чем-то отличается от других заболева­
ний?» «Вероятно, но у меня нет никаких критериев для их диффе­
ренциации». «Так, может, вы не больны, а здоровы?» «Увы, но у 
меня нет критериев для противопоставления нормы и патологии». 
Можно ли сказать, что в устах этого мнимого больного фраза 
«Я страдаю болезнью Коха» вполне осмысленна? Думаю, что нет. 
Совершенно неясно, что это значит, быть больным туберкулезом 
или вообще больным, если нет никаких критериев.

Может возникнуть вопрос: а зачем рассматривать такой край­
ний случай? Дело в том, что если появляется хоть какой-то способ 
диагностики, то он, как правило, представляет собой определен­
ный вид деятельности. Либо это образцы деятельности словоупо­
требления, либо описание каких-то микробиологических экспе­
риментов, связанных с выявлением возбудителя, либо использо­
вание рентгеновских лучей, либо проверка реакции организма на 
туберкулин... Могут сказать, что у любой болезни есть и другие 
признаки, например высокая температура, головная боль, сла­
бость, кашель... Но измерение температуры представляет собой 
некое подобие эксперимента, а слабость или головная боль -  это 
субъективные признаки. Нельзя с достоверностью сказать, что у 
человека болит голова, можно утверждать только, что он жалуется 
на головную боль, т.е. осуществляет некоторое поведение. Иными 
словами, говоря о критериях, мы сводим все либо к описанию на­
шей собственной деятельности, либо к описанию поведения 
больного. И обратите внимание, утверждение «X кашляет» понят­
но нам не потому, что это в отличие от туберкулеза есть нечто не­
посредственно наблюдаемое, а потому, что это поведенческий 
акт, который мы постоянно воспроизводим. Мы не имеем воз­
можности установить, что Цезарь кашлял или не кашлял, перехо­



дя Рубикон, но мы понимаем как утверждение этого, так и отрица­
ние. Мы просто сами «умеем» кашлять.

Поппер, однако, пытается проанализировать именно крайний 
случай, что и представляет для нас особый интерес. Он пишет: 
«И хотя вполне вероятно, что в наше время существует целая груп­
па тестов, которые почти равносильны методу решения, или, ина­
че говоря, критерию для распознавания туберкулеза, шестьдесят 
лет назад такой группы тестов в распоряжении врачей без сомне­
ния не было, и поэтому они не имели и критерия для распозна­
вания туберкулеза. Но и в те времена врачи хорошо знали, что, 
употребляя термин “туберкулез” , они имеют в виду легочную ин­
фекцию, своим происхождением обязанную одному из видов 
микробов»1. Рассмотрим более детально это очень интересное 
рассуждение.

Текст Поппера написан в 1961 г. А примерно за 80 лет до этого, 
точнее в 1882 г., одним из основателей микробиологии Робертом 
Кохом был открыт возбудитель туберкулеза — так называемая па­
лочка Коха. В свете этого открытия попробуем рассмотреть пример 
с туберкулезом с той же точки зрения, что и пример со Смитом, 
прояснив и в этом случае проблему соответствия. Зная возбудителя 
туберкулеза, можно искусственно вызывать это заболевание у 
подопытных животных. Туберкулез тем самым переходит в разряд 
постоянно воспроизводимых явлений, становясь продуктом на­
шей деятельности. Подобный переход является закономерным 
актом в истории медицины при изучении тех или иных заболева­
ний и встречается иногда в зверских, антигуманных формах. Так, 
К.Р. Аствацатурова, комментируя работу Джироламо Фракасторо 
«О сифилисе», приводит следующий факт: «Лишь в середине XIX ве­
ка французскому ученому Рикору (Ricord) удалось точно доказать, 
что сифилис и гонорея являются разными заболеваниями. Сделал 
он это, правда, недопустимым и варварским путем, заразив 
600 здоровых людей сифилисом и 800 — гонореей»2. Кстати, по­
добные эксперименты вовсе не обязательно предполагают знание 
возбудителя. Возбудитель сифилиса был открыт только в 1905 г. 
А возможность заражения животных путем прививки им туберку­
лезных продуктов была установлена задолго до Коха, уже в 1865 г.

1 Поппер К. Указ. соч. С. 383.
2 Фракасторо Д ж . О сифилисе. М., 1956. С. 72.

М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 231



232 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Таким образом, утверждение «X болен туберкулезом» независимо 
от наличия или отсутствия каких-либо критериев проверки озна­
чает, что X заразили палочкой Коха, что имела место некоторая 
акция, аналогичная эксперименту микробиолога.

Как уже было показано, все знания можно разделить на два ти­
па: знания, которые в явной форме описывают деятельность, и 
знания, которые с таким описанием непосредственно не связаны. 
Утверждение «X болен туберкулезом», очевидно, следует отнести 
ко второму типу. Но Поппер фактически задает образец сведения 
одного типа знания к другому. И это тоже очень важно. По образ­
цу Поппера можно попытаться проанализировать и другие зна­
ния, принадлежащие ко второму типу. Вернемся с этой целью к 
примеру Котарбиньского. Допустим, что у нас нет никаких крите­
риев для доказательства того, что Земля вращается вокруг Солнца. 
Мы все равно понимаем это утверждение и понимаем, при каких 
условиях оно истинно, ибо умеем вращать одни тела вокруг дру­
гих, например камень на веревке вокруг себя. Это, конечно, более 
сложный случай, чем пример со Смитом: мы понимаем утвержде­
ние о движении Земли не непосредственно как акт нашей деятель­
ности, а по аналогии с нашей практикой перемещения тел.

Другой пример — утверждение, что скорость света составляет 
300 тысяч километров в секунду. На первый взгляд оно не имеет 
никакого отношения к деятельности, если не говорить, разумеет­
ся, о методах измерения. Но мы понимаем это утверждение и име­
ем представление об условиях его истинности. Дело в том, что и 
числа, и эталоны, и процедуры счета и измерения — это творения 
наших рук. Каким бы методом мы ни измеряли, полученный в 
итоге результат «300 тысяч километров в секунду» мы понимаем 
примерно так: если я по некоторой прямой отложу 300 тысяч ки­
лометров, то пока свет пройдет это расстояние, секундная стрелка 
моих часов успеет пройти только одно деление. Такой экспери­
мент практически невозможен, но теоретически для его реализа­
ции нет никаких препятствий.

Для разъяснения последнего примера я несколько ослаблю 
слишком безоговорочное, как это выглядит у Поппера, противо­
поставление проблемы соответствия и проблемы критериев. Дело 
в том, что довольно часто метод получения или обоснования зна­
ния совпадает с его содержанием. Иными словами, такое знание 
представляет собой описание деятельности по его получению. До­



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных зстафет 233

пустим, например, что мы через смесь 2 объемов водорода и I объ­
ема кислорода пропустили электрическую искру и получили 
взрыв с образованием воды. Какое знание мы получили? Очевид­
но, что оно, если не осуществлять каких-либо интерпретаций, бу­
дет представлять собой описание проведенного эксперимента: 
«мы пропустили электрическую искру через смесь 2 объемов во­
дорода и I объема кислорода и получили взрыв с образованием во­
ды». Эксперимент здесь является критерием истинности знания, 
знание представляет собой описание эксперимента. Такое знание 
я буду называть авторефлексивным, так как оно есть результат 
осознания способа своего собственного получения. В простейших 
случаях результат измерения — это авторефлексивное знание. Ес­
ли, например, я измеряю расстояние между двумя точками с по­
мощью сантиметровой ленты, то описание этого акта и образует 
содержание полученного результата. Но если существует другой 
способ измерения того же расстояния, например метод триангу­
ляции, то появляется возможность противопоставления метода и 
результата или содержания знания и критерия его истинности. 
Содержание в этом случае — это описание наиболее простого спо­
соба сопоставления измеряемой величины с эталоном. Скорость 
света может быть измерена разными способами, но полученное 
содержание должно быть инвариантным относительно этих спо­
собов и представлять собой их интерпретацию. Аналогичным об­
разом можно рассматривать и пример с туберкулезом. Существу­
ют разные методы диагностики. Но что мы при этом проверяем? 
Мы проверяем, заражен ли человек палочками Коха.

Итак, заслуга К. Поппера в том, что он, во-первых, различил 
проблему соответствия и проблему критериев. Это, как уже отме­
чалось, очень важное и принципиальное различение. Во-вторых, 
основные примеры, которые он приводит, относятся к описанию 
человеческого поведения или деятельности, на которых проблема 
соответствия вы глядит достаточно прозрачной. В-третьих, анали­
зируя пример с туберкулезом, он показывает, что и его можно све­
сти к описанию деятельности. Представляется, что два последних 
пункта возникают у него чисто интуитивно, ибо он нигде их не 
формулирует в виде каких-то принципов и нигде не обосновыва­
ет. Но они наталкивают на предположение, что и все виды знания 
можно свести к описанию деятельности. Это моя гипотеза №  1.



234 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Очевидно, что в своей крайней форме она может вызвать ряд 
возражений. Вероятно, все согласятся, что познание имеет дея­
тельностный характер, что мы познаем Мир через деятельность, 
но речь будет идти все же о Мире, а не о самой деятельности. Я , од­
нако, буду настаивать на крайней и категоричной формулировке: 
человеческая деятельность есть единственный объект нашего по­
знания. Мы познаем не Мир в деятельности или через деятель­
ность, а именно саму деятельность с Миром. Различие приведен­
ных формулировок очень существенно, постараюсь это обосно­
вать.

2. Деятельность как объект познания
Социальная и объектная обусловленность деятельности. Прежде 

всего необходимо сказать несколько слов о самой деятельности. 
Какой смысл я вкладываю в это понятие? И можно ли рассматри­
вать нашу деятельность как нечто объективное? Элементарный 
акт деятельности представляет собой набор человеческих дейст­
вий, направленных на изменение определенных элементов окру­
жающей среды с целью получения заранее заданного продукта. 
Деятельность, следовательно, всегда предметно ориентирова­
на, т.е. представляет собой действия с определенными предмета­
ми и всегда имеет целенаправленный характер. На этом можно 
было бы и закончить характеристику деятельности, если бы не од­
но очень важное обстоятельство. Отдельно взятые элементарные 
акты в изложенном выше понимании не имеют и не могут иметь 
самостоятельного существования. Они социально детерминиро­
ваны и существуют только в составе некоторого социального це­
лого. Рассмотрим это более подробно.

Отдельные акты деятельности, которые мы повсеместно 
наблюдаем вокруг себя и которые сами постоянно реализуем, воз­
никают не случайно и вовсе не являются проявлением нашей био­
логической природы. Они есть реализация определенных соци­
альных программ, освоение которых и делает нас людьми. Про­
стейшая форма или способ существования этих программ — это 
социальные эстафеты, т.е. воспроизведение деятельности или по­
ведения по непосредственным образцам. В рамках социальных 
эстафет мы получаем навыки речи, осваиваем элементарные спо­
собы деятельности, приобретаем способность создавать и пони­



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 235

мать письменные тексты, развиваем логику мышления... По сути 
дела, социальные эстафеты лежат в основе воспроизведения всей, 
как материальной, так и духовной культуры человечества.

Отдельно взятая социальная эстафета отдаленно напоминает 
волну. Вот бежит одиночная волна по поверхности водоема, за­
хватывая в сферу своего действия все новые и новые частицы во­
ды. Это одна и та же волна, но она постоянно обновляет себя по 
материалу. Так и деятельность, например деятельность плотника 
или столяра, ученого или художника: здесь все меняется, меняют­
ся люди, меняется материал, с которым они работают, но это в оп­
ределенной степени одна и та же деятельность, реализация одной 
и той же социальной программы. Я буду говорить, что это один и 
тот же социальный куматоид. Каждый отдельно взятый акт дея­
тельности является, с одной стороны, воспроизведением некото­
рого образца или нескольких образцов, а с другой — в условиях его 
публичной реализации сам выступает как образец для последую­
щих актов. Мы являемся активными участниками этого процесса 
в рамках каждого отдельного акта, но процесс в целом, деятель­
ность как социальный куматоид представляет собой некоторое 
надличностное явление и не зависит от каждого из участников. 
Наоборот, каждого из нас способна подхватить и подхватывает эта 
социальная волна, точнее не одна, а множество таких волн в раз­
ных их комбинациях.

Следует, однако, подчеркнуть, что социальные эстафеты не 
обладают функцией принуждения. Принуждать к чему-либо нас 
могут только другие люди, но не образцы поведения. Конечно, по­
лицейский, который штрафует водителя за нарушение правил, 
осуществляя тем самым акцию принуждения, сам действует в со­
ответствии с некоторым набором образцов, но он выбирает их 
добровольно, если, разумеется, никто не заставлял его выбрать 
карьеру полицейского. Каждый человек живет в мире огромного 
количества образцов деятельности или поведениям него есть воз­
можность выбора, возможность комбинирования или монтажа, и 
в этом смысле он свободен и ничто не мешает ему быть творцом. 
Он не свободен, однако, в силу того, что набор образцов все же ог­
раничен, а границы этого арсенала невозможно преодолеть. Мы 
связаны рамками человеческой культуры.

В основном я согласен с В.А. Лекторским, который пишет: 
«Деятельность -  это, конечно, искусственный процесс. Но дея­



236 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

тельность, которая превратилась в традицию и которая стихийно 
воспроизводится, может рассматриваться как процесс квазиесте- 
ственный, в отличие от подлинно естественных (природных) про­
цессов, с одной стороны, и той деятельности, которая сознательно 
проектируется, — с другой. Конечно, невозможно предвидеть все 
последствия сознательно проектируемой деятельности, ибо она 
всегда включается в сложную сеть естественных и квазиестествен- 
ных процессов. Мысль о возможности полного контроля за ре­
зультатами деятельности — не более чем иллюзия»1. Мне только 
хочется несколько усилить это утверждение. Дело втом, что любая 
деятельность, как мне представляется, реализуется в конечном 
итоге по образцам и в этом смысле достаточно традиционна. Это 
относится и к построению проектов деятельности, так как любое 
проектирование связано с наличием конструктора, который нор­
мирует соединение каких-то элементов и операций для получения 
заранее заданного продукта. Конечно, в рамках одного и того же 
конструктора можно создавать разные проекты, а в историческом 
развитии меняются сами конструкторы, но, тем не менее, дея­
тельность проектирования в ту или иную эпоху достаточно тради­
ционна. Это как в шахматах, где можно сыграть практически бес­
конечное количество разных партий, но нельзя нарушать правила 
ходов. А плюс к этому существует конечное количество дебютов и 
вариантов их разыгрывания, в памяти каждого профессионально­
го шахматиста хранится огромное количество уже сыгранных пар­
тий, которые выступают для него в функции образцов, и т.д.

Итак, любой отдельный акт деятельности социально обуслов­
лен. Но он обусловлен и своими предметными компонентами, т.е. 
объектами и средствами деятельности. Это другая и немаловажная 
сторона деятельности, которую нельзя оставить без внимания. Ре­
ку, например, можно преодолеть вплавь, можно переплыть, цеп­
ляясь за бревно, можно на деревянной или резиновой лодке, ве­
сельной или моторной, можно перелететь на воздушном шаре или 
на дельтаплане... Каждый из этих вариантов социально обуслов­
лен, обусловлен уровнем развития социума. Но в то же время ука­
занные акты детерминированы и объектами, с которыми мы дей­
ствуем. Мы постоянно сталкиваемся с «волей» природных объек­

1 Лекторский В.А. Эпистемология классическая и неклассическая. М., 2001. 
С. 83.



МА. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 237

тов, которые нам что-то либо разрешают, либо запрещают. Чаще 
всего, однако, этот наш «соавтор» немногословен и говорит в от­
вет на наши попытки что-то сделать только либо «да», либо «нет». 
Очевидно, что такого рода ответы совершенно бессодержательны, 
если не зафиксировать «вопрос». А «вопрос» — это наши пробные 
действия. Одно дело, если мы делаем попытку переплыть реку на 
дырявой лодке и получаем ответ «нет», другое — если мы получили 
тот же ответ при попытке перейти ее вброд. Очевидно, что знания 
наши в этих случаях будут иметь разное содержание, представляя 
собой неразрывное единство «вопроса» и «ответа». Мой тезис 
можно поэтому пересказать следующим образом: мы познаем не 
объект нашей деятельности, а именно деятельность как некоторое 
целое, как «текст», написанный в соавторстве. Природный объект 
«молчит», пока мы с ним не действуем. Но реакции этого объекта 
на нашу деятельность бессодержательны, если мы не описали и 
способ нашего действования. И речь при этом идет не только о 
физическом воздействии на объект, но и о конструировании мате­
матических моделей, в ответ на предсказания которых объект 
опять-таки отвечает нам либо «да», либо «нет». Но что толку в этом 
ответе, если мы не представили и саму созданную нами модель? 
Можно сказать, что объект сам по себе, вне деятельности есть не­
что неопределенное, так как только деятельность «вкладывает» в 
него содержание. И это содержание становится все более богатым 
и разнообразным в связи с развитием человеческой деятельности.

Итак, деятельность социально и объектно обусловлена. Я го­
ворю «объектно», имея в виду те предметы, с которыми мы опери­
руем. Но деятельность в обоих случаях представляет собой неко­
торое объективное явление, т.е. порождение объективных факто­
ров. Естественные науки изучают деятельность со стороны ее 
объектной обусловленности, науки общественные — со стороны 
обусловленности социальной.

Что такое знание? Настало время уточнить и наше представле­
ние о знании. Какова природа этого явления и как она согласуется 
с высказанным выше предположением?

Вернемся еще раз к Карлу Попперу. У него есть одно очень ин­
тересное замечание, которое понадобится нам в дальнейшем. Он 
пишет: «Теория, согласно которой для определения смысла неко­
торого слова следует установить критерий правильности исполь­



2 3 8 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

зования или применения его, ошибочна: практически мы никогда 
не имеем такого критерия»1. Думаю, Поппер прав. Слова естест­
венного языка мы используем, не имея их точного определения, 
мы просто реализуем те непосредственные образцы словоупо­
требления, которые окружают нас и постоянно воспроизводятся в 
нашем «поле зрения». Мы просто являемся участниками социаль­
ных эстафет словоупотребления. Но непосредственные образ­
цы — и это их принципиальная характеристика — не задают четко­
го множества возможных реализаций. Действуя по образцу, мы 
должны осуществлять нечто похожее, похожее на образец, но 
сходство, как иногда говорят, это пустой предикат, ибо в опреде­
ленном смысле все на все похоже. Это означает, что содержание 
образцов существенно определяется ситуацией, контекстом, на­
личием других образцов. Поэтому и слова естественного языка са­
ми по себе объективно не имеют строго определенного смысла. 
И если мы все же постоянно используем слова и худо-бедно пони­
маем друг друга, то это обусловлено наличием других слов и всего 
языка в целом, а также конкретными ситуациями коммуникации. 
Мы просто воспроизводим образцы словоупотребления в том или 
ином фиксированном и достаточно богатом контексте. Но сло­
ва — это не знания, и еще надо выяснить, почему Поппер приводит 
это свое рассуждение в контексте анализа проблемы истины.

Известный химик и философ М. Полани убедительно показал 
в конце 1950-х гг., что предпосылки, на которые ученый опирает­
ся в своей работе, невозможно полностью вербализовать, т.е. вы­
разить в языке. «То большое количество учебного времени, -  пи­
сал он, — которое студенты-химики, биологи и медики посвящают 
практическим занятиям, свидетельствует о важной роли, которую 
в этих дисциплинах играет передача практических знаний и уме­
ний от учителя к ученику. Из сказанного можно сделать вывод, 
что в самом сердце науки существуют области практического зна­
ния, которые через формулировки передать невозможно»2.

По сути речь идет о непосредственных образцах деятельности, 
которые мы постоянно воспроизводим. Полани не совсем удачно 
назвал это неявным знанием, что в какой-то степени затушевыва­
ет существенную историческую грань между двумя разными фор­

1 Поппер К. Логика и рост научного знания. М., 1983. С. 384.
2 Полани М. Личностное знание. М., 1985. С. 89.



МА. Розов. Проблема истины п свете теории социальных эстафет 239

мами социальной памяти, социальными эстафетами и знанием. 
Между тем их разделяет такое грандиозное событие, как форми­
рование языка и речи. А без этого, без речевой коммуникации не­
возможно и знание. Образцы сами по себе, образцы производст­
венной деятельности или образцы словоупотребления — это не 
знания, они, в частности, не являются ни истинными, ни ложны­
ми. Я предполагаю, что знание возникает за счет описания этих 
образцов, за счет их вербализации. Мы имеем здесь грандиозный 
скачок в развитии социума, ибо образцы деятельности, образцы 
производственных операций всегда локализованы в пространстве 
и времени, а знание, особенно зафиксированное средствами 
письменности, — это прямой путь к построению централизован­
ной социальной памяти. Непосредственные образцы при этом не 
теряют своего значения хотя бы по двум причинам. Во-первых, 
нам необходим язык, а он воспроизводится и живет на уровне со­
циальных эстафет. Во-вторых, описание любой деятельности сво­
дится к указанию каких-то более элементарных действий, образ­
цы которых должны быть в арсенале каждого участника коммуни­
кации.

Фактически я сформулировал еще одну гипотезу, гипотезу № 2: 
знание в своей исходной форме — это вербализация образцов. По­
скольку под образцами понимаются образцы деятельности, эта 
гипотеза эквивалентна предыдущей. Но если раньше, вдохнов­
ленные Поппером, мы пытались свести все виды знания к описа­
нию деятельности, то теперь можно пойти и другим путем, путем 
выведения этих видов из акта вербализации образцов. С этой целью 
рассмотрим более внимательно, что собой представляет такая вер­
бализация.

Очевидно, что вербализация образцов — это целенаправлен­
ная акция, связанная с задачей передачи опыта от одного челове­
ка, имеющего в своем поле зрения соответствующие образцы, к 
другому, который этих образцов не имеет1. Конечно, такая пере­
дача возможна и путем непосредственной демонстрации деятель­
ности, более того, демонстрация образцов часто совершенно не­
обходима. Но, во-первых, такой способ достаточно громоздок и 
поэтому ограничен в своих возможностях. А во-вторых, даже не­

1 Разумеется, как уже было отмечено выше, участники коммуникации должны 
иметь какой-то обший набор образцов, без чего речевая коммуникация вообще 
невозможна.



240 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

посредственную демонстрацию приходится для большей эффек­
тивности сопровождать словесным описанием, выделяя и подчер­
кивая то, что именно в данном образце является существенным. 
Строго говоря, отдельно взятый образец вне определенного кон­
текста вообще не может функционировать как образец деятельно­
сти, его еще надо поляризовать, выделив объект, продукт, средст­
ва. Если нет соответствующего контекста, то это можно сделать 
только на уровне речи.

Необходимо сделать еще одно уточнение, которое понадобит­
ся в дальнейшем. Вербализация образцов — это только один, веро­
ятно, самый простой вид описания деятельности. Мы при этом 
описываем один конкретный акт. Например, можно просто при­
вести пример решения конкретной задачи, надеясь на то, что слу­
шатель или читатель сумеют это использовать как некоторую про­
грамму или правило для решения других задач. Но никакое прави­
ло при этом не формулируется. На следующем этапе мы начинаем 
формулировать общие правила действия для получения опреде­
ленных результатов. Можно, например, просто показать, как вы­
числить площадь квадрата со стороной 5 см, а можно сказать, что 
эта площадь равна произведению двух сторон. Важно, что описа­
ние одного конкретного акта, как и непосредственный образец, 
тоже не задает четкого множества возможных реализаций.

Как уже отмечалось, описание деятельности тесно связано 
с актом коммуникации и подчиняется ее законам. Это очень 
важное обстоятельство, определяющее строение знания, его во- 
прос-ответную структуру, подмеченную еще Р.Дж. Коллингву- 
дом 1. Вербализуя образцы или формулируя правила, мы всегда в 
явной или латентной форме отвечаем на чей-то запрос. Это опре­
деляет референцию знания, т.е. указание на ту задачу, предмет или 
явление, с которыми связана описываемая деятельность. Само 
описание деятельности я буду называть репрезентацией. Напри­
мер, в знании (очевидно, что речь идет о некотором правиле) «по­
верхность шара равна учетверенной площади большого круга» вы­
ражение «поверхность шара» — это референция, а указание спосо­
ба вычисления — репрезентация. Очевидно, что все это легко 
записать и в вопрос-ответной форме, в форме некоторого диалога:

1 Коллингвуд Р.Дж. Идея истории. Автобиография. М., 1980. С. 339—340.



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 241

как вычислить поверхность шара? -  Надо взять учетверенную 
площадь большого круга.

Очевидно, для того чтобы практически использовать подобно­
го рода знания, надо осуществить акт диагностики или распозна­
вания и установить, что перед нами действительно шар. Допус­
тим, мы выяснили, что Земля — шар. Это знание похоже на пример 
Поппера с туберкулезом, но в свете сказанного у нас появились 
новые возможности анализа. Да, конечно, мы знаем условия ис­
тинности знания «Земля — шар», ибо шар является продуктом на­
шей практической или теоретической деятельности. Мы, напри­
мер, знаем, что шаровую поверхность можно получить путем вра­
щения окружности вокруг диаметра. Но возможен и другой путь 
рассуждений. «Земля — шар» представляет собой неполное зна­
ние, это только его фрагмент, только посредник при использова­
нии описания деятельности. Утверждая, что Земля — шар, мы тем 
самым узнаем, как вычислить ее площадь или объем, как найти 
кратчайшее расстояние между двумя точками, узнаем о возмож­
ности кругосветных путешествий и многое другое. В такой же сте­
пени знание «X болен туберкулезом» означает, что мы знаем и ка­
кие-то методы лечения. Их можно найти в любом медицинском 
справочнике. Этот справочник сам по себе представляет собой 
полную систему знания, если там указаны какие-то способы диаг­
ностики туберкулеза, но для использования этих знаний нам не­
обходимо поставить диагноз, т.е. получить знание-посредник. 
Возможны, однако, и такие ситуации, когда распознавание тех 
или иных явлений задано только на уровне образцов словоупо­
требления. Это как раз тот случай, о котором пишет Поппер, гово­
ря об употреблении слов при отсутствии каких-либо критериев. 
Но результат такого распознавания сам по себе не будет знанием, 
он будет только очередным образцом словоупотребления. Другое 
дело, если он является посредником в указанном выше смысле 
слова. Вы можете, например, не иметь критериев для определения 
того или иного вида растений, но вам это растение показали, дав 
его остенсивное определение, вы его узнаете и выделяете среди 
других растений, а в соответствующем справочнике можете найти 
сведения о его лечебных свойствах.

Выше мы определили знание в простейшей его форме как вер­
бализацию образцов. Следует, однако, особо подчеркнуть, что 
восприятие деятельности как образца связано с еще одним преоб­



242 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

разованием — переходом от описаний к предписаниям. Утвержде­
ние Поппера «Смит вошел в ломбард чуть позже 10.15» можно рас­
сматривать и как знание-посредник, и как вербализацию образца. 
Допустим, например, что зафиксированный в этом утверждении 
факт означает для нас, что Смит не мог находиться в это время на 
месте преступления и что его следует оправдать. В этом случае пе­
ред нами знание-посредник. А если мы рассматриваем утвержде­
ние Поппера как вербализацию образца, то оно воспринимается 
нами примерно так: «В ломбард можно войти после 10.15». Пред­
ставьте себе, что вас спрашивают, когда начинает работать лом­
бард, а вы отвечаете, что не знаете точно, но Смит вошел в ломбард 
чуть позже 10.15. Вы при этом описываете некоторый образец, ко­
торому можно следовать. Обратите внимание: из того факта, что 
Смит вошел в ломбард именно в указанное время, вовсе не следу­
ет, что вы тоже сумеете это сделать. Ломбард мог открыться рань­
ше времени, Смита могли специально ждать и т.п. Переход от 
описания деятельности к предписанию — это вовсе не логический 
вывод, но тем не менее это закон познания. А можно ли сказать, 
что у описаний и соответствующих им предписаний одни и те же 
условия истинности? На этом мы еще остановимся в конце статьи.

Но вернемся к знаниям-посредникам. Нам важно следующее: 
для того чтобы выявить подлинное содержание знания, его нераз­
рывную связь с описанием деятельности, мы должны выделять 
для анализа полные системы знания, а не знания-посредники, ко­
торые, кстати, встречаются на каждом шагу. Эти посредники чаще 
всего, как показывает пример с шаром, очень полифункциональ- 
ны. Поставив медицинский диагноз или установив, с каким жи­
вотным, растением или минералом мы имеем дело, мы тотчас же 
получаем огромное количество теоретических и практических 
знаний о соответствующих объектах или явлениях, включая опи­
сания их создания или использования.

Результаты измерения, не отрицая всего того, что уже было 
сказано, тоже можно рассматривать как посредники. Каждый 
результат измерения в контексте других измерений постоянно 
включается в огромное количество реальных и возможных сопо­
ставлений и расчетов при решении самых различных задач. До­
пустим, вы с помощью сантиметровой ленты измерили длину и 
ширину вашего письменного стола, получив определенное авто­
рефлексивное знание. Можно ли предвидеть все варианты его



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 243

практического использования? Все зависит от конкретных ситуа­
ций, которые трудно предусмотреть. Вы способны, например, при 
наличии соответствующих данных рассчитать, можно ли на ва­
шем столе поместить одновременно компьютер и принтер, можно 
ли стол поставить у окна так, чтобы он не мешал дверце шкафа, 
можно ли его пронести в данную дверь и т.д.

Итак, введя представление о полной системе знания и об от­
дельных фрагментах этой системы, я сделал еще один шаг в обос­
новании тезиса, согласно которому наши знания представляют 
собой описания деятельности. Я, однако, далек от мысли, что пре­
одолел все возможные возражения. Самые опасные из них — это 
бесконечные конкретные примеры, которые каждый раз прихо­
дится специально анализировать, не имея для этого каких-то об­
щих методов. А как быть, например, со знанием «мел бел»? Вопрос 
может поставить в тупик, но следует ли из-за этого отказываться 
от моей гипотезы? Возникает контрвопрос: а знание ли это? Ос­
ваивая систему цветообозначений, мы просто научаемся исполь­
зовать некоторый набор слов в соответствии с заданными образ­
цами их употребления. Можно, конечно, в некоторых ситуациях 
рассматривать указание цвета как знание-посредник, если, на­
пример, это сигнальная ракета или диагностический признак. 
Возможен и другой случай. В науке мы постоянно сталкиваемся с 
эталонными объектами и с процедурами сопоставления с этало­
ном. Это могут быть эталоны веса или длины, т.е. измерительные 
эталоны, но к ним можно отнести и образцы минералов и горных 
пород, коллекции насекомых, гербарии и т.д. Сопоставление с 
эталоном может представлять собой достаточно сложную проце­
дуру. Например, при определении цвета почвы в почвоведении 
требуется обеспечить некоторые стандартные условия сравнения, 
включая одинаковую освещенность, влажность и т.п. Знание о 
цвете в этих условиях можно рассматривать как авторефлексивное 
знание. Иными словами, анализ некоторых языковых выражений 
невозможен без учета той конкретной ситуации, в которой эти вы­
ражения возникают или функционируют.

Знания и рефлексия. Но перейдем от отдельных примеров к бо­
лее общей и принципиальной постановке вопроса. А чем вообще 
обусловлена наша вера в то, что мы познаем именно предметы и



244 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

явления внешнего мира, познаем этот мир, а не нашу деятель­
ность?

Думаю, что эта иллюзия обусловлена референцией наших зна­
ний. Дело в том, что в качестве референта выступает чаще всего не 
деятельность, а ее предметные компоненты, ее «участники» в обоб­
щенном смысле этого слова. Рассмотрим несколько конкретных 
текстов, взятых из научной литературы. Вот, например, как Эпинус 
описывает свои опыты с турмалином: «Я разогрел турмалин на кус­
ке изрядно горячего металла в темной комнате, где я находился не­
которое время. Я прикоснулся к поверхности концом пальца и, 
прикоснувшись, увидел бледный свет, который, казалось, исходил 
из пальца и расстилался по поверхности»1. Что здесь выступает в 
качестве референта знания? Вероятно, сам автор, так как речь идет 
именно о его действиях. Можно сказать, что описывается факт его 
научной биографии. Употребление личных местоимений здесь не 
обязательно, местоимение «я» можно заменить именем «Эпинус», 
что и сделает историк науки. Важно только то, что в качестве рефе­
рента выступает тот, кто осуществляет описываемую деятельность. 
Знания такого типа я буду называть персонифицированными зна­
ниями. Они повсеместно встречаются не только в историко-науч­
ных исследованиях, но и в самой науке, как в статьях, так и в моно­
графиях. Замена «я» на «мы» ничего не меняет в сути дела.

Персонифицированные знания не однородны, так как состоят 
из двух знаний с разными условиями истинности. Повторив экс­
перимент Эпинуса, мы можем установить, что описание соответ­
ствует реальной деятельности, но это не будет означать, что про­
водил этот эксперимент именно Эпинус, а не кто-нибудь другой. 
Для историка науки важно одно, для ученого, изучающего элек­
трические явления, — другое. Поэтому в развитии познания на­
блюдается процесс деперсонификации. Персонификация не ис­
чезает, но становится все более и более завуалированной. Вот еще 
один текст, взятый из современного учебника химии: «В трубке из 
тугоплавкого стекла нагревают на пламени в токе хлора неболь­
шой кусок металлического натрия. Спустя некоторое время на­
трий соединяется с хлором, образуя хлорид натрия NaCl, при этом 
появляется ослепительный желтый свет»2. Здесь персонификация

1 ЭпинусФ.У.Т. Теория электричества и магнетизма. Л., 1951. С. 425—426.
2 Неницеску К. Общая химия. М., 1968. С. 345.



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 245

осталась на уровне слова «нагревают», которое указывает на нали­
чие каких-то достаточно неопределенных действующих лиц. На 
первый план выступает, конечно, описание деятельности. Но тем 
не менее персонификация здесь налицо, и можно задать вопрос: а 
такой эксперимент действительно кто-то осуществлял или нет? 
Все знания первого типа, о которых мы говорили в первой части 
статьи, т.е. знания с явным описанием деятельности, являются яв­
но или скрыто персонифицированными, поскольку там всегда 
присутствует человек в качестве действующего лица.

Но допустим, что мы воспринимаем приведенный текст как 
описание деятельности независимо от того, кто и когда ее осущест­
влял. А что будет выступать в качестве референции? Легко пока­
зать, что здесь возможны разные варианты при сохранении одной 
и той же репрезентации. Перечислим их, хотя это легко мог бы 
сделатьлюбой читатель. 1. «Натрий можно использовать для полу­
чения хлорида натрия NaCl. Для этого небольшой кусок метал­
лического натрия помещают в трубку из тугоплавкого стекла и 
нагревают на пламени втоке хлора. При реакции появляется осле­
пительный желтый свет». 2. «Хлор можно использовать для полу­
чения хлорида натрия NaCl. Для этого небольшой кусок метал­
лического натрия помещают в трубку из тугоплавкого стекла и 
нагревают на пламени втоке хлора. При реакции появляется осле­
пительный желтый свет». 3. «Хлорид натрия NaCl можно получить 
следующим образом: небольшой кусок металлического натрия 
помещают в трубку из тугоплавкого стекла и нагревают на пламе­
ни в токе хлора. При реакции появляется ослепительный желтый 
свет». Чем приведенные описания отличаются друг от друга? Тем, 
очевидно, что в первом случае это знание о свойствах натрия, во 
втором — о свойствах хлора, а в третьем — о способе получения 
хлорида натрия. Иначе говоря, перед нами знания о разных объек­
тах, они имеют разную референцию, но фактически описывают 
одну и ту же деятельность.

Мы сталкиваемся здесь с достаточно тривиальными, хотя и 
важными преобразованиями знания, которые меняют референ­
цию при сохранении содержания. Они постоянно встречаются в 
науке. Чем обусловлены эти преобразования? Вероятно, осозна­
нием той цели или задачи, которую мы ставим при формулировке 
знания, иными словами, в основе лежит целеполагающая рефлек­
сия. Будем поэтому называть эти преобразования рефлексивны­



246 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

ми. Мы уже говорили, что знание имеет вопрос-ответную структу­
ру и формируется в актах коммуникации, представляя собой ответ 
на определенный вопрос. Уже в том факте, что вопросы могут 
быть разными, заложена возможность рефлексивных преобразо­
ваний.

Приведем реальный пример такого преобразования в науке. 
Вот небольшой отрывок из «Основ химии» Д.И. Менделеева: «Ме­
таллический натрий сплавляется с большинством металлов, обра­
зуя тот тип неопределенных соединений, который называется 
сплавами. Так, если бросить натрий (имеющий чистую поверх­
ность) на ртуть, особенно нагретую, то происходит вспышка и 
столь значительное отделение тепла, что часть ртути превращает­
ся в пар. Соединения или растворы натрия в ртути, или амальгамы 
(сортучки) натрия, даже при 2 ч. натрия на 100 ч. ртути, представ­
ляют уже тела твердые»1. Тут описан эксперимент, явно связан­
ный с изучением свойств натрия. Но нечто подобное повторяется 
у Менделеева и в разделе о ртути. «Ртуть, как жидкий металл, спо­
собна растворять другие металлы и образовать твердые и жидкие 
металлические растворы или сплавы. Они носят общее название 
сортучек или амальгам»2. Очевидно, что в данном случае один и 
тот же эксперимент и его описание могут быть осознаны либо как 
характеристика натрия, либо как характеристика ртути. Это две 
разные рефлексивные установки.

Итак, чаще всего в качестве референта знания выступает не дея­
тельность сама по себе, а ее предметные компоненты, ее «участни­
ки». Знание выступает либо как персонифицированное знание, ли­
бо как знание о каких-либо предметах и явлениях. При этом имеет 
место постоянная смена референции при описании одного и того 
же акта деятельности. Это обусловлено сменой конкретных ситуа­
ций, в которых знания используются, в частности наличием тех или 
иных знаний-посредников. Если объект, с которым мы имеем де­
ло, диагностируется как натрий, то нам нужны знания о свойствах 
натрия, если он диагностируется как ртуть — то о свойствах ртути. 
Один и тот же эксперимент может осознаваться различным обра­
зом с точки зрения ответа на разные запросы. Важно при этом, что 
при всех преобразованиях описание деятельности сохраняется в

1 Менделеев Д .И . Основы химии. Т. 2. М .; Л., 1947. С. 18.
2 Там же. С. 109.



М.А. Розов. Проблем;! истины в свете теории социальных эстафет 247

одном и том же виде, оно инвариантно относительно преобразова­
ний. Это и дает нам право утверждать, что во всех приведенных слу­
чаях объектом познания является именно деятельность независимо 
от ситуативного рефлексивного осознания.

Иными словами, референция знания далеко не всегда точно 
указывает на то, что фактически фиксируется в знании. Содержа­
ние знания представляет собой описание деятельности, но это 
описание приобретает различную форму в зависимости от осозна­
ния наших задач в данной ситуации. И если вернуться к описанию 
химического эксперимента с получением NaCI, то в свете сказан­
ного ясно, что мы описываем не отдельные компоненты деятель­
ности, а деятельность как целое независимо от смены референ­
ции. Однако именно референция порождает мнение, что мы по­
знаем не деятельность, а объекты внешнего мира самого по себе.

Явление онтологизации. Попробуем обобщить сказанное на еще 
один более сложный случай. Нетрудно найти примеры таких зна­
ний, где речь идет об описании действий самих объектов безотно­
сительно якобы к деятельности человека. Мы говорим, что Земля 
вращается вокруг Солнца, что Солнце притягивает Землю с опре­
деленной силой, что натрий соединяется с хлором... Обратите 
внимание, именно Земля, Солнце, натрий выступают здесь в ка­
честве действующих лиц. Это напоминает персонифицированные 
знания, но действует не человек, который вращает, притягивает, 
соединяет, а сами объекты.

В первой части статьи мы уже сталкивались с такими знания­
ми. На отдельных примерах там было показано, что мы понимаем 
условия их истинности или ложности, так как в определенном 
смысле они тоже представляют собой описание деятельности, хо­
тя и в неявной, латентной форме. Мы понимаем условия истинно­
сти утверждения «Земля вращается вокруг Солнца», ибо умеем 
вращать другие тела, понимаем это применительно к попперов- 
скому примеру «X болен туберкулезом», поскольку умеем зара­
жать туберкулезом подопытных животных. Но, во-первых, речь 
шла пока только об отдельных примерах, а во-вторых, мы не про­
тивопоставляли эти знания знаниям персонифицированным, в 
которых действующий человек выступает в качестве референта. 
А это противопоставление очень важно, так как позволяет подой­
ти к проблеме с более общей и принципиальной точки зрения.



248 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

Нельзя ли рассматривать переход от персонифицированных 
знаний к знаниям, описывающим действия самих объектов, как 
некоторое рефлексивное преобразование? Формулируя правила 
шахматной игры, можно сказать, что слоном ходят только по диа­
гонали, а можно и так: «слон ходит только по диагонали». В пер­
вом случае речь идет о действиях шахматистов, во втором — о дей­
ствиях самих шахматных фигур. Но разве не бросается в глаза, что 
эти знания тождественны по своему содержанию, хотя и про­
изошла передача функций действующего лица от человека к объ­
екту? Ничего не изменится, если в учебнике шахматной игры мы 
одни знания заменим другими. Аналогичным образом можно ска­
зать, что словом «король» мы обозначаем шахматные фигуры, 
стоящие в начале игры на полях e 1 и е8, а можно сказать, что слово 
«король» обозначает эти фигуры.

Могут возразить, что слон сам по себе никуда не ходит, а сло­
во ничего не обозначает, что все во власти человека. Но это не 
так. За спиной шахматных фигур стоят общепринятые правила 
игры, за спиной слов — социальные эстафеты словоупотребле­
ния, т.е. в обоих случаях некоторые социальные силы. Мы уже 
говорили, что деятельность осуществляется в соавторстве с объ­
ектом, что объект отвечает на любое наше целенаправленное воз­
действие либо «да», либо «нет». Мы поэтому имеем полное право 
передать ему функции действующего лица. Другое дело, что от­
веты «да» и «нет» бессодержательны без описания деятельности. 
Именно поэтому при передаче функций действующего лица от 
человека объекту содержание знания сохраняется, оно представ­
ляет собой описание деятельности, успешной или нет. Иными 
словами, такое описание является инвариантом относительно 
данного преобразования.

Передачу функций действующего лица от человека к объекту я 
буду называть онтологизацией. В науке мы постоянно встречаем­
ся как с персонифицированными, так и с онтологизированными 
знаниями. При этом они часто появляются рядом друг с другом и 
вполне взаимозаменимы. Вот отрывок из учебника химии: «Фос­
форная или ортофосфорная кислота Н3Р 0 4 образуется при взаи­
модействии с водой хлорида, оксихлорида... и окиси фосфора (V). 
Менее чистую фосфорную кислоту в промышленности получают 
путем разложения фосфата кальция (фосфоритов или костяной 
муки) серной кислотой... Фосфорную кислоту получают также



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 249

окислением белого фосфора разбавленной азотной кислотой»1. 
Хорошо видно, что разные формы знания автор использует так, 
точно это просто разные фигуры речи, ничего не меняющие в сути 
дела. Это еще раз подчеркивает инвариантность содержания зна­
ния относительно акта онтологизации.

А содержание опять-таки сводится к фиксации некоторой дея­
тельности. Допустим, мы пытаемся растворить вещество X в воде 
и получаем ответ «X растворим в воде». Это ничего не означает, 
кроме того, что деятельность растворения завершилась получени­
ем нужного продукта, что объект ответил «да» на наш запрос. Мы 
успешно применяем математику в процессе познания. Каков в 
этом случае ответ объекта, как его содержательно сформулиро­
вать? П.А.М. Дирак, говоря об эффективности математики при 
описании физических явлений, пишет: «Это следует приписать 
некоторому математическому качеству в Природе, качеству, кото­
рого случайный наблюдатель и не заподозрит, но которое тем не 
менее играет важнейшую роль в том, как природа устроена»2. В од­
ном случае X растворим, в другом он «математичен». В обоих слу­
чаях это означает, что объект отвечает «да» на соответствующую 
деятельность.

Возникает много однотипных вопросов. А чем обусловлены в 
данном случае разные рефлексивные установки? Зачем нам нужен 
этот переход к онтологизированным знаниям? В чем практиче­
ское значение процедуры онтологизации? Все это достаточно 
сложные вопросы, и я не готов к их детальному обсуждению в рам­
ках данной статьи. Но главное, как мне представляется, состоит в 
следующем. В ходе деятельности мы очень часто наталкиваемся 
на «сопротивление» объекта. Поэтому при планировании дея­
тельности нам надо заранее знать не только характер наших воз­
можных действий, но и ответную реакцию соответствующих объ­
ектных компонентов. Планируя какие-то операции с ножом, мы 
должны знать, что он режет; разжигая костер, должны знать, что 
данные дрова хорошо горят; планируя осуществить химическую 
реакцию, должны знать, что данные вещества при данных услови­
ях реагируют определенным образом. Вот при описании деятель­
ности и возникают две задачи: описание действий человека и опи­

1 Неницеску К . Указ. соч. С. 435.
2 Дирак П.А.М. К созданию квантовой теории поля. М., 1990. С. 245.



250 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

сание реакций объекта. Фактически мы почти всегда фиксируем и 
то и другое, но одно выступает как главное, а второе — как второ­
степенное в зависимости от задачи. Но, как мы уже отмечали, ре­
акция объекта бессодержательна, если не указаны наши соответ­
ствующие действия.

К сказанному можно прибавить, что онтологизированные зна­
ния инвариантны относительно смены конкретных задач, которые 
ставит человек. Одно и то же такое знание может служить опорой 
при планировании разных акций. Например, знание «вещество 
К хорошо горит» определяет и способы его использования, и спо­
собы хранения, и способы тушения. Поэтому очень часто онтоло­
гизированные знания как бы «оседают» в научных текстах, которые 
не имеют непосредственной прикладной направленности, но пре­
тендуют на некоторую универсальность. Конкретные практиче­
ские задачи ситуативны и преходящи, они тонут в океане времени. 
Знания онтологизированные полифункциональны и сохраняют 
свою значимость. Это опять-таки создает иллюзию познания Мира 
самого по себе.

Могут возразить, сказав, что в случае высказывания «Земля 
вращается вокруг Солнца» никакой онтологизации нет, ибо мы 
никогда не вращали Землю. Но я уже отмечал выше, что мы здесь 
опираемся на образцы доступной нам деятельности с вращением 
других тел. При этом я хочу обратить внимание на то, что для ре­
шения проблемы соответствия нам совершенно не важно, идет ли 
речь о реальной или возможной деятельности. Это так даже в том 
случае, если эта возможность имеет чисто абстрактный характер и 
никогда не станет реальностью. Мы все равно понимаем, при ка­
ких условиях данное высказывание истинно. «Земля вращается 
вокруг Солнца» истинно, если Земля движется так, как камень, 
который мы вращаем вокруг себя на веревке.

Познание и проектирование. Попробуем теперь в свете сказанно­
го набросать общую картину познания. Выше я уже отмечал, что 
деятельность мы не только реализуем по непосредственным об­
разцам или словесным описаниям, мы ее постоянно проектируем, 
создавая тем самым новые ее виды. Знание представляет собой не 
только описание уже реализованной деятельности, но и проекты 
деятельности, которые еще надо реализовать, если это практиче­
ски возможно. Иными словами, представление о воспроизведе­



МА. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 251

нии деятельности по уже существующим образцам в рамках соци­
альных эстафет — это принципиальное, но очень упрощенное 
представление. Исторически на базе эстафет и накопления зна­
ний формируются принципиально новые механизмы развития 
материальной и познавательной деятельности. И прежде всего это 
такое образование, как конструктор, т.е. такая социальная про­
грамма, частично вербализованная, а частично нет, которая по­
зволяет нам проектировать деятельность по созданию новых объ­
ектов с заранее заданными свойствами. В рамках такой програм­
мы работает любой инженер, получивший проектное задание, 
сходным образом работает и ученый. Существует глубокий изо­
морфизм между работой инженера и исследователя. И если на 
примитивном уровне деятельность развивается в основном сти­
хийно, то на новом уровне, при наличии конструкторов любому 
более или менее сложному акту предшествует проект.

Приведем в качестве примера известный эксперимент Лавуазье 
и Менье, который принято рассматривать как эмпирическое дока­
зательство того, что вода состоит из кислорода и водорода. Менде­
леев описывает этот эксперимент следующим образом: «Прибор, 
устроенный ими, состоял из стеклянной реторты с водою, конечно, 
очищенною; вес ее был предварительно определен. Горло реторты 
вставлено в фарфоровую трубку, помещенную внутри печи и нака­
ленную докрасна посредством углей. Внутри этой трубки были по­
ложены железные стружки, которые при накаливании разлагают 
водяные пары. Конец трубки соединен со змеевиком, предназна­
ченным для сгущения части воды, проходящей без разложения 
через трубку. Эта сгустившаяся вода стекала в особую склянку. Об­
разовавшийся чрез разложение газ собирался в водяной ванне под 
колокол. Водяные пары, проходя чрез накаленное железо, разлага­
лись, и из них образовался газ, которого вес можно было опреде­
лить по объему, зная его удельный вес. Кроме той воды, которая 
прошла неизменною через трубку, часть воды исчезла в опыте, и 
именно количество исчезнувшей воды равно было в опытах Ла­
вуазье и Менье весу газа, собравшегося в колоколе, и прибыли в ве­
се железных опилок. Значит, вода разложилась на газ, собравшийся 
в колоколе, и на вещество, соединившееся с железом, следователь­
но, она составлена из этих двух составных частей»1.

Менделеев Д .И . Указ. соч. Т. 1. С. 87.



252 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

Совершенно очевидно, что такая сложная экспериментальная 
установка не могла возникнуть случайно, она была целенаправ­
ленно спроектирована в соответствии с некоторой задачей. По су­
ти дела, был детально спроектирован весь эксперимент, включая 
его результат. Лавуазье уже знал, что водяной пар окисляет раска­
ленные железные опилки, он знал, что при этом выделяется газ, 
который надо собрать, знал или предполагал, что часть водяного 
пара пройдет через железные опилки без разложения... Все это -  
элементы химического конструктора. Но нужно было еще спроек­
тировать и построить экспериментальную установку, что нельзя 
сделать без опыта лабораторной работы. Это тоже особый конст­
руктор, в рамках которого мы начинаем оперировать ретортами, 
фарфоровыми трубками, змеевиками и проч. В проекте было все 
предусмотрено, и оставалось только выяснить, скажет природа 
«да» или «нет». Но в данном примере присутствует и третий конст­
руктор, в рамках которого мы интерпретируем результат экспери­
мента, конструируя воду как сложное вещество, состоящее из ки­
слорода и водорода. Этот конструктор задан представлениями о 
части и целом, о том, что сложные вещества составлены из про­
стых, что вещества можно соединять и разлагать на составляю­
щие.

Эксперимент Лавуазье и Менье хорошо иллюстрирует неко­
торую общую закономерность или схему развития познания, 
связанную с построением объясняющих теорий. Попробую рас­
смотреть это более подробно. Вероятно, уже на заре развития че­
ловечества сложилось противопоставление производства и по­
требления. Потребляя, используя окружающие предметы, чело­
век выявлял их пригодность или непригодность для решения тех 
или иных задач. Но в ходе дальнейшего развития он начинал про­
изводить предметы с некоторыми заранее заданными функция­
ми, т.е. предметы, предназначенные для определенного употреб­
ления. Думаю, что эта постоянно воспроизводимая связь актов 
производства и потребления определила наш способ видения ре­
альности. С одной стороны, мы воспринимаем ее как деятель­
ность потребления, с другой — как деятельность производства, 
создания, построения. В первом случае мы говорим о каких-то 
функциональных характеристиках объекта, о его свойствах, во 
втором — о его строении, составе, структуре.



МА. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 253

Все это детерминирует соответствующие вопросы и приводит 
к построению объясняющих теорий. Используя те или иные 
предметы или явления, мы затем хотим объяснить их функцио­
нирование, т.е. ответить на вопрос, как они устроены или как их в 
принципе можно было бы построить. Познание напоминает дея­
тельность инженера, который знает характеристики будущего са­
молета и должен спроектировать конструкцию с этими характери­
стиками. Работа ученого отличается тем, что явления, которые 
ему надо сконструировать, уже существуют и функционируют. 
Ему не нужно их строить, достаточно показать принцип их рабо­
ты. Поэтому проекты ученого часто не претендуют на реализуе­
мость, но в них должно содержаться объяснение того, почему эти 
конструкции функционируют именно так, а не иначе.

Схему инженерной деятельности можно увидеть и в экспери­
менте Лавуазье и Менье, взятом вместе с его интерпретацией. 
С одной стороны, проектируется и реализуется акт деятельности, 
выявляющий некоторые свойства воды: ее способность окислять 
железо, выделяя при этом водород. Совершенно очевидно, что эти 
свойства уже предполагались и проведенный эксперимент их 
только подтвердил. Такой реализованный эксперимент можно 
рассматривать как аналог проектного задания. Возникает инже­
нерная задача сконструировать такой объект, который функцио­
нировал бы аналогичным образом. Решение резюмируется про­
стым утверждением: вода состоит из кислорода и водорода. Для 
нас сегодня такой вывод представляется совершенно очевидным, 
но для современников Лавуазье он давался с трудом, ибо воду дол­
го считали простым веществом.

Приведем для иллюстрации еще один сравнительно простой 
пример. В истории изучения грозы существовало много попыток 
объяснить, что такое гром, и каждая попытка объяснения — это 
проект, указывающий, как можно вызвать это явление, как его 
создать на базе уже существующих знаний. Последние и выступа­
ют здесь в функции конструктора. Судите сами. Лукреций Кар 
объяснял гром тем, что тучи, гонимые ветром в разных направле­
ниях, сталкиваются друг с другом. В середине XIX в. существовала 
вакуумная теория, согласно которой разряд молнии создает ваку­
ум, который затем с хлопком заполняется воздухом. Мерсон в 
1870 г. предположил, что молния разлагает содержащуюся в обла­
ках воду на кислород и водород, которые затем взрываются, снова



254 Часть И. Социально-эпистемологические подходы

образуя воду. Рейнольдс в 1903 г. предположил, что гром — это 
«паровые взрывы», вызванные нагревом воды в канале разряда. 
Последние две теории были опровергнуты экспериментально: 
оказалось, что влаборатории электрическая искра вызывает звуке 
условиях, когда в воздухе нет водяных паров. Наконец, еще в 
1888 г. Гирн предложил теорию, которая в основном принята и 
сейчас. Он писал: «Звук, который мы называем громом, является 
следствием того элементарного факта, что воздух, пронизывае­
мый электрической искрой, т.е. вспышкой молнии, нагревается 
скачком до высокой температуры и вследствие этого значительно 
увеличивается в объеме»1.

Каждую из приведенных теорий легко преобразовать в описа­
ние некоторого в принципе возможного эксперимента. Примени­
тельно к Гирну это будет звучать так: «Если бы мы с помощью дос­
таточно мощной электрической искры скачком нагрели воздух, 
заставив его значительно увеличиться в объеме, то получили бы 
гром». Иными словами, мы здесь тоже имеем дело с описанием, 
точнее, с проектом деятельности, но не реальной, а в принципе 
возможной. И хорошо видно, что в истории этой проблемы меня­
ется и характер конструктора. В одном случае в основе проекта ле­
жат чисто механические представления: гром следствие удара; в 
другом — химические; в третьем — физические.

Но вернемся теперь к нашей основной проблеме, к гипоте­
зе №  1, ибо я уверен, что осталось еще много поводов для сомне­
ний. Неужели можно утверждать, что знание «вода состоит из кис­
лорода и водорода» — это знание о деятельности, что это проект 
деятельности? И вообще, что именно мы проектируем -  деятель­
ность или объекты? Описание эксперимента, приведенное Мен­
делеевым, может помочь нам ответить на поставленный вопрос. 
А что, собственно говоря, описал Менделеев? Его текст — это опи­
сание деятельности (проектдеятельности) или описание строения 
экспериментальной установки, которую Менделеев называет при­
бором? С одной стороны, перед нами, конечно, описание уже реа­
лизованной деятельности, о чем свидетельствуют утверждения та­
кого типа: вода была очищена и взвешена, «горло реторты встав­
лено в фарфоровую трубку», железные стружки были положены в 
ту же трубку, «конец трубки соединен с змеевиком»... Можно ска-

Цит. по: /Оман М. Молния. М., 1972. С. 235.I



МА. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 255

зать, что Менделеев вербализует некоторый образец деятельно­
сти, заданный Лавуазье, а любой образец выступает и как про­
грамма или проект. В данном случае — это программа воспроизве­
дения эксперимента Лавуазье. Но обратите внимание на то, как 
Менделеев начал свое описание: «Прибор, устроенный ими, со­
стоял из...». Он, вероятно, воспринимал свое описание как описа­
ние устройства, как описание его состава и строения.

Не будем с ним спорить. Приведенное описание можно вос­
принимать и так и так, все зависит от рефлексивной целевой уста­
новки. Если мы хотим воспроизвести эксперимент, мы будем ви­
деть в этом описании программу или проект деятельности, если 
же нас интересует использование полученного прибора, его функ­
ционирование, а Менделеев, кстати, как раз этим и занимается, то 
увидим нечто ставшее, готовое, увидим устройство. Возьмем для 
простоты только один фрагмент из текста Менделеева: «конец 
трубки соединен с змеевиком». Как вы это воспринимаете, как 
указание на имевший место акт деятельности или как описание 
некоторой связи между двумя объектами? Вероятно, имеют место 
два равноправных понимания. Но ведь речь идет об одном и том 
же описании, об одном и том же тексте, а это значит, что знания, 
которые описывают структуру, строение объектов природы, — это 
тоже знания о деятельности, их можно и правомерно восприни­
мать таким образом. И когда мы говорим, что вода состоит из во­
дорода и кислорода, то это тоже знание о деятельности.

Если это неясно, приведем еще несколько аргументов. Для то­
го чтобы построить дом, нужен соответствующий проект, кото­
рый указывает размеры дома, расположение окон и дверей, конст­
рукцию крыши и т.д. С одной стороны, это описание строения, но 
с другой — описание того, как строить дом, где прорезать окна и 
двери, какие размеры надо соблюдать. Иными словами, проект 
дома -  это одновременно и проект деятельности по его построе­
нию. Или другой аналогичный пример. Представьте себе, что дом 
построен и вам надо расставить в нем мебель. Вы начинаете с про­
екта, определяя, где поставить столовый стол, а где письменный, 
где будет стоять диван, а где книжный шкаф и т.д. Вы при этом, не­
сомненно, работаете в рамках некоторого конструктора, который 
полностью не вербализован, но постоянно дает о себе знать. Вы не 
закроете окно книжным шкафом и не поставите кресло на столо­
вый стол. Свой проект вы можете представить в форме чертежа,



256 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

который, казалось бы, задает только статику, но не динамику. Но 
вы в то же время спроектировали и деятельность по расстановке 
мебели.

Вопросы о строении Солнечной системы, газа или кристалла 
ничем в принципе не отличаются от вопроса о строении экспери­
ментальной установки Лавуазье или от только что приведенных 
примеров. Рассмотрим небольшой фрагмент текста из курса мо­
лекулярной физики: «Сейчас можно считать установленным, что 
свойства твердых тел обусловлены главным образом тем, что ато­
мы (или другие частицы) расположены в них не хаотически, как в 
жидких и газообразных веществах, а в определенном, характер­
ном для каждого вещества порядке»1. Разве это не похоже на при­
мер с расположением комнат и окон в доме или на проект распо­
ложения мебели? Мы хотим, чтобы в нашем доме было уютно, 
чтобы комнаты были хорошо освещены, чтобы он был удобен и 
для работы, и для приема гостей. И именно для обеспечения этих 
функций строим наш проект. В такой же степени при изучении 
твердых тел мы хотим объяснить их свойства и утверждаем, что 
для обеспечения этих свойств атомы должны располагаться опре­
деленным образом. Разумеется, в дальнейшем указывается, в ка­
ком именно. Рассуждая так, мы спроектировали и некоторую дея­
тельность построения твердого тела независимо оттого, будет или 
нет эта деятельность реально осуществлена.

Вероятно, одна из трудностей, которая мешает принять мою 
гипотезу №  1, состоит в том, что мы постоянно описываем объек­
ты, которые недоступны для нашей деятельности. Мы, например, 
не способны построить Солнечную систему. Это за пределами на­
ших возможностей. Мы строим проект расположения атомов в 
кристалле, но это не определяет наших практических действий по 
расстановке этих атомов, как в случае с мебелью. Это, как мы 
только что отметили, в данном случае несущественно. Отметим 
в связи с этим еше одно обстоятельство. Существуют разные уров­
ни проектирования. Строя проект расстановки мебели, вы вовсе 
не обсуждаете конкретных операций, которые необходимы для 
практической реализации этого проекта, например, как ее двигать 
по паркету, чтобы его не повредить, как проносить через узкие 
двери? На вашем уровне проектирования предписания типа «стол

1 Кикоин И.К., Кикоин А.К. Молекулярная физика. М., 1963. С. 418.



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 257

должен стоять здесь» уже не детализируются. Но нечто аналогич­
ное имеет место и в науке. Мы говорим, что атомы расположены 
так-то и так-то, и это выражение подобно фразе «конец трубки со­
единен с змеевиком» можно понимать и как проект строения, и 
как проект деятельности.

Природа чувственного познания. Остановимся кратко на еще од­
ной проблеме, без которой наш анализ будет не полон. Существу­
ет старая традиция, тесно связанная с представлением о том, что 
содержание наших знаний мы черпаем из чувственного опыта, что 
он является предпосылкой знания. Это представление глубоко 
укоренилось в нашем сознании.

Я выдвигаю следующий тезис: содержание наших знаний мы 
получаем не из чувственных восприятий, а из деятельности, из 
практического оперирования с объектами. «Да, конечно, — воз­
разят мне, — но деятельность ведь тоже надо как-то восприни­
мать. Возможно ли познание, если человека лишить органов 
чувств?» Разумеется, невозможно. Но позвольте провести такую 
аналогию: очевидно, что мы не можем читать, не воспринимая 
букв, но содержание-то мы получаем не из этих чувственных вос­
приятий, а из той книги, которую мы читаем. И именно книга оп­
ределяет характер этого содержания. И много ли нам даст для по­
нимания книги анализ того, как именно мы воспринимаем бук­
вы и отличаем одну из них от всех других? Сам по себе этот 
вопрос важный и интересный, но он из другой области. Именно 
деятельность с объектами является той книгой, которую мы чи­
таем при исследовании Природы, и, что очень важно, эту книгу 
мы постоянно сами пишем и переписываем. Разумеется, не сами 
по себе, а в соавторстве с познаваемой реальностью. И соавтор 
при этом настолько упрям, что приходится постоянно приспо­
сабливаться к его позиции. А что касается нашей способности 
различать «буквы», то в рамках эпистемологии ее можно просто 
постулировать. Механизмы чувственных восприятий и пред­
ставлений, которые исследует психология или физиология, ве­
роятно, не изменились за много веков, от египетских фараонов 
до наших дней, а прогресс в сфере познания грандиозен. И объ­
ясняется он не обогащением чувственного опыта, а тем, что мы 
создаем и читаем все новые «книги». И именно это последнее и 
должна исследовать эпистемология.



258 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Исторически сенсуализм потерпел крах не только благодаря 
экспериментальным исследованиям психологов, он в принципе 
неприемлем в рамках эпистемологии, ибо не объясняет прогресс 
познания. Радуга, вероятно, в течение многих веков была объек­
том чувственного восприятия, но продвинулись мы в ее познании 
только тогда, когда Ньютон разложил солнечный свете помощью 
призмы. Грозовые явления не могли не обращать на себя внима­
ние, ибо были опасны для человека, но природа молнии была вы­
яснена только Б. Франклином на базе экспериментов с лейден­
ской банкой, а для объяснения грома, как мы уже видели, потре­
бовалось развитие экспериментальной химии и физики. Примеры 
такого рода можно приумножать и приумножать.

Чувственный опыт, конечно, играет в познании определен­
ную роль, но не следует эту роль преувеличивать. Легко показать, 
что огромный массив научных знаний представляет собой описа­
ние проделанных практических или экспериментальных проце­
дур. По крайней мере, это так в сфере наиболее быстро развиваю­
щихся научных дисциплин. Но обратите внимание на одну деталь: 
описание эксперимента, как и описание любой другой деятельно­
сти, это описание не только того, что мы уже сами сделали, но, и 
это еще важней, того, что сами спланировали. Иначе говоря, это 
описание того, что, строго говоря, уже в значительной части опи­
сано. Мы, как правило, предвидим и результат наших действий, а 
на долю наблюдения выпадает только задача установить, оправда­
лись ли наши предположения. Мы не просто воспринимаем мир 
широко открытыми глазами, реализуемая деятельность резко су­
жает наше поле зрения, требуя только ответа на вопрос «да или 
нет?». Никаких протокольных высказываний самих по себе в нау­
ке не существует, ибо они не имеют никакого познавательного 
значения вне контекста деятельности, которая уже была заплани­
рована. Иными словами, определенная интерпретация наблюде­
ния существует до наблюдения.

Да, для того чтобы описать эксперимент, надо его видеть, надо 
отличать одни предметы или операции от других, надо уметь поль­
зоваться языком, в котором уже зафиксирован определенный 
практический опыт. Вероятно, описание — это определенный вид 
конструирования. Очевидно, что один и тот же эксперимент бу­
дет описан различным образом представителями разных культур. 
И тем не менее в такой же степени, как на одном и том же языке



МА. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 259

можно читать книги разного содержания, одна и та же способ­
ность воспринимать и различать предметы и операции позволяет 
описывать огромное количество экспериментов, существенно 
развивающих наше знание. Конечно, чтение книг обогащает наш 
язык, возможно, это относится и к способности восприятия и раз­
личения, но не следует все же путать язык с книгой, а восприятие 
со знанием.

Но почему именно восприятие деятельности продвигает нас 
вперед по пути познания? Главное, вероятно, в следующем. Лю­
бой акт деятельности выполняет одну очень важную функцию, он 
выделяет из общего фона определенный набор объектов и связы­
вает их в некоторое целое. Восприятие деятельности поэтому — 
это восприятие взаимосвязей: если А, то В. Маловероятно, напри­
мер, что пассивный наблюдатель мог бы заметить, что с высокого 
берега он видит дальше, чем с морского пляжа. Другое дело, если 
есть задача увидеть неприятельский корабль или увидеть землю с 
судна, которое затерялось в море. Здесь мы сразу обратим внима­
ние на то, что моряк, который оказался на мачте, увидел землю 
раньше. А в нашей практической деятельности мы создаем мно­
жество таких ситуаций, постоянное приумножение которых при­
водит и к развитию знаний. Это еще один аргумент в пользу того, 
что мы познаем деятельность, а не мир сам по себе.

3. Истина и явление дополнительности
Некоторые итоги. Итак, насколько это в моих возможностях, я 

обосновал тезис, согласно которому объектом нашего познания 
является деятельность, а не мир сам по себе. Конечно, это деятель­
ность с некоторыми объектами, так как, строго говоря, объекты 
являются необходимыми компонентами деятельности. Без них 
деятельности просто не существует, как не существует, например, 
стрельба из лука без лука или колка дров без дров и без топора. Но 
познаем мы именно деятельность как некоторое целое, а не ее 
компоненты. Этот факт вуалируется тем, что в качестве референта 
знания часто выступает не деятельность, а как раз ее компоненты. 
Ноописание деятельности все же присутствует в этих знаниях, об­
разуя ее содержание и выступая как инвариант относительно опе­
рации смены референции. Другой вуалирующий фактор — это яв­
ление онтологизации, когда мы преобразуем персонифицирован­



260 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

ные знания, передавая объекту функции действующего лица. Но 
описание деятельности инвариантно относительно и этого преоб­
разования. Наконец, я старался показать, что мы не только опи­
сываем уже реализованные акты деятельности, но постоянно дея­
тельность проектируем, что лежит в основе построения теорий. 
При этом онтологизация опять-таки является вуалирующим фак­
тором, в силу чего проект деятельности может восприниматься 
как описание строения объекта.

Я старался обосновать свой тезис и другим путем, отталкива­
ясь от своего понимания природы знания. В рамках теории соци­
альных эстафет знание — это определенный этап в развитии меха­
низмов социальной памяти. Первоначально деятельность воспро­
изводится по непосредственным образцам, что возможно только в 
рамках небольших сообществ. С появлением языка и речи человек 
начинает описывать образцы с целью трансляции опыта. Это и оз­
начает появление знания, представляющего собой первоначально 
вербализацию образцов, а затем описание правил деятельности. 
Ничем иным в этих условиях, как мне представляется, оно и не 
может быть. Но знание формируется в рамках коммуникации, оно 
призвано отвечать на существующие вопросы, что, как было пока­
зано, и приводит к смене референции, к онтологизации, к знани­
ям-посредникам, т.е. к появлению ряда вуалирующих факторов.

Принятие двух моих гипотез, которые выше я обозначил как 
№ 1 и № 2, ведет к пересмотру многих положений традиционной 
теории познания. Во-первых, из этого следует, что мы познаем не 
мир, который задан нам изначально, а то, что сами творим в ходе 
исторического развития. Иными словами, познание нельзя рас­
сматривать как процесс приближения к некоторому полному зна­
нию, к некоторому пределу, который уже объективно задан. Мир 
сам по себе есть нечто неопределенное, и мы в контакте с ним по­
рождаем все новое и новое содержание. Т. Кун был совершенно 
прав, когда писал: «Мы слишком привыкли рассматривать науку 
как предприятие, которое постоянно приближается все ближе и 
ближе к некоторой цели, заранее установленной природой. Но 
необходима ли подобная цель? Действительно ли мы должны счи­
тать, что существует некоторое полное, объективное, истинное 
представление о природе и что надлежащей мерой научного до­
стижения является степень, с какой оно приближает нас к этой 
конечной цели? Если мы научимся замещать “эволюцию к тому,



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 261

что мы надеемся узнать” , “эволюцией оттого, что мы знаем”, то­
гда множество раздражающих нас проблем могут исчезнуть»1. 
Во-вторых, становится очевидным, что наше знание социально по 
своему содержанию, ибо мы описываем то, что творим, и творим 
то, что описываем. В-третьих, меняется представление о механиз­
мах роста знания, так как эти механизмы включают в себя факти­
чески весь процесс социального развития человечества. Одно дело 
познавать мир как нечто «чужое» и нам противостоящее, другое — 
создавать его собственными руками в ходе развития производства, 
техники, лабораторной практики. Можно добавить, что иначе 
смотрится и проблема эмпирического и теоретического, и про­
блема знания и веры, и многое другое.

Я не имею возможности останавливаться на всех этих вопро­
сах и поэтому вернусь к основной теме статьи, к проблеме истины. 
Выше уже было показано, что принятие гипотезы № 1 позволяет, 
по крайней мере на первый взгляд, решить проблему соответствия 
наших знаний объективной реальности. Иными словами, мы мо­
жем принять корреспондентскую теорию истины, если под реаль­
ностью, которую мы познаем, понимается человеческая деятель­
ность. Все тривиально просто: мы сопоставляем наши знания с 
тем, что сами постоянно создаем, реально или на уровне проектов. 
Речь при этом идет не о критериях истины, а о понимании того, 
при каких условиях данное знание истинно.

Казалось бы, все вопросы решены, но такого, как известно, не 
бывает. На трудности, которые здесь неожиданно возникают, ука­
зал в свое время Нильс Бор. Он при этом не занимался непосред­
ственно проблемой истины, он просто пытался обобщить свой 
принцип дополнительности на гуманитарные науки.

Обобщение Бора. Нельзя не отметить, что Бор был скуп на сло­
ва. В поисках аналогий для квантово-механического принципа 
дополнительности он писал в 1929 г.: «Строго говоря, глубокий 
анализ любого понятия и его непосредственное применение вза­
имно исключают друг друга»2. И никаких разъяснений. Проходит 
почти два десятка лет, и в 1948 г. Бор повторяет ту же мысль и в 
столь же лаконичной форме: «Практическое применение всякого 
слова находится в дополнительном отношении с попытками его

1 Кун Т. Структура научных революций. М., 1975. С. 214-215.
2 Бор Н. Избранные научные труды. Т. II. М., 1971. С. 58.



262 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

строгого определения»1. Обратите внимание, Бор фактически ут­
верждает, что в ходе практического использования слова мы не 
можем его точно определить, а дав точное определение, теряем 
возможность практического использования. Ну, разве это не па­
радокс?! Не удивительно, что гуманитарии, которых, казалось бы, 
это касается в первую очередь, в основной своей массе не обрати­
ли на фразы Бора никакого внимания.

Но Бор есть Бор, и если он что-то сказал, над этим стоит поду­
мать. В свете теории социальных эстафет высказывание Бора 
можно интерпретировать следующим образом. Практическое 
использование слова — это воспроизведение непосредственных 
образцов словоупотребления, а образцы, как мы уже отмечали в 
первой части статьи, не задают четкого множества возможных 
реализаций. Слова, следовательно, в сфере их практического ис­
пользования объективно не имеют строго определенного значе­
ния. Что же происходит, если мы пытаемся их строго определить? 
Покажем это на конкретном примере. Мы постоянно используем 
слово «квадрат», мы можем говорить о квадратном столе или о 
квадратной раме для картины, о квадратном участке земли или о 
квадратной комнате. Но если мы точно определим слово «квад­
рат», то окажется, что во всех указанных случаях мы не имеем пра­
ва его использовать, ибо ни один реальный объект, в строгом 
смысле слова, не является квадратом. Мы не найдем в этом реаль­
ном мире ни плоскостей, ни прямых линий, ни прямых углов. 
В сфере практического использования слова это сплошь и рядом 
не имеет значения, ибо мы ориентируемся на ту или иную ситуа­
цию, на решение конкретной задачи. Мы считаем поверхность 
стола плоской даже тогда, когда существующие неровности отчет­
ливо ощущаются кончиками пальцев. Мы не обращаем на это 
внимания, если неровности не мешают нам использовать стол по 
его назначению. Но где здесь граница, через которую нельзя пе­
рейти? Она определяется многими ситуативными факторами, ко­
торые невозможно учесть. Поэтому точное определение предпо­
лагает, что поверхность стола является абсолютно плоской, а это­
го реально никогда не бывает.

Все сказанное можно обобщить и на описания деятельности. 
Воспроизведение деятельности по непосредственным образцам

Бор Н. Указ. соч. С. 398.i



дополнительно по отношению к ее точному описанию. Речь идет, 
разумеется, о таком описании, в соответствии с которым эту дея­
тельность можно воспроизводить, знание, как уже отмечалось, — 
это замена образца его вербализацией, что всегда предполагает не­
которое обобщение. Вернемся к примеру Поппера: «Смит вошел в 
ломбард чуть позже 10.15». Можем ли мы всегда сделать то же са­
мое в соответствии с этим описанием? Вероятно, да, но при со­
блюдении целого ряда условий. Ломбард должен всегда откры­
ваться не позже 10.15, он не должен закрываться на ремонт, его со­
трудники не должны болеть, его не могут захватить террористы 
или ограбить бандиты, его не может в силу каких-то обстоятельств 
оцепить полиция... Назовем такой ломбард идеальным ломбар­
дом. Иными словами, если мы хотим описать поведение Смита 
как образец, как некоторую программу типа «В ломбард можно 
войти чуть позже 10.15», то речь должна идти об идеальном лом­
барде, которого реально не существует и не может существовать. 
На этом примере хорошо видно, что при попытке точного описа­
ния сферы применимости деятельности мы получаем идеализа­
цию, а если речь идет о реальных объектах, то сфера применимо­
сти оказывается совершенно ситуативной и неопределенной.

Могут сказать, что это давно известно, что любая теория, лю ­
бое обобщение строится для так называемых идеальных (или 
идеализированных) объектов типа материальных точек, абсолют­
но твердых тел, идеальных газов и жидкостей и т.д. Да, это дейст­
вительно давно известно, это давно осознали сами ученые, и об 
этом можно прочитать почти в любом курсе физики. Но, во-пер­
вых, никто не сопоставлял при этом словесных описаний деятель­
ности с воспроизведением ее по непосредственным образцам в 
рамках социальных эстафет. А без этого нельзя и сформулировать 
применительно к данному случаю принцип дополнительности. 
Во-вторых, идеализацию чаше всего рассматривали как некото­
рый прием или метод познания, как нечто полезное и нужное, но 
вовсе не как нечто абсолютно неизбежное. «Способ идеализиро­
вания предметов изучения, — пишет известный механик Н.Е. Жу­
ковский, — есть общий способ научного исследования; он объяс­
няется тем, что мы не можем сразу охватить все свойства предмета 
и сосредотачиваем свое внимание лишь на главнейших из них»1.

1 Жуковский Н. Е. Теоретическая механика. М.; Л., 1950. С. II.

М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 263



264 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

А между тем из изложенного следует, что деятельность мы можем 
воспроизводить либо по образцам, либо по описаниям. Но образ­
цы не задают четкого множества возможных реализаций и не име­
ют четкого определенного содержания. А вербальные описания, 
претендующие на точность, предполагают идеализацию и непо­
средственно не применимы к реальным объектам. И это некото­
рый объективный закон. Этого нельзя избежать.

Проиллюстрируем сказанное на материале механики точки. 
Существует два типа определений или разъяснений того, что та­
кое материальная точка. Одни авторы делают упор на то, что это 
тело бесконечно малых размеров или даже вообще лишенное про­
тяженности, но имеющее массу. «Материальная точка, — пишет 
известный механик С.А. Чаплыгин, — порция вещества с исче­
зающе малыми размерами, но обладающая вещественностью. Ее 
можно представить себе или как результат деления физического 
тела на бесконечно большое число частей, или как результат сжа­
тия конечной массы»1. Очевидно, как признают и сами авторы, 
таких тел реально не существует. Другие рассматривают матери­
альную точку как реальное тело в условиях решения таких задач, 
которые позволяют пренебречь размерами и формой этого тела. 
Такое определение дано в курсе механики Ландау и Лифшица: 
«Одним из основных понятий механики является понятие мате­
риальной точки. Под этим названием понимают тело, размерами 
которого можно пренебречь при описании его движения. Разуме­
ется, возможность такого пренебрежения зависит от конкретных 
условий той или иной задачи. Так, планеты можно считать мате­
риальными точками при изучении их движения вокруг Солнца, 
но, конечно, не при рассмотрении их суточного вращения»2.

Обратите внимание, материальная точка, согласно последне­
му определению, — это вполне реальный объект, который мы при 
решении тех или иных задач можем описывать как точку. Но о ка­
ких именно задачах идет речь, авторы не пишут, хотя и приводят 
один пример. Эти два определения не случайны, они непосредст­
венно связаны с явлением дополнительности: точная формули­
ровка границ применимости теории означает фактически ее не­
применимость, ибо материальных точек не существует, а призна­

1 Чаплыгин С.А. Собрание сочинений. Т. IV. М.; Л., 1949. С. 302.
2 ЛандауЛ.Д.,Лифшиц Е.М. Механика. М., 1958. С. 9.



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 265

ние практической применимости не задает ее точных границ. Да, 
разумеется, механика постоянно применяется в реальных практи­
ческих ситуациях и к реальным телам, но сфера ее применимости 
определяется характером решаемых задач и практическим опы­
том ученого или инженера, т.е. набором непосредственных образ­
цов. Практика дополнительна по отношению к теории, ибо для 
сферы практических приложений нельзя сформулировать точной 
теории, а точная формулировка теории исключает ее практиче­
ские приложения. Интересно, что и А. Эйнштейн утверждал нечто 
подобное, не ссылаясь, разумеется, на принцип дополнительно­
сти. Он писал: «Если теоремы математики прилагаются к отраже­
нию материального мира, они не точны; они точны до тех пор, по­
ка они не ссылаются на действительность»1.

И опять проблема соответствия. Но сфера применимости совпа­
даете той областью, в которой данная теория или любое общее вы­
сказывание истинны. А это значит с учетом сказанного, что при 
точном описании сферы применимости теория не является ис­
тинной, а условия ее истинности нельзя точно определить. И сно­
ва возникает проблема соответствия. Поясним это на ряде при­
меров.

Выше мы рассматривали высказывание «Поверхность шара 
равна учетверенной площади большого круга». Каковы условия 
истинности этого высказывания? Можно ли здесь просто повто­
рить прием Поппера в примере со Смитом: высказывание «А» ис­
тинно, если и только если А? Могут возразить, что в случае с ша­
ром мы имеем не сингулярное, а общее высказывание. Условия 
его истинности при таком понимании будут выглядеть следую­
щим образом: высказывание «Поверхность шара равна учетверен­
ной площади большого круга» истинно при условии, что для каж­
дого X, если X шар, его поверхность равна учетверенной площади 
большого круга. Но так ли это? Формулировка наталкивает на 
мысль, что нам надо перебрать все X, чтобы установить истин­
ность нашего высказывания. Но речь-то идет о некотором идеаль­
ном шаре, и ни один реальный предмет, строго говоря, шаром не 
является. Шар построен в рамках геометрического конструктора и 
средствами этого же конструктора доказана теорема о его поверх­
ности. Это мы просто должны принять. Нас интересует, однако,

1 Эйнштейн А. Собрание научных трудов. Т. 2. М., 1966. С. 83.



266 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

деятельность с реальными объектами, а никаких идеальных шаров 
там нет. Высказывание о поверхности шара напоминает поэтому 
известный пример Б. Рассела «Нынешний французский король 
лыс». Это утверждение, с точки зрения Рассела, ложно, ибо его 
можно точно записать следующим образом: существует такой X, 
что X это и французский король, и лыс. Но такого X не существует. 
Так же можно записать и правило вычисления площади шаро­
вой поверхности: существует такой X, что X и идеальный шар, и 
имеет поверхность, равную учетверенной площади большого кру­
га. Идеального шара в реальности нет, но мы в некоторых услови­
ях можем принять то или иное реальное тело за шар. Этим шар от­
личается от французского короля. Условия истинности тогда бу­
дут выглядеть примерно так: высказывание «Поверхность шара 
равна учетверенной площади большого круга» истинно, если и 
только если в условиях решения некоторых задач мы можем при­
нимать реальные тела за шар. А вот тут-то у нас и нет никакого об­
щего правила, есть одни образцы конкретных ситуаций. И оче­
видно, что истинность нашего высказывания относительна к кон­
кретной задаче, в рамках которой нам надо вычислить площадь 
шарообразной поверхности. В одной ситуации можно считать, 
что Земля — это шар, в другой — что она эллипсоид вращения, в 
третьей — что она геоид.

Рассмотрим другой пример. В статике мы постоянно пользу­
емся правилом параллелограмма сил, складывая силы или разла­
гая их на составляющие. Речь при этом идет о силах, которые при­
ложены к одной точке, о так называемых сосредоточенных силах. 
Но сосредоточенные силы — это идеализация, реально таких сил 
не существует. Можно ли считать правило параллелограмма ис­
тинным? Как уже сказано выше, в контексте реальной деятельно­
сти все высказывания об идеальных объектах являются ложными, 
ибо таких объектов в реальности не существует. Возможны, одна­
ко, такие ситуации, когда реальные силы мы можем принять за со­
средоточенные, прекрасно понимая при этом, что они таковыми 
не являются. Но трудность в том, что круг указанных ситуаций 
точно не определен. В рамках научных теорий он задается обычно 
на уровне анализа конкретных примеров, т.е. на уровне вербали­
зованных образцов.

Приведу, наконец, еще один очень простой и красноречивый 
пример, заимствованный мной у известного математика А. Лебе­



М.А. Розов. Проблема истины п свете теории социальных эстафет 267

га. Этот пример в свое время прояснил ситуацию и мне самому. 
Сам Лебег, правда, приводит его в несколько ином контексте, и 
поэтому за его интерпретацию в данной ситуации отвечаю я сам. 
В своей книге «Об измерении величин» Лебег пишет: «Мы знаем 
совершенно точно, в каких случаях арифметика применима, в ка­
ких нет. В последнем случае мы и не пытаемся делать это. Мы так 
привыкли применять арифметику тогда, когда она применима, 
что забываем о существовании таких случаев, когда она не приме­
нима»1. А знаем ли мы, когда арифметика применима, да еще со­
вершенно точно? Дальнейшие рассуждения Лебега полностью это 
опровергают. Все знают, что два плюс два — четыре, это даже стало 
эталоном очевидности. Но всегда ли это знание применимо? Ле­
бег убедительно показывает, что далеко не всегда. Он продолжает: 
«Мы утверждаем, например, что два и два будет четыре. Я наливаю 
две жидкости в один стакан и две жидкости — в другой, затем сли­
ваю все в один сосуд. Будет ли он содержать четыре жидкости? 
“Это недобросовестно, ответите вы, это не арифметический во­
прос”. Я сажаю в клетку пару животных, затем еще одну пару; 
сколько животных будет в клетке? “ Ваша недобросовестность, 
скажете вы, еще более вопиюща, так как ответ зависит от породы 
животных: может случиться, что один зверь пожрет другого; нуж- 
нотакже знать, должно ли производить учет немедленно или через 
год, в течение которого животные могут издохнуть или дать при­
плод. В сущности вы говорите о совокупностях, про которые неиз­
вестно, неизменны ли они, сохраняет ли каждый предмет сово­
купности свою индивидуальность и нет ли предметов, исчезаю­
щих или вновь появляющихся” . Но что означает сказанное вами, 
если не то, что возможность применения арифметики требует вы­
полнения известных условий? Что же касается правила распозна­
вания, приложима ли она, которое вы мне дали, то оно практиче­
ски превосходно, но не имеет никакой теоретической ценности. 
Ваше правило сводится к утверждению, что арифметика приме­
нима тогда, когда она применима»2.

Из примера Лебега следует, что арифметика применима толь­
ко к таким множествам, элементы которых неизменны, сохраня­
ют свою индивидуальность, не исчезают и не появляются вновь.

1 Лебег А. Об измерении величин. М., 1960. С. 21.
2 Там же. С. 21-22.



268 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Но таких множеств реально не существует. Вот вам и «два плюс 
два — четыре»! Значит ли это, что арифметика вообще не примени­
ма? Нет, мы ее постоянно применяем и даже, как отмечает Лебег, 
забываем о тех случаях, когда ее применять нельзя. Но на материа­
ле этого примера хорошо видно, что применение арифметики свя­
зано с огромным количеством привходящих обстоятельств, не 
имеющих прямого отношения к арифметике: растворяется одна 
жидкость в другой или не растворяется, как быстро размножаются 
те организмы, которых мы пересчитываем, как долго они живут, 
как часто производится учет и т.д. Предусмотреть все обстоятель­
ства, которые оказывают влияние на применение арифметики, 
совершенно невозможно. Невозможно, следовательно, и сформу­
лировать общее правило. «Арифметика применима тогда, когда 
она применима», — пишет Лебег. Очевидно, что существует ог­
ромное количество образцов практического использования ариф­
метики, вербализованных или нет, но это именно конкретные об­
разцы, а не общие правила. А образцы, как я уже много раз повто­
рял, не задают четкого множества реализаций.

Все это напоминает пример Поппера с туберкулезом, и к нему 
стоит вернуться. Представьте себе, что мы знаем какие-то методы 
лечения туберкулеза, но диагностика этого заболевания осущест­
вляется только на уровне образцов словоупотребления. Никаких 
иных критериев у нас нет. Иными словами, условия истинности 
утверждения «туберкулез следует лечить так-то и так-то» заданы 
на уровне образцов. Для того чтобы использовать методы лечения, 
нам надо установить, что X болен туберкулезом, но устанавлива­
ется это на основании того, что врач в прошлом уже сталкивался с 
этим заболеванием, уже видел разных туберкулезных больных, на­
блюдал, какдругие врачи ставят диагноз. В этой ситуации, однако, 
у нас может возникнуть иллюзия, что при более точном описании 
болезни мы избавимся от «эстафетной зависимости», что диагно­
стика станет вполне рациональной акцией. Принцип дополни­
тельности разрушает эти иллюзии, ибо точное описание слова или 
понятия неизбежно приводит к идеализации.

Что же можно сказать в качестве окончательного вывода? Объ­
ектом нашего познания является человеческая деятельность, ко­
торую мы сами постоянно творим и воспроизводим. Поскольку 
наши знания представляют собой описания этой деятельности, 
мы можем решить проблему их соответствия объекту познания и



М.А. Розов. Проблема истины в свете теории социальных эстафет 269

принятыем самым корреспондентскую теорию истины. Однако и 
в этом случае наши возможности ограничивает принцип допол­
нительности. Точное описание деятельности приводит к идеали­
зации, а это означает, что полученные таким путем знания нигде 
реально не применимы. А их практическое применение, которое 
все же имеет место, не подчиняется никаким строгим правилам и 
основано на воспроизведении многочисленных образцов. Иными 
словами, условия истинности наших знаний, их сопоставление с 
реальной деятельностью определяется не на уровне рациональ­
ных рассуждений, а в конечном итоге на уровне социальных эста­
фет. Если вернуться к языку М. Полани, который удобен для того, 
чтобы подчеркнуть в данном случае парадоксальность ситуации, 
то наш тезис будет выглядеть так: условия истинности явных зна­
ний заданы нам на уровне неявного знания.



Л.А. Маркова

О совм естим ости понятия истины  
с социологическими интерпретациями 
науки1

Кризис позитивизма в философии и истории естествознания в 
середине прошлого века привел к активному обсуждению роли 
субъекта как строителя нового научного знания и как присутствую­
щего в нем не только результатами своей деятельности, но и осо­
бенностями своей личности, а также характеристиками процесса 
рождения нового в науке. В научной работе присутствуют два по­
люса — субъект деятельности и предмет, на который эта деятель­
ность направлена. Во второй половине XX в. центр тяжести иссле­
довательского интереса переместился на субъектный полюс, что 
выразилось в повышенном внимании к таким понятиям в интер­
претациях науки, как истина и объективность знания. В классиче­
ской науке из знания устранялись по возможности все элементы, 
связанные с личностью ученого, с социальными, культурными об­
стоятельствами возникновения нового знания. Знание детермини­
ровалось предметом изучения, и этим обеспечивались его объек­
тивность и истинность. Когда же роль субъекта в концепциях науки 
изменилась, появилась потребность переосмыслить и такое поня­
тие, связанное с этой ролью, как истинность научных результатов.

1. Появление элементов проблемности в понимании 
истины в классической науке

До середины XX в. понятие истины не фигурировало в фило­
софских трудах о науке как проблема. Подавляющим большинст­
вом исследователей принималось как нечто само собой разумею­
щееся, что ученый стремится к истине, а для достижения этой це­
ли необходимо, чтобы получаемые им результаты соответствовали 
предмету изучения. Научный эксперимент является способом

1 Статья подготовлена при финансовой поддержке РФФИ, проект 
№ 09-06-00023а.

© МарковаЛ.А., 2010



Л.Л. Маркова. О совместимости понятия истины... 271

удостоверения истинности теоретических положений, причем его 
показания однозначны и не зависят от места, времени и личности 
исполнителя, если условия экспериментирования воспроизво­
дятся с достаточной точностью. Как известно, основным услови­
ем проведения как экспериментальных, так и теоретических работ 
считалось максимальное устранение из получаемых результатов 
всех характеристик ученого как человека, принадлежащего опре­
деленной исторической эпохе, культуре, семье, религиозной кон­
фессии и т.д.

Основные споры разгорались не по проблеме истины, здесь 
все были более или менее согласны (я имею в виду прежде всего 
философов, историков, социологов науки). Дискуссии велись глав­
ным образом о значении для адекватной интерпретации науки ло­
гики развития научных идей, с одной стороны, и влияния на науку 
социальных факторов, понимаемых как внешние по отношению 
к ней, — с другой. При взгляде на эти дискуссии (интерналистов и 
экстерналистов) из исторической перспективы нельзя не заме­
тить, что, несмотря на бурный характер обсуждений, проведение 
международных конференций и симпозиумов и, казалось бы, не­
примиримость позиций тех и других, в основании взглядов оппо­
нентов лежал общий тезис: содержание и логика научных идей не 
зависят от социальных влияний. Воздействие социума как внеш­
них факторов (война, неурожай, избыток или недостаток финан­
сирования, смена политического режима и т.д.) может ускорить 
или замедлить развитие науки, изменить его направление, поме­
нять приоритеты. Однако логика и содержание научных идей это­
му воздействию не могут быть подвержены. С этим соглашались 
представители обеих спорящих сторон. Согласны они были и в 
том, что любое вторжение в результаты научных исследований ка­
ких бы то ни было элементов социальности (в любом ее виде) не­
избежно приводит к ошибкам и неточностям. Дискуссия своди­
лась в конечном счете ктому, что более полно раскрывает сущест­
во науки, ее социальная природа (тот факт, что наука невозможна 
вне общества и делается людьми) или же совокупность научных 
идей, которые в своем развитии опираются лишь на предшест­
вующее знание и никак не определяются социальным контек­
стом. И историй науки было две — социальная история и история 
научных идей. Научная истина добывалась как результат развития 
научных идей, и научное знание было тем совершеннее, чем неза­



272 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

висимее было от социальных обстоятельств. Понятие истины не 
обсуждалось, оно понималось одинаково всеми участниками дис­
куссии и вполне соответствовало реалиям классической науки 
Нового времени. Но, тем не менее, сам факт проведения дискус­
сий подобного рода свидетельствует о появлении необходимости 
специально подтвердить (без обсуждения прямым текстом) при­
нимавшуюся до сих пор безоговорочно всеми идею истины в нау­
ке как базирующуюся на полном отделении социального от логи­
ческого.

Аналогичных взглядов придерживался и социолог науки 
Р. Мертон. Он принимал участие в дискуссиях интерналистов и 
экстерналистов на стороне последних, но в его позиции намеча­
ются некоторые существенные сдвиги в понимании соотношения 
социального и логического, граница между которыми переносит­
ся им в науку как социальную структуру. Социальное — это уже не 
нечто находящееся за пределами науки и воздействующее на нее 
извне как внешние факторы, это — социальное устройство самой 
науки. Наука, таким образом, это не только научные идеи, соци­
альное тоже включается в ее рамки. В то же время граница сохра­
няется, и очень жесткая. Ни организация научных институтов, ни 
ценностные установки ученых, этические нормы их поведения и 
характер отношений на иерархической лестнице не могут повли­
ять на содержание научных теорий, их логику. Для Мертона важно 
выделить научное знание в особую область, четко отграниченную 
и от социальной структуры самой науки, и от социальных инсти­
тутов в обществе. Историка и социолога должны интересовать 
только ошибки, заблуждения в развитии науки, ложные ходы и ту­
пиковые ситуации. Другими словами, предметом его внимания 
являются моменты в истории научных идей, связанные с уче- 
ным-человеком, недостаточная квалификация или сообразитель­
ность которого явились причиной нарушения логического про­
цесса выведения одной идеи из другой. При этом современная 
теоретическая мысль вбирает в себя все то истинное, что содержа­
лось в прошлом знании. Поэтому ученый в своей повседневной 
работе не испытывает никакой потребности в анализе истории тех 
идей и теорий, которыми он оперирует. Ученый не интересуется, в 
каком социальном контексте, при каких исторических обстоя­
тельствах возникают научные идеи, а социолог и историк не вни­
кают в содержание научных теорий.



АЛ. Маркова. О совместимости понятия истины... 273

Но помимо того что Мертон сместил границу между социаль­
ным и логическим внутрь науки, введя в оборот идею о социаль­
ном не только как о внешних по отношению к науке факторах, но 
и как о социальности самой науки, он сделал еще один шаг в сто­
рону от жесткого противопоставления научного знания и соци­
альных условий его существования в обществе. Мертон выступил 
против создания всеобъемлющих социологических теорий. По 
его мнению, трудно установить какие-либо закономерности, 
справедливые для общества в целом. Более или менее постоянные 
отношения можно установить для сравнительно узких областей 
социальной жизни, создавая теории «среднего ранга», только они 
могут быть действительно работающими. Мертон в силу этого 
своего убеждения не стремится создать универсальную теорию 
взаимодействия науки и общества, научных идей и социальных 
обстоятельств. Он берет конкретную ситуацию в Англии XVII в. и 
обосновывает тезис, что развитию науки содействовали в тех ус­
ловиях и экономика, и религия в лице протестантизма1. Мертон 
не отрицает факта противоположности теологического и науч­
ного подхода к миру. Пуританство ненамеренно содействовало ут­
верждению науки как социального института, вопреки своей тео­
логии как особому способу восприятия мира и вопреки умона­
строению своих вождей. Взаимодействие науки и религии Мертон 
рассматривает здесь как функциональное, которое осуществля­
ется по линии скрытой (неявной) функциональности. Социаль­
ные ценности, присущие пуританству, одобряли науку в силу сво­
ей глубоко утилитарной ориентации, скрытой за религиозной 
терминологией и поощряемой религиозным авторитетом. Такая 
функциональная взаимосвязь не просто безразлична к внутренне­
му содержанию, внутренней сути взаимодействующих социаль­
ных явлений, но даже допускает их противоположность, поэтому 
естественно предположить, что протестантизм совсем не является 
единственно возможным социальным институтом, который мог 
оказать содействие становлению современной науки.

В разные исторические эпохи наука, по убеждению Мертона, 
научные системы покоятся на различных предпосылках. Основ­
ной предпосылкой современной науки является широко распро­

1 См.: Merton R.K. Science, Technology and Society in Seventeenth Century. Eng­
land. N.Y., 1970; Merton R.K. On Theoretical Sociology. N.Y., 1967.



274 Часть  II. Социально-эпистемологические подходы

страненное инстинктивное убеждение в существовании «порядка 
природы». Окончательным критерием истины в науке Галилея и 
Ньютона является эксперимент, считает Мертон, но само поня­
тие эксперимента оказывается невозможным без исходной пред­
посылки о том, что в природе существует порядок и если ей зада­
вать соответствующие вопросы, то она ответит. Эта предпосылка 
выражает собой веру в возможность самой науки, но не может, тем 
не менее, индуцировать ее развитие. Необходим был постоянный 
интерес к поиску этого порядка природы эмпирическими и ра­
циональными средствами, т.е. активный интерес к миру и к тому, 
что в нем происходит. В лице протестантизма религия создала ус­
ловия для возникновения такого интереса. Протестантизм на­
стаивал на активной светской деятельности, причем ударение де­
лалось на опыт и разум как основы действия и веры.

Мертон полагает, таким образом, что никаких единых законо­
мерностей развития науки в обществе нет и быть не может. Любую 
историческую ситуацию следует рассматривать особо и выявлять 
свойственные ей функциональные отношения. Причем специфи­
ку ситуации определяют социальные условия, они каждый раз 
иные и подчиняются своим законам, не обладающим глобальным 
характером и совсем не обязательным для другой ситуации. Одна­
ко научное знание развивается единообразно, кумулятивно, по­
ступательно. Из всех социальных условий каждой исторической 
ситуации его развитие стимулируют только те условия, которые 
совпадают по своим характеристикам с социальным устройством 
науки и которые сами доминируют в обществе. Так было с этиче­
скими нормами протестантизма в Англии XVII в. Но эти отноше­
ния между социальным в обществе и социальным в науке никак не 
касаются содержания научных идей. Научные идеи безразличны к 
общественным ценностям, их отношения опосредованы социаль­
ным институтом самой науки. Истинность или ложность научных 
представлений никак не зависит от социального контекста их воз­
никновения.

Так или иначе, но в концепции Мертона нарушена параллель­
ность двух историй науки, социальной и истории научных идей. 
Социальная история фокусируется у него в некоторых кризисных 
точках, в такой, например, как возникновение естествознания 
Нового времени в Англии. Кризисные точки все разные, поэтому, 
хочет того Мертон или нет, намечается проблемность понимания



А. А. Маркова. О совместимости понятия истины... 275

истины в науке как соответствия знания предмету и его полной 
независимости от субъекта деятельности, в какой бы форме эта 
субъектность ни проявлялась.

Не только для Мертона интерпретация научной революции 
XVII в. была пробным камнем в формировании теоретических по­
зиций. А. Койре, тоже участвовавший в дискуссиях интерналис- 
тов и экстерналистов, но, в отличие от Мертона, на стороне пер­
вых, пошел по пути нарушения непрерывности, в первую очередь 
в истории научных идей. Для него возникновение науки Нового 
времени означало утверждение начал этой науки в контексте 
культуры, прежде всего философии как одной из ее составляю­
щих. Научная мысль, по его мнению, никогда не была полностью 
отделена от философской. Естествознание не развивается в ваку­
уме, но всегда находится в окружении идей, фундаментальных 
принципов, которые обычно рассматриваются как философские. 
Такое погружение науки в контекст культуры, которое было 
свойственно не только Койре, неизбежно заставляет переосмыс­
лить проблему объективности научного знания, а значит, и про­
блему истинности как она понималась в классической науке. Ведь 
если результаты, получаемые в естествознании, не освобождаются 
полностью (хотя бы по исходному замыслу, в идеале) от субъект­
ных вкраплений того или иного рода, это означает, что нарушено 
главное требование к исследованию в классической науке, а 
именно, предмет изучения и знание, получаемое о нем, должны 
противостоять ученому как от него независимые. Это является 
обязательным условием истинности знания. 2

2. Угроза релятивизма как результат «погружения»
науки в контекст

Действительно, культуры разные, и если научная мысль связа­
на с элементами культуры, то можно ли утверждать, что научные 
результаты, получаемые в разное время и в контексте разных куль­
тур об одном и том же предмете, могут быть одинаково истинны­
ми? Научное знание формируется не только предметом изучения, 
но и контекстом культуры. Так у Койре. Дальнейшее развитие ис­
следований привело к другой формулировке: не столько предме­
том, сколько социальным, культурным контекстом. И, наконец, в 
конце прошлого века: научное знание создается исключительно



276 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

социальным контекстом. Отсюда и соответствующий подход к по­
нятию истины. Если научное знание соотносится не с природой 
как предметом изучения, а с социумом, культурой, которые из­
менчивы и всегда отличаются друг от друга, тогда истина, как она 
фигурировала в классической науке и, более широко, в познава­
тельном мышлении Нового времени, неизбежно уступает место 
релятивизму. Каждый социальный контекст по-своему форми­
рует научное знание об одном и том же предмете. Сколько кон­
текстов, столько и научных результатов, и каждый из них может 
претендовать на истинность. Таким результатом завершилось об­
суждение темы соотношения научных идей и их социального ок­
ружения.

Ключевую роль в таком повороте событий сыграл Т. Кун, его 
книга «Структура научных революций»1. Как физик по образова­
нию, он отправлялся в своих рассуждениях от характера профес­
сиональной деятельности ученых; его интересовали прежде всего 
способы приверженности ученых научным идеям своей эпохи и 
складывающиеся при этом отношения между ними. Можно ска­
зать, что куновское понятие научного сообщества, имевшее такое 
большое значение для его собственной концепции, положило на­
чало целой традиции социологических исследований науки. Лю­
бопытно отметить, что принципиально новые пути анализа науки 
как социального феномена были проторены не представителями 
социологии науки из школы Р. Мертона и не сторонниками экс- 
тернализма чистой воды (такими, как С. Лилли, Дж. Нидам, 
Б. Гессен, Э. Цильзель и др.), а историками и философами, кото­
рых интересовала наука как совокупность идей, обладающих 
своими собственными законами развития.

Такой поворот изучающих науку в сторону ее социальных 
характеристик обусловлен не только внутренними для истории 
и философии науки процессами (в первую очередь кризисом 
позитивизма), но и особенностями самого естествознания в XX в. 
Прежде всего это теория относительности Эйнштейна, квантовая 
механика, идеи И. Пригожина и наука о хаосе. Об их влиянии на 
философское осмысление науки говорилось и писалось много. 
Ставилась под сомнение возможность жесткого отделения субъ­
екта познания от предмета, а значит, и такие характеристики зна­

1 Кун Т. Структура научных революций. М., 1975.



Л.А. Маркова. О совместимости понятия истины... Ill

ния, как его истинность и объективность. Но я сейчас не буду вни­
кать в особенности этих не затихающих и по сей день дискуссий1. 
Хотелось бы обратить внимание на другую сторону дела.

3. Об особенностях современной полемики о понятии
истины, об уступках и компромиссах

Да, разумеется, вызывает сомнение приемлемость понятия 
истины классической науки для науки XX в. Но можно ли распро­
странять на классическую науку особенности науки прошлого ве­
ка? В пылу полемики не только те, кто отстаивает новую роль 
субъекта познания в естествознании, но и защитники классиче­
ской науки, основные черты которой вроде бы признаются ими 
как незыблемые, вдруг идут на компромисс и начинают привно­
сить в классику далеко не классические элементы.

Если взглянуть на науку Нового времени глазами нашего со­
временника, то можно увидеть в ней такие особенности, которые 
прежде хотя и были известны, но не принимались во внимание. 
Действительно, природа должна восприниматься ученым как су­
ществующая независимо от человека, сама по себе. Но ведь в усло­
виях эксперимента даже с большой натяжкой не получается уви­
деть ее такой. Вспомним эксперименты И. Павлова с собакой. 
Она помещалась экспериментатором в условия, весьма далекие от 
условий ее жизни за стенами лаборатории. И в такой чуждой для 
нее обстановке она оказывалась по воле именно человека, поэто­
му трудно вроде бы говорить об отстраненности предмета изуче­
ния от исследователя. Так и любой другой эксперимент, не обяза­
тельно с живым существом, организуется ученым, ставящим пе­
ред собой определенные цели, свои, человеческие цели, пусть это 
будет даже цель изолировать максимально от собственного влия­
ния предмет своего изучения. Можно ли при этом говорить об от­
сутствии какого-либо воздействия исследователя на ход экспери­
мента и на получаемый результат?

Или же взять признаваемую вроде бы всеми невозможность 
абсолютно точного измерения в классической науке. Если это 
действительно так, то можно л и с  безупречной точностью воспро­

1 О проблемах, которые поднимаются в ходе этих дискуссий, я писала в своих 
прошлых работах, в частности в книге «Философия из хаоса. Ж. Делёз и постмо­
дернизм в философии, науке, религии». М .: Канон+, 2004.



278 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

извести условия эксперимента, а значит, и сам эксперимент, в 
другом месте и в другое время? Ведь погрешность, неточность ка­
ждый раз другая, она вомногом зависит от профессионализма, ис­
кусства, даже от настроения и здоровья того, кто проводит экспе­
римент, наконец, от качества приборов, инструментов, которыми 
он пользуется. Именно воспроизводимость эксперимента, этот 
краеугольный камень естествознания Нового времени, ставится 
под сомнение и даже полностью отрицается современными со­
циологами науки. Таков путь от утверждения зависимости науч­
ного знания (его объективности и истинности) от культуры, со­
циума определенной эпохи до его зависимости от умения и на­
строения экспериментатора.

Нельзя не вспомнить при этом и о процессах, происходящих в 
такой цитадели «бессубъектного» мышления, как аналитическая 
философия. Здесь тоже выдвигаются на передний план трудности 
и проблемы, на которые долгое время не обращали серьезного 
внимания. Я имею в виду предложения верования. Над этими 
предложениями размышляли еще Л. Витгенштейн и Б. Рассел. Де­
ло в том, что предложение типа: «Петр говорит, что идет дождь» -  
нарушает правило формальной логики, по которому придаточное 
предложение должно подтверждать истинность главного. Петр 
говорит, что дождь идет, это истина, Петр действительно говорит 
именно это. Но идет ли дождь на самом деле — еще вопрос. Или 
проблема аналитических и синтетических предложений. В анали­
тических суждениях (типа: «Если идет дождь, то идет дождь») от­
сутствует всякое эмпирическое содержание, и они являются лишь 
необходимыми условиями познания. Что касается синтетических 
суждений («В таком-то месте и в такое-то время идет дождь»), то 
их истинность зависит не только от логики языка, но и от той ре­
альности, о которой они говорят. У. Куайн считает невозможным 
провести четкую грань между этими двумя типами предложений. 
Он полагает, что аналитическое утверждение, такое, например, 
как «Всякий холостяк не женат», не совпадает с чисто логическим 
суждением, таким, как «Всякий х  есть х», поскольку истинность 
последнего суждения вытекает из того факта, что х  ничего не обо­
значает, в то время как истинность первого утверждения в значи­
тельной мере зависит от значения входящих в него терминов.

Еще одна проблема — неопределенность перевода. Куайн по­
казывает, что при попытках перевода с языка совершенно незна­



А.А. Маркова. О совместимости понятия истины... 279

комой культуры или неизвестного племени можно составить не- 
сколько руководств, но ни одно из них не будет универсальным ин­
струментом по переводу. Другими словами, не существует логики 
перехода от одного языка к другому или от одной научной пара­
дигмы к другой, что было проблемой уже для Куна.

Означает ли эта критика классической науки, критика, кото­
рая имеет под собой, безусловно, некоторые реальные основания 
(она проводится не на пустом месте), развенчание научной рацио­
нальности Нового времени? Можно ли говорить, что классиче­
ское понимание истинности, объективности научного знания об­
наружило свою несостоятельность и требует замены, в лучшем 
случае существенного пересмотра? Как и во времена интернализ- 
ма-экстернализма, в наши дни существует два лагеря противобор­
ствующих и отчаянно спорящих друг с другом исследователей. 
Как и тогда, в середине прошлого века, у наших оппонентов име­
ется некоторое общее основание их позиций. Но если в прошлом 
веке спорящие соглашались в том, что научные идеи развиваются 
по собственным законам и их содержание не зависит от социаль­
ных факторов, то теперь наоборот — и те и другие допускают в той 
или иной степени, в том или ином виде влияние социума, культу­
ры, научного сообщества на получаемые в науке результаты. Из 
этого допущения делаются выводы или о том, что истина вообще 
не нужна науке (радикальное крыло в социологии знания), или же 
что понятие истины необходимо подправить, усовершенствовать, 
улучшить. На последней позиции стоят и сторонники классиче­
ской науки, которые считают, что никаких радикальных измене­
ний в естествознании прошлого века не произошло, что наука 
полностью сохраняет свои основные характеристики (в том числе 
и такие, как объективность и истинность знания).

На первый взгляд кажется, что у сторонников классической 
науки и соответствующего ей понимания истины действительно 
нет другого выхода, как только признать в какой-то мере (это де­
лается очень неохотно, с ограничениями, оговорками) присутст­
вие субъектных характеристик в результатах научных исследова­
ний. Мне представляется, однако, что у них нет оснований идти на 
компромиссы. Такие компромиссы искажают, деформируют ус­
тоявшуюся, слаженную, хорошо работающую систему научного 
исследования в Новое время, да и в наши дни. Ведь не вся наука (и 
далеко не вся) в конце прошлого и в начале настоящего века пред­



280 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

ставляет собой неклассику и постнеклассику (в терминологии
В.С. Степина). Механика Ньютона работает и сейчас и дает очень 
неплохие и нужные результаты. Поэтому нет необходимости за­
щищать эту науку от вновь возникающих форм научного позна­
ния. Классике не грозит уничтожение, разрушение, замена ее дру­
ги ми парадигмами.

Необходимо учитывать, что возникают не только другие спо­
собы отношения к миру в рамках естествознания, но и другое по­
нимание истории научных идей. Последние два-три десятилетия 
из работ по истории, философии, социологии науки почти исчез­
ло понятие революции. Революция означала разрушение старого 
знания и утверждение на его месте нового. Но если научные идеи 
погружены в социальный, культурный контекст и их новизна, со­
держание и логика определяются этим контекстом, то нет необхо­
димости разрушать старое, оно «не мешает» и не служит строи­
тельным материалом. В результате новая теория оказывается пе­
ред лицом своей предшественницы, сохранившей целостность и 
неизменность. И она действительно новая, так как не построена 
из элементов предыдущего знания, на его обломках, и не выведена 
из него логически. Новое и старое сосуществуют. С одной сторо­
ны, такой подход помогает взглянуть на новую теорию как на дей­
ствительно новую, ведь она не возникла из старого знания, не со­
держалась в нем. Но, с другой стороны, откуда у нас уверенность, 
что это действительно научное знание? Ведь ббльшая часть состав­
ляющих контекста не имеет к научным идеям никакого отноше­
ния. Может ли из не науки возникнуть наука? Каким образом зна­
ние, полученное за пределами истории научных идей, может впи­
саться в сложную структуру уже существующего научного знания? 
Вопрос из непростых, но он встает неизбежно, если погрузить на­
учное знание в контекст культуры, социума, жизни научного со­
общества или лаборатории. И над ответом на него думают совре­
менные философы, ученые.

4. Намечающиеся пути выхода из кризиса
Размышлял на эту тему и М.К. Мамардашвили в своей работе 

«Стрела познания»1. Обосновав всеми имеющимися у него логи­

1 Мамардашвили М .К. Стрела познания. Набросок естественно-исторической 
гносеологии. М .: Школа «Языки русской культуры», 1996.



Л.А. Маркова. О совместимости понятия истины... 281

ческими средствами невозможность объяснить новообразования 
в науке ни предсушествуюшим в природе порядком, ни предшест­
вующим знанием, ни случайностью, Мамардашвили концентри­
рует внимание на следующих понятиях: мыслительное поле, «тек- 
стовость» реальности (она рассчитана на понимание, произойти 
может только понятное); не цепь причинной связи и не точка, а 
связная область, «вязкость»; порождение «местом»; восприятия и 
мысли принадлежат человеку-индивиду, но их содержание и реа­
лизованность невозможны без того, чтобы через него не действо­
вали силы большие, чем само восприятие, и концентрированные вне 
субъекта. С помощью этих понятий Мамардашвили указывает на 
некоторую нелогическую базу, постоянно присоединяемую в по­
знании к логике и служащую ее основанием.

Не только Мамардашвили размышляет на эту тему. У Ж. Делёза, 
например, появляются понятия, которые в рамках его философии 
представляют пространство, выделенное из бесконечного хаоса, 
и элементы которого, являясь «енаукой (вспомним яелогику 
Мамардашвили), или «^философией, «^искусством, «^религией, 
представляют собой среду, порождающую именно науку, филосо­
фию, искусство и т.д. Эти понятия не являются ни субъектными, 
ни предметными и, производя, например, науку, создают как ее 
субъектные, так и предметные характеристики. Я имею в виду та­
кие понятия, как план референции и частичный наблюдатель для 
науки; или для философии план имманенции как срез хаоса, а 
концептуальный персонаж как посредник между хаосом и фило­
софией. Р. Том, математик, интересующийся философскими про­
блемами естествознания, разрабатывает понятие жизненного по­
ля, с помощью которого пытается понять процесс возникновения 
нового в мире живых существ и ответить на вопрос, действительно 
ли только случайность определяет изменения в живых существах 
на генном уровне1.

Важно подчеркнуть, что внимание исследователей переклю­
чается на ту область, где главное — не отношение субъекта (и зна­

1 Подробно эти вопросы я рассматриваю в других своих работах: об идеях 
М. Мамардашвили в статье «Об истоках рациональности нового научного знания» 
(Эпистемология & философия науки. 2005. Т. 2, № 1); о понимании науки 
Ж. Делёзом в книге «Философия из хаоса. Ж. Делёз и постмодернизм в филосо­
фии, науке, религии» (М. : Канон+, 2004); о теории катастроф Р. Тома в статье 
«Изменчивость и устойчивость в науке» (Вопросы философии. 2005. N° 2).



282 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

ния, которое он производит) к предмету изучения, а значит, и не 
проблема истины, а проблема рождения науки из того, что наукой 
не является, из того, где нет ни субъекта, ни предмета. Здесь сни­
мается и проблема релятивизма, столь болезненная для современ­
ных исследований науки. Основой релятивизма является то об­
стоятельство, что разные теоретические представления об одном и 
том же предмете должны вроде бы признаваться одинаково ис­
тинными. Однако такое положение вещей несовместимо с логи­
кой. Но в то же время старое знание не разрушается, а новое вы­
растает на своих собственных основаниях, и у него нет логических 
связей с прошлыми теориями. А это значит, что у нового знания 
нет логических рычагов воздействия на своих предшественников. 
Если нет логического движения в будущее, к новой теории-пара­
дигме, то нет такого движения и в прошлое. Новая теория не мо­
жет логическими средствами опровергнуть свою предшественни­
цу, они руководствуются разными логическими правилами, меж­
ду ними — логическая несоизмеримость. В результате решение 
вопроса об истинности или ложности передается в сферу догово­
ренностей между членами научного сообщества. Они же, базиру­
ясь далеко не всегда, и даже не в первую очередь, на рациональных 
предпосылках, а скорее на психологических, социальных, эконо­
мических обстоятельствах, дружеских или враждебных отноше­
ниях друг с другом, выносят приговор той или иной теории как не 
выдержавшей конкурентной борьбы со своей соперницей.

Разделение социального и логического, жесткое противостоя­
ние субъекта научной деятельности и предмета его изучения ста­
новятся проблематичными не только в самом естествознании, но 
и в его истории. Уже нет двух линий развития науки, социальной 
и логической, которые соприкасаются друг с другом лишь как 
внешние воздействия. Складывается некоторый общий тип мыш­
ления в естествознании и в истории, когда в предмет включаются 
субъектные характеристики и тем самым субъект трансформиру­
ется, опредмечивается. 5

5. Кумулятивистские концепции развития научного
знания как разрушители прошлого
Такой взгляд на историю неприемлем для доминировавших до 

середины прошлого века позитивистских идей в интерпретации



Л.А. Маркова. О совместимости понятия истины... 283

развития науки. Как было показано выше, Р. Мертон специально 
обосновывал необходимость вычленения истории идей, которые 
развиваются в соответствии с позитивистским пониманием нау­
ки, из социальных структур общества, включая и социальную ор­
ганизацию самой науки. В XIX в. историками науки эта тема вооб­
ще не рассматривалась1, тем более как проблемная. Научные идеи 
развиваются по своим законам, и эти законы надо открыть. 
В. Уэвелл, например, написавший «Историю индуктивных на­
ук»2, исследуетлишь пробег мысли отточки возникновения новой 
идеи (новая идея уже возникла) до ее развития в конкретную науч­
ную теорию. Переход от одной теории к другой не рассматривает­
ся им как переход к новому знанию, как перерыв постепенности, а 
включается в общее дедуктивное развитие идей. Уэвелл задается 
вопросом: утрачиваетли старая теория всякое значение для науки 
или какая-то ее часть входит в постоянный, неизменный фонд 
этой науки? По мнению Уэвелла, старая теория всегда входит в 
новую той долей истины, которая в ней была. Кто же определяет 
эту долю истины? Элементы, заслуживающие включения в новую 
теорию, признаются истинными с точки зрения этой новой тео­
рии. Именно поэтому А. Койре писал, что с возникновением каж­
дой новой фундаментальной теории история переписывается за­
ново. История подстраивается под вновь утвердившиеся в естест­
вознании идеи.

Аналогичных взглядов придерживался и такой классик куму- 
лятивизма и эволюционизма, как П. Дюгем. Феноменологически 
революция признавалась, но чтобы понять ее логически, необхо­
димо было свести ее к эволюции. Именно так относился Дюгем к 
изучению научной революции XVII в.; он стремился доказать, что 
она вовсе не являлась перерывом постепенности в развитии идей. 
Он считал возможным добиться этого путем поиска бесконечного 
числа предшественников всех крупных открытий, сделанных втот 
период. Начало революции отодвигалось, таким образом, в не­
обозримо далекое прошлое. Революция вроде бы исчезала из ис­
торической реконструкции, но такое исчезновение достигалось

1 В качестве исключения можно назвать книгу А. Декандоля: De Candolle А. His- 
toire des sciences et des savants depuis deux siecles. Geneve; Bale; Lyon, 1873.

2 Уэвелл В. История индуктивных наук. СПб., 1867.



284 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

путем радикальной перестройки всего прошлого, что само по себе 
являлось достаточно революционным шагом.

Кумулятивистские концепции развития науки, которые исхо­
дят из понимания истории как процесса непрерывного, поступа­
тельного, на самом деле являются наиболее разрушительными по 
отношению к прошлому. Прошлое для них представляет интерес 
только в той мере, в какой оно присутствует в современном зна­
нии. На этом особенно настаивает П. Дюгем. Все метафизиче­
ские, мировоззренческие аспекты теории отметаются последую­
щим развитием, они неизбежно устаревают и перестают играть ка­
кую-либо роль в науке. Они связаны с субъектом и не могут быть 
проверены экспериментально.

6. Противоречивость позиции защитников классики
Такой взгляд на прошлое во многих случаях продолжает доми­

нировать в умах исследователей науки. Поэтому формирование 
новых парадигм в философии науки и в естествознании, отличаю­
щихся от существующих, сразу воспринимается как угроза став­
шим привычными и продолжающим хорошо работать взглядам, 
сложившимся в рамках классической науки. При этом позиция 
защитников «классики», как правило, становится противоречи­
вой. С одной стороны, они отстаивают незыблемость фундамен­
тальных оснований нововременной науки, в первую очередь та­
кие ее свойства, как объективность, истинность получаемых ре­
зультатов. С другой стороны, они не могут не учитывать, что и в 
самом естествознании, и в работах, изучающих науку, не без осно­
вания усиливается роль познающего субъекта, и это обстоятельст­
во активно обсуждается. В ходе обсуждений сторонники классики 
идут на уступки, в результате чего их позиция становится аморфной.

Эмпирическим основанием для формирования социологиче­
ских и философских взглядов на науку становятся исследования 
типа кейс стадис, где в изучаемых событиях на первый план вы­
двигаются уникальные, особенные черты. Причем в зарубежных 
публикациях такое внимание к кейс стадис (ситуационные иссле­
дования, изучение отдельных случаев) типично как для сторонни­
ков социологизации научного знания, что более или менее естест­
венно, так и для защитников классики, что ставит их нередко в за­
труднительное положение. Так, М ак-М аллин, один из основных



А. А. Маркова. О совместимости понятия истины... 285

оппонентов Д. Блура, автора «сильной программы» в социологии 
науки, стремится сохранить классическую рациональность и ста­
вит вопрос о ее присутствии в исторических исследованиях типа 
кейс стадис. В самом начале своей статьи «Рациональное и соци­
альное в истории науки» он ставит несколько вопросов: «Если 
наука, по крайней мере в некотором смысле, является социаль­
ным продуктом, как это склонны признать, по-видимому, почти 
все в эти куда менее строгие куновские времена, не определяются 
ли ее результаты в определенной степени социальными интереса­
ми? А если эти интересы сами являются случайными чертами кон­
кретного общества, не вторгается ли тогда ничем не ограничивае­
мая случайность в наиболее, казалось бы, надежные научные 
открытия? Можно ли сказать, что научная рациональность транс- 
цендентна обществу, породившему ее?»1

Мак-Маллин отмечает присутствие моментов случайности в 
исследованиях в рамках сильной программы: если «деятельность 
ученого может быть полностью “объяснена” в терминах социаль­
ных детерминант, продукт этой деятельности не может быть ни­
чем большим, чем отражением случайностей исторической куль­
туры, сформировавшей эту деятельность»2. Мак-Маллин хочет 
подчеркнуть, что трудно исходить из специфики конкретной ис­
торической ситуации без отсылки к некоторым общепризнанным 
понятиям. В его рассуждениях легко разглядеть подспудную убеж­
денность в том, что как бы ни отличались отдельные эпизоды в ис­
тории науки друг от друга, чтобы их понять и составить некоторую 
общую картину, необходимо их обобщить. Между тем процедура 
обобщения типична для традиционной историографии науки, она 
помогает вывести законы развития, под действие которых подпа­
дают все исторические факты изучаемой области, значимые для 
исторического исследования тем общим для них всех, что в них 
присутствует. Обобщение сводит на нет всю специфику кейс ста­
дис. Мак-Маллин между тем склоняется именно к тому, что без 
общих понятий невозможно понять историю. Таким образом, 
Мак-Маллин, с одной стороны, не отрицает возможности опи­
раться на кейс стадис как эмпирическую базу, с другой — явно тя­

1 МсМиІІіп Е. The Rational and the Social in the History of Science I  I  Scientific Ra­
tionality: the Sociological Turn; J.R. Brown, ed. Dordrecht etc.: Reidel, 1984 (Ser. in phi­
losophy of science /  Univ. of Western Ontario; Vol. 25). P. 127.

2 Ibid. P. 147.



286 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

готеет к выработке некоторых общих положений, которые никак 
не сочетаются, можно сказать, несовместимы с исследованиями 
этого типа.

Оппоненты сильной программы, такие, как Лаудан и Мак- 
Маллин, идут на значительные компромиссы и уступки в отличие 
от своих предшественников, отстаивавших интерналистскую ис­
торию науки в ее чистом виде как дедуктивное развитие научных 
идей, логика которых не зависит ни от каких социальных факто­
ров. По мнению Лаудана, развитие научных идей далеко не всегда 
может быть объяснено рационально, и именно в тех случаях, когда 
такого объяснения дать не удается, в дело вступает социология. 
Мак-Маллин расширяет поле применимости социальных объяс­
нений, утверждая, что они всегда могут быть полезны, даже в тех 
случаях, когда рациональные критерии работают хорошо.

Для оппонентов сильной программы переключение внимания 
на исследования типа кейс стадис влечет за собой целый ряд выво­
дов, плохо согласующихся с их исходной позицией. Кейс стадис 
предполагают изучение отдельных исторических эпизодов, вос­
принимаемых с их особенностями и исключительностью. Соци­
альные моменты здесь приобретают принципиально иное значе­
ние, становятся составляющими некоторого целостного события, 
для которого они являются внутренними наряду с рациональны­
ми, содержательными характеристиками научного знания. Про­
должать рассматривать их как внешние причины, что часто дела­
ют все участники дискуссии, значит проявлять непоследователь­
ность.

Противники сильной программы, соглашаясь необдуманно, 
как мне кажется, со взглядом на историю науки как на совокуп­
ность индивидуальных событий-эпизодов, ослабляют свои пози­
ции. В рамках кейс стадис существенно меняются многие поня­
тия, причем далеко не в последнюю очередь понятие истины, и 
эти изменения не в пользу сторонников традиционной социоло­
гии и историографии науки. Не случайно Мак-Маллин все время 
ищет в качестве опоры какие-то общие нормы, принципы, кото­
рые были бы обязательными для всех кейс стадис. Но ведь если та­
кие принципы будут обнаружены, то эпизоды, являющиеся пред­
метом изучения, перестанут быть уникальными и индивидуаль­
ными и мы уже будем иметь дело с другой историографией науки. 
Когда Лаудан говорито возможности реконструировать события в



А. А. Маркова. О совместимости понятия истины... 287

истории науки чисто рациональными средствами, он не может ос­
таваться в рамках кейс стадис, здесь рациональность, которую 
имеет в виду Лаудан, просто не работает. Хочет он того или нет, он 
выходит за пределы кейс стадис в традиционную историографию, 
построенную на принципах классической науки. Здесь действи­
тельно, по крайней мере в идеале, рациональность свободна от 
всего социального, психологического, связанного с личностью 
ученого или с научным сообществом.

Непоследователен и Блур при обосновании своих идей. С од­
ной стороны, он говорит о новом понимании социальности, кото­
рое распространяется и на содержательную сторону научного зна­
ния. С другой стороны, он часто употребляет понятие «социаль­
ные факторы» как внешние причины, не оговариваясь при этом, 
что такое понимание социальности выводит нас за пределы его 
концепции. Блур подчеркивает эмпирический характер исследо­
ваний в рамках сильной программы и случайность как лежащую в 
основании этих исследований, но в то же время он называет в ка­
честве одной из задач социологии знания поиск законов и по­
строение теорий. Претендуя на научность, Блур явно имеет в виду 
классическую науку Нового времени, но при этом остается абсо­
лютно неясно, каким образом он надеется согласовать свой тезис 
о социальном характере содержательной стороны научного зна­
ния с требованием этой науки максимально освобождать научное 
знание от всего случайного, связанного с личностью ученого, с 
любыми социальными моментами. Если предметы изучения (ис­
торический эпизод, профессиональное научное сообщество, ла­
боратория) берутся и истолковываются как индивидуальные, осо­
бенные, образованные случайными социальными отношениями, 
формирующими в том числе и содержание научного знания, то 
как быть с такими понятиями, как научная истина, объективность 
научного знания, его воспроизводимость, всеобщность научных 
законов и теорий? Эти вопросы остаются без ответа. 7

7. Плюрализм в науке как способ сохранения своеобразия
и особенностей классической и неклассической науки
Полностью отрицать роль субъекта как одной из составляю­

щих (в том или ином смысле) получаемых в науке результатов уже 
мало кто решается. И в то же время уступка такого рода подрывает



288 Ч асть  II.Социально-эпистемологические подходы

основания классической науки. Классическая наука или ориенти­
рована на максимальное, в идеале полное устранение субъекта из 
научного знания, или перестает быть деятельностью, направлен­
ной на получение знания о предмете изучения как он есть сам по 
себе.

В свою очередь сторонники новых взглядов тоже не отличают­
ся последовательностью. Часто они стремятся распространить 
особенности неклассической и постнеклассической науки на нау­
ку Нового времени. Если в естествознании и в его философских 
осмыслениях появляются новые характеристики, касающиеся ро­
ли субъекта в познавательном процессе, эти характеристики на­
чинают распространять и на классическую науку. Утверждается, 
что в науке как таковой истина не является целью научной работы, 
а в лаборатории природы вообще нет; то, с чем ученые здесь имеют 
дело, полностью является продуктом человеческой деятельности. 
Поэтому и вопрос о противостоянии ученого природе как сущест­
вующей сама по себе теряет всякий смысл. Разумеется, такие ут­
верждения не могут не приводить ученых, многие из которых и 
сейчас успешно работают в рамках классической парадигмы, в 
справедливое негодование.

Отсутствие четкости в позициях обеих спорящих сторон своим 
истоком имеет признание теми и другими присутствия в той или 
иной форме субъектных характеристик в научном знании. Но ес­
ли это действительно так, то речь может идти только о принципи­
ально новом типе исследований в естествознании и новом их фи­
лософском осмыслении. К противоречивости и путанице в пози­
циях приводят два момента. Во-первых, нельзя распространять 
особенности нового типа естественно-научного исследования и 
его философского осмысления на классическую науку, что неред­
ко делают сторонники гуманитаризации (или социологизации) 
научного знания. И, во-вторых, не могут быть успешными попыт­
ки логически объяснить в пределах классической рациональности 
новые черты постнеклассической науки, что свойственно пред­
ставителям классического естествознания, стремящимся как-то 
уточнить, подправить, усовершенствовать его логику, способ рас- 
суждений в его рамках. И в том и в другом случае дискутирующие 
подчиняются логике классической рациональности. Они считают 
необходимым или включить в свою логику классическую науку, 
учитывая только устраивающие новую философию субъектные



Л.Л. Маркова. О совместимости понятия истины... 289

черты этой последней, не имеющие значения для классической 
рациональности, или всеми возможными логическими средства­
ми «усовершенствовать» классику, чтобы она могла каким-то об­
разом включить в себя несвойственные ей элементы.

И тот и другой способ рассуждений приводит к выводам, кото­
рые вызывают законные возражения оппонентов. Сторонники 
классики никогда не смогут согласиться с тем, что истина не игра­
ет решающей роли в науке, а сторонники новых представлений 
будут продолжать настаивать на том, что в рамках их взглядов на 
науку понятие истины как минимум становится проблемным. 
Выход, по-видимому, в том, чтобы признать за классической нау­
кой право на истину, а за новой наукой и ее философскими ос­
мыслениями право на определение другого, маргинального места 
истины как соответствия знания действительности. Если мы со­
гласны в том, что науку, ее рациональность нельзя рассматривать 
изолированно от культуры той или иной эпохи, если научные ре­
зультаты несут на себе отпечаток своего места в истории, то при­
ходится согласиться и с тем, что логика научного исследования 
имеет право на своеобразие, на невыводимость ее из предшест­
вующего знания. А это значит, что и обратного хода нет, новая 
логика не может включать в себя какие-то элементы своей пред­
шественницы (например, элементы субъектности из классики в 
неклассику), разрушая тем самым ее основы. Подобно тому как 
продолжает существовать в веках культура античности наряду с 
культурой Средневековья или Нового времени, так и классиче­
ская наука в наши дни сохраняет в неприкосновенности свое 
своеобразие, свои базовые основания. Но ее представители не 
имеют права на агрессивность, ее стремление «подмять» под себя 
новую науку обречено на неудачу. В этом и состоит плюрализм 
XX -  начала XXI в. в науке.

8. Понятие смысла как критерий научности

В философских рассуждениях о науке гораздо ббльшую роль, 
чем прежде, начинает играть понятие смысла. В ряде случаев оно 
заменяет понятие истины. Зададимся вопросом: на каком основа­
нии в классической науке мы называем теории прошлого научны­
ми, если они опровергнуты последующим развитием науки как 
ложные? Или в неклассике: теории прошлого сохраняют свое ло­



290 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

гическое и историческое значение, теорий много и все они равно­
правны, по-видимому, и сточки зрения их истинности. Можно ли 
считать, что все они истинны? В первом случае все прошлые тео­
рии ложны, тем не менее мы имеем историю науки, историю науч- 
ныхтеорий. Во втором случае все теории истинны, хотя каждая из 
них по-своему, не так, как другие, представляет природу, одну и ту 
же природу, один и тот же предмет исследования. Налицо явный 
релятивизм. Получается, что или наука в своей истории, да и в со­
временности при наличии конкурирующих теорий состоит почти 
исключительно (кроме одной-единственной истинной теории) из 
ложного знания, или все теории в прошлом и настоящем истин­
ны, истин столько, сколько существует научных теорий. Похоже, 
что истинность не является столь уж надежным критерием науч­
ности, даже в классическом естествознании. Истина здесь -  до­
вольно-таки мимолетное свойство знания. Им обладает только 
господствующая на данный момент теория, и то очень непродол­
жительное время, она постоянно пребывает в состоянии ожида­
ния неизбежного опровержения.

Чем же определяется научность знания? Вот тут-то и выдвига­
ется на передний план понятие смысла. Все прошлые теории с 
точки зрения классической науки ложны, они опровергнуты по­
следующим развитием естествознания, но в то же время они обла­
дают смыслом, с ними можно спорить, их можно опровергать и с 
этой точки зрения они научны (вспомним в связи с этим теорию 
фальсификационизма К. Поппера). Что касается множественно­
сти сосуществующих, не опровергнутых теорий в неклассической 
науке, то они обладают правом считаться научными по той же 
причине -  все они обладают смыслом. Только если в классике на­
личие смысла означает возможность для данной теории быть оп­
ровергнутой, то в неклассике обладание смыслом предоставляет 
право на интерсубъективное общение с другими обладающими 
смыслом теориями на равных. При этом субъект каждой теории в 
неклассической или постнеклассической науке считает свою по­
зицию единственно истинной, но своих оппонентов признает 
достойными дискуссии партнерами только по той причине, что их 
взгляды обладают смыслом, а значит — они научны. Плюрализм в 
естествознании базируется не на том, что все высказываемые 
взгляды одинаково истинны, а на том, что все они обладают смыс­
лом. С бессмысленными высказываниями в науке никто не спо­



рит, не дискутирует и никто их не опровергает. На них просто не 
обращают внимания.

Однако в классической науке понятие смысла остается в тени, 
там главное — истинно или ложно то или иное высказывание. То, 
что оно в любом случае обладает смыслом, принимается как нечто 
само собой разумеющееся. Как и во многих других случаях (о них 
говорилось выше), этот момент (обладание смыслом) в классике 
не играл особой роли, хотя и присутствовал. В неклассической 
науке он выдвигается на передний план, здесь главное — облада­
ние смыслом, а истинна или ложна та или иная теория — не столь 
важно. В любом случае ее можно обсуждать, с ней можно спорить, 
она научна. Наука Средних веков, например, очень отличается от 
науки Нового времени, и не в последнюю очередь в силу своей 
включенности в средневековую культуру. Многие научные идеи 
той науки с позиций современности, безусловно, ложны, но они 
представляют науку Средних веков и их следует рассматривать как 
органический элемент, как составляющую этой исторической 
эпохи. Нельзя выкинуть из истории ту или иную культуру, даже 
если она не похожа на нашу и нам не нравится. Тоже относится и к 
науке.

АЛ. Маркова. О совместимости понятия истины... 2 9 1

* * *

Разумеется, такая переориентация в понимании естествозна­
ния порождает массу трудностей. Вот одна из них. Согласно но­
вым взглядам, наука каждой исторической эпохи, или возьмем 
другую крайность с точки зрения масштабности — научные ре­
зультаты, получаемые в разных лабораториях, зависят от контек­
ста, а не выводятся из прошлого (из предыдущего знания). Кон­
текст в свою очередь каждый раз другой и, кроме того, не является 
наукой. Это культура, социальное устройство, доминирование 
той или иной религии (историческая эпоха), или же организация 
работы, личностные отношения, качество экспериментального 
оборудования и т.д. (научная лаборатория). Разные условия, раз­
ный контекст порождают разную науку, разные результаты иссле­
дования. Почему же каждый раз мы говорим все-таки о науке? 
Имеем ли мы на это право? Может ли ненаука породить науку? 
И каким образом полученный таким путем результат все-таки 
вписывается в уже существующую структуру знания? По-видимо­



292 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

му, необходимо предположить, что контекст, порождающий но­
вое в науке, формируется не произвольным образом, что этот про­
цесс формирования как-то связан с существующим научным зна­
нием и предопределяется возникающими в нем трудностями и 
потребностями. Поэтому едва ли можно отнести к ненауке такие 
элементы условий творчества, как отношения дружбы или недоб­
рожелательства в научном коллективе, социальное положение 
ученого, его религиозные убеждения и, тем более, такие вещи, как 
погода, ремонт в помещении, ссора с домашними и т.д. Все эти об­
стоятельства, конечно же, никак не могут стать составляющими 
структуры нового знания, хотя зачастую в современных социоло­
гических исследованиях именно они играют весьма значительную 
роль, иногда решающую.

Позволю себе напомнить рассуждения французского матема­
тика Р. Тома, интересующегося проблемами биологии, о генети­
ческих изменениях организма. Он не согласен с генетиками, 
строящими свои теории на случайном характере любого измене­
ния наследственности. Реакция на внешние воздействия зависит 
от имеющихся у организма потребностей. Именно они способст­
вуют выделению тех влияний окружающей среды, которые имеют 
больше шансов радикально изменить его наследственность. Эти 
факторы организуют жизненное пространство. Том обратил взгляд 
на теорию Ламарка: сильная потребность может привести к насле­
дованию приобретенных признаков. Наличие потребности делает 
организм более восприимчивым к раздражителям того порядка, 
которые эту потребность удовлетворяют. Организм как бы подго­
тавливает себя к ответу на соответствующий раздражитель и игно­
рирует остальные. Этим обеспечивается устойчивость организма: 
до поры до времени он сохраняет форму, он стабилен, так как не 
отвечает на случайные влияния, никак не относящиеся к его про­
цессам жизнедеятельности (или же погибает, если эти влияния 
преступают определенный порог). Когда же внешнее раздражение 
оказывается созвучным с неудовлетворенной потребностью орга­
низма, происходит скачок, или катастрофа, как предпочитает го­
ворить Том, организм дестабилизируется и переходит в новое со­
стояние.

Для обсуждавшихся в настоящей статье проблем нам важно 
отметить, что не только среда (контекст) ответственна за генети­
ческие изменения в организме, но и сам организм, согласно своим



АЛ. Маркова. О совместимости понятия истины... 293

потребностям, формирует этот контекст. По-видимому, о воз­
никновении нового в науке тоже можно сказать: существующие 
проблемы, трудности научного знания формируют тот контекст 
«енауки, элементы которого не являются случайными. И это 
именно благодаря тому, что они предопределены состоянием на­
учного знания, в логическую структуру которого и должен встро­
иться получаемый результат. Случайность перестает быть доми­
нирующей. Просматриваются некоторые необходимые, логиче­
ские связи между прошлым (старой теорией, например) и новым 
(вновь созданной теорией). Эта связь формируется через кон­
текст, представляющий собой не науку, которая ограничивает бес­
крайнее поле внешней среды только теми ее элементами, которые 
способны решить существующие в науке проблемы.

Отсюда вытекает проблема возможности логического обще­
ния (соизмеримости — по Куну) между разными теориями-пара­
дигмами, каждая из которых выросла на собственных основаниях 
независимо от предыдущего знания и обладает собственной логи­
ческой структурой. Не потому ли такое распространение в про­
шлом веке получили идеи диалогизма и интерсубъективности? 
Если при этом для успеха общения создается некоторая общая для 
всех логика, то повисает в воздухе идея особенности, уникально­
сти (сточки зрения логики в первую очередь) участников диалога. 
Пришли к тому, с чего начали, -  к монологике. Если же сохраня­
ется тезис о полилогичности, то невозможно общение в пределах 
рациональности. По-видимому, наиболее перспективными будут 
исследования, где в сферу общения втягивается контекст как де- 
наука, нелогика, но который в то же время порождает именно нау­
ку в том или ином ее уникальном варианте.

Наконец, если принять, что смысл есть критерий научности, 
то нельзя не учитывать того обстоятельства, что смыслом облада­
ют не только научные положения (впрочем, как и истинными яв­
ляются не только предложения науки). Можно ли считать, что 
смысл научных идей как-то отличается от смысла утверждений 
здравого смысла? И еще. Если делается ударение на несхожести 
науки разных эпох или результатов, получаемых в разных лабора­
ториях, то что же вкладывается в понятие науки такого, что позво­
ляет нам каждый раз говорить все-таки именно о науке? И если мы 
пойдем по пути поиска общих черт, не приведет ли это нас обрат­
но к понятию классической науки? Для второй половины про­



294 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

шлого века характерно искать различия в научной деятельности 
разных типов, подчеркивать непохожесть процедур получения ре- 
зультатов в разных лабораториях, что обусловливается разнооб­
разием контекстов, формирующих знание и определяющих тип 
научного исследования. Но в итоге получается, что наука как бы 
растворяется в контексте, поглощается им. Появляется необходи­
мость определения устойчивости (а не изменчивости) науки как 
таковой, ее отличия от других форм деятельности, от контекста.

Можно было бы еще найти требующие решения проблемы, но 
достаточно и обозначенных. Исследования в этих направлениях 
уже ведутся, есть и кое-какие обнадеживающие результаты. Но 
это уже тема другой статьи.



Н.М. Смирнова

Коммуникативно-смысловой подход 
к пониманию истины

Современный отказ от понятия истины в значительной мере инспири­
рован плюрализмом ракурсов ее интерпретации в различных когнитивных 
проектах. Исследовательская гипотеза состоит в том, что многообразие 
философско-методологических репрезентаций истины требует не отказа 
от одного из самых значимых философских понятий, а построения много­
мерной модели истины (гипертекста), охватывающей все культурное мно­
гообразие ее отдельных философских и историко-научных репрезентаций.

1. Понятие истины: вызов современной
эпистемологии
Трудно найти другую теоретико-познавательную проблему 

столь же высокой общекультурной значимости, как проблема ис­
тины. Ее с полным правом можно отнести к числу «вечных» фило­
софских проблем. Принято считать, что понятие «истина» восхо­
дит к просвещенному язычеству античности и возникло в контек­
сте религиозных языковых практик. В теорию познания понятие 
истины вошло благодаря Сократу и Платону и использовалось для 
противопоставления элитарного знания (episteme) невежествен­
ному мнению толпы (doxa).

Современный постмодернизм бросает вызов понятию истины и 
перед лицом вечности. Идеологи постмодернизма абсолютизируют 
момент релятивности в развитии познания, стирая исторически 
подвижную границу между episteme и doxa. Они реставрируют вос­
ходящую к античным скептикам трактовку истины как не более чем 
«вооруженной веры» (Карнеад) или субъективной уверенности (ис­
тин столько, сколько «познающих»). Подобный гносеологический 
скептицизм разворачивается на фоне трансформации классической 
структуры познавательного отношения в духе «смерти субъекта» 
и «языковых игр» как синдрома смерти объекта. Л.А. Маркова 
справедливо отмечает, что развитие социологических исследований 
по истории науки инспирировало девальвацию понятия истины

© Смирнова, Н.М., 2010



296 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

как фундаментальной категории философской теории познания до 
уровня одного из этических регулятивов научной деятельности1.

Теория коммуникативного действия Ю. Хабермаса, вобравшая в 
себя опыт антропологического переворота философии XX в. в его 
лингво-коммуникативном измерении, также не избежала постмодер­
нистского влечения к деконструкции истины до уровня «эпистемиче- 
ской очевидности». Артикуляция субъектной стороны познаватель­
ного отношения, т.е. акцент на субъективной уверенности, означает 
фактический демонтаж фундаментальной теоретико-познавательной 
проблемы того, как относятся наши знания о реальности к самой ре­
альности — какой бы смысл ни вкладывать в эти понятия.

Постмодернистский призыв к реставрации утраченного в ходе 
индустриальной модернизации социально-культурного многооб­
разия, дополненный тезисом культурной несоизмеримости, ведет 
к релятивизации понятия истины. Так, Ю. Хабермас фактически 
девальвирует истину до нередуцируемого многообразия контек­
стуальных интерсубъективных значений, разделяемых членами 
локальных коммуникативных сообществ. Низведение философ­
ского понятия истины до уровня рационального консенсуса на 
основе интерсубъективных схем толкования, присущих различ­
ным жизненным мирам, равно как и до «решающего хода в языко­
вой игре», представляет собой явную уступку патриарха немецкой 
философии постмодернизму.

Несомненный интерес представляют дискуссии по проблеме 
истины и в современной отечественной философии. Ряд авторов, и 
среди них столь крупные философы науки, как А.Л. Никифоров, 
Л.А. Маркова и А.П. Огурцов, полагают, что философско-методоло­
гическое содержание понятия истины нуждается в существенной 
корректировке, в пределе — замене понятия истины научным смыс­
лом2. Так, АЛ. Никифоров мотивирует «современный отказ от поня­
тия истины»3 тем, что в течение XX в. понятие истины постепенно

1 Тот факт, что социологи и историки науки не оперируют понятием истины, 
сам по себе не означает девальвации ее значимости как понятия философской тео­
рии познания.

2 См.: Маркова Л.А. Перспективы развития науки: смысл как альтернатива ис­
тине; Огурцов А.П. Альтернатива истине: смысл или правдоподобие?//Эпистемо­
логия и философия науки. 2009. № 4.

3 Столь многозначительно озаглавлен первый раздел его статьи, открывающей 
коллективную монографию «Понятие истины в социогуманитарном познании» 
(отв. ред. А.Л. Никифоров). М .: ИФ РАН, 2008. С. 5.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 297

вытеснялось из философии науки. «Логический позитивизм заме­
нил понятие истины понятием верифицируемое™, т.е., грубо гово­
ря, понятием соответствия чувственно данному. Г. Рейхенбах на 
место понятия истины пытался поставить понятие вероятности,... 
Фейерабенд прямо призывает выбросить понятие истины на свал­
ку исторических заблуждений человечества»1. Девальвацию значе­
ния понятия истины в философии XX в. названный автор скло­
нен приписывать критическому отношению к идеалам Просве­
щения.

Л.А. Маркова полагает, что понятие научного смысла прихо­
дит на смену истине, причем смысл «нейтрален» по отношению 
к истине и лжи2. Солидаризируясь с мнением Л.А. Марковой, 
А.П. Огурцов полагает, что в пользу «избыточности» понятия 
истины говорит сам факт плюрализма различных трактовок исти­
ны в философии XX в.3 Кроме того, «поворот... к идее правдопо­
добности научных теорий вместо понятия “истина” , полагает 
А.П. Огурцов, избавит философию науки и историко-научные 
реконструкции от неоправданных отождествлений и допущений, 
от идеологических иллюзий и теоретических амбиций, позволив 
сделать методологическое оснащение историков науки более 
строгим, корректным и подвластным математическим измерени­
ям. Такого рода подход позволит избавиться от неявного допуще­
ния историко-научных реконструкций о том, что история науки -  
это современная научная теория, опрокинутая в прошлое. Такое 
допущение разрушает любую историко-научную работу»4.

Я полагаю, что и в рамках когнитивного релятивизма, и в пре­
делах умеренного варианта когнитивного конструктивизма про­
блема онтологического референта теоретических конструктов со­

1 Там же. С. 6.
2 Маркова Л.А. Перспективы развития науки: смысл как альтернатива истине / /  

Эпистемология и философия науки. 2009. N° 4.
3 Вслед за Э.М. Чудиновым он приводит следующие трактовки понятия исти­

ны в философии XX в.: 1) корреспондентская, 2) когерентная, 3) прагматическая 
и, наконец, 4) дефляционная (Огурцов А.П. Альтернатива истине: смысл или прав­
доподобие? / /  Эпистемология и философия науки. 2009. Nq 4).

4 Там же. Безусловно, соглашаясь с автором в том, что методологически некор­
ректно экстраполировать на прошлое науки ее современные идеалы и нормы, 
замечу, что сам по себе отказ от понятия истины никак не гарантирует методоло­
гической строгости, не влечет за собой отказ от неоправданных допущений и 
идеологических иллюзий и тем более не способен методологически оснастить ис­
ториков математическим аппаратом, адекватным их объекту исследования.



298 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

храняет свою значимость для современной эпистемологии1. Об 
этом свидетельствуют и попытки современных приверженцев фи­
лософского реализма привести новые аргументы в его защиту. 
Подчас для этого используется обновленный вариант деятельно­
стного подхода в теории познания. В его основе — понятие аген- 
тивности как способности, потенциальной возможности к осу­
ществлению определенных видов деятельности, в которых прак­
тически реализуется когнитивное взаимодействие субъекта и 
объекта познания. Именно способность человека производить 
определенные изменения в мире (а не только в сфере собственно­
го мышления) заставляет его вновь и вновь обращаться к вопросу 
о том, как относятся наши знания о мире к нему самому.

2. Культурно-антропологическое измерение истины
в исторической типологии научного знания
Традиционным предметом философско-методологических 

исследований является научная истина. В одной из лучших работ, 
посвященных этой проблеме, — монографии Э.М. Чудинова «При­
рода научной истины», и по сей день не утратившей своего фило­
софского значения, — понятие истины определяется как «знание, 
соответствующее фундаментальным аспектам действительности, 
приведенное в систему посредством теорий и получившее строгое 
обоснование в смысле того эталона строгости, который принят в 
данной науке на данном этапе ее исторического развития»2. Со­
гласимся с названным автором также и в том, что понятие истины 
выражает саму сущность науки, без которой нельзя понять струк­
туру, динамику развития и цель научного познания, и — добавим — 
безотносительно к исторической изменчивости культурного об­
лика самой науки.

Эволюцию представлений об истине в различных образах нау­
ки можно представить как трансформацию фундаментальных ха­
рактеристик исходного познавательного отношения, модифици­
рующих способ теоретической репрезентации субъекта в итоговом 
познавательном результате. Апеллируя к ныне широко исполь-

1 См.: Смирнова Н.М . Когнитивные основания феноменологического конст- 
руктивизма / /  Конструктивистский подход в эпистемологии и науках о человеке ; 
отв. ред. В.А. Лекторский. М .: Канон+, 2009. С. 141—168.

2 Чудинов Э.М. Природа научной истины. М., 1977. С. 3.



НМ. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 299

зуемой исторической типологии развития научного знания 
В.С. Степина, можно проследить следующую картину историче­
ской трансформации «субъектного измерения» истины:

1) научная истина — слепок («отражение») предмета исследования за 
вычетом всех характеристик познавательной деятельности (науч­
ного языка, средств и операций деятельности, ценностно-смы­
словых характеристик познающего субъекта) — в классической 
парадигме научного познания;

2) научная истина с необходимостью включает в себя слепки пред­
метно-практических форм освоения субъектом предмета иссле­
дования, языковые и инструментальные характеристики позна­
вательной деятельности, кроме ценностно-смыслового содержа­
ния когнитивной активности субъекта — в неклассической 
парадигме;

3) наконец, постнеклассическому образу научного познания свой­
ствен учет не только инструментальных, но и ценностно-смысло­
вых характеристик деятельности субъекта в итоговом познава­
тельном («истинностном») образе предмета познания.

Приведенная типология свидетельствует, что эволюция куль­
турных смыслов науки осуществляется как такая трансформация 
схем ее объекта и метода, в результате которой наивно-объекти­
вистское представление об истине как «независимой от субъекта, 
человека и человечества» замещается все более «субъектно нагру­
женным», выражающим культурную размерность понятийно-ин­
струментальной деятельности и ее ценностно-смысловых харак­
теристик.

Решающая роль в преодолении «наивного объективизма» (в 
смысле жесткой противопоставленности субъекта-объекту в струк­
туре познавательного отношения) в европейской философии XX в. 
принадлежит феноменологии, в рамках которой разработана но­
вая система понятий для философски наиболее изощренного опи­
сания когнитивного взаимодействия субъекта и объекта. К числу 
важнейших из них относятся:

Интенциональность (заимствованоуФ. Брентано) как направ­
ленность сознания на объект. Понятие «беспредметного», «пусто­
го» сознания феноменологически бессмысленно. В собственно 
когнитивном отношении это означает, что, строго говоря, субъект 
познавательного отношения дан в «объектной нагруженности»



зоо Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

его сознания (феноменологический аналог «принципиальной ко­
ординации» Р. Авенариуса).

Ноэма представляет собой интенциональный объект в актах 
его «схваченности» сознанием. Понятие ноэмы фиксирует изна­
чальную слитность объекта и форм его данности сознанию (фено­
менологический аналог кантовской «вещи-для-нас»).

Ноэза — понятие, артикулирующее модусы данности («формы 
презентации») интенционального объекта, феноменологический 
аналог способов инструментальной деятельности, «впечатанных» 
в итоговый познавательный результат.

Аналогичную функцию выполняют понятия ноэтико-ноэма- 
тического единства, когнитивного горизонта, феноменологического 
конституирования. Они используются для выражения тонких ню­
ансов субъект-объектного взаимодействия в неклассической по­
знавательной установке — но не на уровне типологических харак­
теристик описания познавательной деятельности субъекта науч­
ного познания, а на более глубоком уровне феноменологической 
дескрипции фундаментальных характеристик когнитивной ак­
тивности трансцендентального субъекта.

3. Истина и когнитивный конструктивизм

Понятие истины как трансцендентального регулятива позна­
вательной деятельности человека приобретает особое значение в 
свете общеметодологического представления о том, что реаль­
ность как предмет познания сконструирована с помощью прису­
щих данной науке схем объекта и схем метода. Риторический во­
прос, в каком отношении находятся наши истинностные сужде­
ния, сформулированные в отношении идеализированной, нами 
же сконструированной реальности, к самому объекту познания, 
составляет сердцевину теоретико-познавательной проблемы кон­
структивизма в философии и когнитивных науках. Когнитивный 
конструктивизм можно условно подразделить на два основных 
типа: умеренный (восходящий к Канту) и радикальный. Первый 
вполне совместим с научным реализмом, тогда как второй осно­
ван на неявной презумпции рассмотрения онтологических харак­
теристик объекта как артефакта конструктивной деятельности че­
ловека.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 301

Теоретико-познавательной основой умеренного («классиче­
ского») конструктивизма является свойственное классическому 
рационализму представление об активистски-деятельностной ро­
ли субъекта познания, артикуляция креативных функций разума 
на основе интеллектуальной интуиции, врожденных идей, мате­
матических формализмов, позднее — социально конструирующей 
роли языка и знаково-символических средств. Умеренный конст­
руктивизм классически-рационалистических концепций артику­
лирует идею конструктивной роли разума в оппозиции к созерца­
тельному материализму Нового времени со свойственной ему 
абсолютизацией роли сенсорного аппарата познания, в духе клас­
сической теории отражения трактуемого как «клавиши, по кото­
рым ударяет природа» (Д. Дидро). Классической теории отраже­
ния соответствует восходящая к Аристотелю корреспондентская 
теория истины. Конструктивизм имплицитно заряжен отрицани­
ем свойственного классической теории отражения эмпирическо­
го фундаментализма и не довольствуется пониманием истины как 
отражения.

Однако было бы заметным упрощением полагать, что фило­
софские истоки конструктивизма восходят исключительно к клас­
сическому рационализму Нового времени. Конструктивистские 
интенции современности усиливают и придают самостоятельное 
значение тем характеристикам познания, зародышевые формы 
которых можно обнаружить в самих сенсуалистских концепци­
ях -  в той мере, в какой последние стремились преодолеть теоре­
тические трудности эмпирического фундаментализма. Так, исто­
ки представлений о том, что сенсорный аппарат человека не толь­
ко «имеет» объект чувственного познания, но и в известной мере 
формирует его, можно усмотреть еще в концепции первичных и 
вторичных качеств — как превращенной форме онтологически 
интерпретированного представления о конструктивной деятель­
ности человеческих органов чувств. Смысл этой концепции, как 
известно, в том, что объекту «самому по себе» присущи не все чув­
ственно воспринимаемые качества, но лишь наиболее фундамен­
тальные, «первичные», без которых объект немыслим как таковой 
(протяженность, пространственная конфигурация). «Вторичные» 
же (цвет, запах) возникают как результат преобразования опыт­
ных данных сенсорным аппаратом человека.



302 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

В свою очередь представление о врожденных основах позна­
ния «замутняет» чистоту конструктивистских интенций классиче­
ского рационализма: рационализм Декарта с его апофеозом уни­
версальной математики не возлагает на человека всю полноту 
ответственности за все творения духа: ведь, согласно Декарту, ма­
тематические объекты и их отношения изобрел господь Бог, дабы 
изложить на их языке великую книгу природы.

Осознание теоретических трудностей эмпирического фунда­
ментализма и относительной самостоятельности научно-теорети­
ческого мышления со свойственным ему «отлетом» от непосред­
ственной чувственной очевидности — важнейшая когнитивная 
предпосылка классического конструктивизма.

Серьезный вклад в эволюцию представлений об истине внес 
кризис великих метафизических систем Нового времени (суб- 
станциалистских концепций мироздания). Им свойственны пред­
ставления о рациональности как лежащей в основе мира, которую 
Разум должен обнаружить. Поворот от Гегеля к Канту знаменует 
собой отказ от традиционных метафизических установок на по­
строение универсалистских онтологий, претендующих на выра­
жение глубинной сущности мироздания, в пользу более изощрен­
ной формы метафизики — поиска первоначала не в традиционном 
для европейской культуры смысле оснований бытия, а в базисном 
слое человеческого знания. «Когнитивная метафизика» не строит 
иерархии сущностей, но ей присущ редукционизм теоретико-по­
знавательный: представление о наиболее общих законах позна­
ния, из которых выводимы специфические познавательные мето­
ды отдельных наук. Но в обстановке общего анти метафизическо­
го настроя конца XIX в. заметно усилилось осознание связи 
исследовательского метода со структурой и культурно-историче­
скими характеристиками объекта познания. Подобные измене­
ния культурного климата эпохи нашли свое отражение в «коро­
левских» вопросах Канта: «Как возможна чистая математика?», 
«Как возможно чистое естествознание?» и т.д. Различение эмпи­
рического и трансцендентального сознания в теории познания 
Канта выражало глубокий компромисс между абсолютизацией 
классического Разума, тяготевшего к идеалу «чистого», «родово­
го» сознания, лишенного индивидуальности и личного опыта, с 
одной стороны, и опорой на опытное знание — с другой.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 303

Именно в кантовской теории познания идея презентации объ­
екта познания в формах рассудочной деятельности обрела наибо­
лее полное и философски изощренное выражение. Осознание им 
односторонности как созерцательной модели познания («натура­
лизма Просвещения»), так и классически-рационалистического 
недоверия к чувственному опыту выразилось в смещении фокуса 
исследовательского внимания с объекта «самого по себе» («ве- 
щи-в-себе») на способы его «данности» трансцендентальному 
сознанию. В подобной установке объект познания предстает не 
как чувственный образ отраженной реальности «до и независимо 
от субъекта познания», а истинностные суждения о нем — не как 
субъективный образ объективного мира, но как продукт его кон­
структивной активности, формирующей схемы объекта из ресур­
сов телесности, рассудка и совокупного культурного опыта.

В «антропологически нагруженной» теории познания Канта1 
познавательный образ объекта предстает как проекция когнитив­
ных задатков трансцендентального субъекта. Пафос кантовской 
«Критики чистого разума» состоит в демонстрации того, что со­
знание не имеет когнитивного доступа к объекту иначе как в апри­
орных формах чувственности и рассудка: «вещь в себе» аффици- 
рует чувственность, а рассудок формулирует суждения на осно­
ве предваряющих опыт категорий рассудка. Поэтому познание 
трансцендентального объекта — одновременно и познание родо­
вой сущности человека, не сводимое к «отражению». Познание 
объекта средствами науки (математики, естествознания), таким 
образом, есть его конструирование, когнитивный синтез разроз­
ненных чувственных данных посредством доопытных форм чув­
ственности и рассудка. Априорные формы чистого чувственного 
созерцания позволяют мыслить объект в пространстве и времени. 
Таков ответ Канта на вопрос, как возможна чистая математи­
ка, т.е. геометрическая образность и последовательность нату­
рального ряда («трансцендентальная эстетика»), а также как воз­
можно сформулировать законы естествознания на основе априор­
ных категорий рассудка.

1 Оговоримся, что не все исследователи согласны с трактовкой когнитивного 
проекта Канта как «антропологического» на том основании, что Кант ведет речь о 
«сознании вообще», в духе картезианства отождествляя его с трансцендентальным 
сознанием.



304 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Когнитивный конструктивизм классического типа достигает 
своего апогея в неокантианстве Марбургской и Баденской школ, в 
центре внимания которых процедуры конструирования не только 
научных понятий и теорий, но и научных фактов, понятых как 
продукты конструирующей деятельности разума, но без аффини­
рующего чувственность трансцендентного первоисточника («ве- 
щи-в-себе»). Соответственно нарастает критический пафос и в 
отношении классической теории истины как корреспонденции, 
поскольку научный факт предстает в неокантианской методоло­
гической рефлексии как теоретически нагруженный, т.е. завися­
щий от принятых теоретических допущений.

Однако философская непроясненность истоков априорных 
форм чувственности и рассудка допускала понимание априорного 
как метафизически трактуемого трансцендентального аргумента, 
не верифицируемого средствами науки, с одной стороны, и есте­
ственных («природных») свойств человеческого разума — с дру­
гой. Быть может, поэтому неокантианец Г. Риккерт видел свою 
задачу в том, чтобы окончательно избавиться от натурализма Про­
свещения, преодолеть который так и не удалось кантовскому 
идеализму. И в ходе дальнейшей эволюции умеренного конструк­
тивизма в философии XX в. «трансцендентальный аргумент» Кан­
та трансформируется в представление об онтологических обяза­
тельствах языка, о невозможности внелингвистического доступа к 
реальности, т.е. к представлению о том, что в структуре языка 
заложены конститутивные для языкового сообщества онтологи­
ческие допущения. И в свете «лингвистического поворота» в фи­
лософии XX в. пафос искания истины видится в том, чтобы систе­
матически прояснять зависимость между представлениями о при­
роде объектов исследования и способами их познания.

Радикальный конструктивизм, в направлении которого эволю­
ционирует конструктивистская установка в рамках неклассиче­
ской науки, состоит в том, что объекту познания отказывают в он­
тологической реальности, полагая его искусственной конструк­
цией, созданной из ресурсов языка, культуры, норм и конвенций 
научного сообщества. В отличие от совместимого с научным реа­
лизмом умеренного конструктивизма радикальному присущ ме­
тодологический солипсизм — представление о том, что все, что мы 
видим, слышим, осязаем суть ментальные конструкции на основе 
ресурсов языка и социально заданных образцов восприятия (ког­



НМ. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 305

нитивных паттернов). В таком понимании исследуемая реаль­
ность предстает не как онтологически предшествующая позна­
нию, а как проекция культурно детерминированных схем позна­
вательной деятельности. Исследовательский метод становится 
«творцом» реальности в соответствии с процедурными нормами 
своей науки. Радикальный конструктивизм — это когнитивное 
забвение бытия, синдром «ускользания» реальности и релятиви­
зации истины. В такой установке понятие истины лишается ког­
нитивного содержания и вытесняется на периферию познания, в 
область научной этики.

В социальном познании свойственную неклассической нау­
ке методологическую констатацию опосредованное™  когнитив­
ного образа объекта схемами метода и ценностно-смысловыми 
характеристиками субъекта познания социологический конст­
руктивизм дополняет (усиливает) утверждением о конститутив­
ном характере предмета не только научного, но и вненаучного 
знания, здравого смысла, опирающегося на культурные ресурсы 
обыденных практик повседневности. В русле радикального кон­
структивизма, например, работают представители «поздней» со­
циальной феноменологии. В работе под симптоматичным назва­
нием «Социальное конструирование реальности»1 П. Бергер и 
Т. Лукман критикуют классическую (позитивистски ориенти­
рованную) социологию за то, что она принимала за реальность 
продукты собственного объективирующего метода. При таком 
подходе и в самом деле остается в «слепом пятне» тот факт, что 
реальность, на исследование которой позитивистски ориентиро­
ванные социологи направляют свои усилия, необходимо вклю­
чает в себя и результаты деятельности ученого: отбора и сорти­
ровки фактов, определяемых его исследовательской задачей. Са­
мое существенное, однако, состоит в том, что процессы отбора 
и первичной классификации эмпирических данных основаны 
на неявно выраженных принципах упорядочения, необходимо 
содержащих как онтологические допущения (т.е. отсылки к оп­
ределенной картине социальной реальности), так и ценност­
но-смысловые предпочтения. Методологическое самосознание 
позитивистской социологии оказалось не в состоянии возвы-

1 Berger Р., Luckmann Т. The Social Construction of Reality. A Treatise on Sociology 
of Knowledge. 1966; русск. пер. Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование 
реальности. М., 1995.



306 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

ситься до понимания того, что практикуемые ею методы генери­
руют те самые схемы объекта, на «объективное» исследование 
которых она направляет свои когнитивные усилия.

4. Понятие истины в натуралистической парадигме
социально-гуманитарного знания
Приведенная выше (см. § 2) историческая типология научного 

знания выражает существенные черты развития физико-матема­
тического естествознания, долгое время задававшего парадигмаль- 
ные образцы идеалов и норм научного познания как такового. 
Сциентистская методология обществознания, ориентированная 
на естественно-научный идеал, как известно, сформировалась в 
рамках механической картины мира, воплощавшей основопола­
гающие мировоззренческие универсалии новоевропейской куль­
туры. Идея мира как сложной системы рационально устроенных 
механизмов и стирания качественных различий между естествен­
ным и искусственным обрела изощренное философское выраже­
ние как в эмпиристски ориентированной концепции «простых 
природ» Ф. Бэкона, так и в классически-рационалистических 
представлениях о человеке как автомате, наделенном инстинкта­
ми. Г. Лейбниц, заложивший последний камень в основание клас­
сического рационализма, элиминировал бытийную разницу меж­
ду причиной (события, процесса и т.п.) и основанием логического 
вывода. Благодаря этому аристотелевская «формальная» логика 
как наука о формах правильного мышления обрела содержатель­
ный характер, став наукой о всеобщих законах самого мирозда­
ния. В свою очередь натуралистическое истолкование обществен­
ной жизни как подчиненной определенным закономерностям 
выражало антитеологические настроения постпросвещенческой 
идеологии, тесно связанные с натуралистически интерпретиро­
ванной философией истории1.

Олицетворением натуралистической исследовательской про­
граммы в социально-философском мышлении является социо­
логический позитивизм. Экстраполяция картезианского идеала 
универсальной математики на область социальных наук породи­
ла своеобразный отзвук пифагореизма — «демон квантифика-

1 См.: Философия эпохи ранних буржуазных революций. М ., 1983. С. 31-32.



НМ. Смирнова. Коммуниклгивно-смыслопой подход к пониманию истины 307

ции». Символом веры «эмпирической социологии»1 стало убеж­
дение в том, что все без исключения параметры социальной жизни 
поддаются калькуляции и цифровому учету, т.е. вполне исчерпы­
ваются количественными методами, если не в самой реальности, 
то уж во всяком случае на уровне теоретической модели. Заметим, 
что социально-онтологическим основанием натуралистической 
исследовательской программы в методологии социально-гумани­
тарного знания, во многом определившей ее ориентацию на «ко­
личественные» методы, послужили сопутствующие модерниза­
ции процессы «массовизации», разрушения традиционных со­
циокультурных гнезд, размывания свойственной традиционному 
обществу гетерогенности социального пространства2. Абстраги­
рование от культурно-антропологических характеристик челове­
ческой деятельности, уподобление социальных фактов вещам 
(Э. Дюркгейм) и позволило эффективно использовать методы га­
лилеевско-ньютоновского естествознания для построения объ­
яснительных моделей социальных процессов. Подобное проек­
тирование в сфере социальной теории выражало свойственное 
техногенной цивилизации конструктивистски-деятельностное 
отношение к природе, обществу и человеку. Методологически по­
добная установка базировалась на картезианской устремленности 
к предельной ясности и отчетливости социологических понятий, 
многозначность и расплывчатость которых расценивалась как не­
соответствие нормативным критериям строгости научного мыш­
ления. При этом понятие истины — в духе общеметодологических 
установок позитивизма — прямо отождествлялось с эмпирической 
верификацией, а факты — в духе общего натуралистического на­
строя позитивистской социологии — вещам («социальные факты 
надо брать как вещи» -  Э. Дюркгейм). Подобная натуралистиче­
ская установка в социальном познании имплицитно заряжена ис­
кажающим овеществлением социального мира и теоретической 
дегуманизацией человека.

1 Я беру этот термин в кавычки, поскольку она вовсе не была, да и не могла быть 
чисто «эмпирической» в строгом смысле слова, но всегда была весьма «предпосы­
лочной» дисциплиной.

2 См.: Хабермас Ю. Модерн -  незавершенный проект// Вопросы философии. 
1992, № 4; Фарман И.П. Социально-культурные проекты Ю. Хабермаса. М., 1999.



308 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

5. Интуитивистская герменевтика: категория жизни
как философское снятие субъект-объектного отношения
«Антропологический переворот» в европейском социаль­

но-философском мышлении начала XX в. повлек за собой и смену 
когнитивных образцов наук о человеке. Так, в работах В. Дильтея 
в роли такого когнитивного образца выступает уже не скроенная 
по меркам естествознания «социальная физика» (О. Конт), а пси­
хология как «опытная» (описательная) наука о душевной жизни 
человека. В интерпретации В. Дильтея «описательная психоло­
гия» выступает парадигмальной рамкой всех социальных наук -  
основания интуитивистской исследовательской программы. 
Дильтеевское противопоставление «наук о природе» «наукам о ду­
хе» предстает как философски предельно напряженное противо­
стояние двух полярных методологических позиций.

Отнюдь не отвергая значения понятия истины как когни­
тивного регулятива познавательной деятельности человека, ин­
туитивистская исследовательская программа полагает в основа­
ние «наук о духе» опытную, «описательную», и вместе с тем «анти­
натуралистическую» психологию. В отличие от «объяснительной» 
психологии, ориентированной на естественно-научный идеал (с 
соответствующим ему гипотетико-дедуктивным методом, поис­
ком «конечных причин» как цели научного исследования и т.д.), 
«описательная» (дескриптивная) психология выявляет не при­
чинные зависимости различных состояний сознания, а ассоциа­
тивную связь явлений душевной жизни человека. В рамках инту­
итивистской герменевтики истинность фактически отождеств­
лялась с интуитивной понятностью. При этом понимание и 
объяснение жестко противопоставлены друг другу как специфи­
ческие когнитивные процедуры наук о природе и наук о духе.

Материал описательной психологии, как и «наук о духе» вообще, 
составляют не «явления», а переживаемая человеком действитель­
ность. В духе общего антиметафизического настроя эпохи Дильтей 
полагал, что естественно-научная методология Нового времени ба­
зировалась на изжившей себя мировоззренческой предпосылке -  
восходящему к картезианству неправомерному противопоставле­
нию тела и духа. По мысли же самого Дильтея, они неразрывны в 
философски фундаментальном понятии жизни. Онтологической 
импликацией его «герменевтической логики» становится «сама



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 309

жизнь»1, пребывающая «по ту сторону» дихотомии духовного и те­
лесного, Бытия и Понятия как составляющих общего определения 
жизни. В «описательной психологии» Дильтея нет речи о традици­
онном отношении субъекта-объекта. Целостность жизни непосред­
ственно переживается, образуя «круг жизни», альтернативный как 
субъект-объектному «дуализму» классических теорий познания, так 
и дуализму картезианской метафизики.

Один из главных вопросов дильтеевской «Критики» состоял в 
том, каким образом структура духовного мира субъекта делает воз­
можным процесс познания. Человек, рассуждал Дильтей, является 
единственным мировым «объектом», способным к субъективному 
восприятию и переживанию — «для-себя-наличному-бытию». Связ­
ность же духовного мира субъекта, полагал Дильтей, основана на 
всеобщем стремлении духа к смысловой связности и объединению 
отдельных логических процессов друг с другом2. А поскольку науч­
ное изучение структуры духовного мира субъекта — предмет психо­
логии, то Дильтей был убежден в том, что описательная психология 
и является методологическим фундаментом «наук о духе». Свобод­
ная от метафизических предпосылок, она постигает «связность ду­
ховного мира» «позитивными» методами. И хотя природа социаль­
но-исторической реальности отождествлялась им с трудом под­
дающейся теоретической реконструкции субстанцией жизни, ее 
теоретическое описание Дильтей предполагал осуществить рацио­
нальными методами, критерии которого применительно к «наукам 
о духе» он намеревался выработать.

К их числу относится представление о целях и задачах «наук о 
духе». В отличие от задач «наук о природе», к числу которых уче­
ный относит объяснительную психологию, ориентированную на 
естественно-научный идеал, т.е. на причинное объяснение связи 
явлений душевной жизни на основе гипотетико-дедуктивного ме­
тода, главная задача «наук о духе» — понимание своего предмета. 
Дильтеевское понимание — это о-своение предмета сознанием че­
ловека, включение его в контекст личного духовного опыта. Обре­
тение понимания мыслилось Дильтеем как конечная цель «наук о 
духе»: все когнитивные процедуры сфокусированы на достиже­

1 См.: Дильтей В. Категории жизни. Глава из сочинения «Структура историче­
ского мира в науках о духе» ; пер. А.П. Огурцова / /  Вопр. философии. 1995. № 10.

2 Дильтей В. Наброски к критике исторического разума / /  Вопр. философии. 
1988. № 4. С. 135.



310 Ч асть  II.Социально-эпистемологические подходы

нии понимания. При этом, в отличие от филологической герме­
невтики Ф. Шлейермахера, нацеленной на поиск единственно 
верного толкования «на все времена»1, в рамках «герменевтики 
жизни» понимание отнюдь не мыслится как раз и навсегда обре­
тенное: в каждом последующем акте оно обнаруживает все новые 
и новые горизонты жизненных переживаний2.

Классическая герменевтика Ф. Шлейермахера ориентирована 
на поиск «правильного» понимания и элиминацию «неправиль­
ных», обусловленных, по его мнению, нарушением канонов тол­
кования. В рамках же дильтеевской герменевтики «понимание» 
наделено сугубо личностным смыслом. Понять — значит со-пере- 
жить, пережить лично, выявить жизненную связь понимаемого с 
совокупным опытом человека.

В. Дильтей мыслил понимание как порожденное интересами 
практической жизни и повседневного общения. Поэтому спосо­
бы и результаты понимания многообразны и обусловлены типом 
жизненных переживаний. К числу элементарных форм понима­
ния Дильтей относит истолкование отдельных проявлений жиз­
ни — таких, как жест, выражение лица, а также элементарные ак­
ты, из которых складываются связные поступки: удар молотком, 
распиливание дерева, составление слова из букв. В своих высших 
формах понимание доводится до уровня специализированного 
искусства интерпретации. Переход же от элементарных форм по­
нимания к высшим есть усмотрение связи между многообразием 
проявлений жизни и ее сознательным началом. Так что высшие 
формы понимания основаны на отношении между многообрази­
ем проявления жизни человека и внутренней связью, лежащей в 
основе этого многообразия. Понять — значит открыть для себя 
жизненную связь3, навести мосты от единичных жизненных впе­
чатлений к полноте переживания жизни.

Ведущая роль в этом процессе принадлежит индукции, но не 
как логически-рассудочной операции, используемой для «расши­

1 Иначе и быть не могло, ведь речь шла о понимании и толковании библейских 
текстов!

2 Впоследствии идея безграничного расширения смысловых пространств во­
плотилась в феноменологии Э. Гуссерля в понятие интенционального горизонта 
сознания.

3 Дильтей В. Наброски к критике исторического разума / /  Вопр. философии. 
1988. № 4. С. 135—152. Заметим, что позиция В. Дильтея близка к той, что пред­
ставлена Ф. Брентано в его концепции интенциональности.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 311

рения опыта» (Д.Ст. Милль), а в этимологически изначальном 
смысле наведения. Результатом психологической индукции явля­
ется сочувствие, настройка, психический резонанс. Индукция ис­
полнена «жизненного смысла». Она связующая нить всех феноме­
нов жизни сознания. Восходя от отдельных проявлений жизни к 
целостности жизненного отношения, она порождает связь кон­
кретного человеческого переживания с тотальностью его субъек­
тивного опыта. Антропологически это способ «сборки» сознания, 
обретения «самости», «опыт самоотождествления». В когнитив­
ном же отношении противопоставление методологических уста­
новок естественных и социальных наук в рамках интуитивист- 
ской герменевтики достигает предельного философского напря­
жения1, а истина отождествляется с субъективной понятностью.

6. Истина как результат индивидуализирующей
абстракции: неокантианский проект
социально-гуманитарного знания
Интуитивистское понимание истины как субъективной понят­

ности не отвечало трансцендентальному идеалу социальных наук — 
всеобщности и необходимости. Ибо интуитивизм не отвечает стан­
дартам всеобщности и необходимости, довольствуясьлишьсубъек- 
тивным ощущением «понятности». Когнитивный интуитивизм не 
знает правил, обладающих безусловной всеобщностью. Поэтому 
дальнейшее развитие методологии социальных наук осуществля­
лось как в направлении осознания социально-исторических рамок 
адекватности классической рациональности (с присущей ей уни­
версализацией естественно-научной методологии), с одной сторо­
ны, так и по пути преодоления гипертрофированного субъективиз­
ма интуитивистской герменевтики — с другой.

1 Столь жесткое противопоставление объяснения пониманию во многом объ­
ясняется тем, что термин «понимание» (Verstehen) обладает лексической и кон­
текстуальной полисемией. Можно выделить три основных смысла. Первый -  
понимание как форма опыта индивидуального сознания. Второй смысл покрыва­
ет набор значений, связанных с интерпретацией термина как метода социальных 
наук. Наконец, в третьем «понимание» предстает как общая эпистемологическая 
проблема, равно присущая как социальным, так и естественным наукам. Специ­
фическая трудность реконструкции дильтеевской трактовки понимания, по-ви­
димому, состоит в том, что, рассматривая его в первом смысле, он фактически 
прямо экстраполирует его на второй. Последующее изложение так или иначе свя­
зано с двумя последними значениями.



312 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

В неокантианстве истинное знание предстает не как субъектив­
ная понятность, но как результат рациональной процедуры теоре­
тической реконструкции с применением специфического метода наук о 
культуре. Основатель Баденской школы неокантианства Г. Риккерт 
противопоставляет развиваемый им методологический подход как 
психологизму, так и натурализму в социальных науках, полагая, что 
«одной из главных задач настоящего момента является борьба с на­
турализмом Просвещения, окончательно победить который так и не 
удалось кантовскому идеализму»1. Не подвергая сомнению значи­
мость психологии как самостоятельной научной дисциплины, он 
решительно отвергает ее претензии на роль универсальной методо­
логии социальных наук2. Не дело ученого, полемически утверждает 
Г. Риккерт, заглядывать в глубины человеческих душ. Методологи­
ческое кредо Баденской школы состоит в том, что предмет методо­
логии — не мир субъективных переживаний ученого, а общезначи­
мые логические процедуры образования научных понятий. Поэтому 
своей главной задачей Г. Риккерт считал обоснование рационали­
стического метода «наук о культуре», отражающего специфику куль­
турного объекта и в то же время гарантирующего общезначимый и 
рационально воспроизводимый результат.

Основатель Баденской школы противопоставляет «номоте- 
тическому», т.е. обобщающему, методу естествознания направ­
ленный на постижение единичного и особенного «идиографи- 
ческий» метод истории. При этом, поясняет он, если в номоте- 
тический метод включить не только отыскание общих законов, 
но и способы образования научных понятий, названные выше 
методы вполне корректно противопоставить друг другу3. Одна­

1 Риккерт Г. Философия истории. Введение ; пер. с нем. СПб., 1908. С. 1.
2 Так, Г. Риккерт высоко оценивает критику Э. Гуссерлем психологизма в логи­

ке, т.е. тезиса интуитивистов, будто бы логика -  не что иное, как набор привычек 
интеллектуальной работы.

3 Ю. Хабермас склонен полагать, что декларируемый Г. Риккертом дуализм ме­
тодов является результатом недооценки им диалектики особенного и всеобщего. 
Основатель Баденской школы, полагает он, оказался в плену парадокса, присуще­
го любой форме методологического номинализма: «мы схватываем уникаль­
ное, т.е. неповторимый смысл исторических событий, в общих выражениях, 
ориентированных на повторяемое в явлениях». В предисловии к русскому изда­
нию Риккерта(1911) С. Гессен дает иную оценку. Он полагает, что противополож­
ность «индивидуализирующего» и «генерализирующего» методов у Риккерта не 
покрывается простой противоположностью единичного и общего как таковых. 
Это противоположность различных типов общего, которым соответствуют раз­
личные типы единичного.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 313

ко в отличие от дильтеевской оппозиции объяснения понима­
нию риккертово различение «наук о природе» (Naturwissen- 
schaften) и «наук о культуре» (Kulturwissenschaften) не носит 
конститутивного характера и не является по-дильтеевски жест­
ким. Различие между ними проводится им как по предметам, 
т.е. «с материальной точки зрения», так и по практикуемым ими 
методам, т.е. «с формальной точки зрения»1. Однако Г. Риккерт 
признает методологическую оправданность «перекрестного опы­
ления» методов, например использования математических мето­
дов в изучении не только природы, но и общества -  в экономике, 
социологии и т.п.

Целесообразность подобного использования определяется 
исследовательской ситуацией. Если задачей ученого является 
исследование обобщенных типов социальных явлений, напри­
мер типа английского фабричного рабочего конца XIX в., а не 
уникальных исторических объектов, например Великой ф ран­
цузской революции, то он вправе воспользоваться обобщаю­
щим, номотетическим методом. В свою очередь исторический 
метод приложим к исследованию уникальных природных объек­
тов, например в космогонии. Так что «деление на основании 
формальных точек зрения (т.е. по методу. — Н.С.) не совпадает с 
делением материальным, ...однако при исследовании жизни 
природы все же пользуются преимущественно естественно-на­
учным, при исследовании же жизни культуры, главным образом, 
историческим методом»2. Научные методы, таким образом, мыс­
лятся Риккертом как взаимодополнительные: естественно-науч­
ный метод применим вобщ ествознании, если исследователя ин­
тересуют закономерности или обобщенные типы, а историче­
ский — в естествознании, в той мере, в какой исследователя 
привлекает неповторимая индивидуальность природного объ­
екта3. При этом социолог и экономист пользуются преимущест­

1 Понятия материи и формы употреблены здесь Риккертом в аристотелевском 
смысле.

2 Риккерт Г. Указ. соч. С. 49—50.
3 Заметим, что в рассуждениях о возможности приложения методов обще­

ственных наук к уникальным объектам природы Риккерт предвосхищает некото­
рые идеи постнеклассической науки.



венно обобщающим, номотетическим методом, логически не от­
личимым от естественно-научного1.

Метод конститутивен в отношении предмета — наук о приро­
де и наук о культуре. Это методологическое прозрение неоканти­
анства не вполне оценено отечественной (да и не только) социаль­
ной методологией и по сей день. В зависимости от приложения 
того или иного метода, в свою очередь детерминированного ис­
следовательским интересом ученого, один и тот же объект может 
выступать и как единичный экземпляр общего понятия, т.е. пред­
мет естествознания, и как уникальный по значимости феномен 
культуры. Иными словами, «действительностьстановится приро­
дой, если мы рассматриваем ее с точки зрения общего, она стано­
вится историей, если мы рассматриваем ее с точки зрения индиви­
дуального»2, — убежден Риккерт. Именно исследовательский ин­
терес ученого конституирует объект исследования в предмет наук 
о природе или же наук о культуре. Декларируя возможность рабо­
ты на одном и том же объекте двух взаимодополнительных иссле­
довательских программ, каждой из которых свойственны как соб­
ственные онтологические допущения (схемы объекта), так и спе­
цифические способы формирования научных понятий (схемы 
метода), основатель Баденской школы по существу предвосхища­
ет позднейшую формулировку Н. Бором принципа дополнительно­
сти — по отношению к социокультурным объектам. Это лишь 
один из примеров того, каким образом осознание методологиче­
ской специфики обществознания предвосхитило позднейшие на­
работки неклассической науки в целом.

Стремясь отмежеваться от интуитивистской абсолютизации 
субъективистских подходов, Риккерт настоятельно подчеркивает 
необходимость работать на уровне «логики понятий». При этом 
он существенно обогащает традиционные представления о логи­

1 Причину «податливости» социологического и экономического материала 
обобщающему методу Риккерт усматривает в том, что в них «часто принимаются 
во внимание только массы. Например, исторически существенное в крестьянине 
или фабричном рабочем у определенного народа в определенную эпоху может 
весьма точно совпадать с тем, что обще всем отдельным экземплярам соответству­
ющего рода и что могло бы поэтому образовать их естественно-научное понятие». 
Поэтому, замечает Риккерт, стремлению строить социально-исторические науки 
по образцу естественно-научных часто сопутствует убеждение в том, что всякая 
история в основе своей является историей экономической деятельности людей.

2 Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре. СПб., 1911. С. 92.

314 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы



НМ. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 315

ческой процедуре образования научных понятий — рамки класси­
ческой логики, по убеждению Риккерта, «слишком узки» для ото­
бражения специфики методологических процедур в науках о 
культуре. Он убежден в том, что «для логики, которая желает не 
поучать, а понимать науки, ложность учения Аристотеля, соглас­
но которому индивидуальное и особенное не могутбыть введены в 
научное понятие, не подлежит сомнению»1.

Восходящую к Аристотелю и практикуемую в естественных 
науках процедуру научной концептуализации основатель Баден­
ской школы характеризует как подведение наличного многообра­
зия под генерализирующие абстракции (индукцию). Целью и 
смыслом естественно-научной индукции в отличие от рассмот­
ренного выше ее интуитивистского понимания является «обузда­
ние природного многообразия в формулировке общего закона». 
Подобный генерализирующий метод, названный им номотетиче- 
ским, пригоден лишь в науках, придерживающихся эссенциа- 
листской установки, цель которых — теоретически представить 
сущность наличного многообразия в форме всеобщего закона.

Не обходясь без знания закономерностей, «науки о культуре» 
отводят им подчиненную роль. Ибо «культурное значение объекта 
покоится не на том, что у него есть общего с другими действитель­
ностями, но именно на том, чем оно отличается от них»2. Поэтому 
науки о культуре, дабы избежать «мертвящей всеобщности», при­
бегают к индивидуализирующему способу образования научных 
понятий — идиографическому. Главной же предпосылкой инди­
видуализирующего метода, основанной на кантианских допуще­
ниях об упорядочивающей роли рассудка по отношению к эмпи­
рическим данным, является возможность приписать значимость 
тем или иным явлениям культуры. Процедура теоретической кон­
цептуализации осуществляется как отнесение к ценности. Ценно­
стный эталон выступает критерием значимого в наличном куль­
турном многообразии, сортируя его на собственно научные дан­
ные и «просто разнородное бытие». Таким образом, относя 
феномен к ценности, историк культуры выявляет в нем не общее 
как основу повторяемости, а значимое. Истинностное суждение —

1 Риккерт Г. Указ. соч. С. 9 1.
2 Там же. С. 120.



316 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

это суждение трансцендентального субъекта, основанное на отне­
сении ко всеобщим и необходимым ценностям.

Однако, говоря об идиографическом методе как специфич­
ном для «наук о культуре», основатель Баденской школы чер­
пает свои примеры и иллюстрации исключительно из историо­
графии, где «неповторимость и уникальность» исторического 
события оказывается манифестацией более глубоко лежащих 
культурных пластов — представлений об осевом историческом 
времени («время-стрела») как оппозиции свойственной тра­
диционалистскому архетипу метафоры времени-круга («колесо 
времен»). Физические науки, к рубежу XIX—XX вв. еще не во­
бравшие идею развития в круг собственных онтологических до­
пущ ений1, оказались свободными от влияния подобного пласта 
«подсознания культуры».

Г. Риккерт постулирует принципиальное отличие отнесения к 
ценности как исследовательского метода «наук о культуре» от 
жизнепрактической оценки. Всеобщность и необходимость — 
характеристики трансцендентального идеала, а не действитель­
ности, где ценность «исполняет обязанности» кантовской «ве- 
щи-в-себе». Основатель Баденской школы убежден в том, что в 
науке не должно быть места оценочным суждениям, хотя за 
ее пределами ученый вправе высказывать их как частное лицо. 
Опираясь на унаследованную от Канта трансценденталистскую 
установку, Риккерт полагает оценку атрибутом эмпирической 
(индивидуальной), а ценность соответственно общезначимой 
(трансцендентальной) составляющей родового сознания. При 
этом процедура отнесения к ценности предстает как удержание в 
понятии тех характеристик изучаемого объекта, которые сущест­
венны с точки зрения определенной ценности. Историк, к приме­
ру, выделяет из общего массива материала «исторически важные 
индивидуальности» и «просто разнородное бытие». К первым от­
носят те, индивидуальность которых воплощает в себе ту или 
иную ценность (польза, справедливость, добро, красота и т.д.) в 
наибольшей степени. Выявляя значимое, ученый основывается 
на всеобщем признании ценности, по мнению Риккерта, гаранта-

1 Пожалуй, единственным исключением, упоминаемым самим Риккертом, яв­
ляется космология.



рующем наивысшую объективность, доступную наукам о куль­
туре.

Разделяя антинатуралистический пафос дильтеевской герме­
невтики, М. Вебер солидаризируется с Г. Риккертом в критике ин- 
туитивистского обоснования методологии социальных наук на 
фундаменте описательной психологии. Соглашаясь с Дильтеем в 
том, что задачей «наук о духе» является понимание своего предме­
та, Вебер категорически возражал против трактовки процедуры 
понимания как основанной на субъективном переживании и по­
тому не отвечающей трансцендентальному идеалу всеобщности и 
необходимости. Методология социальных наук, убежден Вебер, 
должна создать теоретические средства реконструкции социально 
значимого смысла действия, а не заглядывать в глубины человече­
ских душ. Психологизм дильтеевской герменевтики Вебер считал 
основным недостатком его критики исторического разума.

Возражая против проводимого Дильтеем и Риккертом про­
тивопоставления наук о природе как объясняющих наукам о 
духе (культуре) как понимающим, Вебер развивает собственный 
взгляд на соотношение этих когнитивных процедур. При этом са­
мо понимание мыслится им не субъективистски, не как опыт ин­
дивидуального сознания, но как универсальная процедура припи­
сывания смысла, поставленная под контроль рефлексивной мето­
дологии.

Но расхождения с Дильтеем этим не ограничиваются. Когни­
тивная специфика веберовской концепции понимания состоит в 
том, что понимание для него (в отличие от дильтеевской трактовки) 
не выступает конечной целью социального анализа: понятое на ос­
нове приписывания смысла требует последующего подтверждения 
с помощью эмпирических методов. И лишь будучи выражено в 
форме статистического закона, оно обретает высшую мыслимую 
форму научной достоверности. Понимание, таким образом, тре­
бует подтверждения степенью статистической вероятности того, 
что действия определенного типа при известных обстоятельствах 
будут совершаться и впредь. Иными словами, автор «Протестант­
ской этики» убежден в том, что научная истина требует двоякого 
подтверждения. «Понятое» на основе приписывания субъектив­
ных значений требует последующего объяснения на основе эмпи­
рических методов. И лишь будучи подтверждено эмпирически в 
форме статистики, оно обретает высшую форму научной досто­

Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смыслопой подход к пониманию истины 317



318 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

верности, становясь истиной в собственном смысле слова. Ины­
ми словами, истина в понимании Вебера выступает как синтез 
идеально-типического конструкта и его статистической верифи­
кации1.

Нетрудно видеть, что в трудах автора «Протестантской этики» 
абстрактно-всеобщие ценности Баденской школы претерпевают 
социологическое «обмирщение» и обретают посюсторонний 
смысл. Выражая «интерес эпохи», они задают социокультурную, 
историческую и прагматическую размерность человеческих дей­
ствий. «Именно человеческий интерес, — утверждает Вебер, — а не 
нечто, присущее явлению “объективно” , позволяет считать его 
экономическим, политическим или культурным. Интерес форми­
руется в рамках специфического культурного значения, которое 
мы придаем тому или иному событию в каждом отдельном слу­
чае»2. Например, «явление носит экономический характер лишь 
в той мере и лишь до тех пор, пока наш интерес направлен исклю­
чительно на то значение, которое оно имеет для материальной 
борьбы за существование»3. Трансформация риккертовских «аб­
солютных ценностей» в «интерес эпохи» придает социологиче­
ской концепции Вебера историческое измерение — но не в плане 
исторической фактичности, а на уровне неявных предпосылок 
теоретической концептуализации.

Если Риккерт постулирует принцип дополнительности -  воз­
можности приложения различных исследовательских программ к 
одному и тому же объекту, то Вебер развивает методологические 
наработки неокантианства в отношении «перекрестного опыле­
ния» своего предмета исследования методами различных, в том

1 С точки зрения Вебера, о достоверности своих знаний относительно субъек- 
тивного контекста значения социолог может говорить в двух смыслах. Мотивацион­
ная интерпретация действия основана на реконструкции «контекста значений». 
Она «в смысловом отношении очевидна», но в плане эмпирических каузальных свя­
зей не достоверна. Причинную достоверность она обретает лишь тогда, когда на 
основе эмпирических наблюдений социолог убеждается в том, что приписываемые 
им человеческим индивидам мотивы всегда или часто приводят к одним и тем же 
действиям людей в различное время. Автор «Протестантской этики» убежден, что в 
задачу социолога не входит определение системы каузальных связей реального че­
ловеческого поведения. Даже в предельном случае он определяет лишь «типичную 
возможность» того, к чему приведет со временем доступная социологическому на­
блюдению фактуальная констелляция человеческих действий.

2 Вебер М. Избранные произведения. М., 1990. С. 360.
3 Там же. С. 361.



НМ. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 3 1 9

числе и естественных, наук. Ориентированный на конкретно на­
учное, социологическое исследование, он не только анализирует 
социальное явление как уникальный феномен культуры, но и 
стремится вскрыть его регулярности и правила протекания, при­
бегая к использованию родственных естественно-научным обоб­
щающих методов. Отказавшись от претензий на установление об­
щих законов и ограничив задачи понимающей социологии описа­
нием правил протекания событий, Вебер значительно смягчил 
сциентистскую жесткость обобщающих методов и широко ис­
пользовал описательные приемы. Амбивалентность «понимаю­
щей» методологии Вебера, необходимость верификации понятого 
на основе коммуникативно-смыслового подхода средствами ста­
тистического анализа приветствовалась далеко не всеми его по­
следователями. Неодновременно она дала мощный импульс «фе­
номенологическому повороту» в развитии «понимающей» (смыс­
лоулавливающей) методологии социальных наук. Не будучи 
феноменологом, Вебер сыграл решающую роль в возникновении 
феноменологического движения в общественных науках, став по­
средником между идеалистическим историцизмом и феномено­
логическим конструктивизмом в методологии социальных наук. 7

7. Социально-феноменологический проект:
истина и социальный опыт
В рамках феноменологического проекта происходит дальней­

шая эволюция традиционных представлений не только о путях 
достижения истины, но и о ее критериях. Истина — не слепок объ­
екта, соответствующий историческому развитию научных знаний 
о нем. Она зависит от конвенционально принятых путей познания 
и способов интерпретации, которые со временем могут быть из­
менены. Поэтому задача социального феноменолога — исследо­
вать культурные ресурсы и социальные функции различных ин­
терпретаций.

В феноменологической традиции социальный мир предстает 
не в институциональном измерении, а как система всеобще разде­
ляемых интерсубъективных значений. При этом повседневное 
знание полагается первичной сферой социальных значений (до­
словно: конечная область значений — finite province of meaning). 
Значения же в рамках специализированного социально-гумани-



320 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

тарного знания рассматриваются как «значения второго поряд­
ка» — «вторичная рационализация обыденных интерпретаций». 
Их осмысленность гарантирована сохранением генетической свя­
зи с конструктами обыденного сознания. Поэтому обыденное, 
интуитивно очевидное знание — исходный пункт профессиональ­
ной рефлексии социального феноменолога. А это означает, что, 
опираясь на представления, данные в естественной установке, со­
циальный ученый путем рациональных логических рассуждений 
(по возможности, воздерживаясь от введения дополнительных 
идеализирующих допущений) должен продемонстрировать соот­
ветствие между «контекстом первичных значений» и специали­
зированным социально-гуманитарным знанием. Установление 
подобного соответствия и есть процесс «седиментации научных 
значений», т.е. поиск связи специализированного знания с изна­
чально данным в опыте. И в контексте поиска генетических кор­
ней научного социального знания в обыденном опыте человека 
научные конструкты предстают как «вторичные рационализации 
обыденных интерпретаций». Феноменологически это означает, 
что научное социальное знание не строится «сверху», но растет 
«снизу», путем систематического выявления связи между макро- 
социальными феноменами (такими, как социальные структуры и 
институты) и данными непосредственных переживаний.

В научной практике это означает, что социальный теоретик 
должен продемонстрировать, что полученное им знание коренит­
ся в значениях, используемых индивидами в повседневных прак­
тиках конструирования социальной реальности, т.е. сохраняет ге­
нетическую связь со здравым смыслом людей в повседневной 
жизни. Иными словами, понятийные конструкты социальных на­
ук являются «конструктами второго порядка» (second-order), т.е. 
конструктами конструктов, созданных агентами социального дейст­
вия, чье поведение социальный ученый должен объяснить в со­
ответствии с процедурами своей науки. И различие между фено­
менологически обоснованной и спекулятивной социально-теоре­
тической конструкцией состоит в том, что в первом случае связи 
между теорией и переживаемой социальной реальностью выявле­
ны, во втором — нет. В рамках феноменологического проекта не­
пременным условием истинности научно-теоретического знания 
является способность социального теоретика продемонстриро­
вать, что используемые им социальные значения генетически вое-



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 321

ходят к конструктам обыденного знания, сформированным 
в структурах жизненных миров. Традиционный референт истин­
ностных суждений — объективная реальность (как бы ее ни пони­
мать) — обогащается (и уточняется) представлением о ней как о 
совокупности жизненных миров. При этом задача социального ме­
тодолога состоит в том, чтобы посредством особых конвенци­
онально принятых когнитивных процедур продемонстрировать 
момент генетической преемственности научных суждений обы­
денному знанию. Иными словами, понятие истины в социаль­
но-феноменологической трактовке отражает трансформацию 
классического познавательного отношения: соответствие знания 
онтологическому референту предстает здесь как соответствие на­
учно-теоретического социального знания базисным структурам 
понимания жизненных миров.

Что в подобной трактовке действительно требует прояснения, 
так это конститутивные особенности научно-теоретического зна­
ния в сравнении с генетически первичным, обыденным. Проше 
говоря, речь идет о феноменологически интерпретируемом вари­
анте традиционной проблемы демаркации. Ибо предписанная 
постулатом «чистоты метода» процедура экспликации зависимо­
сти научно-теоретического знания от здравого смысла сталкива­
ется с методологической проблемой особого рода, названной 
А. Сикурелом «парадоксом бесконечной триангуляции». Он со­
стоит в следующем. Социальный теоретик не является абсолют­
ным наблюдателем. Равно как и его «объект», он сам погружен в 
структуры жизненных миров и разделяет со своим объектом те же 
предпосылки обыденного мышления. Постулат «чистоты метода» 
требует их систематического выявления, с тем чтобы «приостано­
вить» действие этих предпосылок на собственно научное мышле­
ние. Однако процесс экспликации предпосылок потенциально 
бесконечен, ибо как только такие значения обнаружены, допуще­
ния, сделанные в их анализе, также требуют прояснения. В свою 
очередь их экспликация привлекает дополнительные непрояс­
ненные допущения, и так ad infinitum.

Наблюдатель не может бесконечно продолжать процесс экс­
пликации собственных допущений. Однако социальный теоретик 
в состоянии достичь если не исчерпывающего и абсолютно стро­
гого, то практически достаточного прояснения собственных 
предпосылок. И до тех пор, пока оно не опровергнуто новыми ин-



322 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

терпретациями, найденное объяснение должно быть временно 
принято как истинное. Процесс же последующих интерпретаций 
(переинтерпретаций) потенциально бесконечен. А потому соци­
альный ученый должен сознавать, что его научные открытия явля­
ются временными, относительными истинами, зависящими и от 
путей познания, и от способов интерпретации, которые впослед­
ствии могут быть изменены. Феноменология социального мира 
отнюдь не претендует на абсолютную истину. Однако благодаря 
феноменологической установке, артикулирующей множествен­
ность интерпретаций и укорененность социального теоретика в 
структурах жизненных миров, она открывает доступ к исследова­
нию специфики истины в социальном познании. Поэтому проце­
дуры социальной феноменологии могут служить средством про­
яснения как понятий классического обществознания, так и ана­
лиза ее собственных допущений.

8. Истина как условие коммуникативного консенсуса

Разработка понятия истины Ю. Хабермасом в его теории 
коммуникативного действия представляет собой воплощенный 
компромисс аналитико-коммуникативного понимания истины 
как условия коммуникативного консенсуса, с одной стороны, и 
теоретико-игровых моделей реальности — с другой. Развитая им 
теория коммуникативного действия1 теоретически синтезирует 
немецкую социально-философскую традицию системного ана­
лиза социальных систем с англосаксонской традицией анализа 
естественного языка, т.е. системно-структурный и аналитиче­
ский подходы. Это отход от чистой философии сознания в пользу 
коммуникативно-смыслового подхода с соответствующим ему 
переосмыслением понятия интерсубъективности. Интерпрета­
ция интерсубъективности с позиций коммуникативной рацио­
нальности полагает субъекта социального действия не только в 
соотнесении с объектом в фундаментальных модусах познания и 
действия, но и как достигающего рациональной договоренности 
(«рационального консенсуса») с другими субъектами познания и 
действия на основе языковой и коммуникативной компетенции. 
Автор «Теории коммуникативного действия» убежден в высокой

Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. B d I-2 . Frankfurt a /M , 1981.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 323

значимости языковой прагматики для теоретической репрезен- 
тации социальных коммуникаций, исследования проблем соци­
ального порядка и социального познания. Интерсубъективная 
значимость социального знания, убежден он, не может быть вы­
ведена из индивидуального «долингвистического» (картезиан­
ского) сознания. Она настоятельно требует тематизации языка 
как социального измерения разума. Но для освоения парадигмы 
«лингвистического поворота» необходимо преодолеть абсолю­
тизацию репрезентативной функции языка, неявно отсылающей 
к жесткой традиционной схеме субъект-объектного отношения. 
Для коммуникативной рациональности, убежден Хабермас, па- 
радигмальным является не отношение единичного субъекта к 
объекту, а интерсубъективное отношение, в которое вступают 
способные к речи и действию субъекты, если они приходят к со­
гласию в отношении чего-либо1.

В рамках коммуникативной рациональности Ю. Хабермаса 
язык выполняет важнейшую социально конструирующую роль, 
выступая инструментом достижения коммуникативного консен­
суса. Критически анализируя теорию социального действия Вебе­
ра, Хабермас полагает, что в самом понятии действия должен быть 
четче артикулирован социальный момент. У Вебера, напомним, 
действие является социальным лишь в том случае, если оно ори­
ентировано на другого и предполагает его коммуникативный от­
клик. Определяя социальное действие как интерсубъективное со­
гласование целенаправленных действий различными участника­
ми взаимодействия, автор «Теории коммуникативного действия» 
акцентирует внимание не на инструментальных, а на коммуни­
кативных характеристиках социального действия, при котором 
согласование и координация действующих осуществляется по­
средством языка. Совокупность чистых типов коммуникативного 
действия (разговор, нормативное и драматургическое действия) 
позволяет достичь всестороннего рассмотрения процесса общест­
венной рационализации, а не только «<елерационального дейст­
вия -  предмета понимающей социологии Вебера.

Артикуляция Хабермасом социально конструирующей функ­
ции языка играет ключевую роль в решении главной для систем­
ного подхода проблемы социального порядка. Именно через речь

i Ibid. Bd I.S. 525.



324 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

достигается необходимое общественное согласие, лежащее в ос­
нове социального порядка. В свою очередь само общественное со­
гласие опирается на «силу лучшего аргумента»1. Открывающееся в 
разговоре социальное пространство совместно осваиваемого жиз­
ненного мира (Lebenswelt), считает Хабермас, дает ключ к комму­
никативно-теоретическому пониманию общества как устойчивой 
социальной системы.

Заметим, что восходящее к Э. Гуссерлю и активно используе­
мое в социальной феноменологии понятие жизненного мира в 
рамках коммуникативной рациональности Ю. Хабермаса претер­
певает дальнейшую эволюцию. Жизненный мир — базисная рефе­
рентная система самоописания в социальном мире. В рамках ком­
муникативной прагматики он предстает как неисчерпаемый ис­
точник исторически сложившихся и социально оправданных схем 
интерпретации -  «передающийся через культуру и организован­
ный с помощью языка запас образцов истолкования». Это локус 
речевых практик — трансцендентальное место встречи говоряще­
го и слушающего2. В собственно когнитивном же отношении это 
смысловой контекст процессов коммуникации, продукт отложе­
ния коммуникативного опыта3. Повседневные коммуникативные 
практики в структурах жизненных миров выступают высшей ин­
станцией процессов аргументации, конечной областью значений 
языка и культурной символики. Это «плавильный тигель» рацио­
нальности, «твердая порода» достоверности истинностных сужде­
ний. Нетрудно видеть, что усиление социально конструирующих 
функций языка в рамках формальной прагматики Ю. Хабермаса 
предполагает мобилизацию более широких пластов (и соответст­
венно усиление значения) коммуникативных практик повседнев­
ности как приоритетного объекта анализа современной социаль­
ной эпистемологии.

Основываясь на опыте изучения «идолов языка», интерес к ко­
торым существенно возрос в результате «лингвистического пово­

1 Справедливости ради следует все же заметить, что зачастую верно обратное: 
«сила -  лучший аргумент».

2 Жизненный мир Хабермаса самодостаточен: в коммуникативной практике 
жизненных миров содержится все, что для нее необходимо. А потому бессмыслен­
но говорить о метадискурсе в отношении исторически сложившихся жизненных 
миров.

3 Habermas J. Op. cit. Bd 2. S. 192.



Н.М. Смирнова. Коммуникативно-смысловой подход к пониманию истины 325

рота» англосаксонской философии, автор «Теории коммуника­
тивного действия» подвергает критическому осмыслению усло­
вия возможности интерсубъективной договоренности, используя 
аппарат семиотического анализа для обоснования коммуника­
тивной этики ответственного дискурса. Конститутивным для нее 
оказывается положение о том, что при безусловном социальном 
равенстве договаривающихся сторон коммуникативного дейст­
вия рациональный консенсус достигается на основе «силы лучше­
го аргумента». Нетрудно видеть, что подобная констатация прида­
ет формальной прагматике Хабермаса нормативный статус иде­
ального диалога в лишенном диспозиций власти и ситуативных 
детерминаций социальном пространстве. Но в однополярном 
глобализирующемся мире аргумент силы, увы, куда сильнее силы 
аргументов. В собственно когнитивном же отношении истина 
предстает как учет многообразия всех интерсубъективных значе­
ний, разделяемых членами локальных коммуникативных сообществ, — 
в качестве непременного условия рационального коммуникативного 
консенсуса. «Эпистемическая очевидность» достигается на основе 
интерсубъективных схем толкования, присущих различным жиз­
ненным мирам — материнскому лону коммуникативной рацио­
нальности. Однако, отдавая дань теоретико-игровым моделям, 
автор «Теории коммуникативного действия» низводит истину до 
уровня «решающего хода в языковой игре», что представляет собой 
несомненную уступку Хабермаса постмодернизму.

Патриарх немецкой социальной философии противопостав­
ляет «жесткую» рациональность целерационального действия 
«мягкой» коммуникативной рациональности жизненных миров. 
Именно в «мягкой», коммуникативной рациональности он усмат­
ривает когнитивные основания «нового гуманизма». Современ­
ная аналитическая философия и социальная феноменология от­
крывают перспективу анализа «мягкой рациональности» обыден­
ного языка, в которой нет универсального «оселка» для проверки 
истинности жизнепрактических суждений. Однако исследование 
проблемы истинности суждений вненаучного знания гораздо 
сложнее научного в силу флексивности и нормативной нестрого­
сти (контекстуальной полисемии) обыденного языка. Но именно 
здесь открывается одно из наиболее перспективных направлений 
исследования проблемы истины в социальной эпистемологии.



А.С. Майданов

Проблема истины в мифологии

Можно ли ставить вопрос об истине по отношению к мифам? 
Казалось бы, нет. Ведь по широко распространенному мнению, 
миф — это вымысел, он говорит о нереальном. И это отражается в 
таких высказываниях, как, например, «полученные сведения ока­
зались мифом», «это чистейший миф», «мифическое богатство» 
и т.п.

Но так ли в действительности обстоит дело с мифами? Дейст­
вительно ли они информативно пусты, ни о чем не повествуют, и 
поэтому по отношению к ним нет смысла применять категорию 
«истина»? Ведь об истинности чего-либо мы говорим тогда, когда 
нечто содержит в себе информацию о чем-то другом. И если эта 
информация сообщает нам что-то об этом другом, то мы считаем, 
что она истинна. Вот именно с такой точки зрения на истину мы 
попробуем посмотреть на мифы и выяснить, есть ли в них подоб­
ная информация. Для этого нам нужно проанализировать, как 
формируется содержание мифов и мифических образов, из каких 
компонентов оно состоит и находятся ли эти компоненты в отно­
шении информативности к чему-то внешнему для них. Другими 
словами, можно ли говорить о наличии у мифических образов ка­
ких-то референтов? Сообщают ли мифы что-либо о последних? 
Можно ли установить между ними, например, отношение соот­
ветствия, которым во многих случаях характеризуется истинность 
тех или иных концептуальных структур? Имеют ли место и другие 
виды истины в мифологии? Ответы на подобные вопросы позво­
лят определить ценность и значимость мифов не только для их 
творцов, но и для современного социума. Мы постараемся пока­
зать, каким образом содержание мифов обретало когнитивную 
значимость как для архаичных людей, так и для нас, их далеких 
потомков.

Начнем наш анализ с исследования одного конкретного мифа, 
в котором воплотились все наиболее существенные черты этого 
вида продуктов мыслительной деятельности древних людей. Это

© Майданов А.С., 2010



А. С. Майданов. Проблема истины в мифологии 327

миф из ведийской мифологии, посвященный богам-близнецам 
Ашвинам.

Кто они, боги Ашвины? В пантеоне богов древних ариев, кра­
сочно описанном в собрании культовых гимнов Ригведе, Ашвины 
занимают важное место. Это видно уже из того, что им посвящено 
56 гимнов, т.е. в этом отношении они уступают только главным 
богам этого пантеона — Индре, Агни и Соме. Ашвины обитают на 
небе, являясь одними из его повелителей. Ведийский поэт вос­
клицает:

Я славлю двоих выдающихся повелителей этого неба,
Ашвинов я зову песнями, бодрствуя,
(Тех,) что сразу на восходе зари стремятся охватить 
Границы земли, далекие просторы (ѴІ.62.1).

Место и роль Ашвинов в жизни ариев. На своей быстроходной 
колеснице, запряженной сверкающими конями, Ашвины каждый 
день проезжают по небу, везя людям счастье, питание, жертвен­
ную усладу, самые яркие дары, истинные молитвы (Ѵ.62.2—5). 
Они по первому зову бросаются спасать людей, попавших в беду 
или пострадавших от несчастных случаев, являются «божествен­
ными целителями», излечивающими больных и немощных 
(VIII. 18.8). Ашвины — дарители материальных благ и процвета­
ния. В гимнах 112,116,117 первой мандалы (книги) Ригведы пере­
числяется большое количество чудесных, героических деяний, 
которые совершили Ашвины, помогая людям. Вот некоторые из 
этих деяний:

ЭтоТугра покинул Бхуджью, о Ашвины, в потоке воды,
Как какой-нибудь умерший -  (свое) богатство.
Вы вывезли его на одушевленных,
Плывущих по воздуху, водонепроницаемых ладьях.

Вы вывезли Бхуджью, о Насатьи, на птицах,
Способных пролететь три ночи, три дня,
На берег моря, на ту сторону хляби,
На трех колесницах и сотне ног, о шести конях.

Белый конь -  это длящееся счастье -  
(Что вы) подарили тому, у кого плохой конь,
Да будет воспет этот ваш великий дар...



328 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Снегом вы задержали пылающий огонь,
(А) ему дали подкрепляющую пищу.
Атри, сброшенного в раскаленную печь, о Ашвины,
Вы извлекли благополучно вместе со всей свитой.

Вы сдвинули колодец, о Насатьи:
Сделали его кверху дном, с отверстием на сторону.
Как воды стремятся для питья, (так потекли они) для богатства,
Для жаждущей тысячи (людей) Готамы.

О Насатьи, состарившийся покров тела 
Вы сняли с Чьяваны, как одежду.
Вы продлили срок жизни покинутому (всеми), о удивительные.
И даже сделали (его) мужем юных жен.

Прямо из пасти волка вы, о два мужа,
О Насатьи, спасли перепелку.
А еще вы сделали, о многополезные, (так,)
Что горюющий певец стал (снова) хорошо видеть.

Везя богатство, счастливую власть, (долгий) срок жизни, 
Благословенной хорошим потомством, обилие героев, о Насатьи,
Вы приехали, единые мыслью, с наградами к потомству Джахну, 
Трижды вдень приносившему (вам жертвенную) долю.

Вы помогли Ваше, о Ашвины, сражаться,
Чтобы завоевать тысячи за одно утро.
Сопровождаемые Индрой, вы прогнали несчастья 
(И) враждебность от Притхушраваса, о два быка (1.116).

Как коня, спрятанного (ворами), о Ашвины,
Риши Ребху, (спрятанного) в водах злодеями, о два мужа-быка, 
(Своими) чудесными силами вы восстановили, (уже) разложившегося. 
Не стареют ваши прежние деяния!

Вы Шьяве Канве дали белую (корову)
Из великого стада, о Ашвины.
Провозглашено должно быть то ваше деяние, о быки,
Что сына Нришада вы покрыли славой.

Велика ваша помощь, о Ашвины, целительна.
Даже хромого... вы восстановили.



А. С Майданов. Проблема истины в мифологии 329

О удивительные, немолочную, яловую, истощенную 
Корову вы сделали для Шаю, о Ашвины, набухшей (молоком). 
(Своими) силами Вимаде вы привезли 
Жену, девицу Пурумитры.

Делая подарки, о Ашвины, вы дали 
Вадхримати сына Хираньяхасту, о два мужа.
Разрезанного на целых три части Шьяву, о Ашвины,
Вы, о щедро дарящие, подняли к жизни (1.117).

Именно за все эти деяния арии называли Ашвинов теми, «кто 
лучше всех встречает беду» (III.58.3), «скорее всех приходящими 
на помощь в беде» (1.118.3).

К этим богам арии обращаются с просьбой наделить их богат­
ством. Их именуют дарителями коней, коров, мужей, благополу­
чия, счастья. Кроме того, Ашвины — божества плодородия, спо­
собствующие рождению животных и растений.

Начав войну за завоевание индийских земель, арии обраща­
лись за помощью к Ашвинам. Поскольку эти боги отличались сво­
ей способностью быстро перемещаться в пространстве, мчась по 
воздуху на своей стремительной, как мысль, колеснице, они мог­
ли в любую минуту оказаться рядом и помочь во время сражений.

Когда (вы) в воздухе, когда в небе,
Когда среди пяти (родов) человеческих, —
Даруйте (нам) мужество, о Ашвины!

Если бы сегодня, о Ашвины,
Я позвал бы (вас) для захвата награды,
Если бы в боях, чтобы преодолеть (вражескую) силу,
То это лучшая помощь Ашвинов.

Вперед для блеска, вперед для силы,
Вперед для покорения мужей, для (нашей) защиты,
Вперед для силы действия, о два прозорливца (VI11.9.2,12,20).

В гимнах к Ашвинам этого времени описывается много кон­
кретных событий. При этом называются вполне конкретные име­
на арийских воинов. Такое содержание гимнов дает возможность 
получить достаточно определенное и яркое представление о том, 
как происходило завоевание Индии.



330 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Если характеризовать в целом роль Ашвинов в жизни ариев, то 
она сводится к совокупности деяний, помогающих ариям решать 
свои многочисленные житейские проблемы. Поэтому Ашвинов 
можно назвать божествами каждодневной жизни, занимающими 
видное место в сонме всех богов. Автор стиха VI 1.73.1 даже назы­
вает их первыми.

История богов Ашвинов. Согласно Ригведе, это древние боги, 
«испокон веку рожденные» (VII.73.1). Риши призывали их на по­
мощь, и по заботам об ариях те были впереди других богов 
(VIII.8.5,6). В ведах Ашвины связаны с периодом развитого ското­
водства и коневодства у ариев, которые уже интенсивно использо­
вали колесницы. Все это отразилось в имени этих богов. Слово 
«Ашвины» буквально означает «рожденные от коня», «обладаю­
щие конями», «конники»1.

У этих богов есть и другое имя — Насатьи. Одни исследователи 
считают, что это имя буквально означает «носатые», что указывает 
на их лошадиный облик2. Такая точка зрения восходит к народной 
этимологической традиции, которая выделяет в этом эпитете эле­
мент «nasa» (нос), отражающий мотив рождения персонажей из 
носа кобылицы. Но этот мотив указывает на божественное проис­
хождение Ашвинов. Дело в том, что кобылицей была не кто иная, 
как дочь одного из главных богов Тваштара, принявшая этот об­
лик в момент бегства от своего супруга бога Вивасвата.

Согласно другому мнению, это имя означает «исцеляющий», 
«освобождающий»3. Такая точка зрения больше соответствует ос­
новным функциям этих богов — быть целителями, спасителями. 
И это имя более древнее, чем имя «Ашвины». Первоначально 
только один из них назывался Насатьей, а другого называли Дас- 
рой. Водном из древних документов, найденном на Ближнем Вос­
токе на территории древнего государства Митанни, относящемся 
к XIV в. до н.э., засвидетельствовано именно это имя — Насатья. 
Притом оно упоминается наряду с такими главными богами ин- 
доиранцев, как Индра, Варуна, Митра. Это говорит о большом ве­

1 Иванов В. В. Опыт истолкования древнеиндийских ритуальных и мифологи­
ческих терминов, образованных от asva — «конь» / /  Проблемы истории языков и 
культуры народов Индии. М., 1974. С. 95.

2 См.: Эрман В. Г. Очерк истории ведийской литературы. М , 1980. С. 56; Василь­
ков Я.В., Невелева С.Л. Комментарий / /  Махабхарата. Кн. 14. СПб., 2003. С. 219.

3 Топоров В.Н. Насатья / /  Мифы народов мира. Т. 2. М., 1998. С. 202.



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 331

се Насатьи в ранневедийском пантеоне божеств1. Позднее за эти­
ми богами закрепляется имя «Ашвины», которое становится ос­
новным в ведах. Постепенно эти божества наделяются и другими 
функциями.

Анализ этимологии данных богов позволяет выявить некото­
рые черты их прототипа, реального референта и ответить на во­
прос о том, какое же явление природы они персонифицируют:

связь с конями говорит о том, что это явление способно 
быстро перемещаться в пространстве; (1)

оно обладает исцеляющими свойствами, освобождает 
от недугов. (2)
Весьма разноречивыми являются повествования о родителях 

Ашвинов. Самое пространное из них сообщает, что матерью Аш- 
винов была дочь одного из главных богов Тваштара Саранью, а от­
цом -  бог восходящего солнца Вивасват. Поначалу близнецам да­
ли разные имена — Насатья и Дасра. Позднее обоих сыновей стали 
называть Насатьями, или Ашвинами (Х.17.1,2). Имя матери бук­
вально означает «быстрая, проворная». Эти свойства вполне мож­
но перенести и на сыновей и тем самым еще раз подтвердить у них 
наличие способности к быстрому передвижению. Имя же отца 
Вивасвата означает «сверкающий».

Имя одного из Ашвинов — Дасра — на ведийском языке также 
означает «сверкающий, яркий»2. Следовательно, можно предпо­
ложить, что этот признак имеется как у самих Насатьев, так и у 
олицетворяемого ими какого-то природного явления:

оно является сверкающим. (3)
Важно обратить внимание на то, что и мать и отец — это утрен­

ние явления. Мать отождествляется с богиней утренней зари 
Ушас или с солярной девой Сурьей. Отец же олицетворяет восхо­
дящее солнце. Это позволяет предположить:

Насатьи также представляют собой какое-то утреннее 
явление. (4)

1 Дьяконов И.М. Арийцы на Ближнем Востоке: конец м иф а// Вестник древней 
истории. 1970. № 4. С. 39-63.

2 Bhattacharji S. The indian teogony. Cambridge, 1970. P. 236.



332 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Читатель уже, вероятно, заметил, что я исхожу из определен­
ной закономерности, характерной для соотношения божеств и 
их реальных референтов. Божества, как правило, имеют в своем 
внешнем облике некоторые черты, сходные с чертами олицетво­
ряемых ими природных явлений. Это сходство позволяете доста­
точной степенью определенности установить в самом начале 
процесса истолкования образа богов их действительные прото­
типы.

Продолжая исследовать происхождение Ашвинов, мы обнару­
живаем, что они, согласно Ригведе, имели помимо Вивасвата и 
Саранью других родителей. Это обстоятельство не усложняет нам 
работу, а, напротив, дает возможность определить еще некоторые 
черты прототипа Ашвинов. Авторы мифов об этих богах именно 
потому и наделили их множеством родителей, что это давало воз­
можность объяснить наличие у прототипа большого количества 
разных свойств, которые нельзя было вывести из внешнего вида 
какого-либо божества и соответствующего ему какого-то природ­
ного явления. Здесь мы сталкиваемся с одним из широко исполь­
зуемых мифотворцами приемов — многовариантным решением 
одной и той же проблемы. И это делалось несмотря на то, что раз­
ные решения противоречили друг другу. Но этим противоречием 
пренебрегали ради получения возможности объяснить наличие 
множества разных свойств у прототипов богов. Каждая мифема 
считалась истинной, если она объясняла хотя бы что-то в прототи­
пе, и от нее не требовалось согласие с другими мифемами, относя­
щимися к тому же мифическому образу как целому. Частичное со­
ответствие отдельных элементов этого образа ставилось выше их 
полной когерентности внутри образа.

Возвращаясь к вопросу о происхождении Ашвинов, мы нахо­
дим, что сначала один из них считался сыном Неба (1.181.4), а за­
тем таковыми («отпрысками Неба») называются оба (1.184.1). 
В стихе 1.117.11 их называют внуками Неба. Связь Ашвинов с Не­
бом подсказывает еще одну черту этих богов:

они возникли в небесной вышине. (5)
В одном из гимнов говорится совершенно иное о том, кто яв­

ляется матерью Ашвинов. Это небесная река Синдху. В этом слу­
чае вполне определенно речь идет о связи Ашвинов с водой. По­



этому можно констатировать еще одну черту референта этих бо­
гов:

А.С Майданов. Проблема истины в мифологии 333

этот референт имеет отношение к воде. (6)
О связи Ашвинов с водой говорится и в других стихах, причем 

речь уже идет не только о небесных водах, но и о морской воде:

... У вас двоих колесница, о удивительные,
С общей упряжью, бессмертная,
Едет по морю, о Ашвины! (1.30.18)

Внешний облик Ашвинов и их путь по небу. Как сами эти боги, так 
и все связанные с ними предметы и явления описываются ярки­
ми, жизнерадостными красками. Ашвины — прекрасные юноши в 
венках из лотоса (X. 184.3), «быстрорукие повелители красоты, 
многорадостные», «богатые чудесами», следующие «сверкающим 
путем» (1.3.1 —3). Из этого описания можно вывести такие призна­
ки олицетворяемого этими богами явления:

оно красиво, вызывает радостное чувство, возникает 
быстро, похоже на чудо, сверкает. (7)

Не менее красочно описана колесница Ашвинов:

(Та) ваша колесница с тремя сиденьями,
С золотыми поводьями, о Ашвины,
Которая объезжает вокруг неба и земли, знаменитая,
На ней приезжайте, о Насатьи! (VIII.22.5)

Золотые у вас поручни,
Оглобли, ось золотая,
Оба колеса золотые. (VIII.5.29)

Колес у нее, как и сидений, три. Они предназначены для Аш­
винов и их жены Сурьи. В других вариантах мифа говорится, что 
на третьем сиденье сидит богиня утренней зари Ушас. Щедро на­
делили ведийские поэты колесницу тягловой силой. Это то кони, 
то орлы, то осел, то дельфины, что свидетельствует о восторжен­
ной любви, которую испытывали арии к Ашвинам. Все эти при­
знаки еще раз говорят о какой-то необычайной красочности про­
тотипа этих богов, причем этот прототип всем хорошо известен и



334 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

чем-то прославился. А то, что колесница объезжает вокруг Неба и 
Земли, намекает на способность этого прототипа появляться по­
всюду. Так что можно дополнить ранее выявленные черты этого 
прототипа следующей:

он повседневен, встречается везде, чем-то полезен. (8)
Еще несколько признаков референта можно выявить, если 

проанализировать путь, по которому Ашвины движутся в течение 
дня. Они начинают его на небе рано утром.

Вы пробуждаетесь рано утром, как двое стариков...
Каждый день на заре вы отправляетесь в дом как достойные жертв
(Х.40.3).

Пусть на самом раннем рассвете вашу колесницу
Прикатят благожелательные бычьи (кони)! (VII.71.3)

Ашвины пробуждаются раньше утренней зари. Она появляет­
ся после них:

Вслед за вашей красотой Ушас
Потянулась, когда вы странствовали вокруг (1.46.14).

На основе приведенных строк можно воссоздать такой при­
знак референта Ашвинов:

он появляется с рассветом, притом раньше зари. (9)
Путь, по которому Ашвины продолжают начатое движение, 

непрямой. Во-первых, он «отлог» (1.118.3), проходит по небу от 
берега до берега (1.46.11) и идет под уклон (1.119.3). При этом Аш­
вины объезжают солнце (1.112.13). Во-вторых, их путь идет по кру­
гу. Они совершают «круговой объезд» (ѴІ.63.2), легко катится их 
«ездящая кругами» колесница (Х.39.1).

Из этих описаний видно, что траектория движения Ашвинов 
похожа на траекторию движения солнца. На восходе они подни­
маются на небо, плавно объезжают солнце и на закате спускаются 
по небосводу вниз, пройдя, таким образом, от одного края (бере­
га) неба до другого, т.е. от утренней зари до вечерней. Такая осо­
бенность пути Ашвинов позволяет приписать их референту сле­
дующий признак:



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 335

это явление раннего утра и позднего вечера, 
перемешается от восхода до заката по небу, 
т.е. характеризуется парностью. (10)
Ашвинам присуще еще одно важное свойство. Они были 

«знающими урочный час» (VIII.5.9), регулярно появлялись утром 
до зари и вечером (1.34.3,10). Регулярность — одна из тех сущест­
венных закономерностей природы, которую древние люди осо­
бенно ценили, поскольку она помогала им упорядочивать свою 
деятельность. Регулярность в движении солнца, звезд и планет 
они воспринимали как закон, а обнаружив ее в других явлениях, 
оценивали таким же образом, считая, что эти явления добавляют 
закономерности главному для них закону движения небесных тел. 
Из-за этого ведийские мудрецы называли Ашвинов «двумя вопло­
щениями закона» (1.180.3), «умножающими закон» (1.47.1). Эта 
характеристика Ашвинов позволяет нам дополнить набор призна­
ков их референта такой чертой:

данное явление появляется с определенной 
регулярностью. (11)
Дар Ашвинов. Главной чертой этих богов, которую особенно 

выделяют авторы Ригведы, является то, что они приносят людям 
весьма полезный для них дар. Что представляет собой этот дар? 
В этом суть загадки образа богов, тайна их действительного рефе­
рента. Дело в том, что в гимнах он представлен в основном ино­
сказательно — метафорами, аналогиями, сравнениями, ассоциа­
тивными образами и т.д.

Реальный денотат этих богов характеризуется прежде всего са­
мыми высокими ценностными понятиями материального плана. 
Он называется благом (1.46.13), добром, богатством (1.47.3,9; 
VII.71.2), сокровищем (1.46.2), чудесными силами (Ѵ.73.2), пора­
зительной пищей (VI 1.74.2). Дар Ашвинов наделяется более кон­
кретным обликом: это или мед, каким сочатся ободья колесницы 
Ашвинов (1.139.3), брызжут им (1.180.1), или напитки из меда 
(1.181.6), или сладкие напитки (1.117.6). Мед находится в кожаном 
мешке, погруженном на колесницу (VIII.5.19). И кнут у Ашвинов 
медовый. Жрецы просят окропить им жертву, приносимую богам 
(1.22.3). Но добро, привозимое Ашвинами, предстает и в виде жи­
ра (1.157.2), и в виде воды, что видно из слов:



336 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

... Ваша бычья туча набухла, о два быка,
Словно корова при излиянии (молока), делая приятное людям
(1.181.8).

Важно обратить внимание на то, как Ашвины изливают свой 
мед, жир и т.д. Они окропляют ими людей, жертву, т.е. проливают 
их в виде капель, разбрызгивают. Эта особенность дара Ашвинов 
передается посредством сравнения его с потом пахарей (X. 106.10). 
Н ов каком бы види не выступал дар Ашвинов, он обладает яркой 
красотой, почему поэты называют Ашвинов «повелителями кра­
соты» (1.47.5; VIII.5.5; Х.93.6).

Для того чтобы понять, что же стоит за словами «мед», «жир», 
«молоко», которые несут людям Ашвины, обратимся к стихам не­
которых гимнов и определим подлинный объект этих имен.

В стихе 1.166.2, посвященном богам грозы и дождя Марутам, 
читаем:

Неся мед, как родного сына,
Резвятся резвые (боги), радостные на местах жертвенных раздач.

Из этих строк ясно, что медом называется дождь, дождевая во­
да, поскольку олицетворением именно их являются данные боги. 
В стихе 1.166.3 дождь называется молоком:

Маруты для него (жертвователя.—А. М.) как добрые (друзья) орошают
Молоком многие (пространства), (эти) благодатные (боги).

Под медом подразумевается не только дождевая, но и вода в 
реках:

...Мед струят реки (1.90.6).

Таким образом, слово «мед» используется авторами Ригведы в 
качестве метафоры воды. Следовательно, тот дар, который везут с 
собой Ашвины, — вода. Этого «меда» (воды) у них так много, что 
кожаный мешок, в котором он находится, лопается. Мешку поэты 
придают большое значение, так что наряду с Ашвинами и их спут­
ницей Сурьей его называют четвертым седоком на колеснице 
(ІѴ.45.1). Но если в мешке вода, то понятен смысл следующей 
строки:



А. С Майданов. Проблема истины в мифологии 337

Вы (Ашвины. — А.М.) освежаете медом колею на дороге.

Медом риши называли не только воду. Это слово они приме­
няли ко всему, что было приятным и полезным человеку:

...медовыми для нас да будут растения!
Медоносным (пусть будет) земное пространство!
Медом пусть будет Небо — наш отец!
Медоносным (пусть будет) нам лесное дерево!
Медоносным пусть будет солнце!
Медоносными пусть станут нам коровы! (1.90.6-8).

Аналогичным образом обстоит дело и со словом «жир». Это 
также метафора воды, что видно из следующих строк:

Когда в извилинах горы (тучи. — А.М.) вы решили (отправиться) в поход
Словно птицы на каком-нибудь пути, о Маруты,—
То протекают по каплям бочки на ваших колесницах.
Кропите жиром медового цвета для вашего певца! (1.87.2).

У этих богов грозы и дождя из бочек может капать только вода. 
Она же подразумевается под жиром и в просьбе жреца к богам 
Митре и Варуне:

О Митра-Варуна, окропите
Потоками жира наше пастбище,
Медом -  просторы, о обладатели прекрасной силы духа! (III.62.16).

Очевидно, что пастбище может быть окроплено дождевой во­
дой.

Сделанный анализ позволяет определить еще один важный 
признак референта Ашвинов:

он представляет собой воду, падающую на землю сверху. (12)
И, наконец, назовем самый очевидный признак прототипа, 

вытекающий из близнечного характера этих богов:

референт представляет собой парное явление. (13)
Референт, или прототип Ашвинов. Итак, мы выявили большое 

количество признаков этого референта, которые позволяют оп­
ределить его вполне однозначно. Но прежде посмотрим, какие



трактовки этого референта существуют в ведологической лите­
ратуре.

В мифах народов мира часто встречаются боги-близнецы, ка­
ковыми были и Аш вины1. Мифологи заметили, что такие боги 
олицетворяют парные феномены, имеющие место в природе. 
Поэтому для Ашвинов исследователи также подыскивали реаль­
ные парные явления. Но задача оказалась трудной. «...Едва мы 
прочтем какой-нибудь гимн, едва несколько стихов, в которых 
ярко изображаются они, космические явления, связанные с рас­
светом, зарей и росою, в нас является непреодолимое желание 
искать, какое же явление природы легло в основу представления 
близнецов, и тотчас являются гадания и недоумения», — писал в 
XIX в. известный русский филолог В.Ф. М иллер2. Эти недоуме­
ния сохранились до нашего времени. Проблема оказываетя нере­
шенной до сих пор, о чем говорит индийский исследователь вед
С. Бхаттачарджи: «Природный субстратАшвиновтрудноопреде­
лим, и поэтому у ученых нет согласия относительно их идентич­
ности» 3.

Еще во времена Миллера была выдвинута целая серия предпо­
ложений о референте этих божеств. Русский исследователь вы­
явил их в ряде сочинений и внимательно рассмотрел в своих 
«Очерках» 4. Так, немецкий ученый А. Вебер считал, что Ашвины 
олицетворяют созвездие Диоскуров, которое часто стоит на небе 
на рассвете. Английский индолог М. Мюллер предполагал, что 
Ашвины персонифицируют приход дня и ночи. По мнению 
Т. Гольдштюкера, они символизируют утренние и вечерние су­
мерки. Историк религии Вильгельм Маннхардт полагал, что Аш­
вины являются олицетворением утренней и вечерней звезды. 
Позднее эту точку зрения разделял и известный немецкий санск­
ритолог Герман Ольденберг. Несколько гипотез высказал италь­
янский санскритолог Анжело де Губернатис. Для него Ашвины 
были божественным воплощением то осени и весны, то осеннего 
и весеннего равноденствия, то двух светлых явлений, которые

1 Иванов В.В. Близнечные мифы / /  Мифы народов мира. Т. 1. М., 1998.
2 Миллер В.Ф. Очерки арийской мифологии в связи с древнейшей культурой. 

Т. 1.М., 1876. С. 329.
3 Bhattacharji S. Op. cit. Р. 245.
4 Миллер В.Ф. Указ. соч. С. 324-340.

338 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 339

предшествуют дню, — утренних беловатых сумерек и красноватой 
зари, то, наконец, Солнца и Месяца, двух братьев, сопровождаю­
щих зарю, когда она находится на грани между днем и ночью.

В.Ф. Миллер присоединяется к трактовке Ашвинов как пер­
сонификации Солнца и Месяца. Он пишет: «Если спросим себя, 
что в природе могло бы породить в младенческой фантазии пред­
ставление о светлых близнецах, то ответ найдем немедленно. Нет 
и не было в видимой природе другого двойного светового явления, 
кроме Солнца и месяца» '.

Перечисленные Миллером трактовки сохранились до нашего 
времени. Современные авторы и сейчас разделяют ту или иную из 
них1 2. Но если мы посмотрим на них с точки зрения выявленных в 
данной статье черт референта Ашвинов, то увидим еще раз их 
неадекватность. К примеру, они не обладают видимой способ­
ностью быстро перемещаться в пространстве, не все из этих объ­
ектов имеют отношение к воде, не все появляются с рассветом или 
в вечерних сумерках, и тем более далеко не все обладают способ­
ностью исцелять. Не все из этих феноменов являются сверкающи­
ми. Что касается Солнца и Месяца, то они настолько отличны 
друг от друга, что к ним трудно применить эпитет «близнецы». 
И ходят они по небу, как правило, не вместе, а поодиночке.

Приведенные трактовки опираются лишь на один, хотя и весь­
ма важный признак Ашвинов, — их парность. Но при этом не учи­
тываются другие признаки, вследствие чего эти трактовки вступа­
ют в противоречия с последними, не объясняют целостный облик 
этих богов. Некоторые интерпретаторы принимают во внимание 
связь Ашвинов с утренней и вечерней зарей и благодаря этому 
подходят более близко к адекватной трактовке их референта. Так, 
еще древний индийский лексикограф Яске называл одного из 
Ашвинов сыном ночи, а другого сыном рассвета (Нирутта, XII.2). 
Но эта трактовка лишь приближается к подлинному референту, 
верно подмечая его отношение к этим частям суток.

Помимо свойства парности нужно обратить внимание на дру­
гой существенный признак искомого референта, а именно на то, 
что он связан с водой, а еще более точно — он представляет собой 
воду, падающую сверху. Но какая это вода? Дождевая? Нет.

1 Там же. С. 333.
2 Топоров В.Н. Ашвины / /  Мифы народов мира. Т. 1. С. 144—145.



340 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Если это не дождевая вода, то нужно искать такую, к которой 
можно прибавить другие, ранее выявленные признаки, прежде 
всего регулярность, повседневность, парность, появление ранним 
утром и поздним вечером. Но такие свойства есть у росы. Следова­
тельно, она — утренняя и вечерняя — референт богов Ашвинов. 
А если к этим признакам прибавить еще и красочное описание 
этого референта (оно красиво, ярко, сверкает на утренней заре, 
похоже на чудо, вызывает восхищение), то сомнения относитель­
но правильности такого предположения исчезают.

Здесь уместно привести описание утренней зари с выпадени­
ем росы из греческой мифологии: «Все ближе утро. Богиня Луна 
уже давно спустилась с небосклона. Чуть посветлел восток. Ярко 
загорелся на востоке предвестник зари Эос — Форос — утренняя 
звезда. Подул легкий ветерок. Все ярче разгорается восток. Вот 
открыла розоперстая богиня Заря-Эос ворота, из которых скоро 
выедет лучезарный бог Солнце-Гелиос. В ярко-шафранной одеж­
де, на розовых крыльях взлетает богиня Заря на просветлевшее 
небо, залитое розовым светом. Льет богиня из золотого сосуда на 
землю росу, и роса осыпает траву и цветы сверкающими, как ал­
мазы, каплями. Благоухает все на земле, всюду курятся ароматы. 
Проснувшаяся земля радостно приветствует бога Солнца-Гели- 
оса»1.

Эта картина полностью совпадает с картиной росного утра, 
неоднократно описанной в Ригведе. Отличие в том, что арийские 
поэты называют росу метафорически, а эллины — ее собственным 
именем. Но это как раз и помогает нам идентифицировать объект, 
представленный в Ригведе метафорами.

Но в одном случае в Ригведе появляется обозначение этого ре­
ферента словом, которое может быть переведено как роса. Это 
слово danu. Из-за его многозначности не все переводчики посту­
пают таким образом. Danu — это и влага, и сочащаяся жидкость, и 
капли, и роса. Поэтому переводчики оказываются перед выбором, 
от правильности которого зависит адекватное понимание рефе­
рента Ашвинов. К. Гельднер трактует это слово в данном контек­
сте как дар, подарок (der Gabe), Л. Рену -  вода (еаи). Г. Грасман 
останавливается на слове «derThau» — роса. Таким же образом по­
ступает и Т.Я. Елизаренкова:

Кун Н.Л. Легенды и мифы Древней Греции. М., 2000. С. 53.



А. С Майданов. Проблема истины в мифологии 341

Наделите вы его, о Ашвины,
Питательной силой, сочащейся жиром,
(Того,) кто восхваляет вас за доброжелательность,
Жаждя добра, о повелители росы! (VIII.8.16)

Важно обратить внимание еще на одно слово, которым часто 
сопровождается дар Ашвинов. Это слово «кропить, окроплять». 
Своим даром Ашвины окропляют жертву, землю и т.д.:

Ваш медовый кнут,
О Ашвины, что дает благо, -  
Окропите им жертву! (1.22.3)
Когда вы запрягаете, о Ашвины, (вашу) мужественную колесницу, 
Окропите жиром (и) медом нашу власть! (1.157.2)

Процесс окропления представляет собой разбрызгивание ка­
кой-либо жидкости каплями. А это как раз хорошо подходит к 
описанию процесса появления росы: она каплями оседает на рас­
тениях и других предметах.

После нахождения действительного референта Ашвинов мы 
можем легко истолковать следующую фразу из Ригведы:

...о легко призываемые, следующие сверкающим путем Ашвины... 
(VIII.22.1)

и другое, аналогичное выражение:

К нам со всеми поддержками 
Приезжайте вы, о Ашвины,
Чудесные, оставляющие золотой след! (VIII.8.1)

Относительно первой фразы Т.Я. Елизаренкова пишет: «Не 
вполне ясный эпитет Ашвинов, вызвавший много толкований»1. 
Но если референтом Ашвинов считать росу, то можно вполне от­
четливо представить себе картину утренней росы, сверкающей, 
золотящейся под лучами восходящего солнца. И тогда становится 
ясным предметное значение этих метафорических выражений.

Значение росы для ариев. Но почему вдруг роса, такое, казалось 
бы, незначительное природное явление стало прототипом для од-

1 Примечания к V I I I .8.1 / /  Ригведа. Мандалы V —V II I .  М . : Наука, 1999. С. 684.



342 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

них из самых главных богов ведийского пантеона? Видимо, в гла­
зах ариев она была чем-то более значимым по сравнению с наши­
ми представлениями о ней. Не случайно в ведийской лексике она 
обозначалась одним словом «rasa» наряду с такими феноменами, 
как сок и эликсир бессмертия, которые, согласно представлениям 
ариев, обладают большой питательной силой. А в имени Насатья, 
которое, по мнению Баттарджи, означает «безобманный», отрази­
лась вера ариев в надежность обещаний этого бога. И что же в кон­
це концов лежало в основе почитания Ашвинов наравне с такими 
главными богами, как Индра, Тваштар, Митра, Варуна, Агни? Это 
будет понятно из некоторых просьб, обращенных арийскими жре­
цами к Ашвинам.

По трем далям, о Насатьи-колесничие,
Приезжайте, как дыхание-ветер -  на пастбище! (1.34.7)
Трижды, о Ашвины, с реками -  семью матерями (приезжайте)! (1.34.8) 
Жиром окропите (нам) пастбище! (VII.5.6)

Становится ясно, что референт Ашвинов — роса имела боль­
шое значение для ариев-скотоводов как ороситель трав, которы­
ми питались домашние животные. Благодаря Ашвинам травы рос­
ли буйными, так что скоту, прежде всего коровам, хватало корма, 
и те давали много молока.

Вы вложили молоко в корову,
Вареное -  в сырую, древнее (богатство) коровы,
Которое вам, о два воплощения закона (?), в деревянном сосуде 
Подносит жертвователь, (и оно —) словно сверкающая птица (солнца) 
(1.180.3).
Сделайте наших коров набухшими (от молока), скакунов -  резвыми! 
(1.118.2)

Хорошая трава является щедрым медоносом. И это ее досто­
инство жрецы ставят в заслугу Ашвинам. Это они приносят мед, 
«приятный пчелам». Приписывая Ашвинам большую роль в обес­
печении питанием, арии считали их божествами изобилия и пло­
дородия:

Сея зерно, о Ашвины, вспахивая на волке,
Доя для человека подкрепляющий напиток, о удивительные,



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 343

Сдувая дасью с помощью бакуры,
Вы создали широкий свет для ария (1.117.21).

Связывание Ашвинов с росой делает также понятным, почему 
их считали божествами-делителями. Дело в том, что роса является 
целебным средством. Хождение по ней утром повышает общий 
тонус, улучшает кровообращение и даже излечивает от такого тя­
желого заболевания, как варикоз. Ею удается заживлять неболь­
шие язвы на коже. Известная болгарская целительница Ванга со­
ветовала своим посетителям использовать росу в качестве лечеб­
ного средства при некоторых болезнях.

Древние арии, видимо, знали эти свойства росы, пользовались 
ими и называли ночную, утреннюю и вечернюю росу «небесными 
лекарствами» (1.34.9), обращались к Ашвинам с просьбой:

Продлите срок жизни! Сотрите (телесные) повреждения! (1.34.11)

Истинное и ложное в мифических образах. На примере анализа 
образа Ашвинов мы видим, насколько гетерогенным является со­
держание таких образов. В нем слиты воедино реалистические эле­
менты и вымышленные, элементы, относящиеся к разным, отнюдь 
не родственным областям действительности. В целом содержание 
всякого мифа или мифического образа является адекватным ре­
альным референтам данного мифа, образа или неадекватно им.

Адекватное реальности содержание мифа — те его элементы, 
которые более или менее достоверно отображают референт. В них 
заключаются представления мифотворцев о соответствующем яв­
лении действительности, их знание о нем. Подобных фрагментов 
знания немало в ведийских мифах, благодаря им мы получаем 
представление о характере знаний индоариев. Эти знания осно­
вываются на чувственных восприятиях и их эмпирических обоб­
щениях, и ими они, как правило, ограничиваются. Поэтому они 
неглубоки, отображают лишь поверхностные свойства явлений, 
не проникают в их суть, механизмы, причины. Мы видели это при 
вычленении из мифа об Ашвинах признаков росы. Покажем это 
еще раз на другом прим ере-описании признаков ветра, приводи­
мых в гимне богу этого явления Вате.

(Я хочу провозгласить) сейчас величие Ваты, (его) колесницы:
Он движется, сокрушая, гремит его грохот.



344 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Он едет, касаясь неба, создавая алые (тона).
А также движется он по земле, поднимая пыль.

Вслед за Ватой устремляются (все) виды ветров.
Они мчатся к нему, как женщины на праздничное собрание.
Вместе с ними на одной колеснице едет бог, Царь всего миро­

здания.

Он ездит взад-вперед по путям воздушного пространства,
Не успокаивается ни в какой день.
Друг вод, перворожденный, преданный закону.
Где он родился, откуда возник?

Дыхание богов, зародыш мироздания,
По (своей) воле странствует этот бог.
Слышат только его грохот, (а) облика не (видят).
Этого Вату мы хотим почтить жертвенным возлиянием (Х.168).

В гимне вполне реалистично, ощутимо описаны свойства вет­
ра, которые мы обычно воспринимаем слухом, зрением, телом. 
Но этим и ограничиваются представления ариев о ветре. Они не 
смогли постичь более существенные его признаки и не нашли от­
вета на вопросы о его природе: «Где он родился, откуда возник?»

Такой же характер носят знания ариев об огне. Это явление до­
вольно красочно и разнообразно описано в гимнах, посвященных 
богу Агни. Но и в этом случае эти знания касаются лишь внешних, 
чувственно воспринимаемых признаков огня. Когда же речь захо­
дит о более глубоких его признаках, то представления ариев ока­
зываются ошибочными. Таковы, например, ответы на вопрос о 
том ,какова природа огня:

...Ты — из вод (т.е. из грозовой тучи. -  А.М.), ты -  из камня,
Ты — из деревьев, ты -  из растений (II.1.1).

Из этих слов видно, что, по мнению ариев, огонь в скрытом 
виде таится в перечисленных объектах, а не есть следствие взаимо­
действия таких факторов, как горючий материал, температура и 
кислород.

После только что сказанного можно сделать вывод, что источ­
ником первоначальных знаний, которые клались поэтами в осно­



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 345

ву мифов, было чувственное наблюдение окружающего мира. 
А оно способно дать лишь сведения о внешних характеристиках 
явлений. И это понимали сами поэты. Они, например, наделяли 
познание и знание видимыми свойствами Солнца, т.е. чертами 
его внешнего облика:

В мысли Патанга (Солнце. — А.М.) несет речь.
Ее провозгласил Гандхарва в утробе,
Это сверкающее небесное познание... (X. 177.2)

Хотя, правда, можно привести некоторые редко встречающиеся 
примеры проникновения арийских мудрецов в более глубокие 
слои природных явлений. Так, они достаточно близко подошли к 
правильному пониманию круговорота воды в природе. Дождь, по 
их мнению, возникает вследствие того, что влага поднимается с 
земли на небо с дымом жертвенного костра и возвращается обрат­
но в виде дождя:

Это одна и та же вода
Движется вверх и вниз с течением дней (1.164.51).

Также они догадывались, что Солнце является одним из важней­
ших факторов жизни:

Скрываясь (в водах), текущих вместе и в разные стороны,
Он (Солнце. — А.М.) шевелится во всех существах (X. 177.3).

Чувственный характер представлений, имеющих место в адекватном 
реальности содержании мифов, позволяет более или менее легко оп­
ределять их реальные референты, устанавливать соответствие между 
этими представлениями и самими явлениями, из него следует, что 
этот компонент мифов обладает корреспондентной истиной. А раз 
так, то на основании этого компонента мы вполне можем судить об 
уровне и характере знаний древнеарийского социума об окружаю­
щем мире как о знании феноменологическом, ограниченном воз­
можностями непосредственного чувственного опыта.

Неадекватное реальности содержание мифов. Помимо элемен­
тов реалистического содержания в мифах имеются образы, для ко­
торых нет адекватных прототипов в действительности. В случае ми­



346 Ч асть  II.Социально-эпистемологические подходы

фа об Ашвинах такими образами являются сами эти боги в облике 
прекрасных юношей, кони, влекущие колесницу или снабженная 
парусом ладья, кнут в руках Ашвинов, мешок с медом. Все эти 
предметы в реальности не имеют никакого отношения к росе как к 
основному референту данного мифа и поэтому не могут отображать 
что-либо из числа характеристик росы. Они относятся к совершен­
но иному классу явлений и соответственно к иной системе поня­
тий, к иной парадигме. Но д ля чего они включены в этот миф?

Предназначением подобных образов или понятий является 
репрезентация тех характеристик референта, которые не отобра­
жены адекватными представлениями. В данном мифе этими ха­
рактеристиками оказываются такие черты явления росы, как бы­
строе, по мнению ариев, перемещение ее с одного края неба на 
противоположный, средства, с помощью которых осуществляется 
это перемещение, емкость, в которой находится роса. Мы видим, 
что, во-первых, сами представления ариев о механизме появления 
утренней и вечерней росы ошибочны, а во-вторых, они репрезен­
тированы неадекватными образами, поэтому являются условны­
ми, не содержащими какой-либо информации о действительном 
референте мифа. Такие элементы мифов и являются неадекват­
ным по отношению к референту содержанием, что позволяет нам 
считать их содержание неистинным, ложным.

Но таковым оно является по отношению к референту мифа. 
Однако если образы рассматривать как отображения предметов 
той области, из которой они позаимствованы, они оказываются 
информативными, сообщающими нам в значительной степени 
достоверную информацию о предметах своей области (в случае 
данного мифа об облике арийских юношей, о реальных конях это­
го народа, об их колесницах и т.д.). При таком взгляде на эти обра­
зы вполне можно говорить об их истинности. Они формируются 
путем переноса представлений или понятий из одной концепту­
альной системы в другую. Но поскольку эти области принципи­
ально отличны друг от друга, то репрезентация предметов и их 
свойств одной области действительности посредством концепту­
альных средств другой, инородной области оказывается неадек­
ватной, фантастической. Эта мыслительная операция превращает 
формируемую мыслительную картину в миф, в неправдоподоб­
ную структуру. Последняя становится ментальным гибридом, по­



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 347

скольку в ней соединяются элементы реалистического и фанта­
стического содержания. Одновременно в ней имеют место истина 
и ложь. Вопрос об истине вполне правомерно ставить относитель­
но репрезентирующего содержания.

Условные образы в мифах используются для того, чтобы пред­
ставлять непознанные стороны и свойства референтов этих ми­
фов. Этими сторонами и свойствами были такие важные характе­
ристики, как причины явлений, их механизмы, сущность, генезис 
и т.п. Не владея необходимыми для познания этих характеристик 
средствами эмпирического и мыслительного познания, архаич­
ные люди прибегали к методам, ведущим познавательный про­
цесс не к его движению в глубину явлений, а, напротив, уводящим 
его в сторону -  к явлениям иных областей и притом к их поверх­
ностным, внешним свойствам.

Вследствие гибридности содержания мифов их план выраже­
ния оказывается гетерогенным. С одной стороны, он включает в 
себя более или менее адекватные образы тех или иных черт рефе­
рентов, а с другой -  неадекватные, условные, а главное, инород­
ные. Первые репрезентируют доступные чувственному воспри­
ятию признаки референтов, вторые — недоступные такому вос­
приятию, совершенно непознанные сущностные, глубинные 
характеристики. Если в первом случае мы имеем более или менее 
достоверное знание о реально наблюдаемых характеристиках и 
поэтому можем решать вопрос о наличии или отсутствии соответ­
ствия между ними, то во втором случае мы имеем дело с критиче­
ской ситуацией — здесь нет и знания о репрезентируемых характе­
ристиках, и само репрезентирующее содержание фиктивно. Но 
тем не менее архаичные люди не считали такую ситуацию непри­
емлемой. Напротив, они воспринимали ее как вполне удовлетво­
рительную, а фиктивное содержание истинным. О какой истине 
здесь может идти речь?

Для архаического человека существовал такой критерий исти­
ны, который допускал признание истиной того, что с нашей точки 
зрения является ложью. Этим критерием была не обоснованность 
и доказанность того или иного понятия или утверждения, что ха­
рактерно для научного понимания истины, а принятые социумом 
и обязательные для его членов установки, притом как в практиче­
ской, как и в мыслительной деятельности. Это установки на непо­



348 Ч асть  II. Оэциально-эпистемологические подходы

грешимость социальных и поведенческих норм, высказываний 
авторитетов, в том числе и идеологов социума — жрецов, мудре- 
цов-поэтов. Эти факторы получали статус священных. Так мифы 
наделялись особым видом истины — сакральной, которая, однако, 
по своей природе была декларативной. С точки зрения коррес- 
пондентной теории истины такая истина является ложью. Но в ар­
хаическом сознании ложь мифа устранялась верой в его истинность, 
основанной на упомянутых выше установках. Таким образом, миф 
соединяет в себе два противоположных компонента сознания — веру 
и знание. Но в вере мышление присутствует «недостаточным обра­
зом, — пишет В.А. Лекторский, — что мешает ей стать знанием, под­
линным постижением того, что есть на самом деле» '. В результате 
соединения знания и веры в миф внедряется острый конфликт объ­
ективного и субъективного, который в конечном счете всегда приво­
дит мифологическое мышление к поражению.

Неадекватное реальности содержание мифов нельзя считать 
однотипным. В нем можно выделить два существенно различных 
вида. Черты одного из этих видов мы только что описали. Для это­
го вида характерно использование вполне реалистических обра­
зов, но взятых из инородной концептуальной системы. Такие об­
разы оказываются достаточно информативными, хотя они в той 
или иной степени модифицируются мифологическим мышлени­
ем. Этот вид репрезентации референтов можно назвать парареа­
листической частью неадекватного содержания мифов. К нему 
можно отнести и ряд элементов из истории происхождения Ашви- 
нов и их родословной. Здесь мы видим использование черт, харак­
терных для родственных отношений в среде людей. Налицо пере­
нос признаков из одной области (антропной) в другую (теогони- 
ческую).

Другой вид представляет собой вымышленное содержание. 
Примером этого из образа Ашвинов могут быть такие признаки, 
как разбрызгивание ими с небесной высоты меда, сочащийся из 
колес колесницы мед и т.п. Другим ярким примером вымышлен­
ного содержания является величественная картина рождения из 
океанских вод священного коня: 1

1 Лекторский В.А. Вера и знание в современной культуре / /  Вопросы филосо­
фии. 2007. № 2. С. 14.



А. С Майданов. Проблема истины в мифологии 349

Когда ты заржал впервые, рождаясь,
Вздымаясь из океана или из первородного источника, — 
Крылья сокола, передние ноги антилопы -  
Достойное хвалы было твое великое рождение, о скакун.

Его, подаренного Ямой, запряг Трита.
Индра впервые сел на него верхом.
Гандхарва схватил его поводья.
Из солнца вытесали вы коня, о боги (1.163.1—2),

Три у тебя, говорят, на небе привязи,
Три в водах, три в океане.
А еще кажешься ты мне подобным Варуне, о скакун,
(Там,) где, говорят, твое высшее место рожденья.

О скакун, это твои места для купанья,
Это сокровища копыт победителя.
Здесь я увидел твои несущие счастье поводья,
Которые охраняют пастырей закона.

Мыслью издали познал я твою суть,
Птицу, летающую в поднебесье.
Я видел (твою) голову, храпящую 
В полете по легким путям, лишенную пыли.

Здесь увидел я твой высший образ,
Стремящийся к подкреплениям в следе коровы.
Как только смертный достиг наслаждения тобой,
Тот, кто больше всех пожирает растения, пробудил (их).

Следом за тобой -  колесница, следом -  юный муж, о скакун, 
Следом — коровы, следом — благосклонность девиц,
Следом за твоей дружбой идут войска.
Боги наделили тебя героической силой.

Он с золотыми рогами, его ноги из железа,
Он стремителен, как мысль, — Индра остался позади него. 
Сами боги пришли вкусить жертву у того,
Кто первым сел на коня (1.163.4—9).

Тело твое в полете, о скакун.
Твоя мысль скользит, словно ветер.
Твои рога, находящиеся во многих местах,
Движутся, извиваясь, по лесам (1.163.11).



350 Часть II. Социально-эпистемологические подходы

Можно ли ставить вопрос об истине по отношению к подоб­
ным нереалистическим образам? Для этого нужно иметь в виду то, 
как относились к таким картинам древние люди. А они считали их 
истинными. Почему? Каким образом такие фантастические по­
строения принимались за истину?

В этом случае нам нужно посмотреть на подобные построения 
с точки зрения такой концепции истины, которая называется ко­
герентной. По отношению к знанию такой истиной является 
внутреннее соответствие его элементов друг другу в пределах не­
которой концептуальной системы. Здесь истина проявляет себя в 
качестве внутренней гармонии знания. И в этом случае не ставит­
ся вопрос о соответствии знания внешней реальности. Но такое 
понимание истины может быть применено и к мифологическим 
концептуальным системам. Если в таких системах имеет место со­
ответствие одних элементов другим и в целом всей системе, то 
можно считать, что компоненты этой системы (мифические обра­
зы, сюжеты) также истинны. Необходимо прежде всего, чтобы 
они соответствовали исходным, базисным концептам и методоло­
гическим принципам этих систем. Еще Платон говорил о важно­
сти соответствия утверждений избранным исходным понятиям: 
«Именно этим путем двинулся я вперед, каждый раз полагая в ос­
нову понятие, которое считал самым надежным, и то, что, как мне 
кажется, согласуется с этим понятием, я принимаю за истинное, 
идет ли речь о причине или о чем бы то ни было ином...»1

Мы видим, что у Платона истинность исходного понятия оп­
ределялась его собственным представлением о надежности этого 
понятия. Таким же образом поступали и мифотворцы, считая из­
бранные ими базисные понятия и образы истинными. Так что ес­
ли стать на точку зрения данной концепции истины, то мифы и 
их компоненты, рассматриваемые в абстракции от их отношения 
к предметной реальности, также истинны, что, по-видимому, 
было для архаичных людей вполне убедительным аргументом. 
У Платона истина тоже была определяющей характеристикой 
созданного им верховного мира идей. Но когда мы посмотрим на 
мифы с точки зрения корреспондентной теории истины, то они 
окажутся истинными лишь в некоторой степени, о которой речь 
шла выше.

1 Платон. Сочинения. В 3 т. Т. 2. М., 1970. С. 70.



А.С. Майданов. Проблема истины в мифологии 351

В известной мере можно говорить о семантической истине ми­
фов, которая характеризуется содержательными, смысловыми свя­
зями между их элементами. Те или иные понятия и образы своим 
содержанием определяют выбор других понятий и образов, форми­
руя в конечном счете концептуально единое целое. На высшем 
уровне мифологической системы таким целым является общая 
картина мира. Ее наличие — одна из базисных черт мифотворчест­
ва. Она необходима потому, что именно в рамках таких универсаль­
ных картин получают статус истинных отдельные понятия, образы, 
сюжеты.

Древним людям, которые, как и весь человеческий род, стре­
мились прежде всего к получению пользы, выгоды от окружающе­
го мира и от своей деятельности, нетрудно было подойти к прагма­
тическому пониманию истины. Когда молитва или просьба, обра­
щенная к богам, давала, как казалось, желаемый результат, это 
рассматривалось как подтверждение их истинности. Истинными 
считались и боги, благодаря которым, по мнению просителей, 
достигался такой результат.

(Ты,) который выжимающему (сок сомы. — А.М.)
(и) варящему (жертвенную пищу. -  А.М.) неистово,
Захватываешь добычу, конечно —ты истинен! (П.12.15), —

восклицает жрец, восхваляя Индру, а через него и соответствую­
щие действия людей.

Но более глубоким было то понимание ариями истины, кото­
рое связывало это понятие с объективной реальностью. Согласно 
ему истина свойственна определенным явлениям действительно­
сти. Это прежде всего масштабные природные явления, могучие 
силы природы, непререкаемые, действующие неумолимо и неот­
ступно. К числу таких явлений относились, например, грозовые 
тучи с их молниями и громами, бушующие ветры, олицетворяе­
мые богами Марутами.

О вы, чья сила истинна,
Проявите ее (своим) величием!
Пронзите молнией ракшаса (демона. -  А.М.) (1.86.9), -  

призывает этих богов риши.



352 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Истиной считались еще более фундаментальные черты действи­
тельности, те, в которых отражаются постоянство, регулярность яв­
лений природы, их непреходящий характер. Они вносят в безбреж­
ный, необъятный и непостижимый мир определенный порядок, ус­
тойчивость, организованность. И это принималось за высшую 
истину, поскольку становилось достаточно надежной опорой еще не 
оформившемуся архаическому сознанию. Эта истина пока что ус­
матривалась лишь во внешней реальности, но приписывалась про­
дуктам мысли. Она управляла не ею, а самой реальностью, была его 
законом, обеспечивала нерушимый способ его бытия. Таким был 
прежде всего космический закон puma, вносивший регулярность и 
постоянство в наблюдаемые небесные явления. Говоря от имени 
этого закона, поэт описывает его роль следующим образом:

Оба мира (небо и земля. -  А.М.) я очищаю законом.
Я сжигаю великие силы лжи, лишенные Индры... (1.133.1)

Мы видим, что к пониманию истины в гносеологическом 
смысле архаический человек шел через ее понимание в онтологи­
ческом смысле. К феноменам сознания истина переносилась че­
рез образы богов, которые, будучи олицетворениями истин при­
роды, также считались истинными. Древним мудрецам остава­
лось осуществить эту операцию перенесения с реальности на ее 
адекватный образ, и они бы подошли к гносеологическому пони­
манию истины. Однако такая операция означала бы конец мифо­
логического мировоззрения, а значит, и важнейшего идейного ре- 
гулятива их жизни в ситуации, когда еще не сформировались ме­
тоды и приемы рационального мышления. Но люди архаики 
глубоко понимали большую психологическую и моральную функ­
цию истины, в чем образцом для них были боги:

Истиной, о Митра-Варуна,
Умножающие истину, лелеющие истину,
Вы достигли высокой силы духа (1.2.8).

*  *  *

В заключение, обобщая результаты предыдущего анализа, 
сформулируем определение мифа. Миф — это образ какого-ни­



А. С Майданов. Проблема истины в мифологии 353

будь реального явления, состоящий отчасти из адекватного и в 
большей степени неадекватного ему содержания, императивно 
наделенного статусом истины. Или иначе: миф — это неадекват­
ный образ какого-нибудь явления действительности, выдаваемый 
за истину. При таком определении мифами оказываются и про­
дукты научного, политического или идеологического мышления, 
если они не соответствуют действительности, но при этом претен­
дуют на бесспорную истинность. Главной чертой мифа оказыва­
ется противоречие между его содержанием и референтом, услов­
ный характер отношения между ними.



Э.Ю. Калинин

Постклассическая рациональность 
и проблема истины

Современное научно-техническое, духовное и социальное раз­
витие выдвигает новые познавательные проблемы. Решение этих 
проблем, как правило, затруднено в рамках классической рацио­
нальности и требует использования иных не- и постклассических 
концепций, особенно актуализируя при этом проблему истины.

1. Генезис, основные свойства и типология концепций 
истины
Проблемность и основные свойства истины. Принцип познавае­

мости мира, постижения (достижения) истины в числе других 
принципов характеризовал классическую рациональность с ее 
«предустановленной гармонией» мира и наличием единого, един­
ственного идеала истинного знания.

Такой подход к познанию был обозначен еще Парменидом 
(«Бытие и мысль о бытии, или быть и мыслить — одно и то же»). 
Первый перевод — это «линия Парменида» на классическую кон­
цепцию истины как соответствия мыслей (знания) вещам, опи­
санную еще Платоном и особенно Аристотелем. Второй перевод -  
это линия на отрицание классической концепции истины или да­
же общее отрицание истины в зависимости от концепции бытия. 
Это только у Парменида или у Гегеля они совпадают или тождест­
венны. Отход от истины как практически общий признак постмо­
дерна (как философии, так и культуры и общества) мотивируется 
отрицанием тождества, подчеркиванием и изучением единично­
сти, сингулярности и различия /  различения, дифферанса и т.п.

Желание пройти между Сциллой «предустановленной гармо­
нии» заранее гарантированного существования и потенциального 
достижения истины, с одной стороны, и Харидбой заранее задан­
ного отрицания существования истины — с другой, характеризует 
общий подход к истине с позиций постклассической рациональ-

© Калинин Э.Ю., 2010



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 355

ности. Вопрос об истинности мышления — вопрос практический, 
поэтому, даже если признать множественность дискурсивных и 
недискурсивных практик (М. Фуко), это будет означать не абсо­
лютное отрицание истины, а лишь отрицание универсальных аб­
солютных гарантий ее существования (и достижения). Даже если 
мир рационально устроен, а человек способен к познанию, то это 
не предопределяет гносеологического всемогущества последнего, 
и вне рамокдвузначной логики — одного из имманентных призна­
ков классической рациональности -  необходимо признать прин­
ципиальную проблемность истины.

При обозначении основных подходов к существованию исти­
ны выявились частные проблемы: во-первых, проблема интер­
претации бытия (существования); проблема интерпретации тож­
дества /  идентичности — во-вторых; наконец, проблема перехода 
от двузначной логики (истина /  ложь, сознание /  бытие, универ­
сальная абсолютная истина/отсутствие истины) к более сложной 
логике, обозначенной в ряде категорий (рефлексивное созна­
ние—нерефлексивное сознание—неосознаваемое (бытие)—бытие; 
истина—превращенная форма—ложь; абсолютная универсальная 
истина—локальная истина—правда—правдоподобие (превращен­
ная форма)—ложь).

Введение понятия «превращенная форма» не только в соци­
альную концепцию, но и в теорию познания, с нашей точки зре­
ния, необходимо и для обозначения в логике перехода от дуализма 
к триаде, и для выделения эффектов взаимодействия, экраниро­
вания и опосредования между рефлексивным активно познаю­
щим сознанием и «пассивным» бытием. Эти эффекты приводят к 
тому, что ряд моментов в процессе познания оказывается непоня­
тым, недоступным, но и не связанным с заблуждениями субъек­
тивными ошибками (с ложью — классический рационализм или с 
общим отсутствием истины — постмодерн).

Означенные моменты демонстрируют более сложные по срав­
нению с классической моделью онтологию, антропологию и гно­
сеологию при наличии регулярности и упорядоченности в своем 
существовании — в противовес постмодерну. Последний часто яв­
ляется коллективной завесой (экраном) работы вполне регуляр­
ных и даже простых механизмов собственности и власти, экрани­
рующей их для массового сознания, но часто вполне осознавае­
мых «свободными» творцами постмодернизма.



356 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

В марксистской же гносеологии повсеместно, особенно после 
работ В.И. Ленина, стал господствовать классический по своей 
сути подход к познанию, к существованию истины и к ее достиже­
нию: мир познаваем в процессе решения второй части основного 
вопроса философии (в формулировке Ф. Энгельса); истина — это 
диалектический процесс, прогрессирующий от сущности 1-го по­
рядка к сущности 2-го порядка; идеология — отнюдь не иллюзор­
ное (превращенное, по К. Марксу) сознание, а прямое отражение 
классового интереса; это дополняется неиспользованием понятия 
прямого отрицания для анализа социальных процессов «развито­
го социализма» вплоть до «перестройки» и оттеснением концеп­
ции «превращенной формы» (К. Маркса — М.К. Мамардашвили) 
на периферию социального познания.

Все описанное выше привело к тому, что при вполне адекват­
ных исследованиях процессов познания в естественных науках ис­
следование процессов социального познания (впрочем, как само 
существование общественных наук, хотя бы чуть-чуть автономных 
от «исторического материализма», «научного коммунизма» и «марк­
систско-ленинской идеологии») не приветствовалось, а роль «лак­
мусовой бумажки» социальной истины стали играть категории 
«классовости» и «партийности». При этом одновременно утверж­
далось, что «абсолютная истина» — не какой-то недостижимый 
идеал познания, а реальный уровень духовного и практического ос­
воения мира: «учение всесильно, потому что оно верно». Хотя на 
самом-то деле декларировалось обратное — «советская версия марк­
сизма истинна, поскольку СССР всесилен».

Несмотря на то что и процесс социального познания, и связь 
его с социальной практикой, и критерий истины в общественных 
науках значительно сложнее, указанные однозначные выводы, к 
сожалению, и поныне продолжают доминировать (идеологиче­
ски, а не логически) в современных умах. Так, логика апологета 
либерализма К. Поппера выглядит весьма и весьма партийной: 
либерализм всесилен («потому что он верен»); его истина единая и 
единственная («поэтому все иное — ересь»); человек свободен при 
условии ориентации на предыдущий пункт («свобода как осо­
знанная необходимость»); К. Поппер — либерал (поэтому он прав 
по определению).

Признание истины или свободы (впрочем, как и соборности) 
идеалом и проблемой не ведет к отмене их существования — лишь



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 357

в конце когнитивной (социальной) практики результат, удовле­
творяющий какому-либо критерию существования, может быть 
признан истиной, свободой, коммунизмом или чем-то еще. Тезис 
«цель — ничто, путь — все» в сфере познания (релятивизм), равно 
как и в сфере социальной практики, лапидарно обозначает опре­
деленную превращенную форму, закрывающую механизмы ког­
нитивной социальной детерминации предмета — продукта дея­
тельности (когнитивной или социальной) для потребителя (и, 
возможно, для самого творца — идеолога или ученого). Иными 
словами, некоторый духовный продукт выступает функцией «как 
бы» идеала («как бы» истина или «как бы общество всеобщего бла­
годенствия» = Рай на Земле).

Типология концепций и постклассическая концепция истины. По­
мимо приведенных выше специальных проблем существования, 
тождества /  идентичности и превращенной формы существует 
еще одна не менее важная проблема — проблема множественности 
типов познания (единственности /  множественности истины при 
наличии познавательного многообразия) с вытекающей дополни­
тельной проблемой множественности концепций истины. Так, 
сосуществование и конкуренция различных концепций истины 
являются, как правило, не абсолютными и альтернативными (по­
зиция классической рациональности), но и не абсолютно свобод­
ными и независимыми (многие декларации постмодерна). Клас­
сическая концепция Аристотеля — концепция соответствия (кор­
респонденции) знания вещам (действительности, бытию)лежите 
основе большинства концепций истины1.

«Идеалистическая» концепция истины в большинстве случаев 
также не противоречит классической. Можно выделить: 1) теоло­
гическую, где абсолютная истина гарантирована устройством ми­
ра абсолютным субъектом — богом; 2) интерсубъективную, где 
истина — инвариант общения /  коммуникации или их продуктов:
а) собственно коммуникативную, где пара кодирование/ декоди­
рование или понимание (осмысление) задает истину; б) логи­
ко-лингвистическую, где истина определяется согласованностью

1 Левин Г.Д. Классическая теория истины и парадокс «лжец» / /  Эпистемология 
и философия науки. 2008. Т. 15, № 1. С. 83—99; Никифоров А.Л. Философия науки: 
история и методология науки. М .: Дом интеллектуальной книги, 1998; Практика и 
познание. М .: Наука, 1976; Проблема ценностного статуса науки на рубеже XXI в. 
С П б.: РХГИ, 1999.



358 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

логико-лингвистических структур; наконец, 3) антропологиче­
скую, где истина связывается только с произволом человека (на­
пример, у Р. Штейнера).

Концепция истинности как самосогласованности (когерен- 
ции) знаний не противоречит классической, а наоборот, при вза­
имном умножении и развитии может образовать концепцию «са­
мосогласованного соответствия» или «соответствующей согласо­
ванности», где самосогласованность — средство, а не самоцель, а 
соответствие — цель, но в форме самосогласованности. Пример та­
кого подхода — концепция И. Канта, где самосогласованность до­
стигается с помощью трансцендентальных структур сознания и духа.

В свою очередь «прагматическая» концепция истины рассмат­
ривает ее в русле полезности эффективного знания — эта концеп­
ция может быть объединена (при определенной коррекции пони­
мания практики) с классической и когерентной концепциями, 
причем совпадение самоизменения и изменения предмета в прак­
тике разрешает антиномию истины и ценности (полезности).

«Формальные» концепции истины — синтаксические или се­
мантические (вроде примера А. Тарского: «снег бел» есть истин­
ное высказывание, «если и только если (в действительности) снег 
бел») также могут быть совместимы при уточнении с класси­
ческой концепцией. Уточнение связано с тем, что использование 
языка для выражения и акцентирования знания приводит и к 
возникновению формально логико-лингвистических критериев 
истинности как правильной языковой структуры знания, т.е. син­
таксических концепций истины, с помощью разделения язы­
ка-объекта и метаязыка. Но соответствие достигается внесеман- 
тическими средствами употребления языка для обозначения дейст­
вительности или с точки зрения формальных структур знания -  в 
прагматике языка и логики. Если же учесть связь в практике меж­
ду дискурсивной (логико-лингвистической) и операциональной 
(действенной) сторонами практики, то можно говорить не об аль­
тернативных концепциях, а о синтетической постклассической 
концепции истины.

Сама же классическая концепция вследствие углубления по­
знания, в том числе и концепций истины, вынуждена была уточ­
няться и развиваться: знание, как правило, выражено в языке; дей­
ствительность (вещи) — существование видов бытия разнообразно 
и неочевидно; вещи даны не прямо, а посредством опыта. Иными



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 359

словами, между знанием как содержанием сознания и «вещью са­
мой по себе» лежат язык и опыт, а после возникновения филосо­
фии марксизма обозначился еще один посредник — общественные 
отношения и, шире, практика; потому-то исследование того или 
иного звена в этой цепи или связке (вместо исследования всей сис­
темы) ведет к той или иной односторонней концепции истины.

Разделение процессов труда и производства, вычленение нау­
ки, философии, искусства, религии ведет к тому, что выделяются 
определенные типы языков, опыта и знания в широком смысле, а 
не только сугубо научного или философского. В свою очередь нау­
ка дифференцируется, разделяясь на направления, каждое со 
своими критериями истинности. В связи с этим возникает вопрос 
о (не)возможности множества истин как внутри науки, так и вне ее, 
в духовной культуре в целом, тем самым проблема существования 
истины становится насущной и актуальной как никогда раньше.

Практика как критерий истины, даже в рамках всеобщности 
первой, разработанной в философии Г.В.Ф. Гегеля и К. Маркса, 
оказывается недостаточной, поскольку не удается прямо ответить 
на вопрос о способах или формах, в которых сознанию (идеально­
му) дано соответствие знания (идеального) вещам (материально­
му). Одновременно с развитием науки и культуры обостряются 
вопросы о способах существования видов бытия, о невозможно­
сти удостовериться в этом помимо опыта и знания.

Упомянем о проблеме тождества /  идентичности — хотя при 
едином и единственном бытии (Парменида—Гегеля) тождество 
знания и бытия не вызывает проблемы, однако уже при диффе­
ренцировании существования возникает дифференциация зна­
ния и соответственно проблема множественности истины. Но ес­
ли учесть «линию Гераклита» («нельзя дважды войти...» или Panta 
Rei), главным вопросом становится вопрос о возможности тожде­
ства (идентичности), притом что сама проблема распадается на 
три — тождества объекта, тождества знания, тождества субъекта. 
Если первые два были выявлены раньше и как-то решены в клас­
сической, от Аристотеля до Гегеля, традиции, то последнее при­
шлось упорядочивать Канту. Данная проблема была в целом осо­
знана и решена с помощью введения трансцендентальных струк­
тур в познание и в действие, и по аналогии — в другие сферы при 
необходимости (например, в коммуникацию Г. Аппелем). Для 
субъекта это трансцендентальное единство апперцепции.



360 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

Для западной философии и общественной мысли свойственно 
выборочное отношение к философскому наследию, в том числе 
Гегеля и Канта. Поэтому гегелевское тождество, как кантовский 
трансцендентализм, не в почете, особенно в англо-американской 
постпозитивистской традиции. В ней принято говорить об ин­
дивидуальной и групповой идентичности, используя один и тот 
же термин, тем самым затушевывая суть дела. Но мы вслед за 
П. Рикёром и в духе отечественной традиции современной общест­
венной мысли идентичностью будем называть принадлежность 
(отождествление) индивида к группе, — т.е. отношение «Я = Дру­
гой =  Группа»; отношение Я,- =  Яу- (где Я, и Яу состояния сознания) 
назовем самоотождествлением, самостью.

Для существования истины необходимы три вида относитель­
ных тождеств (единств): тождество объекта (руслотой самой реки, в 
которую, согласно Гераклиту, нельзя войти дважды), идентичность 
познающего сообщества (язык, опыт, операции и их интерсубъек­
тивность, т.е. инвариантность) и, наконец, тождество самости (или 
индивидуального самосознания).

Для ответа на вопрос, как дана истина сознанию, необходимо 
вспомнить, что любая рефлексия сознания заканчивается той или 
иной очевидностью. Поэтому при любом виде знания истина все­
гда дана co-знанию с точностью до очевидности: аксиом — в мате­
матике, наглядности (прямой или косвенной) — в естествознании, 
эффективности — в технознании, понятности — в гуманитарном 
знании, ценности — в обществоведении, символичности (смысло­
образности) — в искусстве и, наконец, в религии — в виде открове­
ния (непосредственного духовного, мистического переживания). 
Все эти истины не взаимоотрицают, а напротив, предполагают 
друг друга, так как относятся к альтернативным мирам человече­
ского существования. Что же объединяет эти миры человеческого 
бытия? Объединяет само сознание, которое является опытом раз­
личения отождествления, отнюдь не связанным обязательным ис­
пользованием рефлексии.

При отказе либо от сознания вообще (в постмодерне), либо от 
его опыта различения /  отождествления как в теоантропософских 
построениях (например, у Р. Штейнера) или интегральных духов­
ных практиках (ср. «невыбирающее сознание — окончательная 
свобода» Кришнамурти или ОШ О) всякая определенность бытия,



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 361

в том числе истинность знания, исчезает, оставляя произвол того 
или иного вождя или «гуру».

Выделим в сравнении некоторые черты классической и пост­
классической концепций истины. В разных версиях классической 
концепции истины в явном или в неявном виде присутствуют:
1) непосредственность; 2) единственность, однозначность; 3) мгно­
венность; 4) объективность, абсолютность, 5) независимость зна­
ния и 6) локальность и дискретность отношения истины к объек­
ту. Отмена или альтернатива любому из пунктов приводит к не­
классической (постклассической) концепции истины.

Сопоставление классической и постклассической концепций истины
по приведенным выше п. 1—6.

1. Введение опосредующего звена между субъектом и объектом в 
формуле субъект—предмет—объект дает сначала в философской 
форме в виде различия между вещью в себе и вещью для нас, а за­
тем в научно-методологической форме различия между картиной 
мира и теорией, приводит к постклассической теории познания, 
где теория оказывается не непосредственным тождеством объек­
ту, а опосредующим взаимодействие субъекта с объектом предме­
том (средством). Из схемы субъект—производство—объект (где 
способ производства содержит как деятельностную, так и общи­
тельную стороны) следует как результат схема субъект—пред­
мет—объект. В модели постклассической науки берется от дея­
тельностной стороны предмет как результат, а в постнеклассике — 
ценность как часть общения, что в общем случае сводит способ 
производства знания к одному из его элементов.

2. Признание равноправия различных интерпретаций или моделей 
одного объекта ведет к неустранимому плюрализму не только в 
процессе познания, как в классике, но и в готовых результатах, 
как в постклассике. Например, вся область социогуманитарных 
наук демонстрирует принципиальную множественность знания о 
любом объекте.

3. Осознание истины как процесса, восходящее еще к Гегелю, нахо­
дит свое научное выражение в космологии, синергетике и биоло­
гии, где время и эволюция являются системообразующими ф ак­
торами существования объектов.

4. Признание опосредованности, процессуальное™ познания ведет 
к развитию классических представлений о заблуждении. Это раз­



362 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

витие приводит к концепции объективной видимости, также вос­
ходящей к Канту и Гегелю. А современное социокультурное и на­
учное развитие — к проблемам несоизмеримости разных социо­
культурных и эпистемологических парадигм и множественности 
виртуального существования. Эти проблемы присущи постклас­
сическому этапу развития науки и соответствующим концепциям 
познания и истины.

5. Обнаружение неустранимой связи (зависимости) знания с субъ­
ектом, его организации и функционирования окончательно при­
водит к формированию как концепции постклассического рацио­
нализма в целом, так и его связи с проблемой истины.

6. В постклассической концепции истины признается распределен­
ность отношения истинного знания к объекту в том или ином ког­
нитивном пространстве (ср. теория нечетких множеств Л. Заде).

Проанализируем многообразие и специфику виртуального су­
ществования с помощью постклассического подхода к проблеме 
истины и ее взаимосвязи с виртуальности.

2. Истина и виртуальное существование
(постклассический подход)
Проблема осмысления виртуального существования (виртек- 

са, или ВС), возникшая в последней трети XX в. прежде всего в об­
ласти физики, все больше стала перемещаться в компьютерные и 
социогуманитарные науки. Это осмысление до последнего време­
ни проводилось в границах методологического и онтологического 
подходов. На наш взгляд, более продуктивным может стать ис­
пользование концепции постклассической рациональности. Ана­
лиз «виртуальной реальности» без связи с рациональностью и 
субъективностью зачастую приводит к универсальной онтологи- 
зации «виртуальной реальности» без ее различения с другими ви­
дами существования или бытия и превращения в «превращенную 
форму» или в «симуляцию» иных технических, природных и ду­
ховных феноменов. Наша позиция в определенном смысле может 
быть кратко выражена известным изречением Протагора: «Чело­
век — мера всех вещей, существующих в том, что они существуют, 
и не существующих в том, что они не существуют».

Наиболее адекватным является признание как множественно­
сти уровней бытия и их несводимости друг к другу, так и множест-



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 363

венности типов наук и типов ненаучного знания. Но это призна­
ние не ведет обязательно к произволу, релятивизму и мистике. Это 
непосредственно относится и к проблеме специфики и множест­
венности существования виртуального.

Существование и его виды. Существование подразумевает нали­
чие того или иного объекта в логическом смысле, для мышления. 
При этом не обязательно, что он существует в каком-то ином 
смысле вне мышления. Бытие подразумевает существование не­
которого логического объекта и вне мышления, не обязательно 
объективно, но обязательно независимо от процесса мышления. 
Бытие можно поделить на две большие группы: реальность (ре­
альное бытие), не зависящую от существования человека (инди­
видуального сознания, субъекта); мышление (мысль), порождае­
мое человеческим творчеством.

Реальность делится на 1) объективную реальность (объектив­
ность, объективное бытие, материальность), которая не зависит 
от существования человека и человечества (природная или соци­
альная); 2) объективную духовность (идеальность, общественное 
сознание), которая объективна по отношению к индивидуально­
му сознанию, духу, человеку; 3) индивидуальную реальность духа 
(сознания, субъекта), которая независима от индивидуального 
мышления, но зависима от субъекта-собственника. Всякая объек­
тивная реальность вводится в корреляции и противопоставлении 
субъективной реальности или субъекту. При этом в зависимости 
от характера организации субъективности (человек, социальная 
группа, общество, абсолют) могут вводиться разные формы и 
уровни объективности; 4) предметную реальность, которую нельзя 
отнести ни к чисто объективной, ни к чисто субъективной реально­
сти, поскольку она имеет как объективные, так и субъективные ха­
рактеристики (в частности, техника и технология).

Отдельно как особый вид бытия надо выделить феномен (фено­
менальность), который, обладая статусом бытия, не может быть от­
несен ни к объективной, ни к субъективной реальности, но в отли­
чие от предметной реальности он не синтетичен, а целостен. Глав­
ным (центральным) феноменом является сознание как бытие или 
бытие сознания, которое является непредметным. Под действитель­
ностью будем понимать то в реальности, что из потенциальной фор-



364 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходъ1

мы (возможности) перешло в актуальную форму наличного бытия 
При этом возможность также понимается как форма реальности.

При анализе виртуального существования (виртекса) и спосо­
бов его интерпретации обнаруживается некая принципиальная не- 
доопределенность его понимания, которая внешне преодолевается 
в том или ином подходе за счет сужения и фиксации смысла вир­
текса, но при этом разнообразие трактовок как многообразие под­
ходов либо редуцируется, либо этому не придается значения. С на­
шей точки зрения, виртуальное существование как феномен прин­
ципиально порождает множественность его интерпретаций, что 
связано со спецификой как его существования, так и его познания.

Классификация возможных видов виртекса. Прежде чем перейти к 
осмыслению проблемы виртуального существования (virtual exis­
tence или сокращенно virt + ex = виртекс), опишем классифика­
цию способов понимания виртекса:

1) онтологический (бытийный) подход: виртуальное (В): 1.1 — как 
виртуальная реальность (ВР); 1.1.1 (ВР) — как объективная реаль­
ность; 1.1.1.1 — как объективная природная реальность; 1.I.1.2 — 
как объективная социальная реальность; 1.1.2 — как реальность 
объективного духа (сознания и т.п.); 1.1.3 — как субъективная (ин­
дивидуальная) реальность (индивидуального духа, сознания и т.п.). 
1.2 (В) — как виртуальность мышления;

2) конструктивный (практический) подход: В как конструкция, 
артефакт: 2.1 — деятельности; 2.2 — общения; 2.3 — восприятия; 
2.4 — существования субъекта (человека и /  или общества);

3) феноменологический подход: В как феномен;
4) интеграционный (синтетический) подход 4.1 (В) -  как артефакт, 

феномен системы субъект—предмет—объект; 4.2 (В) — как фено­
мен бытия сознания и т.д.;

5) виртуальное существование как порождение бытия человека (ду­
ха, сознания).

Уже из классификации видов существования и понимания 
виртуального ясно, что далеко не все эти виды относятся к бытию, 
тем более к реальности, и поэтому истинность знания, как и ее 
критерии, образуют типологическое многообразие. Обнаружение 
единства в нем требует использования концепции постклассиче­
ской рациональности. Иначе в постмодерне это вообще ведет к 
отказу и от реальности, и от истины.



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 365

Виртуальное, реальное и истинное по Ж. Бодрийяру. Бодрийяр счи­
тает, что обычно виртуальное противостоит реальному1, но сего­
дня повсеместное распространение виртуальности в связи с раз­
витием новых технологий якобы оборачивается тем, что реальное 
как ее противоположность исчезает, реальности приходит конец. 
На его взгляд, допущение реальности всегда было равнозначно ее 
созданию, ибо реальный мир не может не быть результатом симу­
ляции. Разумеется, это не исключает существования эффекта ре­
ального, истины и объективности, однако реальности в себе, реаль­
ности как таковой не существует. В поле виртуального мы попада­
ем, если, двигаясь от символического к реальному, продолжаем 
движение за пределы реальности. Реальность в таком случае оказы­
вается нулевой степенью виртуального.

Понятие виртуального в этом смысле совпадает с понятием 
гиперреальности — реальности, которая, будучи абсолютно гомо­
генизированной, «цифровой», «операциональной», в силу своего 
совершенства, контролируемости и непротиворечивости заменя­
ет все иное. И именно благодаря своей большей «завершенности» 
она является более реальной, чем реальность, учрежденная нами в 
качестве симулякра.

Однако выражение «виртуальная реальность» — безусловный 
оксюморон. Используя это словосочетание, мы имеем дело уже не 
со старым философским виртуальным, которое стремилось пре­
вратиться в актуальное и находилось с ним в диалектических от­
ношениях. Теперь виртуальное есть то, что идет на смену реально­
му и знаменует собой его окончательное разрушение. Делая все­
ленную предельной реальностью, оно неизбежно подписывает ей 
смертный приговор. Эволюция репрезентации проходит через че­
тыре этапа: репрезентация 1) как образ (зеркало) отражает окру­
жающую реальность, 2) искажает ее, 3) симуляция маскирует отсут­
ствие реальности и 4) становится симулякром — копией без ориги­
нала, которая существует сама по себе, без всякого отношения к 
реальности.

Многообразие онтологических моделей виртуального, проил­
люстрированное выше, то, что не удается привести их к общему 
знаменателю (воображаемое, возможное, действенное, модальное, 
симуляция, превращенная форма, симулякр и т.д.), наконец, то,

1 Бодрийяр Ж. Пароли. Екатеринбург: У-Фактория, 2006.



366 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

что в большинстве характеристик присутствует связь с субъектом, 
позволяет выдвинуть гипотезу о безусловном единстве виртуально­
сти и субъективности и необходимости постклассического подхода 
к анализу ВС.

Основные черты постклассического рационализма. Понятие ре­
презентации связано с понятием модели, но уже по объему и шире 
по содержанию; использование последней предполагает две функ­
ции: замещение и подобие. Репрезентация предполагает всегда 
только замещение и некоторую связь с замещаемым. Производст­
во артефактов с целью их использования является одновременно 
и производством репрезентаций в том смысле, что первые не толь­
ко находят применение в деятельности, но и отражают, представ­
ляют, репрезентируют те формы деятельности, в которых они 
производятся или применяются.

Все что угодно в самом широком смысле может быть репрезен­
тацией всего остального. Именно мы определяем нечто как ре­
презентацию чего-то другого. Поэтому чтобы нечто стало ре­
презентацией, оно обязательно должно рассматриваться как 
репрезентация. Мысленные объекты, или внутренние репрезента­
ции, являются производными от первичной репрезентационной 
деятельности, в которой в качестве репрезентаций мы берем объ­
екты внешнего мира, т.е. природные объекты. Теоретические ар­
тефакты в науке и художественно-изобразительные артефакты в 
искусстве образуют априорные формы нашего восприятия и по­
знания, меняющиеся на революционном этапе культурного и ког­
нитивного развития.

Для понимания рационального нам необходимо обозначить 
его границы (пределы). Категория иррационального фиксирует 
концептуальный и фактуальный остаток, не укладывающийся в 
принятие схемы осмысленного и систематизированного. Ирра­
циональное образует оппозицию рациональному как неосознан­
ное — осознанному, бессмысленное — осмысленному, невырази­
мое — выразимому, неупорядоченное — систематизированному. 
Нерациональное характеризует какую бы то ни было непродук­
тивность системы знания в отношении конкретных познаватель­
ных целей и задач. Отсюда следует, что рациональность и проти­
востоящие ей формы образуют не дилемму, но трехчленный ряд: 
рациональность—нерациональность—иррациональность или по­



знанное—непознанное—непознаваемое. В этом ряду «нерацио­
нальность» служит опосредующим звеном.

Если зафиксировать множественность рациональности, то «с 
нашей точки зрения» рациональное как осмысленное — это пре­
дельно широкая и общая точка зрения, позволяющая хотя бы 
как-то объединять различные типы рациональности. Тогда самое 
первое представление о рациональности как о порядке смыкается 
с новым, постклассическим: рационально упорядочено то, что ка­
ким-то способом организовано, осмыслено.

Между реальным отношением или вещью как она есть и ими 
же, взятыми сами по себе в сознании, есть поле, не пробегаемое 
созерцанием и заполненное социальной механикой, продуктом 
действия которой является то или иное осознание человеком ре­
альности -  как внешней, так и внутренней. Предметные формы, 
неразличимые для сознания, — это «агент», который представляет 
(или подставляет) вещи сознанию (действием — совершающимся 
вне самого сознания). Обозначим три члена триады: 1) объект,
2) сознание, 3) «социальная механика» или «агент» (ее не надо по­
нимать буквально как социальные отношения, что часто делалось 
не только в истмате, но и в исследованиях социальной детермина­
ции познания; «социальная механика» — это единство деятель­
ностной и общительной сторон практики или операциональ­
но-коммуникативная сеть актов общения и действий, опосредую­
щая отражение рефлексивным сознанием как социального, так и 
когнитивного предмета).

Сформулируем исходя из постклассической рациональности 
три варианта концепции понимания, творчества и, шире, антро­
пологической концепции: 1) мы понимаем через увиденное (на­
глядность); 2) мы понимаем через сделанное (конструктивность);
3) мы понимаем сделанным, но не сделанное (постклассическая 
рациональность, включающая в себя как моменты и перцептив- 
ность и конструктивность, но учитывающая их неуниверсаль­
ность и взаимную ограниченность).

«Превращенная форма» — это «объективная видимость», кото­
рая «представляет или замещает» «социальную механику». Мы 
имеем наглядность ненаглядного, превращенную форму. Этому 
служит ее наглядность, хотя она — мнимость, т.е. ее референтному 
предмету нет места в действительном существовании. Таким об­
разом, превращенная форма предстает как вид социального и ду­

Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 367



368 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

ховного (в том числе и когнитивного) существования, не обладая 
статусом бытия и не являясь истиной1.

Проективное воспроизведение мира порождает в мире мни­
мые сущности, симулякры, в нем не существующие (например, 
мифические существа). Проективная модель человеческого со­
знания изображает нечто как происходящее в действительности, 
но наделе проецирует в нее интерпретации и модусы освоения не­
которого объекта, который потерял свою «естественность» и стал 
предметом воображения и желания.

Видимость, иллюзия и манипуляция. В отличие от четырех видов 
«идолов» («призраков») Ф. Бэкона (в нашей терминологии фанто­
мов) познания видимость, хотя и имеет связь со всеми ними, т.е. с 
индивидуальными, родовыми, групповыми и социальными де­
терминантами познания, должна быть выделена в особую группу. 
Она играет очень важную роль для познания специфики вирту­
ального. В гносеологической сфере виртуальное в широком смыс­
ле можно отождествить с видимостью, а в узком смысле — с иллю­
зией. Под видимостью И. Кант понимал отождествление субъек­
тивности данности объекта в опыте с объективным положением 
дел2. Он различал эмпирическую и трансцендентальную види­
мость. Если первая связана со случайными характеристиками пред­
метов опыта, то вторая — естественная объективная иллюзия. Это 
идея о познаваемости вещи в себе, точнее, об отождествлении ве­
щи, взятой самой по себе, с вещью для нас.

У Гегеля видимость — это закономерный момент познания 
сущности, причем непосредственного, одностороннего познания 
сущности вещи, неадекватно выраженной в явлениях. Примерно 
так же это вошло в марксизм, за исключением особого случая со­
циальной видимости в экономической сфере капитализма, на­
званного превращенной формой.

По Гегелю, видимость объективна, а иллюзия субъективна. 
Однако это не совсем так. Иллюзия природного происхождения — 
субъективна и спонтанна. Иллюзия же специально технически 
и /  или социально организованная — объективна, так же реальна,

1 Мамардашвили М .К. Как я понимаю философию. М .: Прогресс, 1992; Он же. 
Классический и неклассический идеалы рациональности. Тбилиси: Мецниереба, 
1984.

2 Кант И. Соч. В 6т. М .: Мысль, 1963-1966.



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 369

как техногенная или социальная реальность. Если эта организо­
ванная иллюзия для локальных научных, педагогических или 
иных целей сделана с согласия или, по крайней мере, во благо ре­
ципиента, — это имитация. Если нет, то виртуальное не замешает 
реальное, а симулирует такое замещение.

Тогда существует два основных варианта такой симуляции. 
Когда речь идет о природной реальности, то это либо обман (клас­
сический пример — игра в «наперсток», если шарика нет ни под 
одним из трех наперстков), либо результат сложного процесса 
когнитивного или культурного опосредования (ср. с «отсрочен­
ным присутствием» Ж. Делёза), когда смыслы в сложных иерархи­
ческих знаковых системах могут долго не получать связи со значе­
ниями, или в конце концов может выясниться, что данный конст­
рукт не имеет значения вовсе. Когда речь идет о социальной 
реальности, где присутствуют чьи-то скрытые от реципиента, 
агента цели, тогда это манипуляция.

Виртуальное может выступать и как самостоятельная сущ­
ность, по сути выполняя функцию абсолюта или гиперреальности 
(виртуальность второго рода) в следующих случаях: 1) из логи­
ко-методологических соображений, например вакуум в кванто­
вой теории поля; 2) из-за этико-религиозных или экзистенциаль­
ных причин — божественное, сверхъестественное, трансцендент­
ное (непознаваемое) по И. Канту; 3) как симулякр постмодерна, 
например реалити-шоу, которое не отсылает ни к какой реально­
сти, а выступает как бы реальностью.

Специфика виртуального существования (ВС). Если признать, что 
специфика виртуального связана не столько с устройством бытия, 
сколько с особенностями взаимодействия субъекта и объекта, то 
такая интерпретация представляется гораздо более продуктивной. 
При этом виртекс предстает не как некий абстрактный онтологи­
ческий недород, а как спектр артефактачности разума, сознания, 
духа. Либо как побочные следствия (например, в случае виртуаль­
ных частиц, при вычислении диаграмм Фейнмана), либо как ре­
зультаты целесообразной деятельности (например, в массовой 
культуре или в технической виртуальной реальности), т.е. в виде 
конструируемых антропологических «возможных миров».

В случае научного познания ВС это элемент системы субъ­
ект-предмет (агент)—объект, или, другими словами, оно пред­



370 Ч асть  II. Социально-эпистемологические подходы

ставляется как артефакт революционного этапа развития той или 
иной теории, науки, научного сообщества на границе между нера­
циональным и иррациональным (ср. строительные леса научной 
теории Э.М. Чудинова)1. И с точки зрения идеала классической 
науки на «нормальном» этапе функционирования научной тео­
рии, отдельной науки или науки в целом ВС должно быть выне­
сено за пределы науки. Однако уже в неклассической науке такой 
вынос не выглядит раз и навсегда универсальным и вечным 
(ср. виртуальные частицы). А с точки зрения постклассической 
научной рациональности ВС — закономерное, хотя и побочное 
следствие научного познания, которое может быть частично уст­
ранено, но универсальной процедуры для всех теорий, наук и ста­
дий их развития не существует, так как эмпирическому человеку в 
отличие от абсолютного трансцендентального субъекта абсолют­
ная истина дана не прямо, а через посредников.

В случае технического или культурного мира можно говорить 
о ВС как о горизонте-границе, которая может иногда преступать­
ся, иногда отодвигаться, а иногда заменяться, но всегда обознача­
ет пределы (предельность) осмысленности человеческого бытия.

В случае смысложизненного мира человека (группы, общест­
ва), его прошлого (опыта), настоящего (события) и будущего 
(проекции + перцепции =  «процепции», используя термин О. Ге- 
нисаретского) феноменальность, превращенность и производи­
тельность в идеальной перспективе совпадают и нельзя говорить 
об истинности ВС в этом мире, может, только о его жизнеспособ­
ности.

Множественность индивидуальных, культурных, социальных 
и, шире, смысложизненных миров не ведет к их одинаковой онто­
логической природе, а потому их равноправное отнесение к ре­
альности и оценка их истинности без учета способов существова­
ния и обнаружения не корректны. Можно сказать, что переход от 
логической пары бытие—небытие к тройке бытие (сущее)—воз­
можность—небытие безусловно продуктивен, как и переход от па­
ры возможность—действительность к тройке возможность—вир­
туальность—действительность, где виртуальность выступает как 
своеобразный логический синтез возможного и действительного. 
Но логический синтез отнюдь не всегда означает синтез в бытии

1 Чудинов Э.М. Природа научной истины. М .: Наука, 1977.



Э.Ю. Калинин. Постклассическая рациональность и проблема истины 371

(как бы это ни хотелось Гегелю). Отсюда виртуальность как логи­
ческое понятие может быть применена к бытию, даже существова­
нию, т.е. можно говорить о виртуальности существования, как и о 
существовании виртуальности. Но реальность и истинность вир­
туального не очевидны, это — познавательная проблема.

Резюмируя, заметим, что единая универсальная концепция 
виртекса без учета дифференциации бытия либо редуцирует, либо 
экстрадуцирует разноплановые формы виртуальности. Множест­
венность возможных (логических, индивидуальных или социо­
культурных) миров не ведет к обязательной реальности и истин­
ности каждого из них. При этом виртуальное как промежуточное 
между возможным и действительным имеет право на логическое 
существование. Что же касается бытия, то для каждого его вида 
или рода (объективного, социального, духовного, когнитивного) 
введение виртекса должно быть связано с обшей концепцией это­
го вида и содержать эмпирические и логические процедуры его 
обнаружения и познания. Если виртекс относится к идеальному 
или бытию сознания, то его принципиально нельзя мыслить нату­
рально, объективно, но, может быть, можно как свободное бытие, 
бытие свободы или свобода-в-действенности.

В воображаемом человек гораздо свободнее, чем в бытии, и 
потому не все может воплотиться в реальность. Виртуальное — это 
область, промежуточная между воображаемым, мыслимым и ре­
альным, поэтому в ВС человек осуществляет свою свободу и вир­
туальное множественно, как множественны виды бытия и содер­
жание мышления, сознания и духа. Вследствие множественности 
и опосредованности легко впасть в мир иллюзий, особенно при 
наличии субъектов власти и собственности, заинтересованных в 
манипуляции человечеством.

Из побочного следствия превращаясь в организованное про­
изводство иллюзий, все больше заменяя истину правдоподобием, 
а ценности -  эффективностью, виртуальное как действенное или 
виртуальный смысл как понятый посредством а- /  эф ф екти вн о­
сти и реальность, превращающаяся в шоу, — представляют собой 
поистине диагноз нашего времени. И все труднее оказывается 
проникнуть за пелену фантомов и иллюзий виртуального, если да­
же в теоретической физике возможность реальной проверки тео­
рии суперструн все откладывается на далекое будущее до преодо­
ления труднодостижимого высокоэнергетического порога.



372 Ч асть II. Социально-эпистемологические подходы

Виртуальное — это мир минимально осмысленных и означен­
ных, но действенных и упорядоченных смысловых форм, сущест­
вующих на границе неосмысленного и бессмысленного, данных 
как объективная видимость, замещающих (субституирующих) ре­
альность (имитация), заявляющих о такой функции (симуляция) 
или реализующих процепции сознания и духа с помощью симво­
лических средств, делающих наглядными, понятными и очевид­
ными смыслы благодаря их скрытым организованным связям с 
чувственными образами и предметными действиями.

Остается добавить, что процесс познания («фотографирова­
ние») помимо субъекта, предмета и коммуникаций предполагает 
«проявление» снимка, которое в целом применительно как к про­
цессу обретения истины, так и к пониманию специфики вирту­
ального существования надо истолковывать в рамках посткласси­
ческой рациональности как процесс доопределения бытия. Это 
делает истину несокрытой, прозрачной для ума, где «снимок» вы­
ступает и как «знание о» предмете непредметного сознания, и как 
элемент, получивший свою бытийную форму.

* * *

Связь виртуального существования и истинного знания как 
проблема в философии позволяет выявить основные свойства 
постклассической рациональности применительно к созданию 
постклассической концепции истины, если перефразировать из­
вестное изречение: существование не делится на разум без остат­
ка! Свойства, признаки или качества отдельных видов ВС по 
меньшей мере не всегда, если вообще когда-нибудь, все вместе 
присутствуют. Говорить же о ВС, суммируя все возможные или 
хотя бы многие основные признаки разных видов и/или разных 
концепций ВС почти невозможно, что и потребовало использо­
вать постклассическую концепцию истины.



Эволюционно-эпистемологические
подходы





Е.Н. Князева

Понимание истины в эволюционной 
эпистемологии

С точки зрения эволюционной эпистемологии сама жизнь человека и 
других живых существ есть познание. Ж изнь поддерживается и развивает­
ся благодаря эволюционно выработанным способностям адаптироваться к 
окружающей среде. Картина мира, которую строит человек, то знание, ко­
торое он обретает, не является ни чистой копией реальности, ни результа­
том ее произвольного конструирования. Когнитивные способности чело­
века определены мезокосмически, миром средних измерений, который он 
познает с помощью своих естественных когнитивных способностей. И сти­
на телесна, поскольку она определена возможностями познания человека 
как особого продукта эволюции, как мезокосмически определенного ж и­
вого существа. Вместе с тем в самих когнитивных механизмах живых су­
ществ заложен вектор на максимально возможную очищенность результа­
тов восприятия от привнесенных, в том числе и конкретно-телесных ф ак­
торов, а сознания — от произвольных, субъективных его конструктов. Эту 
особенность познания выявил К. Лоренц, назвав ее феноменом объектива­
ции. Процесс познания и активного, деятельностного освоения мира чело­
веком есть его активное движение по коэволюционным ландшафтам, в 
процессе которого он трансформирует эти ландш афты, изменяя тем са­
мым и самого себя. В статье отстаивается позиция, что истину можно по­
нимать как результат коэволюции.

1. Мой мир — моя истина: эволюционная эпистемология 
о множественности истин
Истина является вожделенной целью познания и жизни. Вся­

кий ученый стремится доискаться до истины, изучая свой фраг­
мент бытия. Всякий философ стремится построить свою истин­
ную, максимально обоснованную, «ясную как солнце» (Фихте) 
систему философского знания. Каждый человек в большей или 
меньшей степени пытается найти смысл жизни, реализовать себя 
в мире, отстоять свою собственную жизненную правду.

В процессе познания и деятельности человек имеет дело от­
части с самим собой. От себя ему никуда не уйти. Он постигает

© Князева Е.Н., 2010



376 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

мир через идеализации, абстракции, модели, которые определя­
ются его возможностями познания здесь и сейчас. Он строит кар­
тину мира, которая определяется его мезокосмическим положе­
нием в мире (т.е. человек является существом, приспособившим­
ся к миру средних размерностей). Человек смотрит в мир и видит 
повсюдувнем, как в зеркале, свое собственное лицо: вообще гово­
ря, картина мира в известной мере носит печать личности создаю­
щего ее субъекта. В философии в значительной мере, но в ка­
кой-то степени и в науке человек познает мир, протаскивая его 
через свою собственную душу, подобно тому как фокусник в 
мгновение ока протаскивает шелковый платок через колечко.

Получается, что у каждого — своя истина. Это действительно 
так в философии, в духовных практиках трансформации тела и 
сознания в йоге, медитативных версиях буддизма (каждый должен 
найти опору в самом себе и быть светильником для самого себя), в 
личном опыте поиска жизненной правды. Но это лишь отчасти 
верно для исследовательской деятельности в науке. В настоящей 
статье предполагается обсудить эволюционно-эпистемологиче­
ские аргументы за и против представления, что человек создает 
истину в своей научно-поисковой деятельности. Предполагается 
показать, что человек, будучи мезокосмическим существом, как, 
впрочем, всякое живое существо в биосфере Земли, включен в 
процессы коэволюции сложных систем универсума и истина его 
опыта имеет коэволюционное оправдание.

Философские проблемы являются вечными, они решаются и 
переосмысливаются вновь и вновь, а тип решения определяется 
эпохой и личностью творца философского учения. Как говорил 
Б. Рассел, в философии не столь важны ответы, которые дают, 
сколько вопросы, которые ставят. Философствование заключает­
ся в самом процессе вопрошания. Каждый из великих философов 
отстаивал истинность своей философской системы и стремился 
обосновать лежащие в ее основе принципы. В философии, вооб­
ще говоря, едва ли правомерно утверждать, что какой-то философ 
заблуждался или был не прав: каждый нес свою истину и стано­
вился родоначальником новой философской традиции или же 
вливался в существующую традицию. Даже самые крайние версии 
субъективного идеализма и солипсизма с философской точки зре­
ния неопровержимы. Солипсизм Беркли неопровержим. Так уж 
устроено философское знание! В то же время научные теории, ес­



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 377

ли они хотят оставаться научными, скажем, квантовая механика 
или синергетика в их научной основе, нейтральны по отношению 
к любым версиям онтологии и эпистемологии. Они не могут сви­
детельствовать ни за, ни против идеализма, ни за, ни против суще­
ствования Бога.

Опыт, приобретаемый человеком в духовных практиках — йо­
ге, чань- и дзэн-буддизме, мистических христианских практиках, 
глубоко личностен и трудно вербализуем. Достижение практи­
кующим состояния просветления означает глубокую трансфор­
мацию его тела и сознания (сознания через тело, а тела через со­
знание). Просветленный, становясь целостным и свободным, 
видит свое истинное Я. Он достигает истины, но это — его сокро­
венная истина, сопричастная истине мира или истине творца, из­
меняющая его видение мира, видение себя в этом мире и мира через 
себя, свою деятельность в нем. Исихазм (от греч. тцгохіа — безмол­
вие), по мнению С.С. Хоружего, как мистика обожения «деятелен 
и радикален, он — непрестанный труд самопреобразования, ауто­
трансформации -  к Общению и в Общении... Он — холистическая 
и личностная мистика трансцендентного и трансцендирующего 
Общения: актуального превосхождения смертного человеческого 
естества в энергийном соединении с Христом»1.

Если обратиться к повседневному опыту, то цель жизни каждо­
го из нас — самореализация, поиск истинного Я и его воплощение 
через деятельность. Процесс становления и развития человека как 
личности имеет три ипостаси. Во-первых, человек узнает самого 
себя, ибо находится в поиске своего подлинного лица, своей иден­
тичности, которая одновременно находится в его творческих руках 
и ускользает от него. Во-вторых, человек стремится понять самого 
себя, истолковать себя в мире и через мир. Прошлое, наша личная и 
общечеловеческая история толкует нас. Но нас толкует и будущее: 
имея образ желаемого будущего, мы начинаем видеть смысл на­
стоящего. В-третьих, человек строит, творит, созидает самого се­
бя, свое тело и душу, себя и окружающий мир, свою собственную 
среду, которая в свою очередь влияет на него, определяет его лицо.

В творчестве поэтов и писателей реальность претерпевает 
дальнейшие метаморфозы, она множится и слоится, прошлое, на­

1 Синергия. Проблемы аскетики и мистики Православия ; под ред. С.С. Хору­
жего. М .: Ди-Дик, 1995. С. 47.



378 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

стоящее и будущее накладываются друг на друга, смешиваются, 
соединяются прямыми и обратными связями. Швейцарский пи­
сатель Петер Бихсель прославился как сочинитель коротких рас­
сказов, в которых он играет с реальностью, показывает ее много- 
слойность. Он предлагает читателю совершить путешествие в вир­
туальные жизненные миры своих героев. Писатель рассказывает 
не историю, а истории, не то, что было, а то, что могло бы быть. 
Следовательно, и истины не существует, а существует множество 
истин. Истина творится рассказчиком. Рассказчик отходит от 
действительности, но все его фантазии порождены действитель­
ностью, а значит, они истинные или могут быть истинными1. Ос­
таются только слова, а не сама реальность. Слова реальнее самой 
реальности, ибо реальность подозрительна, может быть истолко­
вана по-разному, а рассказ уже есть что-то фиксированное.

Из представления о том, что человек активно создает, конст­
руирует окружающий мир и самого себя в нем, вытекает ряд след­
ствий. Во-первых, проблема множественности реальностей, а 
также проблема соизмеримости реальностей, переводимости и 
понимания субъектов, живущих, вообще говоря, в разных персеп- 
тивных и концептуальных мирах. Во-вторых, проблема телесных 
и ситуационных детерминантов познания, которые делают реаль­
ности различных субъектов принципиально иными, несоизмери­
мыми. В-третьих, если субъект не отражает, а создает реальность, 
то правомерно поставить вопрос: по каким законам он ее создает и 
существуют ли границы для его произвола, для свободного конст­
руирования реальности?

Согласно классической корреспондентной теории истины, 
идущей от Платона и Аристотеля, истина есть соответствие зна­
ния объекту. А почему имеет место это соответствие? На чем оно 
держится? Эволюционная эпистемология дает на эти вопросы 
свои ответы. Знание есть когнитивное отношение между организ­
мом и окружающей его средой. Осваивая среду, организм приоб­
ретает знание о ней, обрабатывает информацию, поступающую 
извне. Знание соответствует объекту, поскольку само познающее 
существо является продуктом эволюции познаваемого им мира и

1 Bichsel Р. Der Leser. Das Erzahlen. Darmstadt: Hermann Luchterhang Verlag, 
1982. S. 11-12.



поскольку только (адекватное, истинное) знание сделало возмож­
ным его выживание.

Эволюционная эпистемология показывает, что результаты 
познания человеком мира определяются природой человеческого 
существа как продукта космической и биологической эволюции, 
его способом встраивания в мир, освоения и активного преобра­
зования мира. Они определяются и именно такой его телесной ор­
ганизацией, и определенной избирательностью его восприятия 
(существованием «оптического окна», «акустического окна» и т.п. 
восприятия), и способностями мышления, забирающегося в ла­
биринты абстракций. В этом смысле каждый вид живых существ 
осваивает свой мир и достигает своей истины. Приобретаемые че­
ловеком знания и опыт имеют адаптивную ценность, они позво­
ляют человеку приспосабливаться к миру и выживать в нем.

Даже религиозные верования можно рассматривать как фор­
мы адаптации и выживания. Религиозные ритуалы, такие как мо­
литва и медитация, воздействуют на те участки человеческого 
мозга, которые важны для саморегуляции и самоконтроля. Кроме 
того, когда люди осознают священность своих целей, они прикла­
дывают больше усилий для их достижения, поэтому становятся 
более успешными в своей деятельности.

Вместе с тем в статье показывается недостаточность представле­
ний об адаптации. Адаптационистский подход находится в центре 
традиционной эволюционной эпистемологии, идущей от К. Лорен­
ца. Неадаптационистский подход был развит Ф. Вукетичем, У. Ма- 
тураной и Ф. Варелой. В рамках этого подхода предполагается, что 
живой организм является активной, самоорганизующейся, опе­
рационально замкнутой системой, а не «пластилиновым сущест­
вом», сколь угодно гибким и пассивно приспосабливающимся к 
окружению. Человек, как и всякий живой организм, скорее, ак­
тивно пробует мир и ожидает его ответной реакции, преобразует 
мир на свой лад, чем пассивно подстраивается под его изменения. 
Поэтому в нетрадиционной эволюционной эпистемологии появ­
ляются элементы конструктивизма и она делает шаги в направле­
нии когерентной теории истины. Возникает понимание, что исти­
ну неправомерно рассматривать просто как форму приспособле­
ния и как результат успешной деятельности в мире.

Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 379



380 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

2. Эволюционно-эпистемологические аргументы 
в защиту когерентности истины

Некоторые эволюционные эпистемологи, прежде всего Э. Эзер, 
отстаивают позицию, что эволюционной эпистемологии свойст­
венна скорее когерентная теория истины, чем классическая кор- 
респондентная теория. Эзер называет свою теорию эволюционной 
теорией когерентности истины. Эта теория в первую очередь 
«ссылается на диахронную когерентность развития областей зна­
ния, которая основывается на “логике познавательного процесса” 
(термин был введен Эзером в 1979 г.), которая предшествует логи­
ке продуктов познания (высказываний и систем высказываний), 
поскольку она укоренена уже в структурах человеческого познава­
тельного аппарата как нечто генетически априорное»1.

Как строится ход рассуждений? Нам трудно судить, что есть в са­
мой реальности. Она настолько сложна, что мы — в смысле когерент­
ной теории истины -  никогда не имеем к ней непосредственного 
доступа. А потому мы опираемся на знания, которые являются ре­
зультатом продолжающейся на протяжении миллионов лет эволю­
ции человека как вида, прежде всего его мозга, т.е. на диахронную 
когерентность развития знания. А для каждого индивида существует 
врожденная метрика вероятности ожиданий получения определен­
ного знания, которая сложилась в процессе эволюции и является оп­
тимальной для реального функционирования когнитивной систе­
мы. Здесь Эзер опирается на фундаментальный тезис эволюционной 
эпистемологии, развитый еще в работах К. Лоренца, что онтогенети­
чески априорное знание является филогенетически апостериорным. 
Эволюционная эпистемология может быть рассмотрена как попыт­
ка объяснить априорные структуры нашего знания через эволюцию 
и «динамизировать» эти структуры.

Классическая корреспондентная теория истины основывает­
ся, по Эзеру, на позиции эмпирического реализма, который ха­
рактерен для классической механики Ньютона (как провозгласил 
Ньютон, «гипотез я не измышляю»). В большей степени отстра­
нен от действительности гипотетический реализм, который пред­
полагает существование объективной реальности, но говорит о

1 OeserE. Das Abenteuerderkollektiven Vernunft. Evolution und Involution derWis- 
senschaft. Berlin und Hamburg: Paul Parey, 1988. S. 6.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 381

трудности доступа к ней. Далее следует разделяемая самим Эзером 
позиция «внутреннего реализма», которая свойственна теории от­
носительности и квантовой механике1. Этой позиции соответст­
вует уже когерентная теория истины. Чем дальше наши научные 
представления уходят от непосредственных реакций на окружаю­
щий мир, тем труднее провести различие между фактами и пред­
положениями (гипотезами).

Наша изначальная уверенность в правильности нашего опыта 
и знания держится на «эволюционной состыковке нашего орга­
низма и окружающей его среды». Но если идет речь о высокотео­
ретических знаниях, мы выходим за пределы этой непосредствен­
ной уверенности, связанной с нашим чувственным опытом. Воз­
никает иного рода уверенность, которая лежит в самой теории, 
которую мы конструируем. «Решение о том, имеем ли мы дело с 
истинным или ложным, с реальным или нереальным, никогда не 
принимается вне связи с теорией и всегда происходит внутри са­
мого субъекта... Структура нашего познавательного аппарата обу­
словлена не только ходом органическо-генетической эволюции, 
но и ходом молекулярно-химической и физико-космической эво­
люции. Стало быть, мы несем внутри себя также — в смысле слабого 
“антропного” принципа познаваемости — космологическую ин­
формацию, к которой мы, естественно, не имеем прямого доступа»2.

В духе когерентной теории истины и понимания обусловлен­
ности результатов человеческого познания его местом в процессе 
космической эволюции эволюционная эпистемология выявляет 
корни некоторых заблуждений коллективного человеческого ра­
зума (системы мира Птолемея, физики Аристотеля, усовершенст­
вованной Жаном Буриданом в виде учения об импетусе и просу­
ществовавшей вплоть до возникновения опытной науки Нового 
времени). Почему система мира Птолемея, физика Аристотеля с 
поправками Буридана устойчиво владела умами людей на протя­
жении едва ли не двух тысячелетий? Эволюционная эпистемоло­
гия показывает мезокосмическое происхождение этих «ошибоч­
ных» результатов познания, этих когнитивных неудач коллектив­
ного разума, хотя эти теории могут быть названы ошибочными 
лишь cum grano salis, т.е. лишь в известной мере. Даже теории, ко­

1 Ibid.S. 115.
2 Ibid.S. 116.



382 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

торые не имеют коррелята в объективной действительности, труд­
но назвать абсолютно ложными.

Г. Фолльмер показывает, что физика Аристотеля является, по 
сути, интуитивной физикой. Многие люди используют интуитив­
ное учение о движении, которое противоречит принципам ньюто­
новской механики и соответствует средневековому учению о дви­
жении Буридана. Последнее строится на представлении, что тело 
приводится в движение посредством того, что ему придается дви­
жущая сила, или импетус, который двигает тело после его пуска 
в заданном направлении, пока импетус не исчерпается. Харак­
терны ли подобного рода ложные представления лишь для необ­
разованных людей? Оказывается, что нет, не только для них. 
Экспериментальной проверке подверглись студенты американ­
ских колледжей, прослушавших вводный курс физики. Их проси­
ли начертить ожидаемые траектории движения тел, например па­
дения в атмосфере Земли. Они строили траектории в противоре­
чии с ньютоновской физикой и даже приводили аргументы в 
пользу своих ожиданий.

Эволюционная эпистемология показывает, что учение о дви­
жении позднего Средневековья, теория импетуса — это хорошая 
формулировка физических представлений, которые мы интуи­
тивно используем в нашем повседневном опыте. Это истинная 
мезокосмическая ф изика1.

Наши иллюзии восприятия, интуитивные ошибочные сужде­
ния, ожидания мезокосмически запрограммированы. Фундамен­
тальные в истории науки «заблуждения» коллективного человече­
ского разума имеют мезокосмическое происхождение. Даже ученый 
муж, владеющий новейшими теориями науки и компьютерной 
графикой, выйдя за стены своего офиса, становится простым пас­
сажиром, пешеходом, водителем и интуитивно, бессознательно 
мыслит о видимом движении Солнца по-птолемеевски и строит 
траектории движения тел в условиях земного тяготения и атмо­
сферных и прочих помех по-аристотелевски. И это будет правиль­
ным описанием видимого, наблюдаемого нами движения тел в ус­
ловиях земной атмосферы и с позиции земного наблюдателя как 
мезокосмического существа.

1 См.: Фолльмер Г. Эволюционная теория познания. К природе человеческого 
познания ; пер. Е.Н. Князевой / /  Культура и развитие научного знания. М. : ИФ 
РАН, 1991. С. 135-150.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 3 8 3

3. Телесность истины

С точки зрения эволюционной эпистемологии когнитивная 
деятельность живых существ определена особенностями их телес­
ной организации. То, что человеческий ум не отражает зеркально 
мир, показал еще Фрэнсис Бэкон. Его критика идолов человече­
ского разума, а также его представление о трех путях познания 
(стремление найти оптимальный путь, соединяющий эмпириче­
ский опыт и его необходимую рационализацию) не потеряли акту­
альности и для современной эпистемологии. Идолы рода — это 
фактически то в человеческой природе, в каждом из нас как 
представителе вида homo sapiens, что обусловлено определенной 
нашей телесной организацией, эволюционно выработанным при­
способлением к миру средних измерений, к так называемому ме- 
зокосму, о чем говорят эволюционные эпистемологи альтенберг- 
ского кружка (Р. Ридль, Г. Фолльмер, Э. Эзер), а до них говорил 
еще один из создателей общей теории систем Л. фон Берталанфи.

Глаз человека приспособлен к определенному «оптическому ок­
ну», отличающемуся от «окна» некоторых насекомых, питающихся 
нектаром (пчелы, бабочки, муравьи), способных видеть в ультра­
фиолете. Вообще говоря, речь идет о достаточно узкой полосе спек­
тра электромагнитных волн, которые может воспринимать сетчатка 
человеческого глаза. Ухо устроено так, что слышит в определенном 
«акустическом окне», оно не способно воспринимать ультразвуко­
вые сигналы, которыми пользуются для коммуникации некоторые 
животные, такие, как дельфины и летучие мыши. «Биологические 
основы восприятия, буквально des Fiir-Wahr-Nehmens — “для того, 
что принимается за истинное” (автор использует здесь игру слов, так 
как «восприятие» по-немецки die Wahmehmung. — Е.К.), и для ис­
тинного действия (des Fiir-Wahr-Haltens) оказываются предпосыл­
кой всякой адаптации существа к окружающей его среде, а также и 
для всякого познания нашей ожидаемой как реальной, сверхсубъек­
тивной действительности; равным образом сэр Карл Поппер сказал 
бы, что это имеет силу от амебы до Эйнштейна... Результатом этого 
стало приспособление к внешнему миру... Речь идет прежде всего об 
адаптации к миру, о корреспонденции»1. Априорное знание — это не

1 Riedl R. Wahrheit und Wahrscheinlichkeit. Biologische Grundlagen des Fiir-Wahr- 
Nehmens. Berlin : Verlag Paul Parez, 1992. S. 11.



384 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

произвольное доопытное знание. Оно подогнано к миру так же, как 
рыба, созданная, чтобы плавать в воде, еще до того как она вылупля­
ется из икринки.

В другой своей книге «Головой об стену. Биологические гра­
ницы мышления» Р. Ридль образно сравнил ограниченные спо­
собности человеческого существа воспринимать окружающий мир 
с тем, как жук не может выбраться из стакана, из которого мы 
пьем. Мы не можем перешагнуть самих себя, не можем само- 
трансцендироваться, выйти за пределы своих эволюционно выра­
ботанных ограниченных познавательных способностей. Это сво­
его рода, как ее называет Ридль, когнитивная «мюнхгаузениада»1.

Истинность результатов человеческого познания базируется 
не на языковой и логической когерентности, а на сложившейся в 
результате эволюции естественной функциональной когерентно­
сти механизмов познания, функциональной когерентности спо­
собностей наших мозгов как самореферентных систем2.

Одна из современных наиболее влиятельных концепций в ког­
нитивной науке и философии сознания продолжает разработку 
идей, выдвинутых основоположниками эволюционной эписте­
мологии круга К. Лоренца. Речь идет о концепции инкарнирован­
ного, или телесного, познания (embodied cognition or embodied 
mind). Эта концепция активно разрабатывалась Ф. Варелой и его 
коллегами3.

Познание телесно, или «отелеснено». Оно воплощено, детер­
минировано телесной облеченностью человека, обусловлено вы­
работанными мезокосмически способностями человеческого те­
ла видеть, слышать, ощущать. То, чтб познается и как познается, 
зависит от строения тела и его конкретных функциональных осо­
бенностей, способностей восприятия и движения в пространстве, 
мезокосмической определенности человека как земного сущест­
ва. Устроено по-разному — значит познает мир по-разному. Суще­
ствуют телесные нити, управляющие разумом. Психосоматиче­
ские связи строятся по принципу нелинейной циклической при­

1 Riedl R. Mit dem Kopf durch die Wand. Die Biologische Grenzen des Denkens. 
Stuttgart: Klett-Cotta, 1994. S. 47.

2 Oeser E. Psychozoikum. Evolution und Mechanismus der menschlichen Erkennt- 
nisfahigkeit. Berlin, e tc .: Paul Parey Verlag, 1987.

3 Cm.: Varela F., Thompson E., Rosch E. The Embodied Mind. Cognitive Science and 
Human Experience. Cambridge: MIT Press, 1991 (7,h printing 1999).



чинности. Тело и душа, мозг и сознание находятся в отношении 
циклической, взаимной детерминации.

Если раньше гносеологи говорили, что познание теоретиче­
ски нагружено (т.е. то, что мы видим, во многом определяется 
имеющимися у нас теоретическими представлениями), то ныне, в 
рамках современных эпистемологических представлений, можно 
утверждать к тому же, что познание телесно нагружено.

Существуют телесные нити, управляющие разумом. Психо­
соматические связи строятся по принципу нелинейной цикли­
ческой причинности. Тело и душа, мозг и сознание находятся 
в отношении циклической, взаимной детерминации. Отстаивая 
единство тела и духа, М. Мерло-Понти отмечал, что дух есть «иная 
сторона тела. Он прочно внедрен в тело, поставлен в нем на 
якорь»1. Телесно восприятие человеком самого себя: «Я не перед 
своим телом, Я не в своем теле, скорее Я и есть мое тело».

По-своему рельефно это представление было выражено уже 
Фридрихом Ницше в 1881 г.: «Мы, философы, не вольны прово­
дить черту между душой и телом, как это делает народ... Мы не ка­
кие-нибудь мыслящие лягушки, не объективирующие и регист­
рирующие аппараты с холодно установленными потрохами — мы 
должны непрестанно рожать наши мысли из нашей боли и по-ма­
терински придавать им все, что в нас есть: кровь, сердце, огонь, 
веселость, страсть, муку, совесть, судьбу, рок. Жить — значит для 
нас постоянно превращать все, что нас составляет, в свет и пламя, 
а также все, с чем мы соприкасаемся, — мы не можем иначе»2.

Телесность сознания тесно связана с представлением о его си- 
туационности. Телесное означает территоризированное, распо­
ложенное в определенном пространстве жизни, которое тополо­
гически и темпорально структурировано. Когнитивная система 
встроена, укоренена как внутренне — в обеспечивающем ее дея­
тельность материальном нейронном субстрате, так и внешне — 
включена во внешнее ситуативное физическое и социокультурное 
окружение. Невозможно понять когнитивную и креативную дея­
тельность человека, если абстрагироваться от субъекта познания 
как живого организма, который включен в определенную ситуа­
цию, имеющую своеобразную конфигурацию, т.е. действующего

1 Merleau-Ponty М. Le Visible et l’invisible. Paris: Gallimard, 1964. P. 316.
2 Ницше Ф. Веселая наука / /  Соч. В 2 т. Т. I. М .: Мысль, 1990. С. 495.

Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 38 5



386 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

в экологически определенных условиях. Всякий когнитивный акт 
расширяется в некую ситуацию, обладающую определенными то­
пологическими свойствами; он осуществляется здесь и теперь.

Телесное сознание не просто активно, оно энактивировано 
(enacted): сознание выполняет свои когнитивные функции в дей­
ствии и через действие1. Через действия, двигательную активность 
формируются когнитивные способности живого организма как в 
онтогенезе, так и в филогенезе.

Сенсомоторный смысл телесного Я раскрывает Д. Легранд. 
Телесное Я не просто наблюдает за действиями со стороны и даже 
не просто является зачинщиком действий, оно само и есть чувст­
вование и действие. Тело есть «та точка, в которой конвергируют 
действие и восприятие... На телесном уровне иметь дорефлексив­
ное самосознание означает испытывать на опыте когерентность 
действия и восприятия»2.

Познавательная активность в мире создает и саму окружаю­
щую по отношению к познающему субъекту среду — в смысле 
отбора, «вырезания» познающим субъектом из мира именно и 
только того, что соответствует его когнитивным способностям и 
установкам. Ф. Варела связывает «энактивацию» с понятием 
«Geschehen» («событие») у Хайдеггера, а именно с двойной обу­
словленностью акта рождения как бытия-для-жизни и как исто­
ричности. Энактивация — это действительно со-бытие, т.е. сов­
местное и согласованное становящееся бытие субъекта и позна­
ваемого им объекта, их когерентное и итеративное рождение и 
скоординированная трансформация.

Итак, нельзя понять работу человеческого ума, когнитивные 
способности человеческого интеллекта, если ум человека абстра­
гирован от организма, его телесности, определенным образом 
обусловленных способностей восприятия посредством органов 
чувств (глаз, уха, носа, языка, рук), организма, включенного в 
особую ситуацию, экологическое окружение, имеющее опреде­
ленную конфигурацию. Ум существует в теле, а тело существует в 
мире, а телесное существо действует, охотится за чем-либо, вос­

1 См.: Князева Е.Н. Концепция инактивированного познания: исторические 
предпосылки и перспективы развития / /  Эволюция. Мышление. Сознание (Ког­
нитивный подход и эпистемология). М .: Канон +, 2004. С. 308-349.

2 Legrand D. The Bodily Self: The Sensori-motor Roots of the Pre-reflective Self- 
consciousness/ /  Phenomenology and the Cognitive Sciences. 2006. Vol. 5. P. 89-118.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 387

производит себя, мечтает, воображает. «Тело живет в мире как 
сердце в организме», «тело — это наш способ обладания миром» 
(М. Мерло-Понти); тело и мир образуют единую систему.

Если мир голубя окрашен в пять цветов, перед бабочками от­
крывается неожиданное великолепие мира в ультрафиолетовом 
свете, недоступное человеческому глазу, ночные животные (вол­
ки и другие хищные звери), как правило, не различают цветов, т.е. 
видят мир черно-белым, а палитра красок мира, предстающая пе­
ред человеческим глазом, широка и включает в себя множество 
цветов и оттенков цвета, то не имеет смысла вопрошать, каков 
подлинный цвет мира. Поэтому мир, как отмечал Варела, может 
быть охарактеризован не посредством атрибутов, а посредством 
потенций, которые выявляются, актуализируются посредством 
вдействования человека в мир, так называемой энактивации.

4. Позиция эпистемологического конструктивизма:
«Истина есть изобретение лжеца»
Один из решающих аргументов в защиту множественности ис­

тин и соответственно множественности реальностей живых су­
ществ базируется на представлении, что всякое живое существо, а 
человек в высшей степени, не просто отражает мир, но и активно 
строит, конструирует его. Все это выводит нас на проблемы конст­
руктивизма -  весьма модной ныне темы для размышлений в ф и­
лософии, психологии, психотерапии и теории коммуникации1.

Предтечи в философии. Конструктивизм начал активно разви­
ваться в философии Нового времени, особенно в воззрениях 
Дж. Вико и Дж. Беркли, которые делали акцент на познающем и 
мыслящем субъекте. Максима Вико звучала так: «Человек может 
знать только то, что он знает, т.е. в процессе своего познания мира 
человек обращается только к своему опыту и переосмысливает 
только этот опыт». Беркли, который обратил внимание на поня­
тие существования, или экзистенции, утверждал, что «существо­

1 См., например: Когнитивный подход ; под. ред. В.А. Лекторского. М .: Ка- 
нон+, 2008, и, в особенности, статьи в ней В.А. Лекторского о радикальном 
эпистемологическом конструктивизме и В.Ф. Петренко «Психосемантика как 
направление конструктивизма в когнитивной психологии», в которой он рас­
сматривает теорию личностных конструктов и метод репертуарных решеток 
Дж. Келли.



388 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

вать — значит быть воспринимаемым», что субъекту доступно 
лишь содержание его сознания, а мир опыта есть только мир зна­
ния. То есть субъект имеет дело в процессе познания и деятельно­
сти с самим собой, от себя ему никуда не уйти. Субъект постоянно 
вращается в круге своего собственного опыта. К конструктиви­
стам можно отнести также И. Канта и И.Г. Фихте. Рассудок обла­
дает, по Канту, спонтанной и автономной активностью: он 
оформляет, конструирует опыт. Я, по Фихте, деятельно, активно. 
Из Я, на основе Я появляется не-Я; Я и не-Я проникают друг в 
друга и полагают друг друга. Я создаю воспринимаемый мною ро­
мантический немецкий ландшафт леса и гор, но и он создает, по­
лагает, формирует мое Я.

Гуманитарное крыло кибернетики. В качестве продолжателей ф и­
лософского конструктивизма уже в XX в. можно назвать предста­
вителей гуманитарного крыла кибернетики X. фон Фёрстера, 
Г. Бейтсона, П. Ватцлавика и создателя генетической психологии, 
видного швейцарского ученого Ж. Пиаже. Ему принадлежат из­
вестные слова: «Человек организует мир, организуясь сам». Под­
ход Пиаже был изначально глубоко междисциплинарным. Создав 
в Женеве Международный центр эпистемологии, он приглашал 
для работы в нем и физиков, и химиков, и биологов (у него побы­
вал, кстати, и И. Пригожин), чтобы всесторонне осмыслить про­
цесс развития ребенка, его моторно-двигательной активности, 
языка и мышления и на этой основе иначе построить всю когни­
тивную теорию. Подобного рода натуралистически базирующий­
ся конструктивизм проистекал, таким образом, из эволюционных 
подходов в эпистемологии и из кибернетики, особенно из кибер­
нетики кибернетики, кибернетики второго порядка, т.е. киберне­
тики как теории познания. Поскольку человек активно строит и 
создает окружающий его мир, постольку радикально изменяется и 
представление об истине и ее критериях. Что есть истина? Исти­
на — это то, что служит адаптации и выживанию человеческого ор­
ганизма. То, что жизнеспособно, есть истина. Этот аргумент был 
произнесен уже Пиаже.

Понятия кибернетики, воспринятые конструктивистами. Философ­
ский конструктивизм находит обоснование в кибернетике, точ­
нее, в кибернетике кибернетики, кибернетике второго поряд­
ка, т.е. в кибернетике как эпистемологии. Два основных понятия



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 389

кибернетики — циклическая причинность и структурное сопря­
жение систем — обычно используются при построении концеп­
ции радикального конструктивизма, в том виде, например, как он 
строится Э. фон Глазерсфельдом (р. 1917), американским филосо­
фом и когнитивным психологом австрийского происхождения, 
90-летие которого недавно праздновалось. Циклическая причин­
ность — основа представления о гомеостазисе, т.е. об отрицатель­
ной обратной связи, посредством которой система способна воз­
вращаться в состояние равновесия, несмотря на всегда присутст­
вующие внутренние и внешние возмущения, и поддерживать 
свою целостность. Механизмы гомеостазиса лежат в основе само- 
поддержания сложного человеческого организма и функциони­
рования автоматов, многих технических систем, изучаемых ки­
бернетикой. А синергетика изучает разные типы связей: не только 
отрицательные обратные связи, обеспечивающие самоподдержа- 
ние и сохранение целостности, но и нелинейные положительные 
обратные связи, обеспечивающие очень быстрое, лавинообразное 
развитие сложных систем.

Циклическая причинность определяет свойство самоотне­
сенности, самореферентности. Любая самоорганизующаяся 
система неживой или живой природы или общества организует 
себя, будучи отделенной от окружающего мира (поддержание 
своей целостности) и встроенной в него, открытой на него (от­
крытость как условие для самоорганизации). Живое существо 
(живая организация) реализует себя как живая система через 
производство своих собственных операций. Живая система про­
дуцирует саму себя (автопоэзис). Субъект и объект познания так­
же связаны обратными связями, субъект вписан в среду, а среда 
вписана в него. Они творят, создают друг друга. И знание проис­
текает не просто уже из субъекта или из объекта, а из этой связки 
субъект—объект.

Второе понятие, получившее существенное развитие в теории 
автопоэзиса У. Матураны и Ф. Варелы, — понятие структурного 
сопряжения организма и среды его активности, субъекта и объек­
та познания. В циклическом процессе взаимной детерминации 
субъект и объект познания оказываются взаимно подогнанными, 
адаптированными друг к другу, они претерпели процесс коэволю­
ции друг к другу, иначе не было бы выживания. Субъект не просто



3 9 0 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

открыт к окружению, но и операционально замкнут, что дает ему 
возможность поддерживать свою идентичность.

X. фон Фёрстер. Познание — танец человека с миром. Исходя из 
этих двух понятий делаются, например в концепции X. фон Фёрс- 
тера (1911—2002), радикальные выводы, что каждый человек ока­
зывается замкнутым в собственном мире, ибо осваивает, конст­
руирует свою собственную реальность, что истина есть изобрете­
ние лжеца. Поэтому цель познания — не поиск истины, а сам его 
процесс, подобно тому как танец возникает в процессе танца и за­
ключает в себе свою собственную цель.

Фундаментальной идеей кибернетического мышления явля­
ется идея цикличности, обратной связи, самоотнесенности, са- 
моструктурирования. Ключевым словом в трудах фон Фёрстера, 
судя по всему, было немецкое слово “ Eigen” , соответствующее 
английскому “se lf’ или русскому «собственный», «само», «Я» 
(eigenbehavior, eigenelement, eigenfunction, eigenprocess, eigenva­
lue). Ни одна система не смогла бы выжить без способности под­
держивать и воспроизводить свое собственное поведение и свою 
собственную организацию. В самоорганизации всегда есть мо­
мент цикличности: это по сути организация организации. Со­
знание сознания есть самосознание, а понимание понимания 
есть самопонимание. Окружающий мир втом виде, в котором мы 
его воспринимаем, является нашим изобретением. Вместо того 
чтобы беспокоиться о недоступной нам внешней реальности, ра­
зумнее сфокусировать внимание на мире, который мы строим в 
процессе взаимодействия и коммуникации с другими людьми, на 
мире нашего опыта.

Согласно фон Фёрстеру, всякое сказанное сказано наблюдате­
лем (ибо нет наблюдения без наблюдателя). Описания всегда яв­
ляются самоописаниями. А вопрос, который ставят, как правило, 
уже содержит ответ, который может быть на него получен. Поэто­
му легитимными он признает лишь те вопросы, которые являются 
чистыми: для них не существует готового ответа. Фон Фёрстер пе­
рефразирует известное изречение Гераклита «Человек не может 
войти в одну и ту же реку дважды», считающееся одним из первых 
наглядных представлений становления природного бытия. «“Че­
ловек не может видеть одного и того же лица дважды”, — говорит 
фон Фёрстер. — Однажды увиденное лицо невозможно увидеть



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 39 1

снова, ибо оно — как и все иное — навсегда утрачено»1. Меняется 
не только мир, но и человек с его когнитивными способностями; 
изменяя мир, человек изменяется сам.

В 1968 г. один из коллег фон Фёрстера в Университете Илли­
нойса предложил ему прочитать курс кибернетики как эвристики, 
стратегии решения математических проблем. Это логично приве­
ло его к разработке концепции кибернетики кибернетики, или 
кибернетики второго порядка, изложенной в книге «Кибернетика 
кибернетики», которая вышла в свет в 1974 г. Ведь кибернетика — 
это такая область научных исследований, которая в отличие от 
традиционных дисциплинарных областей обретает свойство са- 
моприменимости: сама кибернетика является предметом иссле­
дований методами кибернетики. «Кибернетика первого порядка 
разделяет субъект и объект, она указывает на предполагаемый 
независимый мир “там, вне нас”. Кибернетика второго порядка 
сама является циклической: человек научается понимать себя 
частью мира, того мира, который он намеревается наблюдать. Вся 
ситуация описания сдвигается в другую область, в которой чело­
век внезапно вынужден принять на себя ответственность за свои 
собственные наблюдения»2. В своем стремлении развить кибер­
нетику второго порядка фон Фёрстер, без сомнения, был подвер­
жен влиянию своего коллеги Гордона Паска, который первым 
предпринял попытку гуманитаризировать кибернетику, предста­
вить ее скорее как искусство, философию и стиль жизни, чем как 
науку об управлении и организации.

Согласно фон Фёрстеру, мы не отражаем, а изобретаем, кон­
струируем мир. Мы не в состоянии узнать, какой является реаль­
ность. Мы по своей природе таковы, что постоянно вновь изо­
бретаем, конструируем нашу реальность и наше настоящее. 
Поскольку мир есть наше изобретение, то каждый из нас когни­
тивно одинок3, причем безнадежно. Ибо каждый из нас воспри­
нимает и осмысливает мир в меру своих собственных когнитив­
ных возможностей. Каждый осваивает, энактивирует для себя 
свой собственный мир, конструирует свою реальность. Понятие

1 Foerster von Н., Porksen В. Wahrheit ist die Erfmdung eines Liigners: Gesprache fur 
Skeptiker. 2. Auf. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag, 1998. S. 121.

2 Foerstervon H., Porksen B. Op. cit. S. 114—115.
3 Ibid. S. 26.



3 9 2 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

истины является настоящим хамелеоном в истории науки и ф и­
лософии, который всегда принимает разную окраску -  в соответ­
ствии с позицией того, кто его использует. Поэтому цель позна­
ния — это сам процесс познания. Правы буддисты, которые гово­
рят, что «ты прокладываешь свой путь при движении по нему», 
ибо путь не есть нечто вечное и наперед заданное. Путь возникает 
в момент движения, дорога прокладывается в ходе движения 
по ней. Конструктивная теория познания определяется любо­
пытством человека к миру, она является учением о любопытстве 
(Neugierologie).

Двойной приказ Бейтсона. Развивая своего рода кибернетиче­
скую эпистемологию, англо-американский психолог Грегори 
Бейтсон (1904—1980) ввел представление о закольцованности, 
петлевых структурах, т.е. по сути о нелинейной циклической при­
чинности, неоднозначности и ретроактивности отношений, уста­
навливающихся между индивидуальным разумом и средой его ак­
тивности и коммуникации, другими индивидами. Применитель­
но к смыслу посланий он говорил о «двойной связи» (double bind), 
о «двойном приказе», т.е. о тексте и контексте посланий, которые 
могут быть прямо противоположными друг другу. Субъект в таком 
случае как бы живет одновременно в двух разных мирах, опериру­
ет двумя различными, иногда прямо противоположными, исти­
нами.

Индивидуальный разум выходит за пределы своей телесной 
определенности и растворяется в его экологическом окружении, в 
сетях коллективного разума. «Индивидуальный разум имманен­
тен, но не только телу, а также контурам и сообщениям вне тела. 
Также есть большой Разум, в котором индивидуальный разум -  
только субсистема»1.

Как показал Бейтсон, развив при этом идеи, высказанные 
другим теоретиком, известным кибернетиком У. Росс Эшби еще 
в 1940-х гг., для устойчивого существования сложных интерак­
тивных человеческих систем необходимы определенная доля 
хаоса, постоянная изменчивость и вариативность отношений, их 
разнообразие, что предохраняет эти системы от крупных флук­
туаций, способных разрушить системную организацию. Система

1 Бейтсон Г. Экология разума / /  Избранные статьи по антропологии, психиат­
рии и эпистемологии. М .: Смысл, 2000. С. 426.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 3 9 3

должна постоянно флуктуировать, чтобы одна из ее флуктуаций 
однажды не стала для нее смертельной. «Стабильное состояние и 
продолжительное существование сложных интерактивных сис­
тем зависит от предотвращения максимизации любой перемен­
ной, и непрерывное возрастание любой переменной неизбежно 
приведет к необратимым изменениям системы, которые и огра­
ничат это возрастание... В подобных условиях очень важно по­
зволять некоторым переменным изменяться... Аналогично кана­
тоходец с балансировочным шестом не может поддерживать свое 
равновесие иначе, как варьируя силы, которые он прикладывает 
к шесту» 1.

Реальность реальности и реальность как если бы (as if) Ватцлавика. 
Истина, которая для нас желательна. Пауль Ватцлавик (1921 —2007) — 
пионер семейной терапии, теории систем и философии конструк­
тивизма. Как и фон Фёрстер, он родился и провел детство в Авст­
рии. В 1950-х гг. работал в Институте аналитической психологии 
К.Г. Юнга в Цюрихе. С 1960-х гг. до своей кончины занимался на­
учной деятельностью в Институте ментальных исследований Па­
ло Альто (Калифорния, США), где основал научную школу пси­
хотерапии и теории коммуникации, краеугольным камнем миро­
воззрения которой является конструктивизм.

В качестве основополагающих положений конструктивизма 
Ватцлавика, изложенных в работе «Реальность реальности» (1978), 
обычно приводятся его слова: «Мы конструируем реальность, в то 
время как мы полагаем, что мы ее воспринимаем. То, что мы на­
зываем реальностью (индивидуальной, социальной, идеологиче­
ской), есть интерпретация, сконструированная посредством ком­
муникации и через нее. Пациент заключен в системную конст­
рукцию, которая составляет его мир. Поэтому терапия должна 
заключаться в том, чтобы разрушить эту конструкцию». Видоиз­
меняя тот способ, каким больной видит мир, других людей и само­
го себя, мы пробуждаем его силы побороть болезнь (его психоте­
рапевтическая практика была связана с лечением шизофрении, 
депрессии, социально агрессивного поведения). На коллоквиуме 
по проблемам коммуникации Ватцлавик говорил: «Невозможно 
не манипулировать». Лечащий врач тоже манипулирует, разруша­
ет конструкции больного, изобретает реальность, которая может

Там же. С. 155.



3 9 4 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

стать новой позитивной реальностью больного, в которой про­
изойдет улучшение его состояния здоровья.

С точки зрения Ватцлавика, не существует единственной ре­
альности. Но то, что существует, — это различные версии реально­
сти, которые могут даже противоречить друг другу. Предлагаемый 
им психотерапевтический метод «Будь спонтанным!» означает 
призыв к игре с реальностью (реальностью ais оЪ), к мягкой взаим­
ной подгонке к окружающему миру, к сотворению себя и мира с 
целью лучшей адаптации к нему.

Свою конструктивистскую теорию коммуникации Ватцлавик 
построил на следующих пяти аксиомах.

1. Невозможно не коммуницировать. Всякий поведенческий акт 
влечет за собой коммуникацию. Даже наш выбор не коммуници­
ровать есть форма коммуникации.

2. Всякая коммуникация имеет два аспекта: содержание (то, что хо­
тят сказать) и отношение (манера говорения). Поскольку второй 
аспект охватывает первый, то второй аспект есть метакоммуника­
ция (главное, не что нам говорят, а как нам говорят).

3. Природа отношения (утверждение, оппозиция, отрицание) зави­
сит от расстановки пауз в последовательности актов коммуника­
ции между партнерами. Для установления гармонических отно­
шений следует находить средства для возобновления отношений. 
Самое невыносимое — быть игнорируемым.

4. Человеческие существа используют два способа коммуникации: 
цифровой (сложный логический синтаксис при недостатке се­
мантики) и аналоговый (использование образов, персонифици­
рованных историй, игры слов, цитат, переформулировок с бога­
той семантикой).

5. Всякий коммуникативный обмен является симметричным или 
дополнительным, смотря по тому, базируется ли он на равенстве 
или различии.

Конструктивизм в эпистемологии: pro et contra. Теперь о плюсах и 
минусах позиции эпистемологического конструктивизма.

Преимущество этой позиции, как мне кажется, состоит в том, 
что, во-первых, конструктивизм расширяет пространство воз­
можного. Он позволяет нам свободно играть с реальностью и со 
своим опытом, что было выражено Кантом в его представлении о 
воображении как продуктивной способности познания. Вообра-



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 395

жение открывает в любой вещи или событии набор возможностей, 
оттенков, перспектив «иначе-видения». Мир представляется как 
если бы (ais ob), в свободном, подвешенном состоянии, мы можем 
его перестраивать по своему усмотрению, пробовать, испытывать 
и ждать от него отклика.

Во-вторых, конструктивизм подчеркивает важность создания 
метареальности в процессе коммуникации (на что обратил внима­
ние Ватцлавик), в которой отношение играет ббльшую роль, чем 
содержание передаваемого.

В-третьих, конструктивизм акцентирует внимание на возмож­
ности постоянного и активного создания реальности и самого се­
бя, индивидуальной эмерджентности, растворения Я субъекта в 
окружающем его мире, в деятельности, в сетях коммуникации, 
которые он создает и которые создают, творят самого его.

Главный недостаток позиции конструктивизма заключается 
в том, что субъект деятельности, активно создавая реальность и 
строя самого себя во взаимодействии с ней, не встречает ника­
кого сопротивления со стороны реальности, он буквально зали­
пает в реальности, не чувствует границ между собственным 
опытом и реальностью кактаковой. Липкой становится нетоль­
ко реальность, но и человеческий опыт. Факты, как известно, 
вещь упрямая, но если человек подвергает сомнению сами ф ак­
ты (лат. factum -  свершившееся), если факты становятся гипо­
тезами, значит, лепи что знаешь, твори что хочешь. Человек не 
может снять шубу, в которую он укутан, даже летом. Он не мо­
жет вырваться из самого себя, выйти за границы своего опыта, 
своих восприятий и мыслей. Он смотрит в мир, а видит в нем, 
как в зеркале, самого себя. Его ноги начинают вязнуть в реаль­
ности, как в романе Стругацких «Пикник на обочине». Всё есть 
Я и всё есть не-Я, Я-другой, всё есть продукт моего творчества и 
воображения. Всё есть сон, или же я все-таки бодрствую — му­
чительный вопрос, обсуждаемый многими философами, в част­
ности А. Ш опенгауэром в сочинении «Мир как воля и представ­
ление».

И какой же выход? Что есть реальность — это тайна. Реаль­
ность — это икс, существование которого мы предполагаем, мини­
мальная предпосылка нашего опыта.



3 9 6 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

5. Истина как результат коэволюции

Критика радикального конструктивизма идет, с одной сторо­
ны, с позиции эволюционной эпистемологии, а с другой -  с пози­
ции нелинейной динамики и синергетики.

Феномен объективации. К. Лоренц и его ученики и последовате­
ли Р. Ридль, Э. Эзер, Г. Фолльмер и Ф. Вукетич показали, что по­
знание и знание не есть результат произвольного конструирова­
ния мира. Это форма приспособления живого организма к окру­
жающему миру, выработанная долгим эволюционным путем. 
Онтогенетически априорные категории являются филогенетиче­
ски апостериорными, т.е. выработанными у живого организма, в 
том числе и человека, в ходе его эволюции.

Фолльмер, близкий к альтенбергскому кругу эволюционных 
эпистемологов, занимает позицию «гипотетического реализма». 
«Окно в реальность», которое открывается человеку (определен­
ное оптическое окно, определенное слуховое окно), -  это мезо- 
космическое окно. Мезокосм -  мир средних размерностей, к ко­
торому эволюционно приспособлен человек. Ж. Пиаже тоже, во­
обще говоря, был не склонен к радикальному конструктивизму и 
называл свою позицию «онтологическим минимальным реализ­
мом».

В самих когнитивных механизмах живых существ заложен 
вектор на максимально возможную очищенность результатов вос­
приятия от привнесенных, в том числе и конкретно-телесных 
факторов, а сознания — от произвольных, субъективных его кон­
структов. Этот важный феномен подробно разобрал К. Лоренц, 
назвав его объективацией.

Возможность объективации — это выход из бесконечного кру­
га рекурсии и взаимной детерминации «субъект-объект». «Всякий 
раз, когда нам удается объяснить происхождение какого-либо 
элемента нашего опыта посредством внутренних, “субъектив­
ных” процессов или состояний и исключить его из нашего рас­
смотрения сверхсубъективной реальности, мы в нашем познании 
подходим на один маленький шаг ближе к тому, что существует 
независимо от нашего познания. Наша картина “объективной” 
реальности строится исключительно из таких шагов. Веществен­
ный, расчлененный на объекты мир, который мы воспринимаем,



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 3 9 7

возникает только посредством того, что мы абстрагируемся от 
“субъективного” и случайного. То, что позволяет нам верить в ре­
альность вещей, это в конечном счете постоянство (die Konstanz), 
с которым определенные внешние воздействия всегда одновре­
менно и в одной и той же закономерной связи друг с другом 
всплывают в нашем опыте, вопреки всем изменениям условий 
восприятия и внутренних состояний нашего я... Поэтому я назы­
ваю деятельность, связанную с абстрагированием, глаголом “объ­
ективировать” , а совершаемый в этой деятельности когнитивный 
акт -  существительным “объективация”»1.

Наглядный пример, который он приводит, касается тех же 
цветков с нектаром. Ведьд ля того чтобы высмотреть свою малень­
кую «посадочную площадку» при каком-нибудь чрезвычайно кра­
сочном закате или в хаосе цветных бликов под буйной сенью окру­
жающих растений, пчеле нужно выделить исходный, нужный 
ей цвет, что она и делает с помощью сложного зрительного меха­
низма.

Позицию Лоренца можно суммировать следующим образом:
а) объективация действует уже на уровне физиологических механиз­

мов восприятия. Она имеет эволюционное происхождение и при­
способительное значение, как, например, очищение от привне­
сенного света у пчелы, ищущей цветок с нектаром;

б) объективация сыграла роль в эволюционном формировании по­
нятийного мышления у человека. На это указывает Лоренц в «Об­
ратной стороне зеркала». Механизмы объективации обеспечива­
ют константность восприятия формы и размеров предмета, хотя 
угол зрения на него и расстояние до него меняются. Восприятие 
формы и местонахождения вещи как постоянных ведет к возмож­
ности абстрагирования вещи от окружения, контекста, а послед­
нее — к понятийному мышлению;

в) объективация (вектор на объективированность) может понимать­
ся как особый аттрактор (притягивающее состояние) в ходе син­
тетического, комплексного формирования механизмов воспри­
ятия у отдельного индивида.

Лоренц показал, что свойственное человеку объективирован­
ное восприятие пространства не дано ему a priori, как считал Кант,

1 Lorenz К. Die Rtickseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte menschlichen 
Erkennens. Miinchen : R. Piper, 1973. S. 11-12.



398 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

но и не является само собой разумеющимся для любых животных 
видов. Оно вырабатывалось долгим эволюционным путем. «Боль­
шинство рептилий, птиц и низших млекопитающих решает свои 
пространственные проблемы не так, как делаем это мы (т.е. не 
благодаря мгновенному учету чувственных данных), а посредст­
вом заучивания наизусть»1, — писал Лоренц. Он привел в пример 
землеройку — похожее на мышь животное, поведение которого он 
специально изучал. Землеройка прорывает ходы в незнакомой 
подземной среде наугад во всех возможных направлениях и таким 
образом постепенно запоминает «устройство» своей среды. Но у 
землеройки нет ни стремления, ни способности найти кратчай­
ший путь между двумя точками и соответственно нет представле­
ния о пространстве как о «пустой емкости», которую можно вос­
принимать вне зависимости от прежних передвижений и проде­
ланных в ней ходов. Такое восприятие появляется уже у крыс и 
становится вполне развитым у обезьян.

Конрад Лоренц говорил и об «обдуманной рациональной объ­
ективации», которая продолжает нерефлективную физиологиче­
скую объективацию. Она, по нашему мнению, может выражаться 
в трех основных формах

Во-первых, как сознательное стремление элиминировать при­
входящие в процесс восприятия факторы. Это есть как бы помощь 
не до конца срабатывающим физиологическим механизмам.

Во-вторых, как стремление к научной объективности; наука 
представляется как бы функцией коллективной, общечеловече­
ской тяги к объективированности.

В-третьих, как порыв духовного самосовершенствования. Здесь м ы 
выходим на религиозный аспект проблемы, который, по нашему 
мнению, заслуживает интегрирования в общий свод поднятой про­
блематики. Телесной облеченности (embodiment) в этом отношении 
противостоит тяга к «обестелесниванию» (disembodiment) как избав­
лению от замутняющих, отвлекающих и губительных влияний тела. 
Религиозный аскетизм, на наш взгляд, не есть какая-то блажь или 
экспериментирование с собственным телом, а отражение глубокой 
духовной и телесной потребности человека, вписывающейся в об­
щий ряд феномена объективации и заслуживающей серьезного рас­

1 Лоренц К. Кантовская концепция a priori в свете современной биологии / /  
Эволюция. Язык. Познание; под ред. И.П. Меркулова. М .: Языки русской культу­
ры, 2000. С. 32-33.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 399

смотрения в этих рамках. Телесному подходу, взявшему установку (и 
справедливо) именно на введение тела в фокус анализа, надо учиты­
вать данную потребность как весомый контрфактор.

Конструктивистский реализм синергетики. Критика радикального 
конструктивизма идет и со стороны синергетики. Ее основатель, 
немецкий профессор Г. Хакен, обозначил свою точку зрения как 
«базирующийся на реальности конструктивизм», или «конструк­
тивистский реализм»1.

С точки зрения философии синергетики отнюдь не все мы мо­
жем творить в этой реальности и лепить из нее. Реальность не бес­
конечно пластична и не может произвольно прогибаться под дей­
ствиями человека, но существуют границы и конструктивизма, и, 
тем более, волюнтаризма. Созидательная и творческая деятель­
ность человека, чтобы быть успешной, должна ориентироваться 
на естественные ограничения в виде собственных путей коэволю­
ции сложных систем2, спектров их структур-аттракторов, которые 
определяются внутренними свойствами самих сложных систем, 
самого окружающего мира. Не все что угодно можно осуществить, 
сконструировать, построить, а только то, что согласовано с внут­
ренними тенденциями.

Синергетическое видение связи субъект—объект таково, что 
субъект познания с определенными установками и конструктами 
сознания конструирует окружающий природный и социальный 
мир отнюдь не наобум, а «ударяет по клавишам возможного». Иг­
ра не по клавишам -  это либо хаотизация мира, либо оставление 
его нечувствительным, «равнодушным» к воздействиям, ибо они 
ниже его порога чувствительности, или нерезонансны. Удары по 
клавишам — высечение новых форм, пробуждение мира к новой и 
его собственной жизни, спусковой механизм для начала процес­
сов самоорганизации.

Истина в коэволюционной перспективе. Природа как рожденная 
(что этимологически отражается в самом слове «природа») пребы­
вает в рождении, в становлении. Пытаясь проникнуть в природ­
ное бытие, человек со своим сознанием вносит в него необрати­

1 Накеп Н Schiepek G. Synergetik in der Psychologie. Selbstorganisation verstehen 
und gestalten. Gottingen : Hogrefe, 2006. S. 319-322.

2 О принципах коэволюции сложных систем см.: Князева Е.Н., Курдюмов С.П. 
Синергетика: нелинейность времени и ландшафты коэволюции. М. : Ком Книга, 
2007.



400 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

мые и неизбежные изменения, как это показано в неклассической 
науке, в квантовой механике в первой трети XX в., а далее, в по­
следние десятилетия XX в. — и в нелинейной динамике и синерге­
тике. Человек становится соучастником процесса рождения при­
роды, процесса становления в ней. Два процесса — становление 
природного бытия и становление человека и конструктов его со­
знания — сопряжены. Человек творит самого себя через мир, через 
его деятельность в мире. Человек и мир, субъект и объект позна­
ния находятся в процессе коэволюции.

Самой главной загадкой А. Эйнштейн называл саму возмож­
ность познания мира человеком, познаваемость мира. Возмож­
ность возникает потому, что человек и мир, как сложные структу­
ры, коэволюционируют. Самоорганизация является необходимой 
предпосылкой для коэволюции. Процесс адаптации человека к 
миру, делающий возможным достижение истины, подобен взби- 
ранию человека на гору, когда он достигает все более высоких пи­
ков коэволюционного ландшафта, осуществляя свою «подгонку» 
под мир1. Адаптация активна: человек прощупывает, зондирует, 
испытывает мир и ждет от него отклика. В процессе своего актив­
ного исследования мира он совершенствуется сам, строит сам се­
бя. Коэволюция на биологическом уровне связана с образованием 
экологических ниш, а на уровне человеческого познания и дея­
тельности — с образованием «когнитивных ниш», укладывающих­
ся в когнитивные ландшафты.

6. И сти н а  к а к  п роц есс

Еще Кант говорил о невозможности абсолютного заблужде­
ния. Теории и концепции, отвергнутые в ходе исторического раз­
вития науки, такие, как геоцентрическая система мира Птолемея 
и физика Аристотеля, содержали истину, работали в человеческой 
деятельности, были формой первичной адаптации человека к ми­
ру и его выживания в нем.

Создатель «философии как если бы» (Philosophic ais ob) Ханс 
Файхингер говорил: «Кто не заблуждается, тот не мыслит». Мыш­
ление есть регулируемое заблуждение. Бояться впасть в заблужде­
ние — значит ничего не открыть, сковывать свои силы на пути по­

1 Такую аналогию проводит один из создателей теории самоорганизованной 
критичности Ст. Кауффман. См.: Kauffman St. At Home in the Universe. The Search 
for Laws of Self-organization and Complexity. L .: Viking, 1995. P. 154.



Е.Н. Князева. Понимание истины в эволюционной эпистемологии 401

знания, на котором возможны фазовые переходы, неожиданные 
сюрпризы, открытия на индивидуальном уровне, из которых вы­
растают инновации в культуре.

Мышление есть манифестация глубины духа, откуда можно 
ожидать всплывания чего-то нового. Связь между мышлением и 
глубиной духа такая же, как и связь между материей и энергией 
пустоты (Д. Бом), зияющей бездны, которая таит новые формы.

По словам Ницше, истина хуже, опаснее заблуждения, ибо 
сковывает наши силы, направленные на дальнейшее познание. 
Возможно, существуют «осмысленные» неудачи и ошибки позна­
ния, смысл которых распознается нами намного позже. Из тупи­
ковых ветвей познания могут вырастать новые направления.

Для ищущего и познающего субъекта пагубно думать, что он 
уже нашел истину, и почивать на лаврах. «Тщеславие — смерть для 
мышления», — говорил Людвиг Витгенштейн.

Истина непрограммируема, она возникаетэмерджентно. Слу­
чайности, произвольные пробы, мутации, как правило, летальны. 
Коэволюция есть случай, пойманный на крыльях.

Сам процесс коэволюции, в результате которого выработан ме­
ханизм объективации результатов познания, подвергается измене­
нию, т.е. в известном смысле эволюционирует. Поэтому, перефра­
зируя тезис Карла Ясперса, можно сказать, что истина — это то, что 
связывает нас с миром, это достигнутая на сегодняшний день сте­
пень подгонки нас к миру. Это достигнутая нами степень понима­
ния тех возможностей, которые предоставляет нам мир, и адекват­
ности нашего отклика на вызовы мира, локальной и глобальной 
среды. Это тонкая настройка и подстройка нас к миру, который мы 
созидаем, созидая самих себя. Это — не столько результат процесса 
коэволюции, сколько сам процесс коэволюции с его неопределен­
ностью, неудачами, рисками и фазовыми переходами, эмерджент- 
ными событиями. Коэволюция как «искусство жить вместе» озна­
чает умение строить не однообразно серый Uni-verse, а многокра­
сочный Pluri-verse, где растет цветущая сложность.

Истина существует только в становлении, мы стремимся овла­
деть ею, а она выскальзывает из наших ментальных щупалец. Ис­
тина как цель познания всегда есть то, что еще не здесь и еще не 
сейчас, не в данный момент. Она есть неосуществленное желание, 
еще недостигнутое состояние, некое «еще не». Сам путь к истине 
есть цель. Сам процесс ее поиска есть цель.



И.А. Бескова

Феномен истинности: подводные камни 
методологии

Постановка проблемы. Суфии говорят: увеличь свои потребно­
сти, чтобы возросли твои возможности. В этой сентенции речь, 
конечно же, не об эскалации примитивного потребительства. 
Имеется в виду нечто совсем иное. Являясь существом мира сред­
них размерностей и привыкнув в своей повседневности к исполь­
зованию собственных средних возможностей, человек приучается 
быть систематически ограниченным именно этой сферой жизнен­
ного опыта. В результате все то, что находится за ее пределами, ос­
тается сначала просто невостребованным, а затем возникает ус­
тойчивое ощущение (постепенно перерастающее в стихийную 
убежденность), что за этой сферой ничего и нет.

Само по себе это было бы не так уж важно: ведь когда человек 
наделе соприкоснется с неведомым, ему волей-неволей придется 
с ним взаимодействовать, готов он это принять или нет. Проблема 
в другом. К так видимому миру и так понимаемому реальному 
оказываются адаптированы все его когнитивные ресурсы: поня­
тийный аппарат, язык, познавательные стратегии. Однако и это 
было бы не принципиально: просто человек грамотно приспосаб­
ливается к тому окружению, в котором он вынужден выживать и в 
котором он, как и любое другое существо, стремится процветать. 
Подводные камни кроются в том, что подобного рода ресурсы, 
адекватные и эффективные там, где речь идет о «мире средних раз­
мерностей и средних возможностей», без особых раздумий экст­
раполируются на весь универсум существующего и возможного.

Понятно, почему это происходит: если привычка к повседнев­
ности обыденного опыта трансформируется в стихийную и не­
осознаваемую убежденность, что и весь мир таков, то, условно 
говоря, «мезокосмические познавательные ресурсы» самым есте­
ственным образом и без особых сомнений начинают восприни­
маться как универсальные, пригодные для любой сферы реально­
сти и любого жизненного опыта. Однако даже пологике вещейтак

© Бескова И.А., 2010



И. А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 403

б ы т ь  н е  д о л ж н о : н ь ю т о н о в с к а я  м е х а н и к а  н е  м о ж е т  б ы т ь  а д е к в а т ­
н о й  и э ф ф е к т и в н о й  т а м , г д е  р е ч ь  з а х о д и т  о  м и к р о м и р е .  Для д р у г о ­
го  м и р а  н у ж н ы  д р у г и е  с р е д с т в а  е г о  о с в о е н и я ,  п о т о м у  ч т о  о н  и м е е т  
и н ы е  с в о й с т в а  и в н е м  о п р е д е л е н ы  и д е й с т в у ю т  и н ы е  з а к о н о м е р ­
н о с т и .

Такой сферой неповседневного опыта, требующей более тон­
кого анализа и других, более тонких и точных средств, мне видит­
ся сфера духовной, душевной и ментальной спонтанности, свя­
занная с не-всеобщим в человеке. Это сфера творческих озарений, 
духовных достижений и практик, межличностных отношений 
и т.п. Иными словами, всего того, к чему неприменимо «причесы­
вание под одну гребенку», так как вероятность точного воспроиз­
ведения предыдущего опыта стремится к нулю, а индивидуаль­
ные, личностные особенности приобретают ббльшую значимость, 
чем моменты общечеловеческого. Это сфера витальности, по от­
ношению к которой попытка увидеть происходящее сквозь приз­
му всеобщего не только не проясняет подлинной природы фено­
менов, но фактически искажает их сущность, условно говоря, вы­
ражая и истолковывая в терминах мира средних размерностей 
процессы микромира.

Я полагаю, что к этой сфере человеческого опыта мы должны 
подходить с адекватными ей мерками. И прежде всего более стро­
го отслеживать собственные базовые неявно принимаемые допу­
щения о природе мира, которые, несмотря на их неосознавае- 
мость, оказываются в самой основе наших представлений об ис­
тинном и о возможном, определяя то, что будет нами принято, а 
что отвергнуто. Необходимо придирчиво исследовать подлинный 
статус тех фундаментальных гносеологических процедур, которые 
мы привыкли эффективно применять в рутинной повседневно­
сти, если захотим экстраполировать их на наше понимание сферы 
единичного, уникального, невоспроизводимого. Ведь их автома­
тическое перенесение в зону не-всеобщего в человеческой виталь­
ности может полностью искажать наше видение подлинной при­
роды духовных и ментальных процессов и отношений этой сферы.

Такой анализ может открыть довольно необычные и противо­
речащие устойчивым представлениям (еще раз напомню: сложив­
шимся в ходе приспособления человека к размерностям, процес­
сам и состояниям мезокосма) вещи. Может оказаться, что то, что



404 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

мы привыкли без раздумий воспринимать как само собой разу­
меющееся, далеко не бесспорно. Например, когда мы обращаемся 
к обычной гносеологической процедуре оценки на истинность, в 
качестве критерия истинности утверждаемого мы привычно ссы­
лаемся на его соответствие или несоответствие тому положению 
вещей, которое имеет место в действительности. И при этом не 
особенно задумываемся над тем, что объективная реальность 
только потому в наших умозаключениях и в нашей практике мо­
жет выступать в качестве такого мерила истинности, что стихийно 
и неосознанно предполагается нами одной и той же, общей для 
всех. А если вдруг выяснится, что это не так? Если окажется, что то 
огрубление, то абстрагирование от неких важных ее аспектов, ко­
торое мы привычно допускаем, успешно выстраивая наше взаи­
модействие с миром средних размерностей и рутинных процес­
сов, начинает играть искажающую роль там, где речь заходит о 
тонких и уникальных в своей неповторимости вещах?

Или еще один важный момент оперирования массивами зна­
ний при оценке утверждаемого на истинность: сплошь и рядом мы 
ссылаемся на то, что утверждаемое истинно, потому что именно 
так и обстояло дело. Например, утверждение «Наполеон Бонапарт 
родился в 1769 году» истинно, потому что тогда он и родился. Кто 
усомнится в этом утверждении? Кто не поверит такой процедуре? 
И она оправданна до тех пор, пока, повторюсь, речь идет о при­
вычном в своей повседневности мире средних размерностей и 
стандартных возможностей. А когда мы попытаемся экстраполи­
ровать этот критерий оценки на область спонтанности и непо­
вторимости процессов и отношений, так ли все будет ясно с ним 
самим? Не окажется ли неожиданно для нас, что прошлого в том 
понимании, к которому мы привыкли и которое привычно ис­
пользуем в ссылках на причину истинности, в определенном 
смысле не существует, а значит, подобный аргумент в привычном 
варианте не работает?1

1 В данном случае проблема времени меня интересует только васпекте выявле­
ния вопросов, связанных с установлением истинности суждений, содержащих 
ссылки на прошлое положение вещей. Например, проблема установления истин­
ности высказываний о будущих событиях -  отдельная интересная и сложная тема. 
В контексте данной статьи я ее рассматривать не буду. От всех остальных многооб­
разных и разноплановых вопросов, связанных с проблемой времени, я в контексте 
данной статьи абстрагируюсь.



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 405

Например, если мы скажем: «Вчера я пережил опыт прямого 
усмотрения конечной реальности», правильно ли будет для уста­
новления истинности подобного утверждения сослаться на то по­
ложение вещей, которое имело место вчера, и просто проверить, 
соответствует ли утверждаемое происшедшему накануне? Ответ 
уже далеко не так однозначен, как с рождением Наполеона. И де­
ло здесь не в индивидуальности внутреннего опыта, о чем можно 
подумать при поверхностном рассмотрении, а в том, что если че­
ловек фиксирует подобного рода опыт как имеющий место, он 
(этот опыт) на самом деле не имеет места — такова его природа1.

Или еще пример. Что мы можем сказать об истинности или 
ложности следующего утверждения: «Ты — негодяй и обманщик, 
обещал любить вечно, а сейчас бросил и женишься на другой». От­
вет не ясен. Понятно лишь, что простым сопоставлением утверж­
даемого с «действительностью» вопрос здесь не решить. И дело не 
в субъективности восприятия вроде бы одного и того же положе­
ния вещей разными людьми, а в том, что в сфере отношений (при­
чем не обязательно в узком смысле — между двумя людьми, но и 
между школами, между традициями, между учениями) в опреде­
ленных ситуациях правы могут быть одновременно обе стороны, хо­
тя их вйдение реальности может не просто различаться, но быть 
противоположным.

Эти вопросы я предполагаю проанализировать на базе чисто 
логической аргументации. При этом неожиданно может оказать­
ся, что некоторые из основополагающих утверждений духовных 
традиций, которые для обыденного ума звучат непривычно, непо­
нятно, мистически, на самом деле абсолютно рациональны: про­
сто они имеют приложение в сфере реальности другого типа (не в 
повседневной практике рутинного опыта, а в зоне спонтанности 
духовных и ментальных внутриличностных процессов, а также в 
сфере межличностных — в широком смысле — отношений).

Хочу подчеркнуть: я не пытаюсь релятивизировать всю систе­
му знания. Я хочу лишь показать ее ограниченность, обозначить

1 Как писал Д.Т. Судзуки, человек только тогда глубинно взаимодействует с 
миром, когда не осознает этого взаимодействия. До тех пор пока остается хоть ма­
лейшее место для осознания того, что с тобой происходит, этого с тобой не проис­
ходит. См.: Судзуки Д .Т. Мистицизм христианский и буддистский. Киев. 1996. 
С. 43-44.



406 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

подводные камни привычно и без раздумий применяемых стан­
дартных познавательных процедур и механизмов, на которые мы 
неосознанно смотрим как на стопроцентно надежные. А это дале­
ко не всегда так. Они надежны лишь в той области приложения, по 
отношению к которой задействуемые ими когнитивные ресурсы 
человека адекватны. Как уже говорилось, это зона повседневного, 
повторяющегося, обезличенного, рутинного. Иными словами, 
того, что в большей мере опирается на общечеловеческое, неспе­
цифичное, неединичное. И напротив, все, относимое к зоне спон­
танности, уникальное в своей неповторимости, что базируется в 
большей мере на личностном, а не на всеобщем, связано с рожде­
нием подлинно нового (имеется в виду творческий прорыв, со­
пряженный с возникновением никогда прежде не бывшего), — все 
это требует дополнительных мер осторожности при применении 
стандартных когнитивных процедур, норм и оценок. Потому что в 
случае если мы без достаточных на то оснований станем опираться 
на негодные в данной конкретной познавательной ситуации сред­
ства, мы привнесем проблемы в самые основания нашего знания, 
и потом уже трудно будет разобраться, откуда, почему и на каком 
этапе они возникли.

Вместе с тем хочу заметить: даже если удастся показать, что ус­
тоявшиеся представления и базирующиеся на них когнитивные 
средства далеко не бесспорны, это ни в коей мере не дискредити­
рует процедуры и методы привычной гносеологии. Как физика 
микромира не отменяет ньютоновской механики, так и механиз­
мы оперирования знанием в сфере не-всеобщего, спонтанного, 
глубоко личностного, не обесценивают общеметодологические 
гносеологические процедуры привычной сферы средних размер­
ностей (до тех пор, пока они применяются по отношению именно 
к этой сфере).

Я надеюсь, что последующее рассмотрение позволит не только 
обозначить тот водораздел, который проходит между сферой бес­
проблемного приложения процедур традиционной классической 
гносеологии и сферой человеческого опыта, к которой следует 
подходить с иными мерками, предполагающими использование — 
возможно — более тонких и точных средств, но и наметить то на­
правление мысли, которое обеспечит осторожное и грамотное 
вхождение в зону анализа спонтанности и не-всеобщности в сфе­



И. А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 407

ре человеческого духа, лежащую в основе многих самых значимых 
сфер человеческой жизнедеятельности.

Истинны ли «истинные высказывания» о прошлых событиях? Итак, 
начнем с того, что проблема истинности многогранна, многомер­
на, аспектов в ней множество, подходов к их исследованию и того 
больше. Тем не менее и в этом многообразии есть вещи, которые 
всеми не столько признаются за бесспорные, сколько вообще не ос­
мысливаются как потенциально проблемные. Это, так сказать, рифы 
логико-методологического анализа истинности, поскольку данные 
аспекты, с одной стороны, скрыты от поверхностного взгляда (речь 
идет о некоторых не подвергаемых профессиональной рефлексии 
особенностях таких классических гносеологических процедур, как 
оценка на истинность, приписывание значения, соотнесение ут­
верждаемого с имеющимся); с другой — они могут представлять со­
бой угрозу для непротиворечивого существования системы знания 
в целом, так как при определенных условиях (в частности, когда де­
ло касается не повседневной рутинной практики, а каких-то погра­
ничных сфер человеческой жизнедеятельности) они чреваты пара­
доксами и разного рода несоответствиями. И это понятно: если в 
основании всего построения имеются не вскрытые и далеко не бес­
спорные допущения, все здание, покоящееся на таком фундамен­
те, оказывается довольно уязвимым. И когда возникают проблемы, 
зачастую непонятно, откуда они вырастают: ведь все посылки, все 
шаги в явной форме использованных рассуждений выглядят бес­
спорными. Причина же трудностей может корениться в базовых 
неявных постулатах, которые никто не только не подвергает про­
верке и логико-методологическому осмыслению, но и вообще не 
осознает, что они в неявной форме допущены.

В связи с этим я хочу попробовать прояснить некоторые из та­
ких неявно допускаемых оснований, которые не оказываются в 
фокусе внимания не только при решении конкретных задач опре­
деления истинности, но даже и в рамках философской рефлексии по 
поводу проблемы истины. Я предполагаю заострить внимание на 
вопросах о статусе прошлого (в функции мерила истинности ут­
верждаемого) и статусе реальности, ссылаясь на положение дел в 
которой мы определяем истинность или ложность утверждаемого. 
И в частности, постараюсь показать, что а) в строгом смысле про­
шлое -  это реальность, которой никогда не существовало, и



408 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

б) объективная реальность у каждого своя, никакой единой общей 
для всех объективной реальности не существует. И значит, упомя­
нутые выше истинностно-оценочные гносеологические процеду­
ры в отношении по меньшей мере этих двух аспектов применимы 
с оговорками.

Затронуть эти моменты мне кажется интересным еще и потому, 
что новое в хорошо знакомом можно увидеть в том случае, если рас­
ширить горизонты рассматриваемой области, например задаться 
вопросами, которые подводят к пограничным областям исследова­
ния, где начинают действовать какие-то иные закономерности, чем 
те, что привычны и определенны в нашей повседневности.

Одну из таких возможностей предоставляет размышление над 
тем, насколько оправданна наша привычка воспринимать про­
шлое как своего рода мерило истинности утверждаемого. Вопрос 
же, который поможет войти в зону, где максимальную нагрузку 
испытывают логико-методологические идеи и теоретические по­
строения, будет таким: а вдруг прошлое — это реальность, которой 
на самом деле никогда не было?

Если человек услышит: «прошлого не существует», и он доста­
точно тол ерантен, чтобы попытаться понять логику формулирую­
щего подобный тезис, то первое, что ему придет в голову (с чем без 
значительной борьбы с собой он мог бы согласиться), это: «навер­
ное, имеется в виду, что оно существует лишь в нашей голове, в на­
шей памяти, а не в объективной реальности, и в таком случае тезис 
можно было бы принять». Если ответить, что нет, не это имеется в 
виду, то вторым вариантом скорее всего будет следующий: навер­
ное, говорящий подразумевает, что прошлое неизбежно личност- 
но окрашено, и потому никакого общего, единого для всех про­
шлого не существует.

Человек же, настроенный более критично, сразу возразит: да­
же если прошлое и локализовано в памяти и личностно окрашено, 
все равно есть еще и материальные его носители, которые никак 
нельзя считать не представленными в физической реальности на­
стоящего. Кроме того, есть общая память человечества, культуры, 
социума. Поэтому утверждение, что прошлого не существует, не­
верно или же бессмысленно.

На первый взгляд это так. Вместе с тем известно, что в духов­
ных традициях призыв «отбросить прошлое» звучит постоянно,



И .А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 4 0 9

поскольку именно наличие памяти о том, как события складыва­
лись раньше, каким человек был до этого, в значительной степени 
подстраивает под себя восприятие им текущего момента. В ре­
зультате можно сказать, что, живя, люди взаимодействуют не 
столько с настоящим, имеющимся, представленным в их жизни 
здесь и сейчас, сколько с собственными воспоминаниями о том, 
каким оно открывалось им прежде, иными словами, с собствен­
ными образами прошлого. Реального же, подлинно происходяще­
го, вследствие этого они не видят.

Но если тащить по жизни груз памяти и тяжело, и неэффек­
тивно, почему люди не могут сделать такую «простую», казалось 
бы, вещь, как перестать подходить к настоящему с позиции про­
шлого? Почему не могут каждую единицу времени как бы умирать 
и рождаться заново, воспринимая происходящее как в первый и 
последний раз совершающееся? (Именно так советовал подхо­
дить к жизни Д. Кришнамурти.)

Рискну предположить, что рекомендуемое духовными тради­
циями восприятие прошлого как не значимого для жизни в на­
стоящем и даже затрудняющего эту жизнь, не соответствует мен­
тальности современного человека, его глубинным базовым уста­
новкам о ценностях мира, отом, как вообще организован этот мир 
и взаимодействия в нем. К тому же мир и так ставит слишком мно­
го задач перед человеком, и если все их решать вновь и вновь как 
впервые встретившиеся, то какие же ресурсы для этого надо 
иметь? Поэтому, если опыт уже был получен, его удобно снова 
применить1. В этом случае модель того, как может быть устроен 
мир, в котором прошлого в каком-то более глубоком, чем это 
предполагалось выше, смысле, действительно не существует, мо­
жет облегчить «расставание» с грузом накопленного, искажаю­
щим восприятие реальности под стереотипы, образцы, паттерны 
несуществующего. Кроме того, она выведет нас именно в те сферы 
пограничного человеческого опыта, где логико-методологиче­
ские и эпистемологические модели, проходя наиболее серьезную 
проверку валидности, позволят открыть какие-то новые грани в 
привычном, повседневно известном. В частности, втаком, какна-

1 Последнее безусловно верно по отношению к рутинным сферам деятельно­
сти. Однако там, где речь идет о взаимодействии с новым, никогда прежде не быв­
шим, о процессах обшей навигации в потоках восприятия, задача отбрасывания 
памяти прошлого оказывается весьма актуальной.



410 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

ше устоявшееся представление об истине, которое формируется и 
развивается под влиянием повседневной практики взаимодейст­
вия со сферой средних размерностей и средних возможностей.

Итак, я предлагаю допустить нечто, идущее вразрез с непосред­
ственным опытом человека, а именно: что прошлого не было в том 
смысле, что оно никогда и не имело статуса существующего. Таким 
образом, дело не в том, что его нет в настоящем (оно не представле­
но здесь и теперь), и не в том, что оно субъективно, личностно ок­
рашено, а в том, что того, что зафиксировано в нашей памяти как 
прошлое, — в точном смысле — никогда не существовало в реальности. 
Потому что сам акт наблюдения, фиксации, извлечения чего-либо 
из жизненного потока и соответственно из потока восприятия, из­
меняет природу извлекаемого. Если воспользоваться аналогией с 
корпускулярно-волновой дихотомией в физике, то можно сказать, 
что до того, как с происходящим производится операция измере­
ния, оно имеет волновую природу, не локализовано в пространст­
ве-времени. Сам же акт наблюдения, фиксации, вырывания из по­
тока происходящего меняет его статус, превращая волну в частицу.

Известный исследователь проблематики сновидений Арнольд 
Минделл пишет о том, что до акта интерпретации сновидение не­
локально, размыто в пространстве-времени. Акт же его интерпре­
тации, иными словами, приписывания значения, привязывает его 
к определенной точке пространственно-временного континуума. 
Я считаю, то же самое мы делаем с отбираемым для хранения в па­
мяти материалом. И результат при этом получаем тот же: меняем 
его природу, его изначальный статус, поскольку сам акт выхваты­
вания впечатления из потока происходящего свидетельствует о 
том, что мы придаем ему некое значение, причем большее, чем все­
му остальному.

Обратим внимание: «мы придаем ему большее значение». 
В данном утверждении никто не усомнится и не будет с ним спо­
рить, так как обычно мы произносим и воспринимаем эту фразу с 
акцентом на «большее». А я предлагаю обратить внимание на ас­
пект «мы придаем». И тогда не важно, большее или меньшее, важ­
но, что фрагменту, моменту происходящего придано значение, и 
сделали это мы, наблюдатели. Иными словами, в результате наше­
го вмешательства происходящее (а точнее, его аспект) получило 
значение. Соответственно это говорит о том, что до нашего вмеша-



И. А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 411

тел ьства оно этого значения не имело. Не в том смысле, что было не 
важным, или менее важным, а в том, что у него этого измерения, 
этого параметра (так сказать, атрибута существования) вообще не 
было. То есть его модус существования отличается от модуса су­
ществования содержания, хранимого в нашей памяти, по крайней 
мере тем, что первый вообще не имеет такого параметра, как «на­
личие значения».

Что же такое это прйданное значение? Что делает с процессом 
придание происходящему значения? Что вообще такое «значе­
ние»? В логике это особая семантическая область, в которой нахо­
дятся заранее оговоренные объекты, которые по заранее огово­
ренным правилам ставятся в соответствие выражениям языка. До 
процедуры интерпретации (приписывания значения, увязывания 
некоторого символического выражения с определенным семан­
тическим объектом) у символического выражения нет значения. 
Мы можем оперировать им как значком по определенным прави­
лам, но что означает сам этот значок, мы — до процедуры его ин­
терпретации -  сказать не можем: никакие объекты из области зна­
чений не поставлены ему в соответствие.

Среди прочего это указывает на то, что его значение — до мо­
мента интерпретации -  может быть каким угодно. И в этом смыс­
ле, наверное, можно согласиться, что до акта интерпретации его 
значение не локализовано, размыто в пространстве-времени.

Что происходит после того, как интерпретация состоялась? Ин­
терпретированное выражение имеет фиксированное значение, и в 
этом смысле можно сказать, что оно привязано к определенному 
пространству-времени, локализовано в нем. Актом приписывания 
значения выражению /  знаку все остальные значения, которые бы­
ли до этого потенциально возможными, мы отбросили.

Что значит «были потенциально возможными»? Обычно мы 
понимаем это как то, что они могли быть одними, другими, пяты­
ми, десятыми, разными. А давайте сделаем акцент на другом аспек­
те: они не были никакими. До акта интерпретации они вообще не бы­
ли. Значения не существовали до акта интерпретации. Фокус не в 
том, что, будучи «потенциально возможными», значения могли 
быть разными, а в том, что до акта интерпретации их (значений) у 
выражения, у знака вообще не было. Следовательно, акт интерпре­
тации рождает то, что до него вообще не существовало, а именно, 
значение. То есть значение -  это та характеристика, то измерение



412 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

реальности, которое рождается в акте интерпретации, и до акта ин­
терпретации его вообще не существует, его нет в природе, нет в ре­
альности. Иными словами, акт приписывания значения чему-то в 
потоке происходящего означает, одновременно с увязыванием че­
го-то с чем-то (появления особого модуса, особого качества суще­
ствования происходящего, которого прежде не было), нечто совер­
шенно новое: появление объектов области значений.

Здесь, конечно, неверно было бы думать, что объект области 
значений «рождается» в том смысле, что он обязательно ранее ни­
где не присутствовал. Он мог существовать, но в статусе «быть 
приписанным чему-то или кому-то в качестве значения» он возни­
кает только в момент интерпретации. Для него это такое же новое 
качество, как и для интерпретируемого (означиваемого) выраже­
ния (знака /  символа /  аспекта происходящего). И в этом смысле 
объекты области значения так же рождаются актом интерпрета­
ции, как и интерпретированное (с их помощью) выражение. Ин­
терпретированного выражения до акта интерпретации не сущест­
вовало, интерпретирующего объекта до акта интерпретации тоже 
не существовало.

Таким образом, в акте интерпретации происходят три новые 
вещи: из потока происходящего вырывается какой-то момент, ас­
пект; с ним производится определенная процедура, еще более из­
меняющая его статус (ему ставится в соответствие некий объект); 
и наконец, вообще «появляется на свет», рождается область значе­
ний. Таким образом, актом приписывания значения создаются 
объекты, которых в данном статусе в реальности до этого не суще­
ствовало: ни интерпретируемого выражения, ни интерпретирую­
щего объекта. А поскольку в памяти хранятся именно такие ин­
терпретированные содержания, можно с полным основанием ут­
верждать, что того, что мы называем прошлым, что считаем 
прошлым, чему приписываем реальность как когда-то бывшему, 
на самом деле никогда не было, никогда не происходило.

Итак, не существовавшим делает прошлое не то, что оно ре­
ально не представлено как реализующееся в данный момент, и не 
то, что оно личностно окрашено, и потому для всех разное, а сам 
акт придания ему статуса происходящего, фиксирование его припи­
сыванием ему значения.

Странно звучит: «не существовавшим делает прошлое сам акт 
приписывания ему статуса происходящего». Естественнее было



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 413

бы, если бы было сформулировано «приписывание ему статуса 
происходившего», т.е. мы его назвали прошлым, и потому, вследст­
вие этого, оно стало не происходившим, ирреальным, в реальности 
никогда не бывшим. Но это только на первый взгляд верно: как 
только мы используем суффикс прошедшего времени («вш») вме­
сто настоящего («ящ»), мы уже ввели прошлое и поэтому определя­
ем прошлое через само себя. И это был бы круг. Так что сформули­
ровано верно: никогда не бывшим, никогда не существовавшим де­
лает прошлое сам акт придания ему статуса происходящего.

Что же получается: происходящее не происходит? А как же на­
стоящее, его тоже нет? Нет. Нет происходящего настоящего, нет 
настоящего, которое происходит, реализуется, потому что сам акт 
квалификации происходящего как происходящего делает его не 
происходящим, как об этом и говорит буддийская традиция. 
Вспомним у Судзуки: «Когда вы осознаете, что нечто происходит, 
этого больше не происходит». Звучит странно, но это так и есть. 
Потому что для констатации того, что нечто происходит, нужна 
позиция наблюдателя по отношению к  происходящему. А как толь­
ко человек занимает позицию наблюдателя по отношению к про­
исходящему, он уже выпал из происходящего, отделил себя от не­
го. И для него оно уже имеет иной статус, тот, о котором мы и гово­
рили: означенного, интерпретированного. Иными словами, того, 
которого до акта интерпретации, а на самом деле до занимания че­
ловеком по отношению к происходящему позиции наблюдателя, во­
обще не было.

Итак, как абсолютно правильно указывается в духовных тра­
дициях, именно позиция наблюдателя делает происходящее не 
происходящим, именно вынесение себя за скобки, за рамки пото­
ка полностью изменяет статус реализующегося.

Есть и еще одна тонкость. Когда я отмечаю, что зафиксиро­
ванное в памяти имеет статус «никогда не происходившего», «не 
бывшего», я не имею в виду, что эти содержания — обман, ложь, 
как будто кто-то специально исказил картину мира. Я хочу только 
обратить внимание на то, что в строгом смысле мы не можем ут­
верждать, что хранящееся в памяти истинно, даже если в регист­
рацию происходившего не было привнесено никаких преднамеренно 
искажающих изменений, поскольку сам акт приписывания происхо­
дящему статуса происходящего полностью меняет параметры по­
тока, природу происходящего, реально совершающегося.



414 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

Наше представление о происходящем может поверхностно 
верно передавать видимую, чисто внешнюю сторону событий, и 
мы по формальным основаниям склонны будем признать его ис­
тинным. Однако сам акт выделения происходящего в модусе 
«происходящего» делает его не-происходящим, и поэтому итого­
вое заключение об истинности нашего представления об имевшем 
место (даже если на поверхностном уровне оно похоже на истину) 
будет не истинным. Вот почему на практике оказываются возмож­
ными все те коллизии истинности, которые передаются привыч­
ными выражениями: «у каждого своя правда», «истина может быть 
частичной, неполной, истинностью в определенном смысле или в 
определенном отношении».

Надо отчетливо осознать: все перечисленное — эпистемологи­
ческие реалии нашей повседневности, с которыми человек вынуж­
ден считаться, соприкасаясь с различными «ликами», разными 
проявлениями истинности. Но сама возможность столкнуться с 
ними обусловлена глубинной, коренящейся в эпистемологиче­
ском феномене истины проблемой: оценка на истинность привно­
сит в происходящее акт означивания, т.е. вынесения себя за рамки 
происходящего, занимания позиции наблюдателя по отношению 
к нему. А это, как мы видели, делает происходящее не происходя­
щим. И значит, когда мы оцениваем нечто как истинное или лож­
ное, эпистемологические реалии механизма означивания таковы, 
что мы уже сделали оцениваемое никогда не бывшим, никогда не 
существовавшим. И вот про такое изначально, по самой логике ве­
щей не бывшее, никогда не существовавшее мы говорим: «да, оно 
истинно» (т.е. «оно действительно имело место, и именно в том 
виде, как мы это зафиксировали»), или «нет, оно ложно» (т.е. «в 
действительности все происходило иначе, чем утверждается»).

Если мы оценим на истинность уже сами эти суждения, то уви­
дим, что одно из них1, если подходить к вопросу строго, с необходи­
мостью (т.е. даже если не касаться реального содержания утверж­
даемого, просто по логике предлагаемого подхода) всегда ложно, а 
другое2 истинно. Вот, в частности, почему верно то, что в буддий­
ской и дзэнской традиции говорится о неадекватности вербаль­
ных характеристик сферы подлинной реальности: а именно, что

1 Говорящее об истинности утверждаемого.
2 Констатирующее ложность утверждаемого.



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 4 1 5

для этих целей могут использоваться только отрицательные суж­
дения, квалифицирующие невозможность, нереальность, невер­
ность утверждаемого.

Иначе говоря, в условиях, когда в основе акта означивания 
(чем и является оценка на истинность) лежат все те моменты, о ко­
торых говорилось выше, в результате чего изначально, до всех во­
просов, связанных с определением правильности, правомерности 
данного конкретного утверждаемого, происходящее оказывается 
не происходящим (так как в самом основании процедуры оценки 
на истинность заложено то, что в качестве происходящего фикси­
руется никогда не бывшее), единственно адекватными реальности 
суждениями могут быть лишь отрицательные суждения, фикси­
рующие не наличие, а отсутствие оговариваемых в предикате 
свойств, качеств, характеристик. Остальные варианты обязательно 
будут нести в себе скрытое противоречие, ловушку, которая — при 
достаточно упорном ее разворачивании -  приведет к парадоксу. 
И базовым основанием для такого положения вещей оказывается 
то, что сам эпистемологический акт фиксирования происходяще­
го в качестве происходящего делает его не происходящим. А зна­
чит, когда мы в дальнейшем его характеризуем, оцениваем, гово­
рим о нем как об истинном, мы обязательно столкнемся с проти­
воречием, которое, впрочем, может быть глубоко скрыто.

Данный вывод, конечно же, не означает моего стремления 
обесценить все истинностные суждения, используемые челове­
ком в повседневной действительности. Речь идет о методологыче- 
скихаспектах рассмотрения проблемы истинности, становящихся 
значимыми тогда, когда мы подходим к границам человеческих 
познавательных потенций. Такими границами, на мой взгляд, яв­
ляются вопросы, связанные с природой подлинной (альтернатив­
ной, конечной) реальности, с предельными возможностями чело­
веческой психики, с границами познаваемого мира. То есть во 
всех случаях, когда огрубления, допускаемые в тонких эпистемо­
логических процедурах, лежащих в основе означивания, оказыва­
ются принципиальными и ими становится невозможно прене­
бречь без ущерба для адекватности создаваемого массива знания. 
Если же мы игнорируем заложенную в самую основу процедуры 
оценки двусмысленность, скрытое в простых случаях (там, где де­
ло касается человеческой повседневности, рутины, мира средних



416 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

размерностей) выходит на передний план, превращаясь в угро­
жающую непротиворечивости научного здания проблему.

Объективная реальность для всех одна? Еще один очень важный 
момент, связанный с пониманием природы истинности, это во­
прос о том, что мы принимаем за мерило истинности утверждае­
мого. В соответствии с одним из самых распространенных под­
ходов истина — это то, что соответствует действительному по­
ложению вещей. Иными словами, истинность или ложность 
устанавливается сопоставлением утверждаемого с тем, что имеет 
место в реальности. Но что такое реальность, с положением вещей 
в которой мы привыкли сравнивать оцениваемое? Если реаль­
ность — одна, общая на всех, то понятно, что установленное в ре­
зультате сопоставления с положением дел в ней действительно 
имеет характер всеобщего. Однако верно ли само это неявно под­
разумеваемое убеждение, что объективная реальность (именно 
объективная, а не субъективная) одна и та же, общая для всех?

Любая система восприятия и переработки информации кодиру­
ет своими средствами лишь то, что соответствует ее собственной 
природе. И если в психике человека есть осознаваемое и неосо­
знаваемое, значит, имели место воздействия, лежавшие в основе та­
ким образом телесно и когнитивно представленного опыта, причем 
их диапазон включает как те, которые доступны осознанию челове­
ка, так и те, которые находятся за пределами таких возможностей.

Например, человек, отдыхающий тихим летним вечером в 
месте, где обитаютлетучие мыши, в какой-то момент может испы­
тать странное чувство напряжения и тревоги, хотя если он этих су­
ществ непосредственно не видит, то не будет даже иметь представ­
ления о том, почему оно возникло. Тем не менее чувство напря­
женности может быть настолько отчетливым, что он начнет 
оглядываться в поисках источника неприятных ощущений непо­
нятной этиологии. Это значит, что на уровне сознания соответст­
вующее воздействие не представлено (считается, что сигналы в 
ультразвуковом диапазоне человек не распознает), тем не менее 
бессознательно зафиксированы некие компоненты причиняюще­
го дискомфорт воздействия.

Или же классический эксперимент с засветкой ладони1. Про­
водились исследования, в которых испытуемым предлагалась си­

1 Гиппенрейтер Ю.Б. Введение в общую психологию. М., 1997. С. 173.



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 417

туация, где на их ладонь сначала воздействовали обычным светом 
(при этом сами они не видели этого), а затем следовал не слишком 
сильный, но достаточно ощутимый удар током. Испытуемые мог­
ли его избежать, если им удавалось зафиксировать момент засвет­
ки ладони. Так вот, оказалось, что если их предупреждали, что 
существует некий предварительный сигнал о приближающемся 
неприятном воздействии, они научались распознавать момент за­
светки. Иначе говоря, под угрозой удара током и при условии ин­
формированности о том, что его можно избежать, если проявить 
достаточное внимание, самые обычные люди оказались в состоянии 
ладонью воспринимать свет. На уровне сознания такое воздейст­
вие не было представлено (испытуемые, даже научившись избе­
гать удара, не могли определить ни свои ощущения, ни свои мыс­
ли по поводу этих ощущений: они «просто» убирали ладонь после 
ее засветки и перед ударом током). На бессознательном же уровне 
эти люди оказались способны зафиксировать данное воздействие.

Таким образом, среди в принципе доступных восприятию чело­
века воздействий окружающей среды есть такие, которые он спо­
собен на сознательном уровне отследить и зафиксировать, и та­
кие, которые он не способен осознавать в обычных условиях. Тем 
не менее на бессознательном уровне многие из них распознаются 
и фиксируются, влияя и на поведение человека, и на его настрое­
ние, и на принимаемые им решения, и на общие оценки происхо­
дящего. Так вот, по моему убеждению, в основе общепринятого 
представления о наличии единой для всех объективной реально­
сти лежит именно спектр воздействий, которые человек не просто 
воспринимает, но способен осознать, что они имеют место. Я же 
предлагаю расширить репертуар методологических средств ана­
лиза, которые окажутся действенными и для исследования упо­
минавшихся выше особых сфер человеческого опыта, за счет вве­
дения понятия «индивидуальной объективной реальности».

Кажется, что уже в своем названии оно несет противоречие: 
объективность реальности — это то, что «действительно имеет 
место», а значит, одинаково для всех; индивидуальность — это то, 
что обусловлено параметрами телесности, сознания, жизненного 
опыта отдельного существа и потому задает факторы отличия, а не 
сходства. Далее я постараюсь обосновать логику введения такого 
понятия. Но сначала несколько слов о том, что понимать под ин­
дивидуальной объективной реальностью.



418 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

В это понятие имеет смысл включить такие аспекты среды 
(внутренней и внешней), которые вообще воспринимаются чело­
веком, включая и те, взаимодействие с которыми хотя и имеет ме­
сто, но в обычных условиях недоступно осознаванию. Тогда полу­
чается, что индивидуальные объективные реальности всех людей 
различны и существуют наряду с неким усредненным представле­
нием о единой для всех, общей объективной реальности.

Почему же люди убеждены, что объективная реальность для 
всех одна и та же?

Параметры сознания у современных, в данный момент, в дан­
ной культуре живущих людей в значительной степени совпадают, 
поэтому осознаваемая составляющая индивидуальной объектив­
ной реальности каждого конкретного члена сообщества будет 
практически идентичной (или, по крайней мере, весьма сходной). 
Так рождается стихийная убежденность в том, что объективная 
реальность на всех одна. На самом же деле это не так. Объективная 
реальность (причем именно объективная, а не субъективная, что и 
так понятно) для каждого своя, просто осознаваемая ее составляю­
щая — да еще в той своей части, относительно которой человек мо­
жет сформулировать свои впечатления, — практически одинакова 
для людей, принадлежащих к одной культуре. В том числе и пото­
му, что язык, задающий и категориальные возможности выраже­
ния впечатлений, и сами границы осознавания таких впечатле­
ний, является для них общим.

Поэтому можно сказать, что индивидуальная объективная ре­
альность для каждого своя, но совершенно оправданно (с доста­
точным на то основанием) она воспринимается членами сооб­
щества как одна и та же, общая для всех (и именно на этот аспект 
переносится стихийное убеждение в ее «объективности»). Проис­
ходить это будет потому, что из объективно данного субъекту в соб­
ственных непосредственных ощущениях отдавать себе отчет от­
носительно наличия соответствующего опыта он будет лишь в той 
его части, которая преодолела барьер сознания. Иначе говоря, сам 
он будет иметь представление только об осознаваемых компонен­
тах собственного опыта и, следовательно, только о тех аспектах 
реальности, которые и обусловили формирование таких компонен­
тов. Те же составляющие собственных восприятий, впечатлений, 
состояний, которые остаются за порогом его сознания (хотя их ис­
точником послужили не менее объективные аспекты реальности,



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 4 1 9

чем те, что лежали в основе осознаваемых впечатлений), хотя и не 
войдут в осознаваемую им самим картину мира, тем не менее на 
подсознательном и бессознательном уровне будут зафиксированы 
его репрезентативными системами. А это значит, что компоненты 
окружающего, лежавшие в основе соответствующих впечатлений, 
хотя и не будут субъектом отслеживаться как реально существую­
щие и воздействующие на него, тем не менее составят важную 
часть его индивидуальной объективной реальности. По объему на­
верняка даже ббльшую, чем те, в собственном взаимодействии с 
которыми он отдает себе отчет. Выражена же для передачи другим 
(допустим, чтобы сопоставить свои впечатления с опытом других 
людей и убедиться, что они одни и те же, или же, напротив, разли­
чаются) может быть еще меньшая часть действительно восприня­
того человеком. Потому что язык, как мы знаем, отстроен в соот­
ветствии с параметрами восприятия, общими для всех членов дан­
ной культуры, являющихся носителями сходного генетического 
материала.

Таким образом, нет оснований для того, чтобы говорить, что 
объективная реальность для всех одна и та же, не только потому, 
что мы не знаем, какова она для других, но и прежде всего потому, 
что мы на уровне сознания не знаем, какова она для нас самих. Мы 
знаем ее только в той части, восприятие аспектов которой зафик­
сировано нашим сознанием, но мы не знаем, какова она в той час­
ти, которая остается вне этого поля. (И уж тем более относительно 
этой ее части не можем сообщить другим о том, что реальность, по 
нашему внутреннему ощущению, такова.)

Итак, индивидуальная объективная реальность — это действи­
тельно объективная реальность, которая существует вне и незави­
симо от нас и дана нам в непосредственных ощущениях. Но она 
индивидуальна, так как ее параметры обусловлены параметрами 
восприятия данного конкретного индивида. В том числе генети­
ческими, культурными, языковыми аспектами, а также всеми те­
ми, которые задаются личностной историей его формирования и 
развития, и прежде всего телесностью. Потому что именно телес­
ность самым существенным образом обусловливает параметры 
восприятия. По большому счету телесность живого существа и 
есть тот инструмент, за счет и посредством которого внешний мир 
обретает представленность во внутреннем, становится явленным. 
Реальность пчелы, реальность летучей мыши и реальность челове­



4 2 0 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

ка различаются, потому что различные инструменты восприятия 
и репрезентации (в форме различной телесности) обращены к 
ней. Как справедливо отмечает Тинберген, все животные — от 
низших на эволюционной лестнице до высших — хотя и живут в 
одном мире, но «можно сказать, что они живут в разных мирах, так 
как каждое животное лучше воспринимает ту часть окружения, 
которая помогает ему процветать... Мир выглядит для нас таким, 
каким позволяют увидеть его наши органы чувств»1. Так, летучая 
мышь в отличие от человека способна воспринимать в ультразву­
ковом диапазоне, а пчела видит в ультрафиолетовом спектре. Ре­
альности пчелы, человека и летучей мыши будут различаться.

Итак, характеристики каждой отдельно взятой индивидуаль­
ной объективной реальности будут задаваться следующими па­
раметрами: 1) тем, что доступно восприятию человека как вида; 
2) тем, что доступно восприятию конкретного индивида; 3) и теми 
индивидуальными особенностями, которые определяют, что имен­
но из объективно воздействовавшего может быть данным субъек­
том осознано как воздействовавшее на него. Иными словами, теми 
индивидуальными особенностями функционирования его когни­
тивной системы и его телесности, которые определяют, какого ро­
да воздействия из реально имевших место будут им распознаны 
(преодолеют барьер сознания), а какие так и останутся в сфере 
бессознательного, и он будет убежден, что никаких воздействий в 
этом диапазоне не совершалось. (Вернее, даже так: у него и мысли 
не возникнет о том, что он пережил какие-то воздействия того или 
иного рода, — в лучшем случае некие неясные впечатления-ощу­
щения, ни природы которых он не понимает, ни источника их 
возникновения.)

Таким образом, среди специфических параметров индивиду­
альной объективной реальности конкретного человека будут со­
ставляющие, которые а) в принципе открыты к взаимодействию с 
ним: телесность живого существа данного вида, специфика орга­
низации и функционирования его органов восприятия допускают 
получение им впечатлений от взаимодействия с этими пластами 
реальности2; б) те, получение впечатлений от взаимодействия с

1 Тинберген Н. Поведение животных. М., 1985. С. 40.
2 Хотя обстоятельство воздействия этих компонентов реальности на его орга­

ны чувств и на него самого может им и не осознаваться, и тогда он ничего не будет 
знать об этом, не сможет отдать себе отчет ни в наличии подобного воздействия,



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 421

которыми может быть осознано им. Совершенно очевидно, что 
массивы а) и б) не совпадают. Относительно компонента, условно 
говоря, <а) минус б)>, человек не будет иметь осознаваемого им са­
мим впечатления. Тем не менее такая составляющая в его внутрен­
ней картине мира представлена, и объективно она будет использо­
ваться в процессе принятия решений, осуществления выводов, 
навешивания оценок (в том числе касающихся истинности или 
ложности утверждаемого).

Иными словами, наше ощущение, даже внутреннее интуитив­
ное убеждение, что дело обстоит так-то и так-то, не доказывает и 
не может доказывать, что именно так оно и обстоит. Потому что 
по самой логике процесса, наше заблуждение относительно под­
линной природы процесса включено в сам механизм формирова­
ния представления о природе процесса, что обусловлено наличи­
ем осознаваемой и неосознаваемой составляющей в восприятии и 
мышлении человека.

Итак, из имеющего свою логику, хотя и неверного, представ­
ления о наличии единой, обшей для всех, объективной реально­
сти, в которой все мы живем и действуем, будет вытекать убежде­
ние, что истинное для одного (действительно имеющее место в его 
мире), должно быть истинным и для другого. Новая же постановка 
проблемы такова: если есть такая вещь, как индивидуальная объ­
ективная реальность, то истинное для одного (действительно 
имеющее место в мире данного конкретного субъекта) может быть 
не истинным для другого (действительно не иметь места в инди­
видуальной объективной реальности другого). И при этом без то­
го, чтобы один из них был прав, а другой не прав (и тогда можно 
просто выяснить, кто прав, а другого переубедить или принудить 
изменить позицию).

Если мы допускаем существование индивидуальных объек­
тивных реальностей, в определенных ситуациях правы могут быть 
оба, хотя их утверждения могут не просто не совпадать, но проти­
воречить друг другу. Это связано с тем, что совершенно справед­
ливо и оправданно утверждаемое одним как истинное (вследствие 
очевидной для него представленности такого положения вещей в 
его мире), может быть ложным для другого (вследствие того, что

ни в самом факте существования аспектов реальности, обусловивших данное взаи­
модействие.



422 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

соответствующее положение вещей действительно не представле­
но или противоположным образом представлено в его реально­
сти). И тогда получается, что в подобной ситуации нет однознач­
ного решения: «просто проверить», как на самом деле обстоит де­
ло. Потому что никакого «на самом деле» (которым мы привыкли 
оперировать в мире повседневного) применительно к тонким мо­
ментам проблемы истины вообще не существует. Характеристика 
«на самом деле» означает неявное постулирование реальности об­
щей на всех, одинаковой для каждого излюдей, и потому могущей 
служить универсальным мерилом истинности утверждаемого. Од­
нако, как я пыталась показать, существование такого универсаль­
ного мерила вызывает большие сомнения — и особенно там, где 
речь идет о логико-методологическом исследовании, связанном с 
прощупыванием границ феноменов.

Попробую проиллюстрировать этот вывод парой примеров. 
Однако, чтобы не отвлекаться по ходу изложения, введу прямо 
сейчас понятие «коллективной индивидуальной реальности», под 
которой буду понимать те составляющие множества индивиду­
альных объективных реальностей, которые оказываются общими 
для целого ряда людей. Часто это бывают приверженцы единой 
школы (мы думаем, что у них общие взгляды, потому что они при­
надлежат к одной школе, а на самом деле они принадлежат к од­
ной школе, потому что в некоторых значимых своих аспектах их 
индивидуальные объективные реальности оказываются весьма 
близкими или совпадают, что обусловливает спонтанное наличие 
весьма близких или одинаковых воззрений по тем или иным во­
просам), представители одной культурной традиции, члены одно­
го сообщества.

Итак, примеры.

В дзэнской и буддийской традициях считается, что несовершенст­
во — это просто проявление качеств подлинной, глубинной реально­
сти на уровне физического мира, обусловленное его сущностными 
параметрами. Иными словами, и наш мир, и любая вещь в нем — это 
объект уровня изначальной реальности, просто в том воплощении, 
которое предзадано, допускается характеристиками, свойственны­
ми нашему миру. Поэтому по природе своей любой объект нашего 
мира имеет природу будды, совершенен. И в то же время, опять же 
по природе своей, — как тот уровень воплощения, который задается 
параметрами нашего мира, -  он несовершенен. Поэтому разные



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 423

школы и трактуют этот вопрос по-разному. Например, в тибетской 
традиции представители школ Вайбхашика и Сватантрика утверж­
дали, что внешние объекты имеют истинное существование. Читта- 
матрины же не признавали истинного существования внешних объ­
ектов1. Длившиеся много лет диспуты представителей этих направ­
лений так и не выявили победителя. Иными словами, ни один из 
сторонников другой школы, т.е. человек, придерживающийся иных 
базовых установок, не смог убедить своих оппонентов в собственной 
правоте.
Если мы будем исходить из предположения о том, что все они были 
людьми нормальными, это наводит на размышления. Ведь нормаль­
ный человек склонен признать свою неправоту, если получает убеди­
тельное доказательство позиции, противоположной его представле­
ниям. Значит, природа приводившихся доказательств была такова, 
что она представлялась бесспорной лишь для приверженцев собст­
венной традиции, но не для оппонентов. Но это (в условиях допуще­
ния, что оппоненты -  вменяемые, здравомыслящие люди) означает, 
что каждая из сторон говорила о каких-то таких вещах, которые в рам­
ках их коллективной индивидуальной реальности имели статус бес­
спорных, но в рамках коллективной индивидуальной реальности оп­
понентов таковыми не являлись. Иными словами, ситуация затянув­
шегося диспута свидетельствует о том, что обсуждаемые положения, 
которые выдвигаются и отстаиваются противоборствующими сторо­
нами, тесно связаны с параметрами индивидуальных реальностей 
спорящих, причем затрагивают базовые параметры этих реальностей, 
поскольку для тех, чью реальность они отображают, данные положе­
ния выступают как очевидные, наглядные, чуть не в непосредствен­
ном опыте данные, для оппонентов же (точнее, людей, индивидуаль­
ная реальность которых отличается по некоторым фундаментальным 
параметрам) они оказываются не просто неубедительными, но невер­
ными, не соответствующими параметрам ^реальностей.
В точности та же самая парадоксальная ситуация существует в во­
просе о том, нуждаются ли следующие по Пути в том, чтобы совер­
шенствовать свои возможности и свое понимание, или, изначально 
обладая совершенной природой будды, они должны всего лишь не 
замутнять ее. В китайской традиции велись нешуточные споры по 
этому вопросу, более того, можно упомянуть наиболее ярких пред­
ставителей противоборствующих традиций, осыпавших друг друга 
упреками. Так, наставник Банкэй, идеолог пути «молчаливого оза­
рения», считал, что человек изначально совершенен и ему нет нуж­
ды прилагать какие-то усилия для того, чтобы реализовалась его 
подлинная природа. Все, что требуется для достижения состояния

1 Тай Ситупа. Относительный мир, абсолютный ум. М., 1997. С. 167.



424 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

буддовости, просто ничего не предпринимать, поскольку по своей 
изначальной природе все мы уже будды (это действительно одно из 
основных положений вероучения, которое противниками не оспа­
ривается). Поэтому если ее не замутнять последующими наслоения­
ми, то она и проявится во всей своей чистоте и первозданности. 
И его приверженцы действительно не прилагали никаких усилий, а 
просто сидели и медитировали с утра до вечера.

Противоположного воззрения придерживались многие учите­
ля, но наиболее рельефно соответствующая позиция представле­
на в духовной автобиографии дзэнского наставника Хакуина, ко­
торого возмущал призыв к бездействию и пассивности. Он полу­
чил широкую известность как непримиримый борец с таким 
пониманием дзэн.

Приведу выдержки из его полемики с приверженцами пути 
«молчаливого озарения».

О монахи! О наставники! Не можете же вы все, все до единого стать 
ворами! «Ворами», т.е. теми последователями дзэн «молчаливого 
озарения», воровством которых ныне наводнена вся страна... Такие 
наставники приносят миру огромное количество зла, чернота кото­
рого превосходит тьму пяти великих прегрешений1.

В последние сто лет, после того как ушел наставник страны Гудо, в 
школах Риндзай, Сото и Обаку появилось множество защитников 
слепого, сухого пути дзэн «молчаливого озарения». По всей стране 
они собираются в толпы, презрительно щелкают пальцами и бормо­
чут: «Большие сатори восемнадцать раз! Малые сатори без числа! 
Смешно! Если ты просветлен, так ты просветлен, а если нет, так 
нет!.. Как вообще можно сосчитать моменты просветленного сча­
стья, ведь это же вам не понос!..2 Нужно попросту быть Буддой, как 
это делаем мы, как «закрытые деревянные чаши, простые, не покры­
тые лаком»... Эти люди говорят правду: они действительно ничего не 
делают. Они не утруждают себя дзэнскими упражнениями, им не 
присуща даже малая частица мудрости. Подобные медлительным

1 Дикий плющ. Духовная биография дзэнского наставника Хакуина. СПб., 
2001. С. 81-83.

2 Данная филиппика, так сказать, прямой камень «в огород» наставника Хаку­
ина, личностный опыт которого как раз и включал 18 больших сатори и малые са­
тори без числа. Большими он считал те, которые приводили к радикальной 
трансформации его миропонимания и даже внешне проявлялись в неких крайних 
формах безрассудного поведения, которое, по его собственным словам, со сторо­
ны могло выглядеть как поведение умалишенного.



И. А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 425

барсукам, они проводят жизнь в ленивой дремоте. Их жизнь совер­
шенно бесполезна, о них забывают сразу после их смерти... Пусть 
начнется потоп или разверзнется ад, они все равно будут повторять: 
«Какие мы есть, все мы будды, подобные пустым нелакированным 
чашам» и поглощать свою тарелку с кашей изо дня в день. Так они 
избавляют себя от пота и тягот, известных даже лошадям. Подушки с 
мусором! Вот все их заслуги1.
И я отвечаю им: «Вы должны знать, что существуют пятьдесят две 
ступени, которые проходит каждый бодхисаттва, прежде чем стано­
вится Буддой. Первая из них — это зарождение сознания и веры, а 
последняя — достижение высочайшего просветления. Одни достига­
ют просветления постепенно, к другим оно приходит внезапно. Не­
которые достигают полного просветления, а некоторые лишь час­
тичного. Если вы не заблуждаетесь в том, что ваша таковость “про­
стых чаш” может “быть как она есть”, тогда ошибочными были все 
эти древние рассуждения о ступенях бодхисаттвы. Если же знание о 
ступенях, пришедшее нам из прошлого, истинно, тогда вы, которые 
остаетесь такими, какие есть, подобно “простым чашам”, совер­
шенно заблуждаетесь»2.

Как видим, наставник Хакуин в обоснование своей позиции 
кроме ссылок на личностный опыт просветления приводит даже 
чисто логические аргументы. Все это, казалось бы, должно убе­
дить оппонентов в его правоте, однако не убеждает. В той же мере 
не удается преуспеть в диспуте и сторонникам дзэн «молчаливого 
озарения».

Таким образом, ни одна из сторон, несмотря на уверенность в 
своей правоте, базирующуюся на самоочевидности собственного 
внутреннего опыта, не может убедить другую. Обращает на себя 
внимание также и то обстоятельство, что лидеры обоих направле­
ний обрели просветление (т.е. их понимание Пути было адекват 
ным), а исходные-то позиции взаимоисключающи.

В чисто логическом плане ситуация абсолютно идентична рас­
смотренной выше: имеются два противоположных взгляда ш 
один и тот же предмет. Относительно него приверженцы этих воз­
зрений на протяжении многих лет ведут ожесточенные споры, но 
никто никого не может ни в чем убедить. При этом спорящие -

1 Дикий плющ. С. 169—171.
2 Там же. С. 171-172.



426 Ч асть III. Эволюционно-эпистемологические подходы

люди нормальные, более того, некоторые из них достигли про­
светления, тогда как придерживались противоположных воззре­
ний на основной вопрос. О чем свидетельствует такая ситуация?

На мой взгляд, о том, что правы и те, и другие. Иными слова­
ми, о том, что реальность и такова, какой она видится представи­
телям одной школы, и такова, какой она видится представителям 
другой. Просто индивидуальные объективные реальности при­
верженцев одного направления (и, как следствие, их коллективная 
объективная реальность) по определенным базовым параметрам 
кардинально отличаются от индивидуальных объективных реаль­
ностей приверженцев другого направления (и, как следствие, их 
коллективной объективной реальности), вследствие чего непо­
средственный личностный опыт этих людей принципиально раз­
личается. И тогда действительно самоочевидное, буквально дан­
ное в собственном непосредственном переживании («на кончиках 
пальцев») и в силу того бесспорно истинное как для тебя, так и для 
того, чья индивидуальная объективная реальность поданным па­
раметрам сходна с твоей, будет неубедительным и ложным для то­
го, параметры индивидуальной объективной реальности которого 
в этих моментах принципиально иные.

Хочу еще раз оговориться: я не пытаюсь релятивизировать всю 
систему знания обесцениванием практики установления истин­
ности утверждаемого путем его сопоставления с действительным 
положением вещей. Ведь если мы вообще отбросим этот механизм 
как средство выявления истинности, то окажемся в сложной, даже 
безвыходной ситуации: что же считать истинным, если оказывает­
ся, что истина у каждого своя? Я просто обращаю внимание на то, 
что к аргументу «так обстоит дело в действительности и потому ут­
верждаемое истинно» надо подходить без фанатизма. В некоторых 
случаях он работает, если имеющееся положение вещей, с кото­
рым соотносится оцениваемое на истинность, принадлежит к 
сфере общечеловеческого в той индивидуальной объективной ре­
альности, которая у каждого своя. Но в некоторых случаях это мо­
жет быть и не так, если в основе аргумента «то, что я говорю, ис­
тинно, потому что таково положение дел в действительности» 
оказываются те сферы индивидуальной реальности, которые в 
большей мере характеризуют уникальное в человеке и обусловле­
ны индивидуальным в нем.



И.А. Бескова. Феномен истинности: подводные камни методологии 427

Проведенным анализом я хотела показать, что в проблеме ис­
тинности помимо вопросов, связанных с прояснением механиз­
мов сопоставления утверждаемого с имеющимся, или с выявлени­
ем согласованности разных вариантов утверждаемого, есть вопро­
сы, относящиеся к реконструкции и прояснению базовых неявных 
установок, лежащих в самой основе процедур восприятия и репрезен­
тации человеком мира. Они обычно не только в явной форме не 
формулируются и не обсуждаются, но даже и не осознаются людь­
ми. Тем не менее их можно назвать системообразующими. И в тех 
случаях, когда объектом рассмотрения становятся не какие-то 
практические вопросы из мира средних размерностей и привыч­
ных, рутинных процедур, эти неявно лежащие в основе форми­
руемой картины мира установки могут оказаться чрезвычайно 
значимыми. Также их значение невозможно переоценить там, где 
речь заходит о логико-методологических или эпистемологиче­
ских аспектах, связанных с прояснением границ, предельных воз­
можностей исследования феноменов.

* * *

Подведем некоторые итоги. Оценка утверждаемого на истин­
ность -  одна из фундаментальных составляющих когнитивных 
стратегий человека в освоении им реальности — и внутренней, и 
внешней. Она лежит в основании любой эпистемологической 
процедуры, направленной на формирование массива знания: это 
касается и выведения следствий из уже имеющегося, и проверки 
на значимость допускаемого, и согласования между собой различ­
ных вариантов описаний одного и того же феномена. И в том слу­
чае, если степень точности, адекватности, осознанной продуман­
ности наших средств, которая выступает как достаточная для по­
знавательных процедур в рамках мезокосмической реальности 
(в широком смысле -  реальности средних размерностей и средних 
возможностей), остается неизменной и тогда, когда речь заходит о 
более тонких вещах, — в этом случае познавательная ситуация ока­
зывается потенциально парадоксальной. В данной статье были 
рассмотрены всего два вопроса, имеющих непосредственное от­
ношение к проблеме истины и в случае неаккуратного, непроду­
манного обращения с ними чреватых парадоксами. Это вопросы о 
том, насколько оправданна наша привычка воспринимать свиде­



428 Ч асть  III. Эволюционно-эпистемологические подходы

тельства о прошлых событиях как безусловное и безоговорочное 
мерило истинности соответствующего класса утверждений (со­
держащих операторы прошлого времени) и насколько оправданна 
наша привычка в качестве аргумента, обосновывающего истин­
ность утверждаемого, ссылаться на то обстоятельство, что «так об­
стоит дело в действительности».

Обращение к этим вопросам было вызвано тем, что люди при­
вычно и не задумываясь ссылаются на то, что некоторое утвержде­
ние истинно потому, что «так обстоит дело в реальности» или же 
«именно так обстояло дело в прошлом». Я попыталась показать, 
что эпистемологические процедуры и когнитивные механизмы, 
лежащие в основе подобных выводов, таят в себе скрытые пробле­
мы, которые я назвала подводными рифами: рифами из-за их 
опасности, подводными из-за их неочевидности, скрытости от 
поверхностного взгляда.

Своим анализом я не стремилась доказать, что все привычные 
эпистемологические процедуры означивания полностью нена­
дежны. Там, где речь идет о повседневном мире, практике рутин­
ных процедур, сфере средних размерностей, все эти вещи привыч­
но продолжают работать и приносить пользу человеку. Я хочу ска­
зать, что когда речь заходит о тонких моментах, связанных с 
процедурами означивания, лежащими в основе оценки утвержде­
ний на истинность, мы открываем ворота неоднозначному и не­
очевидному в том, что на первый взгляд кажется само собой разу­
меющимся и до примитивности простым. И очень важно при этом 
хотя бы осознавать характер возникающих затруднений, чтобы в 
том случае, если в массиве знания вдруг обнаружатся противоре­
чия, не впадая в панику и не опуская рук, спокойно отыскать их 
корни и продуманным изменением оснований гносеологических 
процедур внести четкость в наши построения.



Ч а с ть  IV

Историко-философское
исследования





А.А. Ивин

Понятие истины в научном познании

1. Три концепции истины

Хорошо известны три традиционные концепции, раскрываю­
щие природу истины: истина как соответствие (корреспонденция), 
истина как согласованность (когеренция) и истина как полезность. 
У каждой из этих концепций есть разнообразные модификации1.

Истина как соответствие. Согласно теории корреспонденции, вы­
сказывание является истинным, если оно соответствует описы­
ваемой ситуации, т.е. представляет ее такой, какой она является 
на самом деле. Например, высказывание «Металлы электропро­
водны» истинно, поскольку металлы на самом деле проводят 
электрический ток; высказывание же «Металлы не пластичны» 
ложно, так как в действительности металлы пластичны.

Истолкование истинности как соответствия мысли действи­
тельности восходит еще к античности и обычно называется клас­
сической концепцией истины. Все иные понимания истины име­
нуются неклассическими.

Тот, кто говорит о вещах в соответствии с тем, каковы они 
есть, писал Платон, говорит истину, тот же, кто говорит о них ина­
че, -  лжет. Так же истолковывал истину Аристотель: «Истину го­
ворит тот, кто считает разъединенное разъединенным, а связан­
ное — связанным, а ложное — тот, кто думает обратно тому, как 
дело обстоит с вещами»2. Иногда классическое определение исти­
ны называется «аристотелевским», что не вполне точно. Истина 
как корреспонденция объективна и существует независимо от че­
ловека и его намерений, оттого, признается она в определенный 
период времени или нет.

1 О возможных истолкованиях истины см.: ИвинА.А. Три концепции истины / /  
Многомерность истины. М., 2008.

2 Аристотель. Метафизи ка. 1051 в 10.
©ИвинА.А., 2010



С классическим определением истины связаны две сложные 
проблемы.

Прежде всего, оборот «соответствие мысли действительности» 
является очевидной метафорой. Мысль ничем не напоминает то 
реальное положение вещей, которого она касается. Это два совер­
шенно разных вида бытия. О каком сходстве между смыслом вы­
сказывания «Вода кипит» и кипящей водой может идти речь? Ско­
рее всего, здесь можно усматривать только некоторое структурное 
сходство. Б. Рассел полагал, в частности, что согласие мысли и 
действительности заключается в соответствии тех элементов, из 
которых состоит высказывание, тем элементам, которые образу­
ют факт. '

Далее, на смену одним представлениям о мире приходят новые 
представления, в свете которых старые оказываются ложными. 
Теория Дарвина показала, что более ранние теории эволюции 
Э. Кювье и Ж. Б. Ламарка ошибочны; общая теория относительно­
сти Эйнштейна опровергла представления Ньютона о природе 
пространства и времени; современная экономическая наука вы­
явила ограниченность и в конечном счете ошибочность рецептов 
Д.М. Кейнса по предотвращению экономических кризисов. 
В свете современных концепций старые идеи оказываются 
сплошной цепью заблуждений. Как на смену алхимии, относя­
щейся к псевдонаукам, могла прийти несовместимая с нею хи­
мия? Каким образом ошибочная геоцентрическая астрономия 
Птолемея могла дать начало гелиоцентрической астрономии Ко­
перника? Ответы на подобного рода вопросы требуют конкрети­
зации классического определения истины.

Один из возможных путей такой конкретизации был намечен 
в Средние века. Суть его — в проведении различия между абсолют­
ной истиной и относительной истиной. Абсолютная истина — это 
истина в уме всезнающего и всемогущего бога. Она является веч­
ной и неизменной. Относительная истина — это истина в уме че­
ловека, обладающего ограниченными возможностями, но пытаю­
щегося уловить божественную истину, отобразить ее хотя бы в не­
полной и несовершенной форме. Человек никогда не обретет 
абсолютно истинного знания, но он будет постепенно, хотя и не­
ограниченно долго («до конца веков», т.е. до прекращения хода 
времени) приближаться к такому знанию.

432 Часть IV. Историко-философские исследования



А.А. Шин. Понятие истины в научном познании 433

Если истина, доступная человеку, относительна, то относи­
тельной является и ее противоположность — заблуждение. Оно 
почти всегда содержит в себе зерно истины. Однако человек спо­
собен отделить верное от неверного только в процессе дальнейше­
го познания. И даже расставаясь со старыми, ошибочными пред­
ставлениями, он приходит не к абсолютной, а только к новой от­
носительной истине, отягощенной собственным ошибочным 
содержанием.

Различение абсолютной и относительной истины позволило 
отказаться от представления процесса познания как серии неожи­
данных и необъяснимых переходов от заблуждения к истине. По­
знание мира является цепью последовательных переходов от од­
них относительных, или частичных, истин к другим относитель­
ным истинам. Последние стоят все ближе и ближе к абсолютной 
истине, но никогда не смогут совпасть с нею.

Принято считать, что все описания (в отличие от оценок) име­
ют одно и то же основание. В этом суть требования интерсубъек­
тивности — независимости употребления и понимания описа­
тельных высказываний от лиц и обстоятельств. Реально, однако, 
основания, опираясь на которые, даюто писания различных си­
туаций, могутбыть разными. Переход от одной относительной ис­
тины к другой может истолковываться как смена точки зрения, 
использованной для описания. Новая теория — это в первую оче­
редь новый ракурс видения реальности, смена оснований тех опи­
саний, которые давались старой теорией.

Истина как согласованность. Согласно концепции когеренции, ис­
тина представляет собой систематическое согласие выдвинутого 
положения с уже принятыми утверждениями. Такое согласие 
сильнее логической непротиворечивости: не всякое высказыва­
ние, не противоречащее ранее принятым высказываниям, может 
быть отнесено к истинным. Истинно только положение, являю­
щееся необходимым элементом систематической, целостной кон­
цепции. «Целостность» обычно понимается так, что из нее нельзя 
удалить ни одного элемента без ее разрушения.

Истолкование истины как когеренции развивалось П. Дю- 
эмом, У.В.О. Куайном, Т. Куном, Л. Лауданом и др. Строго гово­
ря, при таком истолковании истины, если оно проводится после­
довательно, истина прежде всего оказывается характеристикой



434 Часть IV. Историко-философские исследования

самой «целостности», а не ее отдельных элементов. «Целостность» 
приобретает при этом абсолютный характер: она не оценивается с 
точки зрения соответствия ее чему-то иному, например внешней 
реальности, но придает входящим в систему высказываниям ту 
или иную степень истинности. При этом степень истинности вы­
сказывания зависит только от его вклада в систематическую со­
гласованность элементов «целостности».

Теория когеренции отправляется от важной черты всякого 
знания, и в первую очередь научного — его системности. В науке 
систематизированное знание приобретает форму научной теории. 
Допустимо предположить, что новое положение, позволяющее 
придать теории большее внутреннее единство и обеспечить более 
ясные и многообразные ее связи с другими, заслуживающими до­
верия теориями, может оказаться истинным также в классиче­
ском смысле.

Истина как полезность. Согласно прагматической концепции, 
высказывание истинно, если оно работает, является полезным, 
приносит успех. Это понимание истины, предложенное Ч. Пир­
сом в конце XIX в., позднее разрабатывалось У. Джемсом, 
Дж. Дьюи и др. «Работоспособность идеи», или ее полезность, ис­
толковывалась по-разному.

Выражение «истина как полезность» огрубляет истолкование 
истины Пирсом. Можно, однако, отметить, что Дьюи, развивав­
ший идеи Пирса, прямо заявлял: «...истина определяется как по­
лезность...»1

Прагматическое определение истины обычно подвергается 
критике на том основании, что человеческая практика непрерыв­
но меняется, и то, что было несомненно полезным в один ее пери­
од, нередко оказывается бесполезным или даже вредным в более 
позднее время.

Традиционный пример с религиозными верованиями являет­
ся хорошей иллюстрацией этой мысли. Начиная с истоков челове­
ческой истории религия являлась одним из наиболее эффектив­
ных средств социализации индивида. Религия предлагает реше­
ния таких сложных проблем человеческого существования, как 
смысл человеческой жизни, предназначение страданий, смерти, 
любви и т.д. Особая сила религии как средства социализации была

1 Dewey J. Reconstruction in Philosophy. Boston, 1957. P. 157.



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 435

связана с тем, что боги (или бог в монотеистических религиях) по­
стоянно держат человека в своем поле зрения. Даже оставаясь 
один, он помнит, что есть инстанция, способная оценить его по­
ведение и наказать, если он отступает от системы норм и правил, 
поддерживаемой религией. Не только любые поступки, но даже 
все мысли и намерения человека, скрытые от окружающих его лю ­
дей, не являются тайной для божества.

Однако в индустриальном обществе значение религии как од­
ного из важных механизмов социализации стало заметно падать. 
Капитализм является светским обществом, придерживающимся 
принципа свободы совести. Две крайние формы социализма -  
коммунизм и национал-социализм — атеистичны по своей сути, 
причем воинственно атеистичны. Сами они являются, можно ска­
зать, постиндустриальными аналогами религии, и поэтому не мо­
гут допустить, чтобы религия конкурировала с ними в сфере ми­
ровоззрения, идеологии, характерных форм групповой деятель­
ности, в эмоциональной сфере индивидов и т.д. «Гипотеза о боге 
истинна, — говорит Джемс, — если она служит удовлетворитель­
но»1. Тысячелетия эта гипотеза действительно была полезна. Но в 
постиндустриальном обществе в ней нет особой необходимости. 
Означает ли это, что являвшаяся ранее истинной система религи­
озных верований в настоящее время утратила свою истинность? 
Нужно к тому же учитывать, что современный мир является очень 
пестрым и постиндустриальными является только небольшое 
число стран. Подавляющее большинство людей религиозно, при­
чем верят они в самых разных богов. Следует ли из этого заклю­
чить, что для некоторых обществ религия остается истинной, в то 
время как для других она уже утратила свою истинность?

Такого рода вопросы ставят под сомнение объективность ис­
тины.

2. Истина в естественных, социально-гуманитарных
и формальных науках
Научные истины, как и все иные, носят относительный харак­

тер. Они справедливы только для своего времени и для того круга 
эмпирических данных, на основе которого они установлены.

1 Джемс У. Прагматизм. СПб., 1910. С. 182.



436 Часть IV. Историко-философские исследования

В процессе углубления знаний об изучаемых объектах одни из 
этих истин уточняются, другие превращаются в аналитические 
истины и теряют способность сопоставления с опытом, третьи 
оказываются ложными утверждениями. В науке нет никаких аб­
солютных, не подвергаемых со временем пересмотру истин.

Понятие истины в естественных науках. В естественно-научных 
теориях, непосредственно связанных с эмпирическими данными, 
истина почти всегда понимается как соответствие опыту. Это 
относится и к тем теориям, в которых широко используется мате­
матический аппарат. Они ценны лишь постольку, поскольку со­
гласуются с наблюдаемыми фактами. Единственным источником 
истины в естественных науках является опыт. Внутренняя согла­
сованность высказываний естественно-научных теорий оказыва­
ется только вспомогательным средством. Его эффективность во 
многом зависит от степени абстрактности как самой теории, так и 
новых, вводимых в нее положений.

В противопоставлении внутренней согласованности (коге- 
ренции) и соответствия опыту (корреспонденции) можно под­
черкнуть слова «в конечном счете». Опыт действительно является 
источником научного знания. Но далеко не всегда новую, и тем 
более абстрактную, естественно-научную гипотезу удается непо­
средственно сопоставить с эмпирическими данными. В случае ее 
согласия с другими утверждениями теории, в рамках которой она 
выдвинута, значение гипотезы в систематизации и прояснении 
связей этой теории с другими, хорошо обоснованными теориями 
вполне может играть роль вспомогательного определения истины.

Понятие истины в социальных и гуманитарных науках. Истолкова­
ние истины как полезности, несмотря на его уязвимость для кри­
тики, достаточно широко используется в науке. Оно замещает 
классическое понимание истины в тех случаях, когда сопоставле­
ние новых идей с действительностью оказывается затруднитель­
ным, а то и просто невозможным. Такие ситуации обычны в соци­
альных и гуманитарных науках, имеющих дело с неустойчивыми, 
«текучими» фактами и постоянно меняющейся реальностью.

Хорошо известны, например, социальные концепции либе­
рализма, консерватизма и социализма. Во многих аспектах они 
несовместимы друг с другом. Можно ли, отвлекаясь от понятий 
полезности и успеха в практической деятельности, говорить об



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 437

истинности одной из этих концепций и ложности двух других? 
Вряд ли.

Это тем более маловероятно, что социальные концепции фор­
мулируют определенные оценки, не являющиеся истинными или 
ложными: «Индивидуальная свобода предпочтительнее надежной 
социальной защищенности», «Коллективные ценности, связан­
ные с органическими социальными целостностями, подобными 
морали и государству, стоят выше индивидуальных ценностей», 
«Реализация глобальной социальной цели построения совершен­
ного общества требует ограничения потребностей человека мини­
мальными, естественными потребностями» и т.п.

Истина в формальных науках. В формальных науках, математике 
и логике, не имеющих непосредственной связи с опытом, истина 
как согласование нового положения с уже принятыми утвержде­
ниями оказывается важным рабочим инструментом. Большинст­
во «логических» и «математических» истин никогда не выходит за 
пределы согласования их с уже принятыми логическими и мате­
матическими теориями и теми критериями, по которым оценива­
ются последние. Определение истины как полезности и того, что 
приводит к успеху, используется не только в науках о культуре, но 
нередко и в формальных науках.

Истина как когеренция — наиболее частое, а иногда и единст­
венно возможное понимание истины в математике и в абстракт­
ных, далеких от опыта областях естественных наук. Согласие 
вновь вводимого положения с системой утверждений, принятых в 
конкретной области естественно-научного знания, обычно опре­
деляется степенью полезности этого положения для данной об­
ласти и смежных с нею отраслей знания. Согласованность и по­
лезность оказываются, таким образом, тесно связанными друг с 
другом.

Соответствие опыту некоторой математической теории не ус­
танавливается непосредственно. Оно может быть лишь результа­
том сопоставления с эмпирическими данными тех содержатель­
ных научных концепций, в структуре которых используется эта 
теория («ослабленный критерий истинности Куайна»). Именно 
поэтому в математике, не связанной непосредственно с опытом, 
истина понимается чаще всего не как соответствие реальности, а 
как согласованность математических идей между собой. Боль­



438 Часть IV. Историко-философские исследования

шинство «математических истин» никогда не выходит за пределы 
их согласования с уже принятыми математическими теориями и 
теми критериями, по которым оцениваются последние.

Особенно наглядно сложность проблемы математической ис­
тины проявляется в случае математических идей, относительно 
которых вообще сложно представить способы их сопоставления с 
реальностью даже в рамках содержательных научных теорий. 
В качестве характерного примера можно сослаться на две аксио­
мы теории множеств: аксиому выбора (1904) и аксиому детерми­
нированности (1964).

Аксиома выбора и аксиома детерминированности чересчур 
абстрактны, чтобы сопоставить их с эмпирическими данными. 
Данные аксиомы не входят в состав более частных математиче­
ских теорий, которые могли бы быть использованы в конкретных 
научных теориях, допускающих сопоставление с опытом. Это за­
ставляет предположить, что понятие истины как соответствия 
не применимо к этим аксиомам.

Вместе с тем два других истолкования истины — истины как 
согласованности и истины как полезности — могут использовать­
ся для оценки рассматриваемых аксиом. При этом согласован­
ность и полезность являются взаимно поддерживающими друг 
друга свойствами рассматриваемых математических утвержде­
ний.

Обоснованный выбор между аксиомой выбора и аксиомой де­
терминированности возможен, вероятно, только путем сравнения 
красоты и богатства математических теорий, построенных с ис­
пользованием данных аксиом, а также путем сравнения согласо­
ванности следствий аксиомы выбора и аксиомы детерминирован­
ности с математической интуицией и практикой приложения ма­
тематики. В частности, решающим аргументом в пользу аксиомы 
детерминированности может оказаться построение топологиче­
ской теории, сравнимой по красоте и богатству следствий с соз­
данной к настоящему времени топологией на основе аксиомы вы­
бора.

Таким образом, в формальных науках истина понимается 
прежде всего как когеренция. В тех разделах наук, которые близки 
формальным наукам, истина как корреспонденция тоже зачастую 
уходит на второй план, уступая место истине как когеренции.



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 439

Между формальными науками и науками, не относящимися к 
формальным, нет четкой границы. Не случайно «чистую матема­
тику» обычно противопоставляют «прикладной математике». 
В логике ситуация еще сложнее, поскольку даже «чистая логика» 
слагается из множества конкурирующих между собой концепций.

3. Иерархизация истолкований истины
Подводя итог обсуждению наиболее известных пониманий 

истины, следует прежде всего отметить, что они не противоречат 
друг другу. Вряд ли оправданно ставить вопрос так, что из трех 
рассмотренных концепций истины следует выбрать одну, а две 
другие отбросить как заведомо ошибочные. В реальной практике 
науки используется и определение истины как соответствия, и оп­
ределение ее как согласия, или согласованности, и определение ее 
как средства, ведущего к успеху. Три наиболее известных истолко­
вания истины являются не только логически совместимыми, но и 
в известном смысле дополняют друг друга1.

Согласованность некоторого нового утверждения с принятой 
системой утверждений (истина как когеренция) косвенно говорит 
о том, что это утверждение истинно и в классическом смысле ис­
тины, поскольку оно без проблем вписывается в обширный кон­
текст тех положений, достоверность которых подтверждается их 
сопоставлением с реальностью. Не случайно в математике и в ло­
гике истинным считается не утверждение, уже показавшее свое 
соответствие действительному состоянию дел, а утверждение, хо­
рошо согласующееся с ранее принятыми математическими исти­
нами. В теории аргументации одним из основных способов теоре­
тического обоснования новых утверждений считается их включе­
ние в систему уже принятых положений. В то же время включение 
в некоторую систему идей нового, согласующегося с нею положе­
ния означает расширение этой системы идей и косвенно говорит 
об истинности данной системы в смысле корреспонденции. В тео­
рии аргументации распространение какой-то концепции на но­
вые области реальности оценивается как несомненный теорети­
ческий аргумент в поддержку истинности данной теории в клас­
сическом смысле.

См.: Ивин А.А. Современная логика. М ., 2009. Гл. 13.i



440 Часть IV. Историко-философские исследования

Что касается истины как полезности, то здесь ситуация проще. 
Положение, приносящее успех, с ббльшим правом может рассчи­
тывать на свое соответствие реальности, чем положение, ведущее 
к провалу в практической деятельности. В то же время практиче­
ская полезность в определенном смысле является одним из пока­
зателей истины, причем истины как корреспонденции.

Необходима, однако, определенная иерархизация трех рас­
смотренных истолкований истины. Она должна позволить отде­
лить основное содержание истины от ее многообразных вспомога­
тельных истолкований, т.е. тех истолкований, которые в конкрет­
ной области знания замещают главное истолкование на какой-то, 
возможно, весьма продолжительный промежуток времени.

С этой точки зрения несомненным преимуществом обладает 
классическое определение истины. Соответствие выдвигаемых 
идей и теорий изучаемой реальности является тем идеалом, к ко­
торому стремится каждая научная дисциплина. Далеко не всегда 
этот идеал достижим, особенно в науках о культуре и в формаль­
ных науках. В таких ситуациях целесообразно использовать не­
классические истолкования истины, отдавая, однако, отчет в том, 
что в конкретных обстоятельствах они являются неизбежными 
паллиативами.

Что касается понимания истины как согласия и как успеха, 
выбор более предпочтительного из них вряд ли возможен. Истина 
как согласие успешно функционирует в формальных науках, но 
опасна для применения в науках о культуре. В последних истина 
чаще истолковывается как средство, способное вести к успеху в 
социальной деятельности.

4. Истина и развитие науки
В последние десятилетия нередко высказывается мнение, что 

описание научных теорий и их развития вполне может обойтись — 
а может быть, даже должно обходиться — без понятия истины в 
классическом ее смысле. Истина в таком понимании несет в себе 
некоторое абсолютное содержание: истинное однажды остается 
истинным во все времена. Но наука дает только проблематичное 
знание, которое со временем с неизбежностью будет пересмотре­
но, изменено и уточнено. Как можно в таком случае использовать 
понятие истины?



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 441

Замена одних научных теорий другими, более совершенными 
теориями, все возрастающая детализация и углубляющееся пони­
мание мира иногда истолковываются как процесс постепенного, 
но никогда не завершающегося (как иногда выражаются, асимп­
тотического) приближения к истине. Но подобное понимание де­
лает процесс развития науки направленным к некоторой цели и 
придает эволюции науки неприемлемый телеологический харак­
тер.

«Действительно ли мы должны считать, — задается вопросом 
Т. Кун, — что существует некоторое полное, объективное, истин­
ное представление о природе и что надлежащей мерой научного 
достижения является степень, с какой оно приближает нас к этой 
конечной цели? Если мы научимся замещать “эволюцию к тому, 
что мы надеемся узнать”, “эволюцией оттого, что мы знаем”, то­
гда множество раздражающих нас проблем могут исчезнуть»1. Га­
рантию того, что список проблем, решаемых наукой, и точность 
решений отдельных проблем будет все более возрастать, Кун ищет 
не в стремлении науки к истине, а в особенностях сообщества уче­
ных, занимающихся научными исследованиями вданной области 
знания. Наука не нуждается в прогрессе иного рода.

Л. Лаудан одной из главных характеристик науки считает не­
прерывный рост знания. Прогресс науки предполагает постанов­
ку и решение проблем. Определяя науку как деятельность по ре­
шению проблем, Лаудан интерпретирует ее развитие как возрас­
тание способности исследовательских программ к решению 
эмпирических и теоретических проблем2. Если научное исследо­
вание описывается в терминах решения проблем, в использова­
нии понятия истины нет необходимости. Лаудан не отрицает су­
ществования истины, но, подобно Куну, полагает, что введение 
этого понятия порождает целый ряд запутанных вопросов.

Идея, что развитие науки допускает описание, не использую­
щее понятия истины, является, таким образом, достаточно рас­
пространенной. В связи с тем что с введением истины как цели на­
учного познания в науку вводится чуждый для нее момент телео­
логии, можно предположить, что прогресс науки вообще следует 
описывать без ссылки на истину как цель научного познания.

1 Кун Т. Структура научных революций. М., 1975. С. 215.
2 См.: Laudan L  Progress and its Problems. Berkeley, 1977. P. 16, 25.



442 Часть IV. Историко-философские исследования

И тем не менее понятие истины постоянно используется как в 
самой науке, так и в философии науки. Это показывает, что роль 
данного понятия в научном познании остается пока не особенно 
ясной. Если наука рассматривается в статике, как нечто уже сло­
жившееся и подлежащее оценке, то ни в какой концепции истины, 
кроме классического понимания истины как соответствия утверж­
дений описываемым ими фактам, нет необходимости. Но когда на­
учное познание берется в динамике и учитывается то обстоятельст­
во, что это познание по самой своей сути является бесконечным 
предприятием, могут использоваться различные вспомогательные 
истолкования истины. Неизбежность использования последних 
диктуется и тем, что не только научные теории различаются сте­
пенью своей абстрактности, отдаленности от эмпирической реаль­
ности, но и в рамках конкретных научных теорий имеются утверж­
дения, вообще не допускающие сопоставления с опытом и оцени­
ваемые только косвенно, на основе их вклада в «целостность» 
теории, их полезности в рамках теории, их способности прояснять 
связи данной теории с другими принятыми теориями и т.д.

Невозможность описания развития науки без понятия истины. Возвра­
щаясь к вопросу о том, можно ли описать развитие научных теорий 
без использования понятия истины, нужно заметить следующее.

Характерная особенность человека в том, что он ставит перед 
собой определенные цели и пытается найти рациональные спосо­
бы их достижения. Если истина понимается как глобальная цель 
науки, научному познанию придается телеологический характер, 
оно оказывается отправляющимся не столько от уже достигнуто­
го, сколько движущимся к в принципе недостижимому. Такое 
описание развития науки можно назвать, воспользовавшись тер­
минологий М. Вебера, материальной рациональностью.

Наука направляется, однако, не столько абстрактной целью, 
лежащей в будущем, сколько тем, что уже достигнуто в прошлом: 
имеющимся уровнем знания, существующими аномалиями, ко­
торые еще предстоит объяснить в рамках принятой концепции, 
сложившимися научными коллективами, решающими стоящие 
перед ними проблемы, принятыми методами исследования, усво­
енной манерой критики выдвигаемых концепций и т.д. Такого ро­
да «формальная рациональность» не требует каких-либо глобаль­
ных целей вроде «постижения истины».



А. А. Ивин. Понятие истины в научном познании 443

И материальная, и формальная рациональность при описании 
развития научных теорий являются крайностями, между которыми 
необходимо найти золотую середину. Материальная рациональ­
ность, обычно прибегающая к понятию истины как цели науки, де­
лает это развитие реализующим некое предназначение и потому 
имеющим телеологический характер. Формальная рациональность 
представляет эволюцию науки как сплетение исторических слу­
чайностей и лишает исследовательскую деятельность сколько-ни­
будь ясного общего направления.

Те описания развития науки, которые дают Кун и Лаудан, яв­
ляются формально рациональными. Эти описания обходятся без 
понятия истины, но они являются явно неполными. В частности, 
описание развития научнойтеории втерминаходноголиш ьреш е- 
ния научных проблем не позволяет ответить на простой, казалось 
бы, вопрос о селекции научных проблем. Не всякие проблемы 
рассматриваются наукой. Ученые не изучают, почему лебеди зеле­
ные, почему свободно движущееся тело при отсутствии силы не 
ускоряется, и т.п. Истина играет регулятивную роль в науке, и ес­
ли отказаться от истины, исчезает запрет на произвольную форму­
лировку проблем.

В описании развития науки, не использующем понятие исти­
ны, учитывается воздействие прошлого на настоящее, но упуска­
ется не менее важное с точки зрения характера человеческой дея­
тельности воздействие будущего на настоящее. О влиянии буду­
щего на настоящее говорит категория историзма, необходимая в 
социальных и гуманитарных науках. Прямое или косвенное ис­
пользование понятия истины в описании эволюции научных тео­
рий как раз и относится к неизбежному влиянию будущего науки 
на ее настоящее.

Истина как идеал научного познания. Истина как идеал научного 
познания представляет собой идею регулятивного порядка. Она 
указывает скорее направление на цель, чем создает образ самой 
цели, и руководит исследователем как чувство верного направле­
ния, а не как ясный образ результата1.

Элемент телеологии всегда будет, как кажется, присутствовать 
в описании развития науки по той простой причине, что познание 
мира является разновидностью человеческой деятельности, и как

1 См.: ИвинА.А. Аксиология. М ., 2006. С. 180.



444 Часть IV. Историко-философские исследования

всякая деятельность оно руководствуется и направляется смете- 
мой определенных ценностей. Последние можно разделить на на­
учные идеалы и нормы науки.

Недостаток рассуждений Куна и Лаудана о роли истины в нау­
ке связан в первую очередь с тем, что они не проводят различия 
между идеалами науки и ее нормами. Истина — в любом из трех 
описанных ее пониманий — представляет собой не норму науки, 
как полагают они, а один из основных ее идеалов1.

Отличие идеалов от норм является достаточно очевидным. 
Идеалы располагаются в будущем, они притягивают к себе, но не 
всегда оказываются достижимы. Нормы располагаются в про­
шлом, они не влекут к себе из будущего, а толкают в него из про­
шлого. Если идеалы остаются нереализованными, об этом можно 
сожалеть. Нормы же всегда предполагают угрозу наказания, в силу 
чего они непременно должны быть выполнены. И, наконец, идеа­
лы, как правило, более расплывчаты, чем нормы. Идеалы — по 
преимуществу пожелания, в то время как нормы являются дирек­
тивными распоряжениями.

Идеал — это прежде всего ценностное представление, так как 
им утверждается определенное, положительное содержание науч­
ной деятельности; норма является императивным, повелеваю­
щим представлением.

Идеал — это высшая цель стремлений, деятельности. К такой 
цели можно бесконечно приближаться и, однако, никогда не до­
стигать ее. Именно это имеется в виду, когда говорится о посте­
пенном постижении истины, или, как иногда выражают эту мысль, 
об «асимптотическом приближении к истине». Если бы истина 
являлась нормой познания, ни о каком последовательном при­
ближении к ней нельзя было бы говорить: норма или выполняет­
ся, или не выполняется, и третьего здесь не дано. 5

5. Попытки сведения объективности и обоснованности
к истине
Под объективностью обычно понимается независимость суж­

дений, мнений, представлений и т.п. от познающего субъекта, его 
взглядов, интересов, вкусов, предпочтений и т.д. Противополож-

1 См.: ИвинА.А. Современная философия науки. М ., 2005. С. 144-149.



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 4 4 5

ностью объективности является субъективность. Абсолютная 
объективность недостижима ни в одной области, включая науч­
ное познание. Тем не менее идеал объективного знания — одна из 
наиболее фундаментальных ценностей науки. Объективность ис­
торична: мнения, представлявшиеся объективными в одно время, 
могут оказаться субъективными в другое.

В случае описательных утверждений предполагается, что ос­
нования всех таких утверждений тождественны: если оцениваться 
объекты могут с разных позиций, то описываются они всегда с од­
ной и той же точки зрения. Предполагается также, что какому бы 
субъекту ни принадлежало описание, оно остается одним и тем 
же. Отождествление оснований и субъектов описаний составляет 
основное содержание идеи интерсубъективности знания.

Оценки могут принадлежать разным субъектам, один из кото­
рых может оценивать какую-то ситуацию как хорошую, а другой — 
как безразличную или плохую. Оценки «Хорошо, что А» и «Плохо, 
что А», принадлежащие двум разным субъектам, не противоречат 
друг другу. Описания же «Истинно, что А» и «Ложно, что Л» проти­
воречат друг другу, даже если они принадлежат разным субъектам.

Далее, оценки одного и того же предмета, даваемые одним и 
тем же субъектом, могут иметь разные основания. Выражения 
«Хорошо, что Л, сточки зрения С» и «Плохо, что А, сточки зрения 
В» не противоречат друг другу, даже если они принадлежат одному 
и тому же субъекту. Субъекты и основания разных оценок не могут 
быть отождествлены. Это означает, что оценки являются интер­
субъективными только в ином, более слабом смысле, чем описа­
ния. Именно это имеет в виду М. Хайдеггер, когда говорит в 
«Письме о гуманизме», что «оценка всегда субъективирует».

В зависимости от того, какое из употреблений языка имеется в 
виду, можно говорить об объективности описаний, объективно­
сти оценок и объективности художественных образов (в послед­
них ярко выражаются экспрессивная и оректическая функции 
языка). Объективность описаний можно охарактеризовать как 
степень приближения их к истине. Объективность оценок связана 
с их эффективностью, являющейся аналогом истинности описа­
тельных утверждений и указывающей, в какой мере оценка спо­
собствует успеху предполагаемой деятельности. Эффективность 
устанавливается в ходе обоснования оценок и прежде всего — их



446 Часть IV. Историко-философские исследования

целевого обоснования. Объективность оценок иногда, хотя и со­
вершенно неправомерно, отождествляется с их истинностью.

В эпистемологии Нового времени господствовало убеждение, 
что объективность, обоснованность и тем самым научность необ­
ходимо предполагают истинность, а утверждения, не допускаю­
щие квалификации в терминах истины и лжи, не могут быть ни 
объективными, ни обоснованными, ни научными. Данное убеж­
дение было связано в первую очередь с тем, что под наукой подра­
зумевались только естественные науки. Социальные и гуманитар­
ные науки считались всего лишь «преднауками», существенно от­
ставшими в своем развитии от наук о природе.

Сведение объективности и обоснованности к истине опира­
лось на убеждение, что только истина, зависящая от устройства 
мира и потому не имеющая градаций и степеней, являющаяся веч­
ной и неизменной, может быть надежным основанием для знания 
и действия. Там, где нет истины, нет и объективности, и все явля­
ется субъективным, неустойчивым и ненадежным. Все формы от­
ражения действительности характеризовались в терминах исти­
ны: речь шла не только об «истинах науки», но и об «истинах мора­
ли» и даже об «истинах поэзии». Добро и красота оказывались в 
итоге частными случаями истины, ее «практическими» разновид­
ностями. 6

6. Утопичность требования исключения оценок
из научного знания
В конце XIX в. позитивисты объединили разнообразные неопи­

сательные утверждения под общим именем «оценок» и потребова­
ли решительного исключения всякого рода «оценок» из языка нау­
ки. Одновременно представители философии жизни, стоявшей в 
оппозиции позитивизму, подчеркнули важность «оценок» для про­
цесса человеческой жизнедеятельности и неустранимость их из 
языка социальной философии и всех социальных наук.

Этот спор об «оценках» продолжается по инерции и сейчас. 
Однако очевидно, что если социальные и гуманитарные науки не 
будут содержать никаких рекомендаций, касающихся человече­
ской деятельности, целесообразность существования таких наук 
станет сомнительной. Экономическая наука, социология, поли­
тология, лингвистика, психология и т.п., перестроенные по образ-



цу физики, в которой нет субъективных и потому ненадежных 
«оценок», практически бесполезны.

Не только описания, но и оценки, нормы и т.п. могут быть 
обоснованными или необоснованными. Действительная пробле­
ма, касающаяся социальных и гуманитарных наук, всегда содер­
жащих явные или неявные оценочные утверждения (в частности, 
двойственные, описательно-оценочные высказывания), состоит 
в том, чтобы разработать надежные критерии обоснованности и, 
значит, объективности такого рода утверждений и изучить воз­
можности исключения необоснованных оценок.

Оценивание всегда субъективирует, в силу чего науки о куль­
туре отстоят дальше от идеала объективности, чем науки о приро­
де. Вместе с тем без такого рода субъектавации и тем самым отхода 
от объективности невозможна деятельность человека по преобра­
зованию мира.

В естественных науках также имеются разные типы объектив­
ности. В частности, физическая объективность, исключающая те­
леологические (целевые) объяснения, явным образом отличается 
от биологической объективности, обычно совместимой с такими 
объяснениями. Объективность космологии, предполагающей 
«настоящее» и «стрелу времени», отлична от объективности тех 
естественных наук, законы которых не различают прошлого, на­
стоящего и будущего.

Идеалом науки, представляющейся сферой наиболее эффек­
тивного преодоления субъективности, является окончательное 
освобождение от «точки зрения», с которой осуществляет рас­
смотрение некоторый «наблюдатель», описание мира не с пози­
ции того или другого индивида, а «с ничьей точки зрения» (Э. Кас­
сирер). Этот идеал никогда не может быть достигнут, но наука по­
стоянно стремится к нему, и это стремление движет ее вперед. Как 
раз этот идеал фиксируется понятием истины.

Имеется существенное различие между субъективностью опи­
саний и субъективностью оценок: первым удается, как правило, 
придать большую объективность, чем вторым. Это связано преж­
де всего с тем, что в случае описаний всегда предполагается, что их 
субъекты совпадают, так же как и их основания; оценки же могут 
не только принадлежать разным субъектам, но и иметь разные ос­
нования в случае одного и того же субъекта. В этом смысле оценки 
всегда субъективны.

А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 447



448 Часть IV. Историко-философские исследования

Субъективность оценивания нередко истолковывается одно­
сторонне, вплоть до требования исключать любые оценки из гу­
манитарных и социальных наук (наук о культуре). Как требование 
освобождения наук о культуре от оценок, так и пожелание отде­
ления в этих науках оценок от описаний утопичны. Речь может 
идти только о необходимости тщательного обоснования оценок, 
уменьшения их субъективности в той мере, в какой это возможно, 
и исключении необоснованных, заведомо субъективных оценок.

«Всякое оценивание, — пишет М. Хайдеггер, — даже когда 
оценка позитивна, есть субъективация. Оно предоставляет суще­
му не быть, а, на правах объекта оценивания, всего лишь считать­
ся. Когда бога в конце концов объявляют “высшей ценностью”, то 
это — принижение божественного существа. Мышление в ценно­
стях здесь и во всем остальном — высшее святотатство, какое толь­
ко возможно по отношению к бытию»1. Хайдеггер призывает 
«мыслить против ценностей» с тем, чтобы, сопротивляясь субъек- 
тивации сущего до простого объекта, открыть для мысли просвет 
бытийной истины: «Из-за оценки чего-либо как ценности оцени­
ваемое начинает существовать просто как предмет человеческой 
оценки. Но то, чем нечто является в своем бытии, не исчерпывает­
ся предметностью, тем более тогда, когда предметность имеет ха­
рактер ценности»2.

Пожелание Хайдеггера не претендовать на установление уни­
версальной, охватывающей все стороны человеческого существо­
вания иерархии ценностей и даже избегать по мере возможности 
оценок того, что лежит в самой основе социальной жизни, являет­
ся в известной мере оправданным. Глубинные основы социально­
го существования в каждый конкретный период истории воспри­
нимаются и переживаются человеком, живущим в это время, как 
непосредственная данность, т.е. как нечто объективное. Попытка 
вторгнуться в эти основы с рефлексией и оценкой лишает их непо­
средственности и субъективирует их, поскольку всякая оценка 
субъективна.

Но есть, однако, и другая сторона дела. Социальная жизнь, как 
и жизнь отдельного человека, представляет собой процесс непре­

1 Хайдеггер М. Письмо о гуманизме / /  Человек и его ценности. Ч. I. М., 1988. 
С. 47.

2 Там же.



А.А. Ивин. Понятие истины в научном познании 449

рывных перемен, причем перемен, являющихся во многом ре- 
зультатом самой человеческой деятельности. Никакая деятель­
ность не является возможной без оценок. И потому она невозмож­
на без связанной с оценками субъективации мира и превращения 
сущего в тот «простой объект», который может быть преобразован 
человеком.

Человек не должен субъективировать все подряд, иначе «исти­
на бытия» перестанет ощущаться им и он окажется в зыбком мире 
собственной рефлексии и фантазии. Вместе с тем человек не мо­
жет не действовать и, значит, не может не оценивать и не разру­
шать объективное. Мысли, ищущей истины, он постоянно проти­
вопоставляет мышление в ценностях.

Проблема не в исключении одного из этих противоположно 
направленных движений мысли, а в их уравновешивании, втаком 
сочетании объективации и субъективации мира, которое требует­
ся в исторически конкретных условиях человеческого существо­
вания.

* * *

Из сказанного можно сделать некоторые общие выводы: 
в науке используется не одно, а несколько разных истолкова­

ний истины, взаимно дополняющих друг друга;
три наиболее часто употребляемые понятия истины — это ис­

тина как соответствие, истина как согласованность и истина как 
средство, ведущее к успеху;

первое истолкование истины чаще всего используется в есте­
ственных науках, второе — в формальных науках (логика и мате­
матика) и третье -  в социальных и гуманитарных науках;

несомненным преимуществом обладает классическое опреде­
ление истины как соответствия выдвигаемых положений реаль­
ному положению дел;

к этому идеалу стремится в конечном счете каждая наука, хотя 
и не всегда достигает его; неклассические определения истины 
оказываются в случае неуспеха только неизбежными паллиати­
вами;

понимание истины как согласованности успешно функцио­
нирует в формальных науках, но оно опасно для применения в со­
циальных и гуманитарных науках; в последних истина чаще ис­



толковывается как средство, способное вести к успеху в социаль­
ной деятельности;

в языке науки используются не только истинные и ложные ут­
верждения, но и утверждения, лишенные истинностного знания 
(«оценки» в широком смысле слова); попытка полностью исклю­
чить «оценки» из языка науки не реальна;

научные объективность и субъективность не сводимы к ис­
тине; понятие истины не является, таким образом, универсаль­
ным при описании развития науки.

450 Часть IV. Историко-философские исследования



А. А. Горелов

Проблема целостной истины

1. Значение истины
Начиная любое исследование, мы имеем целью достижение 

результата, который можно назвать истинным. Скептики отказы­
ваются от такой претензии, но и они, по-видимому, верят в истин­
ность своего отрицания, из-за чего их точка зрения представляет­
ся противоречивой. Чтобы убедиться в том, насколько необходи­
ма человеку истина, достаточно вспомнить о мучениях, которые 
претерпевали люди в ее поисках, отстаивании и утверждении. Са­
мо слово «истина» способно производить на человека облагора­
живающее духовное и даже физиологическое воздействие. «Если 
дух и душа человека еще здоровы, то у него при звуках этого слова 
должна выше вздыматься грудь»1.

Если наша цель -  истина, то позволительно прежде всего за­
дать пилатовский вопрос: что есть истина? Вслед за первым неиз­
бежно встают другие вопросы: возможно ли достичь истину? Су­
ществует ли истина предвечно или становится во времени? Пред­
ставляет ли она собой самое действительность или отражение ее в 
ощущениях или суждениях людей? Одна ли она для всех людей 
или у каждого должна быть своя индивидуальная истина? Это 
лишь немногое, что следует выяснить в связи с поисками ответа на 
наш главный вопрос.

2. Соотношение истин факта, разума и веры

Г.В. Лейбниц разделил истины факта и истины разума. Позже 
И. Кант обосновал положение, что любое утверждение истинно­
сти по отношению к вещам в себе включает компонент веры. Кан­
ту мы обязаны также представлением о неразрывной слитности в 
научной истине истин опыта и истин мышления. Проблематич­

1 Гегель Г. Энциклопедия философских наук. Т. I. М., 1975. С. 108.
© Горелов А.А., 2010



452 Часть IV. Историко-философские исследования

ность истин мышления самих по себе Кант показал на одинаковой 
обоснованности противоречащих друг другу доказательств, не 
опирающихся на показания органов чувств. С агностицизмом 
можно бороться лишь путем принятия гипотезы тождества бытия 
и мышления. Только тогда можно говорить о познании абсолют­
ной истины. Пока же не уверуешь в справедливость данного прин­
ципа, будет точить червь сомнения в истинности познания.

После охлаждения интереса к гегелевской философии, в кото­
рую компонент веры входил в неявной форме принятия гипотезы 
тождества бытия и мышления, участились попытки решить про­
блему истины на основе явного использования понятия веры. 
В данном направлении, в частности, развивалась русская фило­
софская мысль конца XIX — начала XX в., а именно то ее течение, 
которое основывалось на христианских идеалах (в религиозной 
философии и богословии аспект веры всегда имел первостепен­
ное значение), так что можно говорить отдельно о теологической 
концепции истины как веры.

Русский философ В.С. Соловьев продолжал развивать гегелев­
скую концепцию тотальности и становления истины. Истина — 
«то, что есть (сущее). Но есть все. Итак, истина есть все. Но если 
истина есть все, тогда то, что не есть все, т.е. каждый частный 
предмет, каждое частное существо и явление в своей оторванно­
сти от всего, — не есть истина, потому что оно и не есть в своей ото­
рванности от всего: оно есть со всем. Итак, все есть истина в своем 
единстве, или как единое... полное определение истины выража­
ется в трех предметах: сущее, единое, все»1. Представление об ис­
тине как всеединстве можно назвать целостной концепцией исти­
ны. Все существующее, отдельные части которого связаны друг с 
другом, и получило название всеединства.

«Мы познаем истину не умом только, но и сердцем», -  писал 
Б. Паскаль. Истины факта познаются чувствами, истины разума -  
умом, истины веры — сердцем. Хотя истины веры открываются че­
ловеку изнутри в его внутреннем опыте, тем не менее они все же 
более проблематичны, чем истины факта и разума, что объясняет­
ся отсутствием их общезначимой удостоверяемости. Истины фак­
та представляют собой общие для всех и для большинства людей 
показания органов чувств. Они общечеловечны, поскольку воз­

Соловьев В.С. Соч. В Ют. Т. 2. СПб. С. 296.



А. А. Горелов. Проблема целостной истины 453

можные случаи индивидуальных отклонений за истинные не при­
знаются. Истины разума общезначимы гораздо в меньшей степе­
ни, поскольку даже такой критерий, как непротиворечивость суж­
дений, не признается всеми (например, диалектиками). Чем в 
большей степени истина разума в содержательном плане подни­
мается над истиной факта, тем в меньшей степени она обладает 
общезначимостью. Еще дальше в этом направлении идет истина 
веры, которая может не иметь «ни малейшего доказательства пра­
вильности» (К. Лоренц) и в то же время в которой человек убеж­
ден. «Чтобы найти для своего стремления к познанию хотя бы по 
видимости прочное основание, человек необходимым образом 
должен принять некоторые положения в качестве твердо установ­
ленных истин, “подставив” их, как архимедовы точки опоры, под 
конструкцию своих умозаключений»1.

Концепция истины веры в основном развивалась на теистиче­
ском материале. При этом предполагалось, что истина существует 
предвечно в виде содержания безусловного сознания. «Всякое ис­
кание истины-смысла предполагает ее как синтез, уже завершен­
ный раньше всякого нашего суждения»2. За пределами теологии 
такая посылка, разумеется, излишня. В философии XX в. концеп­
цию истины как веры развивал Б. Рассел, который полагал, что 
«истина и ложь принадлежат прежде всего верованиям... Я могу 
верить, что сегодня четверг, как в четверг, так и в другие дни. Если 
я верю в это в четверг, то имеется факт, — а именно, что сегодня 
четверг, — к которому мое верование имеет некоторое особенное 
отношение. Если я верю в то же самое в другой день недели, то та­
кого факта нет. Когда верование истинно, я называю факт, благо­
даря которому оно истинно, его “верификатором”»3.

Еще одним направлением послекантовского отношения к ис­
тине было стремление вывести ее за пределы сознания (где она, если 
принять кантовское представление об априорном характере разума, 
не могла находиться) в область бессознательного. Начало положил 
Ф. Шеллинг, а продолжил Э. Гартман и западная психология со вре­
мен 3. Фрейда, причем развитие данного направления сопровожда­

1 Лоренц К. Оборотная сторона зеркала. М., 1998. С. 47.
2 Там же. С. 15.
3 Рассел Б. Мое философское развитие / /  Проблема истины в современной за­

падной философии науки. М., 1987. С. 136, 141.



454 Часть IV. Историко-философские исследования

лось повышением интереса к индийской философии, в которой ис­
тина располагалась в сфере бессознательного. Такое понимание ис­
тины представляет собой особый вариант истин веры, поскольку в 
них нельзя утвердиться с помощью опыта и мышления.

В каком соотношении находятся истины факта, разума и ве­
ры? Великое разделение между эмпириками и рационалистами 
проходило по тому пункту, какую именно истину — факта или ра­
зума — считать более истинной. Гегель противопоставил научной 
истине, представляющей синтез истины опыта и истины разума, 
философскую истину как высший род истины (ее можно назвать 
синтезом истины мышления и истины веры). Философы-мисти­
ки и теологи отдавали предпочтение истинам веры. В.С. Соловьев 
поставил задачу «ввести религиозную истину в форму свобод­
но-разумного мышления и реализовать ее в данных опытной нау­
ки»1. Истина веры должна находиться в согласии с истиной разума 
и истиной опыта. «Если истина веры не может стать истиною разу­
ма, не может стать истиною и для него, не имеет, следовательно, 
над ним силы, то разум тем самым имеет основание отрицать эту 
истину; если эта истина не может стать истиною и для опыта, то 
опыту, науке ничего не остается, как отвергнуть ее»2.

Общераспространенная точка зрения гласит, что вера не имеет 
ничего общего со знанием, получаемым наукой. Научные истины 
опираются на мышление и чувственные данные, религиозные — 
на авторитет и откровение. Часто утверждают, что вера не обяза­
тельно истинна, поскольку верить можно во что угодно. На самом 
же деле связь между наукой и верой более органична. Современ­
ная теория познания утверждает, в частности в лице Б. Рассела, 
что в основе научных положений, признающихся истинами, ле­
жит восприятие, базирующееся на ощущении, дополненном ве­
рой, источник которой — прошлый опыт человека.

Важную роль веры подчеркивал и основоположник концепции 
личностного знания М. Полани. «Наука есть система убеждений, к 
которой мы приобщены. Такую систему нельзя объяснить ни на ос­
нове опыта (как нечто видимое из другой системы), ни на основе 
чуждого какому-либо опыту разума... Доведя нас до данной точки 
зрения, логический анализ науки явно обнаруживает свою ограни-

1 Соловьев В. С. Указ. соч. Т. 2. С. 350.
2 Там же.



А.А. Горелов. Проблема целостной истины 455

ценность и выходит за свои пределы в направлении формулировки 
науки на основе принципа доверия»1. Недаром говорят: «доверяй и 
проверяй», подчеркивая, что необходимо и первое и второе.

В гуманитарных науках ситуация еще сложнее, чем в естест­
венных. «Каждый из нас должен, в пределах возможного, считать 
верифицируемость идеалом всякого познания. Но нужно при­
знаться, что этот идеал очень редко достигается, и те исследовате­
ли, которые стремятся достичь его буквально, большей частью ни­
чего не могут сказать об истинно важных вещах»2.

Чем больше мы сомневаемся в существовании реального ми­
ра, объявляя его несуществующим или гипотетическим, тем боль­
ше область веры и истин веры, что хорошо понимал еще священ­
ник-философ Дж. Беркли. «Позиция, согласно которой сущест­
вование мира “там вовне” недоказуемо, не препятствует логикам 
и теоретикам науки в это верить»3. Называть ли то, во что веришь, 
истиной или гипотезой, как говорится, дело вкуса (который тоже, 
кстати сказать, рассматривается в качестве критерия истины). Ес­
ли вера достаточно сильна, ее объект заслуживает названия исти­
ны, если нет — то это лишь гипотеза. Веру можно рассматривать 
как результат интуиции, но сама интуиция представляет собой, 
как считал Лоренц, «хорошую способность к распознаванию об­
разов», бессознательный, но отнюдь не сверхъестественный, ра- 
циоморфный процесс, когда нечто кажется истиной, хотя и не 
подлежит строгому обоснованию.

Предположение, что предмет исследования реально существу­
ет, необходимо, по Лоренцу, чтобы исследование имело смысл. 
Выделяют различные разновидности реализма: наивный, крити­
ческий, строго критический, естественный, внутренний, гипоте­
тический. Возникает вопрос: не является ли модный в настоящее 
время гипотетический реализм современным вариантом субъек­
тивного идеализма? На него следует ответить отрицательно. Субъ­
ективный идеализм существует в двух формах: берклианской и 
кантовской. Первую называют еще солипсизмом, и она отвергает 
реальное существование вещей, не наблюдаемых в данный мо­

1 Полами М. Личностное знание на пути к посткритической философии. М., 
1985. С. 246.

2 ГадамерХ.Г. Что есть истина?//Логос. 1991. Вып. I. С. 33.
5 Фоллмер Г. Эволюционная теория познания. ІИ., 1998. С. 55.



4 5 6 Часть IV. Историко-философские исследования

мент. Кантовская концепция называется субъективным идеализ­
мом в переносном смысле. Имеется в виду, что реальность суще­
ствует независимо от человека, но предстает перед ним в виде, 
определяемом особенностями воспринимающего аппарата чело­
века. Гипотетический реализм рассматривает реальность в том ви­
де, в каком она предстает перед нами, как гипотезу, т.е. не отрица­
ет возможность адекватного познания природы.

Можно говорить также об эволюционном реализме, имея в виду 
потребность и оправданность реализма для целей выживания, и 
эволюционное развитие познавательного аппарата человека. 
В процессе эволюции устанавливается соответствие между чело­
веком и окружающей его действительностью. Рассуждая об ис­
тинности высказываний, Гадамер обратил внимание на то, что 
«нет такого высказывания, которое можно понять только по пока­
зываемому им содержанию, если хотят постичь это высказывание 
в его истине», так как «всякое высказывание имеет предпосылки, 
которые оно не высказывает»1. В основе любого высказывания, 
как полагал Гадамер, лежит вопрос. «Если это высказывание, ко­
торое должно быть истинным, то нужно самому попытаться по­
ставить вопрос, ответом на который оно может быть»2. В широком 
плане вопросы человеку ставит сама жизнь. Для того чтобы вы­
жить, а тем более жить достойно, человек должен чувствовать, по­
знавать и верить. Этим определяется значение истин факта, разу­
ма и веры для целостной истины в плане эволюционного реализ­
ма. В соответствии с этим пониманием речь в заключительном 
разделе статьи пойдет об эволюционном критерии истины.

В элементарном акте восприятия оказываются воедино сли­
тыми опыт, мышление и вера. С этим же встречаемся и в мышле­
нии. Что такое декартовские ясность и отчетливость в качестве 
критериев истинности положений разума как не определенная ве­
ра? Истины веры имеют место даже в научном познании, и уж тем 
более в религии, мифологии, мистике. Так как все отрасли культу­
ры взаимозависимы, в любой из них имеет место взаимодействие 
истин факта, разума и веры. «Заблуждение, будто лишь рацио­
нально постижимое или даже лишь научно доказуемое, составляет

1 Гадамер Х.Г. Указ. соч. С. 34.
2 Там же. С. 35.



прочное достояние человеческого знания, приносит гибельные 
плоды», -  предостерегал Лоренц1.

Целостная истина представляет собой синтез чувственного 
опыта, мышления и веры. Она состоит из трех уровней: низшего -  
фактов, среднего — разума, высшего — веры. Конечно, можно от­
сечь от истины высший уровень, а то и средний, но тогда истина 
станет неполной, куцей. Вера дополняет факт и разум до целост­
ности, но она нужна и на двух низших уровнях. Отметим, что в се­
тевой модели обоснования научных теорий Лаудана аксиология, 
методология и фактуальные утверждения взаимодействуют на 
всех уровнях исследования.

Между верой и знанием не должно быть пропасти, и если вера 
в научную истину ведет к знанию, то и научное знание должно 
вести к признанию истин веры. Вера, опыт, мышление представ­
ляют собой три неразрывных компонента целостной истины, раз­
деляемых лишь условно при довлении какой-либо одной. В своей 
отвлеченности каждая из них несет в себе элементы ложности. 
Последние особенно заметны, когда два или три компонента ис­
тины приходят в противоречие друг с другом, и, наоборот, анни­
гилируют, когда все три компонента находятся в гармонии. Дей­
ствительно, истины опыта не могут иметь самостоятельного зна­
чения, поскольку воспринимаются как таковые только через 
сознательные усилия разума. Истины мышления тоже не имеют 
самостоятельного значения, так как сами направляются и поверя­
ются духом. Поскольку дух в своей глубине бессознателен, часто 
об истине свидетельствует внутреннее чувство, выступающее на 
поверхность сознания в виде верования. Истина -  гармония меж­
ду ощущением, мышлением и верой при главенстве последней как 
выражающей глубочайшую инстанцию духа и души.

Любая истина, высказанная о материи или Боге, представляет 
собой истину разума и чувства, основная часть которой открывает­
ся непосредственно как вера, поскольку бессознательное человека 
недоступно внешнему чувствованию и осознанию. Компонент ве­
ры необходим именно потому, что в нем находит свое выражение 
бессознательное человека. Истины веры, мышления и чувств до­
полняют друг друга до целостной истины. Ощущение без мышле­
ния и веры слепо, мышление без ощущения и веры беспроблемно,

1 Лоренц К. Указ. соч. С. 37.

Л.Л. Горелов. Проблема целостной истины 457



458 Часть IV. Историко-философские исследования

вера без ощущения и мышления обманчива. Как проблема челове­
ка, утверждающаяся в его личности, едина и неразложима без 
ущерба на дискретные образования, так и истина, органом которой 
она (личность) является, целостна в своей глубочайшей основе.

То, что истина не умещается в рамках собственно мышления, 
ставит под вопрос возможность ее ясного, рационального представ­
ления. Гностики справедливо указывали: «Истина не пришла в мир 
обнаженной, но она пришла в символах и образах» (Евангелие от 
Филиппа)1. Как же в таком случае быть с декартовским критерием 
ясности и отчетливости суждений? Он остается как регулятив, выра­
жающий стремление мыслительного компонента истины предста­
вить целостную истину в возможно более простой и понятной фор­
ме. Если мы говорим, что истина проста, то именно потому, что уда­
лось снять с нее символическое одеяние и разрушить воздушные 
замки лжи над бытием, которые закрывают его. Когда сквозь все на­
громождения показывается истина как открытость, которую стара­
тельно скрывали, удивляешься ее простоте и прозрачности.

Самоуверенность человека, идущая, быть может, от того, что 
он самый могущественный вид на планете, убежденность в том, 
что он венец творения, способный узнать все, что существует в 
мире вне его самого, как раз дают ему основания (как это ни пара­
доксально) отрицать потребность в вере и мешают осознать неиз­
бежность этого компонента целостной истины. Но современная 
теория познания разбивает наивный реализм науки. Если ощуще­
ния определяются чувственным аппаратом человека, а положения 
чистого разума эмпирически непроверяемы, то непонятно, поче­
му следует принимать в качестве объективной истины согласие 
ощущения и мышления. Тем более что позитивистская программа 
сведения теоретических утверждений к базисным эмпирическим 
положениям оказалась несостоятельной.

3. Соотношение надчеловеческой, общечеловеческой
и индивидуальной истин
Есть истины, признаваемые всеми (дважды два четыре), они 

могут быть названы общечеловеческими и даже надчеловечески­

1 Цит. по: Трофимова М .К. Историко-философские вопросы гностицизма. М., 
1979. С. 178.



АЛ. Горелов. Проблема целостной истины 459

ми; есть признаваемые группой или классом людей (истина клас- 
сова потому, что в ее состав входят и групповые интересы, по­
скольку человек -  представитель определенного класса); есть, на­
конец, истины, признаваемые только отдельными личностями 
как результат индивидуального жизненного опыта. Последние, 
конечно, могут претендовать на роль общечеловеческих и даже 
надчеловеческих, но данное разделение все же легко провести. 
В каком соотношении находятся эти истины?

Ответ на данный вопрос искали еще на заре философии. Для 
философии греческой с той ролью, которую в ней выполнял Ло­
гос, основополагающее значение имела истина обще- и надчело­
веческая. «Так вот этот общий и божественный разум, через уча­
стие в котором мы становимся разумными, Гераклит называет 
критерием истины. Отсюда заслуживает доверия то, что является 
всем вообще (ибо это воспринимается общим и божественным ра­
зумом), а то, что является кому-либо одному, то неверно по проти­
воположной причине»1.

Эту точку зрения восприняла новоевропейская философская 
мысль. Принцип однозначности и всеобщности истины сформу­
лировал Декарт. «Существует лишь одна истина касательно каж­
дой вещи, и кто ее нашел, знает о ней все, что можно знать»2. Для 
Гегеля истинно только то, что обще всем людям, что соответствует 
их родовой природе и становящейся через человека Абсолютной 
идее. «Мышление по своему содержанию истинно лишь постоль­
ку, поскольку оно углубилось в предмет, а по своей форме оно не 
есть особенное бытие или действие субъекта, а состоит лишь в 
том, что сознание как абстрактное ведет себя как освобождение... 
от всяких частных свойств, состояний и т.д. и производит лишь 
всеобщее, в котором оно тождественно со всеми индивиду­
умами»3.

Если принять точку зрения всеобщности истины, которая 
преобладала в западной философии в Новое время и в соответст­
вии с которой истинно в нас только то, что всеобще, а мышление 
приобретает истинность, отказываясь от всех индивидуальных 
свойств мыслящей личности, тогда путь к истине лежит через от­

1 Антология мировой философии. В 5 т. Т. 1.4. 1.М., 1969. С. 279.
2 Декарт Р. Рассуждения о методе. М., 1953. С. 24.
3 Гегель Г. Соч. Т. I. М.; Л., 1930. С. 51.



460 Часть IV. Историко-философские исследования

каз от всего индивидуального. Но если мое индивидуальное не мо­
жет быть истинно само по себе, то вполне логично предположить, 
что я сам как индивид не истинен, а истинен только как носитель 
свойств рода. Тогда моя уникальность — лишь видимость, «сни­
маемая» действительностью рода.

Признание в качестве единственной лишь всеобщей истины 
основывалось часто на следующей посылке: истина существует в 
единственном числе где-то вне человека, и поэтому различные 
люди не могут иметь разнящиеся друг от друга истины. Скептики 
подрывали веру в эту гипотезу: «Если бы истина была вне нас, то 
мы никогда не могли бы сказать, что достигли ее... если бы фило­
софы даже и нашли истину, они все же не могли бы знать, достиг­
ли ли они ее» (Секст Эмпирик). Недооценка личностного характе­
ра истины — одна из основных причин крушения задачи деятелей 
эпохи Просвещения — осветить людей светом всеобщего разума. 
Казалось, что достаточно постичь истину, которая понималась 
как универсальная, и сообщить ее людям, как все с радостью ее 
примут и заживут истинной разумной жизнью.

Однако еще Сократ понял, что даже если истина в своей осно­
ве действительно одна для всех, каждый должен прийти к ней са­
мостоятельно. Нельзя извне навязать человеку истину (силой или 
убеждением) или одарить его ею, так же как нельзя насильно спа­
сти его. Чтобы быть принятой, истина должна соответствовать 
индивидуальной природе того, к кому обращена. И мало провоз­
гласить ее, надо еще самому на практике следовать ей, так как 
единственный способ эффективно воздействовать на других — 
собственный пример.

Претензии говорить от лица Абсолюта особенно подробно 
обосновал Гегель. Истина проявляет себя через отдельного чело­
века, но это не истина собственно Гегеля или кого-то еще, а исти­
на Абсолютной идеи, говорящей устами Гегеля. Подобные често­
любивые наклонности особенно на руку идеологам, пытающимся 
выдать свои интересы за общечеловеческие, и не удивительно, что 
Маркс взял на вооружение гегелевскую концепцию истины, мате­
риалистически перетолковав Абсолютную идею. Последняя как 
стена стоит на пути стремления человека к собственной личной 
истине.

После того как гегелевская система подверглась сокрушитель­
ной критике, наметилась тенденция индивидуализации истины.



А.А. Горелов. Проблема целостной истины 461

В то же время авторитарность гегелевской концепции истины за­
крепилась в марксистской идеологии, обеспечив ей «научность», 
а бурный прогресс науки, основывающейся на признании обще­
человеческих истин, требовал продолжения развития теоретиче­
ских исследований именно в направлении повышения статуса 
всеобщих истин. Уходящее из области собственно философии об­
ретало права на жизнь в русле сциентистских идей. Правда, в этом 
случае общезначимость истины аргументировалась не Божест­
венным разумом или Абсолютной идеей, а абстрагирующей спо­
собностью человеческого мышления.

Наука стремится подняться над индивидуальными истинами к 
истинам общечеловеческим путем абстрагирования от личност­
ного. Постольку, поскольку это возможно, она поставляет родо­
вые истины, полезные для прогресса человеческого рода и обще­
ния людей. Однако в человеке всегда будет жить потребность лич­
ной истины как формы существования его индивидуальности, и 
слишком сильное давление на личность должно вызывать проти­
водействие, идущее от сознания права человека на свою индиви­
дуальную истину. Родовая истина не удовлетворяет человека пол­
ностью именно потому, что он не только представитель вида 
Homo sapiens, но также уникальная индивидуальность.

Истины науки хотя и общечеловечны, но с известными огра­
ничениями. В генетическом отношении научная истина индиви­
дуальна, поскольку является плодом конкретного человека. Ны­
нешняя родовая — это прошлая индивидуальная истина. То об­
стоятельство, что психологизм научной деятельности, против 
которого боролась гносеология неокантианцев и других направ­
лений, изжить нельзя, свидетельствует, что научное познание да­
же в своих высших формах не достигает полной обезличенности. 
Сциентисты вынуждены согласиться с тем, что познание возмож­
но только как акт индивидуальной деятельности человека. Кон­
венционализм А. Пуанкаре есть признание, что в основе научных 
истин лежат истины индивидуальные и переход от одних к другим 
совершается через добровольное согласие ученых. От А. Пуанкаре 
идет концепция истины как согласия, в соответствии с которой ис­
тиной признается то, с чем согласно большинство специалистов в 
данной области исследований.

Философские истины еще в меньшей степени, чем научные, 
имеют отвлеченный, обезличенный характер. Поэтому они не яв­



462 Часть IV. Историко-философские исследования

ляются чисто научными, а синтезируют истины науки, искусства, 
религии и морали. Точно так же, как целостная истина является 
синтезом опыта, мышления и веры, она не сводится к одной родо­
вой, а отражает и индивидуальность, присутствующую в каждом 
человеке.

Субъективистскую концепцию истины развивали экзистен­
циалисты. Смысл ее в том, что целостная истина всегда индивиду­
альна, она живет в человеке своей самостоятельной жизнью. Это 
не такая его часть, как, скажем, рука, которой легко можно управ­
лять, и не одежда, которую можно снять. Истина растет в челове­
ке, и ни чувство, ни разум сами по себе не в состоянии совладать с 
ней. «Я» не стоит над истиной, как полагал М. Штирнер, а скорее 
идентифицируется с ней, и сама личность становится через прояс­
нение и созидание истины. Именно поэтому не только споры ве­
дут к истине, но и истина ведет к спорам.

В спорах об истине, которые не всегда столь безобидны, как 
академические дискуссии, являет себя глубочайшая суть челове­
ка, его душа и дух, обычно дремлющие в заботах быта. И не только 
мы говорим об истине, но наша истина свидетельствует о том, ка­
кие мы, так что, перефразируя, можно сказать: «Скажи мне, что ты 
думаешь об истине, и я скажу тебе, кто ты». Говоря об истине, мы 
говорим (если, конечно, искренни) о себе. Когда человек начина­
ет говорить об истине, наступает «момент истины» в отношении 
его самого. Каждый, кто серьезно относится к истине, может ска­
зать о другом, как Аристотель о Платоне: «Ты мне друг, но истина 
дороже». Споры вообще, а тем более споры об истине, выполняют 
важную когнитивную функцию. И даже в тех людях, которые от­
рицают истину, сколько порой наивной веры в правоту своих 
слов! Но ведь если истины действительно нет, то и слова «истины 
нет» неистинны, а стало быть, истина есть. Утверждения «истина 
есть» и «истины нет» по существу тождественны. Так сам язык со­
противляется отрицанию истины. В определенном смысле истина 
выше человека как физического существа, так как человек умира­
ет, а истина остается. Выдвинутое экзистенциалистами представ­
ление об истине как несокрытости, откровенности бытия можно 
назвать экзистенциальной концепцией истины.

По мнению К. Ясперса, обязательность науки кончается там, 
где достигнуты истинные вопросы человеческого бытия: конеч­
ность, вина, смерть (в «пограничных ситуациях»). В противопо­



А.А. Горелов. Проблема целостной истины 463

ложность понятию научной истины, которая безлична и всеобща, 
выдвигается понятие экзистенциальной истины. Но и с самой 
наукой все далеко не так просто. М. Полани, выдвинувший кон­
цепцию личностного знания, считал, что полученные в процессе 
научной деятельности знания не могут быть деперсонифицирова- 
ны. «Я показал, что в каждом акте познания присутствует страст­
ный вклад познающей личности и что эта добавка — не свидетель­
ство несовершенства, но насущно необходимый элемент зна­
ния»1. Более того, «любой процесс исследования, не руководимый 
интеллектуальными эмоциями, неизбежно потонет в тривиально­
стях»2. Такое знание продолжается в целостном практическом 
действии. «Интеллектуальная самоотдача — это принятие ответст­
венного решения, подчинение императиву того, что я, находясь в 
здравом сознании, считаю истинным. Это акт надежды, стремле­
ние исполнить долг в рамках ситуации, за которую я не несу ответа 
и которая поэтому определяет мое призвание»3. Высокое место, 
которое Полани отводит интуиции, заставляет вспомнить кон­
цепцию Н.О. Лосского и других интуиционистов.

Значение компонента веры и личностного знания косвенно 
подтверждается наличием непрекращающихся споров в филосо­
фии и науке. Л. Лаудан, исследовавший эту проблему, как бы 
удивляется тому, что даже в науке, не говоря о философии и рели­
гии, «ученые ссорятся слишком часто и по многим важным вопро­
сам, чтобы трактовать научные разногласия как небольшие отступ­
ления от нормы консенсуса... Часто оказывается верным, напри­
мер, что ученые, которые делают все возможное, чтобы следовать 
принятым нормам незаинтересованности, объективности и ра­
циональности, обнаруживают, что они приходят к весьма расхо­
дящимся выводам»4. Разделение может иметь место «по вере». 
«Поставленная таким образом проблема консенсуса оказывается 
проблемой динамики конвергенции ряда разнообразных вер»5.

1 Полани М. Личностное знание на пути к посткритической философии. М., 
1985. С. 19.

2 Там же. С. 246.
5 Там же. С. 102.
4 Лаудан Л. Наука и ценности / /  Современная философия науки: знания, ра­

циональность, ценности в трудах мыслителей Запада : хрестоматия. М., 1996. 
С. 301.

5 Там же. С. 310.



464 Часть IV. Историко-философские исследования

Значение философов, признававших субъективность истины, 
в том, что они защищали от нападок идеологов область личной ис­
тины, в которой индивид мог забаррикадироваться. Наличие та­
кой истины придает человеку устойчивость в становлении его ин­
дивидуальности. Отрицание ее есть отрицание самого человека.

Истина — единство, реально присутствующее внутри челове­
ка. Она — Моя истина, но частично Твоя, Его, Общечеловеческая, 
Космическая. Истина индивидуальна, поскольку созидается в от­
дельном человеке, хотя чем-то похожа на истины других -  ведь во 
всех людях есть общее. Родовые части истины, общие для всех лю­
дей, обусловлены одинаковым строением чувственного и мысли­
тельного аппаратов; личные связаны с индивидуальным опытом 
человека. Обычно последние считаются истинами второго рода, 
но это не так, если только не признавать существования надчело­
веческого (Бога, судьбы, законов) как полностью определяющего 
поведение каждого индивида. Истины, наиболее важные для оп­
ределения поведения человека, личны, так как самые важные по­
ступки человека связаны с его индивидуальным опытом. Родовым 
истинам он следует автоматически, личные -  переживает.

Хотя до некоторой степени можно влиять на бессознательное 
формирование истины, поставляя соответствующий материал, 
все же истина представляет собой свободный результат духов­
но-душевного развития человека. Ее путь — путь творчества, а не 
отражения. Истина вообще свободна от необходимости физиче­
ского мира, хотя последний — необходимая предпосылка ее ста­
новления. Дух человека вообще был бы невозможен, если бы че­
ловек захотел удовольствоваться необходимым в мысли.

Внешняя необходимость никогда не может стать истиной; она 
то, что скрывает истину от нас («В царстве насильственной власти 
видимых вещей правда поругана и распята» — Н.А. Бердяев). Че­
ловек борется с опутывающим его миром природной необходимо­
сти, с системой идеологического воздействия, с давлением других 
индивидуальностей, пытающихся превратить его в орудие осуще­
ствления своих желаний. Социальное и природное окружение 
создает внешнюю сокрытость индивидуальной истины, мешает 
человеку прорваться к ней. В то же время именно среда поставляет 
вспомогательные средства для творения истины. Истина созида­
ется бессознательно, поскольку дух бессознателен в своей основе, 
нодля формирования ее необходима сознательная жизнь, дающая



А. А. Горелов. Проблема целостной истины 4 6 5

сознательные впечатления. Мы не только ощущаем свою истину 
во внутреннем опыте в виде чувства справедливости, а пытаемся 
найти ее сознательно выраженные части в религиозных культах, 
абстрактных положениях науки и философских произведениях. 
Философия — сознательный голос истины. Стремление достичь 
истину — главная пружина философствования. Восклицая при 
чтении книги «это правда», мы приходим к фиксированию части 
своей индивидуальной истины. В то же время мы постигаем ее как 
целостное образование через собственное творчество, которое 
представляет собой выплескивание на поверхность сознания ин­
дивидуальной истины. Как мыслительную сущность истину мож­
но назвать идеей, но это не одна Абсолютная идея, а множество 
индивидуальных.

Истина — процесс и результат творения себя по природе своей, 
душой и духом, осознаваемыми лишь приблизительно. Конечно, 
для достижения истины надо быть уверенным во внутренней 
предрасположенности к ней, но ведь истина как соответствие объ­
ективной реальности вне нас не менее проблематична, поскольку 
доказать наличие абсолютной истинности внечеловеческой ре­
альности нельзя. Вопрос упирается в веру, в тождественность бы­
тия и мышления. Тем, кто не верит в эту гипотезу, а настаивает на 
качественном своеобразии двух соотносимых вещей, наличие аб­
солютной объективной истины не докажет и видимый прогресс 
знания. Если внешнее познание идет по определенным линиям, а 
предмет его — плоскость, сколько ни продвигайся вперед, не при­
дешь к абсолюту. Можно «познать» больше, чем есть в мире (как 
Ахиллес может перегнать черепаху), но сравняться с ним нельзя. 
Называемое истиной в эмпирических науках — не что иное, как 
подтверждаемость гипотез экспериментом; в нормативных нау­
ках — соответствие узаконенному; в логике — непротиворечивость 
положений друг другу. Можно говорить о непротиворечивости 
мышления, имея в виду его соответствие с законами логики, но 
это совсем не то, что его истинность.

Если истина бытия понимается не как копия действительно­
сти, а как сама действительность, то тем более индивидуальную 
истину, живущую внутри нас, истину преимущественно о внут­
реннем мире, следует рассматривать не как отражение последне­
го, а в качестве его самого. Причем это верно не только в отноше­
нии той части истины, которая говорит о внутреннем мире, но и в



4 6 6 Часть IV. Историко-философские исследования

отношении истины целостной. Входит ли в нас действительность 
как имманентная знанию, или знание есть конструкция субъек­
тивных и объективных элементов — в любом случае верно, что ис­
тина о мире находится в нас. Следование ей — путь к истине и путь 
истины.

Истину нельзя открыть и даровать свыше людям, которым ос­
тается только с благодарностью принять ее. Истина зарождается 
на почве индивидуального духа и добывается самостоятельно. Ес­
ли мы внутренне считаем нечто истиной, а другие люди говорят: 
нет, истина совсем иное, — и мы идем за ними под влиянием авто­
ритета или силы, мы предаем свою истину. Когда все вокруг лжи­
во, а в качестве примера высшей лжи предстает господствующая 
идеология, ничто не способно остановить человека от падения, 
кроме внутренней индивидуальной истины. Если он не будет при­
слушиваться к ней, если его истина умерла в нем, он сам погиб без­
возвратно. Истину не дает ни церковный авторитет, ни народный 
вождь, ни ученый. Это не означает, что нужно прозябать в невеже­
стве, ожидая, когда истина осенит. Она созидается как свободный 
творческий результат переработки всех ранее созданных индиви­
дуальных истин и чем-то похожа на них, чем-то отлична, внося 
свою лепту в строительство Дворца Истины. Защищать личную 
истину, конечно, труднее, чем истину, которую открыл Божест­
венный разум или преподнесла идеология, но приятнее и почет­
нее.

Как цель и результат истина неизменна; как процесс — нахо­
дится в постоянном развитии. Истинное познание есть обнаруже­
ние, прояснение, сознательное постижение индивидуальной ис­
тины. Человек должен предпринять волевое усилие для того, что­
бы прояснить истину в познании и иметь мужество следовать ей. 
Тот, кто живет по приказу или старается делать все так, какдругие, 
не живет по истине. Истина его постепенно чахнет, не имея выхо­
да к свежему воздуху мира. «Познавать истину, значит быть ис­
тинным, — писал Ф. Баадер. — Но истину надо заслужить и потому 
познание истины есть подвиг цельной жизни духа... есть творче­
ское совершенствование бытия»1. Истину может познать только 
тот, кто истинен сам. Ведь истина рождается в человеке, и познает 
он прежде всего себя. Познающий и познаваемое сливаются во-

Цит. по: Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. М ., 1989. С. 80.



А.А. Горелов. Проблема целостной истины 467

едино. Это до такой степени верно, что если в том, что пишешь, 
чувствуется какая-то фальшь или просто режущий слух диссо­
нанс, то скорее всего не от непродуманности концепции (истину 
нельзя продумать, она мгновенно открывается, как горизонт, к 
которому должно идти, а это и составляет главную трудность), а от 
того, что еще не встал на путь истины.

Познавание истины тождественно жизни по истине. Здесь со­
единяются идеи знания и блага, мышление и деятельность. Исти­
на -  внутренний мир, который создают в себе одновременно с по­
знанием его. А кто кичится тем, что знает истину, да еще не просто 
свою индивидуальную, а общечеловеческую, космическую, и учит 
людей, как жить по ней, но сам не придерживается ее, считая, что 
поднялся выше ее как своего творения, тот не знает истину. Быть 
выше истины нельзя, как нельзя быть выше самого себя. Ее можно 
только достичь, если встать во весь рост, преодолев притяжение 
земли и вообще телесного и выпрямив рабски скрюченный позво­
ночник. Люди научились прямохождению, став таким образом 
людьми в физическом смысле, но многие могут быть отнесены к 
духовным пресмыкающимся, не имеющим своего взгляда на 
жизнь, даже боящимся задуматься по-настоящему. Они духовные 
пылинки, которые несет ветер поверхностной моды, отживших 
догм и демагогии; «мыслящий тростник» в том плане, что духовно 
не стойки и подвержены так называемым господствующим влия­
ниям. Они никогда не пытались растить в себе свою истину, а ско­
рее были готовы ее взять, купить, отнять. Но чужая истина нико­
гда по-настоящему не привьется в душе. «Истина открыта для 
всех, ею никто не завладел»1, и это потому, что свою истину можно 
вырастить только самостоятельно.

Все, что существует, имеет истину в себе. Отказ от телеологии 
и единого плана творения определяет отказ от представления об 
одной над- или общечеловеческой истине. Обычный взгляд на ве­
щи настолько искажает себе в угоду цели любой индивидуально­
сти, что не дает права претендовать на истинность знания ее. Че­
ловек, который пытался бы объяснить теленку, что истина его 
жизни в том, что он должен быть в жареном виде подан к столу, 
вряд ли оказался бы более справедлив, чем волк, который в басне

1 СенекаЛ.А. Нравственные письма кЛуциллию. М., 1977. С. 62.



468 Часть IV. Историко-философские исследования

Крылова на вопрос ягненка, чем он виноват перед ним, ответил: 
«Ты виноват уж тем, что хочется мне кушать».

Признание личностного характера истины, однако, отнюдь не 
означает, что любое мнение следует признать истинным. Хотя по­
словица утверждает, что сколько людей, столько и мнений, не вся­
кое мнение заслуживает названия истины. Истину надо вырастить 
в себе в борьбе с господствующими мнениями и обстоятельствами, 
что требует больших духовных и душевных усилий. Не удивительно 
поэтому, что убеждения мудрецов и мучеников всегда почитались 
более истинными, чем мнения обычных обывателей. Не все люди 
достигают своей истины, но каждый человек имеет право на нее, 
равное с другими. Конечно, ближе к истине тот, в ком представле­
ние о ней никогда не умирает и определяет все поступки.

Возникает один трудный вопрос: не будетли индивидуалисти­
ческая трактовка истины вести к разобщенности людей и реляти­
визму, служить источником конфликтных ситуаций, когда каж­
дый станет в ущерб другим преследовать свою истину. Ответить 
можно так. Во-первых, истина лежит в духовно-душевной сфере, 
а интеллектуальные споры не перерастают в конфликты, ес­
ли за ними нет желания удовлетворить материальные интересы. 
Во-вторых, в каждой индивидуальной истине есть общеродовая 
часть. В-третьих, никто не доказал, что люди не могут подходить 
друг к другу своими уникальными частями истин. Люди ценны 
друг для друга тем, что в них есть отличного, а не общего. Не ис­
ключено, что все индивидуальные истины при своем полном раз­
витии могут слиться в одну, хотя не следует начинать с этой по­
сылки. Вопрос о монизме и плюрализме истины решается практи­
чески в процессе ее достижения. Здесь мы имеем в виду, конечно, 
не попытки превращения индивидуальной истины тирана в об­
щую для всех. Объединение индивидуальных истин может быть 
только добровольным.

Может показаться, что наука, давая родовые истины, лучше 
способствует объединению людей, однако родовые истины имеют 
лишь вспомогательное значение. Полное единение наступит не 
тогда, когда все поверят в торжество научных истин и откажутся от 
истин индивидуальных, а тогда, когда люди почувствуют родство 
своих целостных истин.

Обретая свою истину и формулируя ее при помощи культуры, 
прорываясь к ней путем становления индивидуальности и прежде



А.А. Горелов. Проблем;! целостной истины 469

всего индивидуального духа, человек поистине становится Чело­
веком. Личностью не рождаются, а становятся, собственным по­
том и кровью завоевывая это звание. Цель жизни — найти и утвер­
дить свою истину. Культура выступает как способ постижения ис­
тины, а жизнь — как способ утверждения ее через становление 
индивидуального духа, поскольку истина утверждается в сфере 
духа, а духовное творчество предполагает неуклонное становле­
ние динамичной, а не статичной в своей основе истины.

Хотя с понятием истины мы встречаемся прежде всего в фило­
софии, надо быть готовым ктому, что целостное представление об 
истине скорее всего находится не в философии как дисциплине, а 
в духе народа, в котором истина бессознательно функционирует. 
Поэтому следует рассмотреть, какие представления об истине раз­
виты в духе различных народов, в истории культуры, верований, 
языка. Особенности народного духа бессознательно закрепляют­
ся в психологии народа и в его культах и находят свое воплощение 
в языковых структурах. Целостная концепция истины, выражаю­
щая свойственное русскому духу представление о единстве исти­
ны, добра и красоты, отражена в русском слове «правда», которое 
представляет собой синтез понятий истины и справедливости. 
В самом деле, если истина представляет собой единство человече­
ского опыта, мышления и веры и принадлежит целостному чело­
веку, обладающему нравственным и эстетическим измерениями, 
то, следовательно, находится она в единстве с добром и красотой и 
язык отражает данный синтез. Концепция индивидуальной це­
лостной человеческой истины дает возможность связать истину с 
добром и красотой, тогда как концепция объективной внечелове- 
ческой истины моральна и эстетически нейтральна, если не счи­
тать ее теологических интерпретаций.

Хотя Кант, казалось бы, закрыл вопрос о надчеловеческой ис­
тине, но то, что вера в нее остается жива, свидетельствует о том, 
что самотрансценденция является сущностным свойством чело­
века. Представление о надчеловеческой истине функционирует в 
качестве содержания человеческого мышления и уже в силу этого 
включается в полную человеческую истину. Общечеловеческая 
же, или родовая, истина есть прежняя индивидуальная, достиг­
шая иного ранга. Можно сделать вывод, что аналогично нераз­
рывному единству в целостной истине компонентов опыта, мыш­
ления и веры, существует единство в ней надчеловеческой, обще­



470 Часть IV. Историко-философские исследования

человеческой и индивидуальной истины, «...никто из нас не 
охватывает своим мнением всю истину, но, однако, полная исти- 
на может охватить нас обоих в наших отдельных мнениях»1. Цело­
стная истина в этом плане также состоит из трех уровней — инди­
видуального, общечеловеческого, надчеловеческого, хотя они 
иные, чем описанные в предыдущем разделе. Данные уровни рас­
полагаются в другой плоскости. Каждый из них содержит свое со­
четание истин факта, разума и веры.

Такое представление можно рассматривать как вариант кон­
цепции истины как согласия, имея в виду, что здесь, как и в случае 
рассмотрения соотношения истин факта, разума и веры, речь идет 
не о согласии в отношении содержания какого-либо конкретного 
вопроса, а о согласии между собой различных типов истины и 
представляющих эти типы людей.

1 Гадамер Х.Г. Указ. соч. С. 37.



Е.Н. Ш ульга

Истина и интерпретация

1. Концепция истины в эпистемологии Платона
В познании сущности того или иного предмета философ не 

только опирается на новейшие результаты исследований в облас­
ти теории познания и эпистемологии, но также вправе соотносить 
их с тем историко-философским материалом, который представ­
ляется наиболее важным для целей исследования. Поэтому обра­
щение к классической греческой философской мысли, рассмот­
рение тех переломных моментов в понимании истинного значе­
ния знания, а значит — в отношении к истине как таковой 
(например, как оно складывалось исторически) представляется 
вполне уместным и своевременным.

Поиск оснований философской теории интерпретации исти­
ны подразумевает выявление первоначальных смыслов, вклады­
ваемых философами в понимание истины, а также предполагает 
описание широкой панорамы формирования новых смыслов, де­
монстрируя тем самым историческую динамику изменения смы­
слового контекста, детерминирующую направление современных 
подходов и исследований проблемы истины. Наконец, использо­
вание историко-философского контекста понимания истины яв­
ляется основанием для дальнейших теоретических поисков в этой 
области исследования.

Рассмотрим некоторые философские положения, касающие­
ся процесса познания, соотношения познания и знания, которые 
были сформулированы древнегреческими мыслителями, в част­
ности Платоном. Эти философские положения выстроены в та­
кой систематической последовательности, которая позволяет 
рассматривать их как определенные методологические ориенти­
ры, которые не потеряли свою актуальность и сегодня, прежде 
всего потому, что указывают на поэтапность процесса познания. 
Кроме того, в этой последовательности, в этом восхождении зна-

© Шульга Е.Н., 2010



ния, как можно будет заметить, раскрывается сущность самого 
предмета философии.

В философии Платона значительное место уделено проблеме 
познания, причем сам процесс познания рассматривается как 
движение мысли в направлении понимания сущности вещей.

Познать, согласно Платону, значит дойти до понимания сущ­
ности изучаемой вещи (объекта, предмета), постичь ее истинный 
смысл. Приобретение истинного знания (вещей) является верши­
ной процесса познания, и оно сопряжено с движением мысли к 
постижению так называемого совершенного знания (термин Плато­
на), получение которого как раз и обеспечивает философия, по­
скольку именно философия (через философов) стремится к по­
знанию сущности вещей. Иными словами, философия, постигая 
сущность вещей, стремится к познанию истины1.

Платон выделяет несколько этапов процесса познания пред­
метов в его движении к совершенному знанию. Он выделяет в 
этом процессе три первоначальные ступени познания, а затем 
указывает на четвертую и пятую ступени, с помощью которых 
происходит познание сущего всякого предмета. Платон пишет: 
«Для каждого из существующих предметов есть три ступени, с по­
мощью которых необходимо образуется его познание; четвертая 
ступень — это само знание, пятой же должно считать то, что позна­
ется само по себе и есть подлинное бытие: итак, первое -  это имя, 
второе — определение, третье — изображение, четвертое -  зна­
ние»2.

Таким образом, есть три ступени познания всякого сущего 
предмета: имя, определение, изображение. Четвертую ступень по­
знания предмета образует знание, основанное на познании и вклю­
чающее в себя понимание и правильное мнение об этом предмете. 
К пятой, наивысшей ступени познания Платон относит все то, что 
познается само по себе. Именно это знание предмета — познанное

1 Необходимо пояснить, что во времена Платона еще не существовало разгра- 
ничения между философской истиной и истиной научной -  философия была тем 
единственным образцом знания, благодаря которому познание истины представ­
лялось единственно возможным. Только с появлением и развитием науки, в част­
ности естествознания, об истине стали рассуждать в контексте конкретного 
знания.

2 Платон. Письма. 342 Ь.

472 Часть IV. Историко-философские исследования



истинно сущее «само по себе», согласно Платону, и есть подлин­
ное бытие (предмета).

Нетрудно заметить, что четвертая и пятая ступени познания 
наиболее близки друг другу и между ними нет зазора. Между тем 
«глубокое проникновение в каждую из этих ступеней, подъем или 
спуск от одной из них к другой с трудом порождает совершенное 
знание — и то лишь у того, кто одарен по природе»1.

Совершенное знание (о предмете) возможно; оно является ре­
зультатом процесса движения мысли к истинной сущности пред­
мета. Однако совершенное знание (предмета) не может быть не­
ким неизменным, застывшим, поэтому процесс достижения со­
вершенного знания сопряжен с процессом познания в его 
движении в направлении постижения истины.

Указывая на реальную возможность получения совершенного 
знания предмета, Платон не может обойти вниманием рассмотре­
ние процесса познания в его совершенной форме. Он соотносит 
совершенное знание и совершенное познание, конкретизируя его 
следующим образом. Совершенное познание обусловлено понима­
нием, которое со своей стороны основывается на правильном мне­
нии о предмете (термин Платона). Поэтому совершенное позна­
ние, согласно Платону, как раз и есть познание сущности самого 
предмета исследования.

Итак, приблизиться к пониманию истинной сущности того, 
что познается «само по себе», может лишь тот человек, который, 
по мнению Платона, постиг все четыре ступени познания сущего 
или имеет о них представление, и для того чтобы познать сущ­
ность сущего, нужно подвергать взаимной проверке имя и опреде­
ление, видимые образы и ощущения. Стало быть, суть филосо­
фии, формулируемая Платоном как задача постижения сущности 
сущего, заключается также и в совершенствовании самого про­
цесса исследования2. Такое отношение к философии вообще раз­
двигает рамки любого философского исследования, не ограни­
чивая его исключительно задачей получения того или иного

1 Там же. 363 е.
2 Эта гениальная догадка Платона подводит к идее беспрерывности познания и 

при этом наводит на мысльо том, что и само получение истины -  это вечный ее по­
иск -  идея, получившая в дальнейшем достаточное распространение у исследова-

Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 473



474 Часть IV. Историко-философские исследования

конкретного результата, нацеливая вместе с тем и на совершенст- 
вование философско-методологического аппарата исследования.

В случае, когда в центре внимания оказывается истина, пред­
стоит решать двоякого рода проблему: определить предмет иссле­
дования и одновременно с этим рассмотреть тот контекст, в кото­
ром его сущностные характеристики раскрываются с наибольшей 
очевидностью. При этом важно учитывать два обстоятельства: 
то, что познается (т.е. объект исследования), и то, как этот объект 
познается, какими методами и в какой последовательности. На 
первый взгляд кажется, что сущее, постигаемое «само по себе», -  
непознаваемо в принципе, тем не менее познание сущего как 
познаваемого «самого по себе» возможно, по крайней мере, ин­
туитивно. Причем исследовательская интуиция в этом случае 
опирается и на познание, и на понимание (как определенный ког­
нитивный процесс).

Следует пояснить, что рассматриваемое отношение к сущно­
сти приводится здесь не случайно; оно используется в настоящей 
статье в качестве внутреннего контекста исследования проблемы 
истины. Иначе говоря, выдвигаемая проблема будет исследовать­
ся посредством развернутого освещения того отношения к исти­
не, которую я попытаюсь реконструировать, обращаясь непосред­
ственно к самым истокам зарождения комплекса представлений 
об истине, и при этом я предполагаю опираться в качестве базис­
ной методологии интерпретации на те положения процесса рас­
познавания сущности предмета, которые дает Платон.

Если припомнить, что первые три ступени познания сущего 
сопряжены с именем, определением и изображением, то и про­
цесс распознавания сущности истины следует начинать с вопро­
сов: что следует понимать под именем «истина» и каковы условия 
данного именования?

Для поиска ответов обратимся непосредственно к тексту Пла­
тона и начнем рассмотрение с диалога «Кратил», в котором Пла­
тон поднимает чрезвычайно актуальную для своего времени те­
му — происхождение «имен», установление их смысла с целью оп­
ределения роли языка во взаимопонимании и общении людей. 
Непосредственная проблема, поднимаемая в диалоге «Кратил», 
такова: могут ли имена быть орудиями познания вещей, иначе го­
воря, можно ли понять сущность вещи, если знаешь ее имя?



Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 475

Сократ, полемизируя с Кратилом, задает ряд вопросов, касаю­
щихся решения этой проблемы. Во-первых, следует ли соглашать­
ся, «что хорошо установленные имена подобны тем вещам, кото­
рым они присвоены, и что имена — это изображения вещей?»1. 
Во-вторых, если можно с успехом изучать вещи из имен, но при 
этом можно было бы, как на этом настаивает Сократ, изучать их, 
исходя из них самих, то какое изучение лучше и достовернее?

Наконец, устами Сократа Платон формулирует следующую 
проблему: «По изображению изучать саму вещь — хорошо ли она 
изображена — и истину, которую являет отображение, или из са­
мой истины изучать и ее самое, и ее отображение, подобающим ли 
образом оно сделано?» (Там же, 439 Ь.) Вывод, к которому приво­
дит Кратила Сократ, достаточно ясен:

К ра т и  л. Мне кажется, это надо изучать из самой истины.
С о к р а т .  Так вот, узнаешь, каким образом следует изучать и 

исследовать вещи, но гораздо скорее из них самих. (Там же.)
Философ уверен сам и убеждает своих оппонентов в том, что 

имя не должно полностью повторять вещь, иначе это будет удвое­
ние. (Тамже.) Имена —это только знаки вещи, они могут быть ис­
тинными и искаженными. Истинное имя вещи — это удвоение 
природы, но оно не может быть самой вещью.

Полемизируя, дискутируя, участвуя в беседе (или в каком-то 
ином коммуникативном акте), люди предполагают, условно гово­
ря, «договариваются», что они вкладывают одинаково понимае­
мый смысл в одни и те же употребляемые ими слова, именования 
(вещей) и понятия. Иначе говоря, люди используют один и тот же 
контекст рассматриваемой вещи. При этом чаще всего люди, ис­
пользуя все богатство языка, речи, проявляют взаимопонимание, 
демонстрируя тем самым естественную способность к понима­
нию, поскольку понимают ту или иную вещь по привычке (термин 
Платона). «Ведь по привычке, — пишет Платон, — видимо, можно 
выражать вещи как с помощью подобного, так и с помощью непо­
добного. Если мы с этим согласимся... нам необходимо договор и 
привычку как-то соотнести с выражением того, что мы подразу­
меваем, произнося слова». (Там же. 434 е—435 с.)

Как видно из приведенного фрагмента, Платон выходит непо­
средственно на проблематику понимания смысла вещей, а точнее

1 Платон. Кратил. 439.



476 Часть IV. Историко-философские исследования

говоря, указывает на существование естественного понимания, 
которое наступает благодаря употреблению в языке, в речи так на­
зываемых правильных имен. И хотя сам Платон нигде не исполь­
зует слово «контекст», он, тем не менее, приходит к выводу, что 
«правильность имен» (или, как мы бы сегодня сказали, правильно 
понятый контекст) в известной степени зависит от того смысла, 
который ему предпосылается людьми. Поэтому-то и «правильные 
имена» и правильное использование имен, на котором настаивает 
Платон, есть не что иное, как понимание, в значительной степе­
ни осуществляемое, так сказать, по договору (термин Платона). 
Именно эти два обстоятельства составляют условие понимания.

Более того, в повседневной практике общения люди обходятся 
без того, чтобы всякий раз уточнять смысл каждого используемого 
ими слова или даже без необходимости не уточняют понимаемый 
ими смысл речи в целом. Они действуют, так сказать, по привыч­
ке, «по договору», что как раз и обеспечивает взаимопонимание 
людей.

Можем ли мы действовать точно так же, рассуждая непосред­
ственно об истине, например опираться на тот же самый подход, 
что и в поиске сущностных характеристик предмета? Или нам сле­
дует начинать исследование с утверждения, что истина — это сло­
во (понятие) с неизменным, раз и навсегда заданным смыслом, в 
отношении которого мы «договариваемся», используя его по при­
вычке? На первый взгляд кажется, что мы должны были бы удовле­
твориться утвердительным ответом. Однако посмотрим на эту 
проблему шире.

Если смысл, вкладываемый в слово «истина», является общим 
и неизменным для всех тех, кто исследует проблему истины, на­
пример, в связи с сопряженными с ней проблемами, то встает дру­
гого рода вопрос: как соотносится понимание истины с разнооб­
разием возможных контекстов? Является ли изменение контекста 
основанием утверждать, что не только отношение к данной про­
блеме изменялось, но изменялось понимание смысла, вкладывае­
мого в это слово.

Обращение непосредственно к текстам Платона показывает 
картину изменения отношения к смыслу, который сам философ 
придает слову «истина», — смысл понимания им истины меняется 
вместе с изменением контекста, а также в связи с рассматривае­
мой и обсуждаемой проблемой. Поэтому (и только в этом смысле)



Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 477

мы можем говорить о постепенном становлении философского 
отношения к истине (по мере придания этому слову нового значе­
ния), а также с очевидностью фиксировать изменение смысла 
слова «истина», интерпретируемого согласно используемому кон­
тексту.

Так, в своих ранних трудах Платон широко использует термин 
правда, подразумевая под правдой все то, что не придумано, — 
правда как она есть (т.е. не вранье) — таков первый смысл имени 
«истина», связанный с дальнейшим изменением и развитием 
(возрастанием) смысла этого понятия.

Второй смысл соответствует более высокому уровню смысло­
вой характеристики истины. Этот новый смысл появляется в ре­
зультате использования известного методологического приема, 
когда вводимое в текст понятие определяют не прямо, начиная не­
посредственно с его дефиниции, а косвенно, через другие поня­
тия. Так действует Платон. Он стремится определить понятие «ис­
тина», с одной стороны, вводя другие понятия, раскрывающие со­
держание собственного понимания истины, а с другой стороны, 
используя близкие по смыслу слова («истинно», «истинность») 
для усиления развиваемой им мысли. В этом случае об истине 
Платон говорит в контексте рассматриваемого предмета; он рас­
суждает о предмете как истинно существующем, а также о пони­
маемом (предмете) как понимаемом и рассматриваемом в пра­
вильном (т.е. общепринятом) смысле. Тем самым истинное мнение 
(суждение, высказывание или даже отдельное слово) оказывается 
таковым только тогда, когда оно понимается в правильном смысле.

Третий смысл, который мы можем выявить исходя из опреде­
ления истины, данного Платоном, формулируется так: истинно — 
это то, что противоположно ложному1.

Следует подчеркнуть, что Сократ, а вслед за ним и Платон не 
отвергают значение отвлеченных понятий, когда используют их в 
своих рассуждениях, таких, в частности, как польза, благо, красо­
та. Напротив, Сократ призывает прибегать к отвлеченным поня­
тиям и именно в них рассматривать истину бытия. Правда, он не 
вполне согласен с тем, что тот, кто рассматривает бытие в поняти­
ях, лучше видит его в уподоблении, чем, скажем, если бы рассмат­
ривал его в осуществлении. Во всех подобных случаях Сократ дви­

1 Платон. Алкивиад. 1, 244 d.



478 Часть IV. Историко-философские исследования

гается вперед в своих рассуждениях, каждый раз используя в осно­
вании своих построений такое понятие, которое он считает самым 
надежным. И то, что согласуется с этим понятием, он предлагает 
принимать за истинное, а то, что не согласно с ним, он считает 
неистинным1.

В вопросе постижения истины, такж е, впрочем, как в изложе­
нии сущностных характеристик других философских (отвлечен­
ных) понятий, Сократ достаточно прямолинеен. Он утверждает, 
что приобрести точное знание о подобных вещах либо вообще 
невозможно, либо до крайности трудно. «Значит, — говорит Со­
крат, — нужно достигнуть одного из двух: узнать истину от других 
или отыскать ее самому», или же, наконец, «принять самое лучшее 
и самое надежное из человеческих учений»2. И хотя в указанном 
фрагменте текста речь идет о душе, показательно то, как осущест­
вляется процесс познания сущности данного понятия. Кстати го­
воря, для целей лучшего, правильного понимания сущности рас­
сматриваемого предмета «душа» противопоставляется «телеснос­
ти», а это позволяет уяснить смысл того, чем является душа, не 
будучи телесной.

Тот же самый подход — противопоставление схожих в своей 
отвлеченности понятий — уместен и приемлем для уяснения 
сущности того, чем является истина, не будучи ложью. Не слу­
чайно все дальнейшие теоретические поиски, связанные с харак­
теристикой истины, касались изучения соотношения истина- 
лож ь3.

Как я уже отмечала, Платон допускал принципиальную воз­
можность познания сущности предмета. При этом он придавал 
огромное значение обучению как способу сохранения и передачи 
знания. Он видел в обучении не только цель — получение истины и 
пользу, — но связывал этот процесс с удовольствием. Платон пи­
сал: «В учении присутствует связанное с приятностью удовольст­
вие, а истина завершает правильность, пользу, благо и красоту»4.

1 Платон. Федон. 100 а—Ь.
2 Там же. 85 с—d.
3 Именно на этом противопоставлении происходит развертывание всего по­

следующего научного знания (логика, теория аргументации, естествознание и 
весь комплекс наук, которые опираются на факты -  эмпирические и теоретиче­
ские, задавая критерии отбора собственных научно обоснованных фактов).

4 Платон. Законы. Книга вторая. 667 с.



Е.Н. Шулъга. Истина и интерпретация 479

Тем самым истина рассматривается не только как противостоя­
щая лжи в своей противоположности, но предполагается в качест­
ве результата, которым завершается непрерывный процесс раз­
вертывания совершенного познания (в частности, в процессе обу­
чения). В этом смысле истинное знание, по Платону, должно быть 
полезным (для человека); истина, а значит истинное знание, есть 
благо, а благо — не разрушает красоту мира.

Стремление к истине с этого момента, таким образом, стано­
вится не только метафизическим, оно приобретает этическое и 
эстетическое измерение и в конечном счете способствует приоб­
щению человека к высшему знанию, что в свою очередь делает че­
ловека совершенным, пробуждая в нем лучшие чувства и «пра­
вильные» устремления.

2. Неоплатоники об истине: интерпретация идей Платона

Известно, насколько разные позиции занимали неоплатони­
ки, рассматривая такого рода проблемы. Их важность понятна, и 
она ясна, по крайней мере, в отношении сосуществования много­
плановых суждений, касающихся новых «прочтений» Платона. 
Дело в том, что идея особого прочтения диалогов Платона была 
вызвана господствовавшим уже два или три столетия символиче­
ским восприятием действительности, что нашло отражение в рас­
пространении так называемого символического смысла в филосо­
фии интерпретации. В этих условиях тексты Платона приобрели 
многоплановость и их стали рассматривать не только как «памят­
ники» философской мысли, но и как описание имевших место со­
бытий, и как сообщение некоторых метафизических истин, и да­
же как утверждение истин религиозных.

Разнообразие позиций, высказанных неоплатониками по та­
ким вопросам, как бессмертие души, составные части души и эй- 
досы, бессмертие тех частей души, которые Аристотель обозначал 
как животную и растительную, нашло отражение в становлении 
нового взгляда на то знание, которое сам Платон рассматривал и 
характеризовал как истинное знание. Для целей нашего исследо­
вания интересно не только то, что доказывается (тема их рассуж­
дений), но и аргументация, которая используется в доказательст­
вах. В частности, комментируя диалог Платона «Федон», где гово­
рится о бессмертии души, Ямвлих Халкидский устанавливает, что



480 Часть IV. Историко-философские исследования

его (т.е. Платона) «каждое доказательство подтверждает бессмер­
тие души. Ведь если, говорит он, живое и мертвое [возникают] 
друг из друга, причем вечно возникают друг из друга, то душа, та­
ким образом, должна быть вечной. Но если, далее, знание являет­
ся припоминанием, то согласно и этому доказательству душа бес­
смертна»1.

В первом доказательстве бессмертия души Ямвлих исходит из 
противопоставления (живое—мертвое), воспроизводя тем самым 
такую структуру дискурса, в которой взаимодействие противопо­
ложностей играет определяющую роль, в особенности, когда кон­
текст дискурса составляют натуралистические, а точнее говоря, 
натурфилософские воззрения. С этой точки зрения в утвержде­
нии: «живое и мертвое возникают друг из друга» такое противо­
поставление не является аргументом, даже если бессмертие души 
рассматривается как нечто сверхличностное, что может быть или 
что есть в человеке. Если же понять это противопоставление бук­
вально, т.е. что действительно «живое и мертвое возникают друг 
из друга», то следует согласиться прежде всего с тем, что жизнь и 
смерть являются конечными формами проявления друг друга. 
А это значит, что не только тело, но и душа — смертны!

Конечно, Ямвлих в своих комментариях избегает даже воз­
можности подобного вывода. Он — искренний последователь 
Платона, и в своей интерпретации его идей опирается на метод 
Сократа/Платона, который применительно к данному контексту 
можно сформулировать следующим образом. Для того чтобы по­
стичь сущность предмета на метафизическом уровне, следует ос­
вободиться от привычных мнений о нем.

Но что значит: освободиться от привычных мнений? В нашем 
случае это не означает уход от понимания истинной сущности 
предмета (напомню, что мнение, согласно Платону, и есть первое 
условие в становлении именно такого рода знания). Для того что­
бы правильно интерпретировать данное утверждение, мы должны 
учитывать то обстоятельство, что существуют различные типы по­
нимания, отличающиеся друг от друга по степени углубления в 
сущность предмета. Так, в обыденном понимании привычных ве­
щей, например жизни и смерти, оба феномена рассматриваются 
как вечно и нескончаемо сменяющие друг друга, и в этом движе-

Ямвлих Халкидский. Комментарии на диалоги Платона. СПб., 2000. С. 56.



Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 481

нии (в этом ходе вещей) можно увидеть определенную надежду на 
то, что границы, разделяющие то и другое, не так очевидны. По­
этому обыденный (т.е. естественный) переход от жизни к смерти 
получает иное осмысление и новый смысл — обыденное «мнение» 
о взаимопереходе (тела и души, жизни и смерти) приобретает 
смысл поэтически-метафорический — как отделение души от те­
ла. Это утверждение рассматривается как обладающее статусом 
истинного суждения, по крайней мере, является последним аргу­
ментом для всех тех, кто в это верит (например, как в одну из хри­
стианских истин).

Характеризуя позицию Ямвлиха и его взгляд на возможность 
использования различных контекстов интерпретации, необходи­
мо указать на тот факт, что на всех его комментариях лежит отпе­
чаток его собственной личности и его предубежденного отноше­
ния в отношении любых истинных положений, суждений и мне­
ний, высказываемых Платоном. Прежде всего Ямвлих убежден в 
безусловной истинности и доказательности всех аргументов, ко­
торые использует Платон. Поэтому Ямвлих как бы не замечает то­
го, как выстроен сюжет комментируемого им диалога «Федон», 
где каждый новый аргумент вызван недостаточностью предыду­
щего. Между тем такая интерпретация Ямвлиха — это не уход ком­
ментатора от понимания истинного смысла изучаемого им текста, 
но нечто иное. Дело в том, что в своем понимании текста Ямвлих 
исходит из признания богооткровенности каждого слова Платона, 
поэтому-то, согласно позиции Ямвлиха, каждое слово Платона 
должно быть истинным!

Из убежденности в истинности каждого слова Платона выте­
кает идея истинности выдвигаемых им положений. Но это в свою 
очередь делает непререкаемыми выдвигаемые им положения, а со 
временем приводит к тому, что они оказываются находящимися 
вне критики. Однако такое отношение к знанию и к философско­
му наследию Платона противоречит собственному убеждению 
философа в беспрерывности знания — в беспрерывности устрем­
ленности познания к пониманию сущности вещей и явлений ми­
ра. Поэтому комментаторы (из тех, кто считал себя истинным по­
следователем) Платона для нас интересны еще и с точки зрения 
использования ими методов и подходов в интерпретации рассмат­
риваемых текстов. В частности, с точки зрения того контекста по­
нимания истинного смысла слова, который может быть выявлен



482 Часть IV. Историко-философские исследования

или, напротив, вкладываем самим комментатором, этот новый 
смысл оказывается привносимым в силу определенного предубеж­
дения (мнения) комментатора. Тем не менее обращение к после­
дователям учения Платона показывает не только эффективность 
методов познания истины как сопряженное с развитием знания о 
ней. Но их комментарии являются иллюстрацией изменяющихся 
позиций в отношении характеристики всего того материала (кон­
кретного текста, фрагмента или «памятника» в целом), который 
исследуется с целью изучения его содержания и постижения его 
истинного смысла. В этом сложном и многогранном исторически 
обусловленном процессе познания познание истины остается 
одним из вечных предназначений философии.

3. Параллельные места и первые разногласия по вопросу
об истинном знании

Необходимо обратить внимание на то, что философская 
мысль европейско-средиземноморского ареала развивалась не 
проблемно, от проблемы к проблеме (как мы это можем наблю­
дать в современной науке), а несколько иначе — внутри той или 
иной школы, где одни и те же проблемы ставились и решались 
по-разному. Да и сам круг обсуждаемых проблем определял харак­
тер и направленность философской школы. Более того, особен­
ностью постановки задач и направленностью их решения чаще 
всего характеризовалась та или иная философская школа. Но мы 
продолжим рассматривать изменение представлений об истине, 
обращаясь к творческому наследию тех школ, которые существо­
вали рядом с Платоном и его Академией, но осуществляли свою 
интеллектуальную деятельность как бы вне той традиции, кото­
рую отстаивала и развивала Академия. В частности, скептики вели 
разговор об истине в контексте представлений об истинном (зна­
нии, познании), подразумевая под истинным сущее и используя 
тот же самый смысл, который вкладывал в эти понятия Платон. 
Например, Секст Эмпирик выразил свои представления о сущем 
так: «Ведь все равно, назвать ли что-нибудь истинным или су­
щим»1.

1 Секст Эмпирик. Против ученых / /  Соч. Т. 1.М .: Мысль, 1975.ѴШ. 1.9.



Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 4 8 3

Находки скептиков интересны, они весьма лаконично пояс­
няют суть того, о чем они намеревались сказать. Об истине они го­
ворят, используя апории, т.е. логические затруднения, вводя про­
тиворечия в контекст своих рассуждений и сталкивая противоре­
чивые суждения. Приведу некоторые общие апории.

То, что существует нечто истинное, или просто утверждается, или до­
казывается. Если нечто просто утверждается, то этому утверждению 
может противостоять противоположное ему. Если нечто доказывает­
ся, то либо с использованием истинного доказательства, либо ложно­
го. Ложное доказательство следует отвергнуть, и значит, истина нуж­
дается в чем-то истинном. Таким образом, в данном нашем рассужде­
нии мы уходим в бесконечность. А это значит, что сущее как истинное 
оказывается лежащим в бесконечности, следовательно, постижение 
истины как сущности невозможно, что как раз и отмечали скептики. 
Истинное не может быть ни явным, ни неявным, ни отчасти явным, 
ни отчасти неявным. Истинное не может быть ни независимым, ни су­
ществующим в природе, ни соотнесенным. Оно не чувственно и не 
мысленно, и не является тем и другим одновременно1.

Таким образом, родовое понятие сущего (или общее понятие 
сущего) в таком подходе не оказывается ни истинным, ни лож­
ным, ни отчасти истинным, ни отчасти ложным.

Как уже было отмечено в начале статьи, Платон обращает вни­
мание на то, что высшее предназначение философии как особого 
способа постижения сущности сущего состоит в самом этом про­
цессе -  в совершенствовании процесса познания, что делает неог­
раниченным поиск того или иного результата исследования. При­
чем собственные труды Платона представляют собой достойные 
образцы подобных исследований, например «Парменид», «Те- 
этет» и др. Такая установка философа, сближающая познание и 
знание в их согласованной устремленности к совершенному зна­
нию, к истинному знанию, на мой взгляд, добавляет оптимизма 
изысканиям в области постижения истины в любой сфере челове­
ческого познания.

Принципиальные и значительные изменения в понимании и 
интерпретации истины происходили на протяжении развития

1 Цит. по: ЛукомскииЛ.Ю. К вопросу о скепсисе Платона и о платонизме скеп­
тиков //АКАДНЕМЕІА. Материалы и исследования по истории платонизма. 
СПб., 2000. Вып. З.С.445.



484 Часть IV. Историко-философские исследования

всей философской мысли. И те фундаментальные проблемы в 
данной сфере, на которые указывали греческие философы и мыс­
лители прошлого, касаются не только понимания сущности исти­
ны (попыток ее определения, проведения сопоставления тех взаи­
мосвязанных понятий, в границах которых осуществляется иссле­
дование проблематики истины), но прежде всего поиска критерия 
истины.

В определении истины, а также в поисках ее критериев у филосо­
фов возникали такие расхождения во мнениях, что закономерным 
образом встал вопрос: а существует ли что-либо истинное вообще?

«В самом деле, — пишет Секст Эмпирик, — одни из рассуждав­
ших об истинном отрицают существование истины, другие призна­
ют. Из числа признающих одни считали истинным только мыслен­
ное, другие — только чувственное, а иные — и то и другое, и мысли­
мое, и чувственное»1. Например, Ксениад Коринфский утверждал, 
что нет ничего истинного, а киник Моним называл все иллюзией, 
которая есть мнение о несуществующем как существующем. По­
следователи Платона и Демокрита признавали истинным только 
мысленное. И хотя оба философа признавали возможность получе­
ния истинного знания, у них были разные основания для такого ут­
верждения. Например, согласно Демокриту, в основании природы 
нет ничего чувственного, поскольку все составляют атомы, по при­
роде лишенные всякого чувственного качества. В то же время Пла­
тон отстаивал мнение, согласно которому чувственное постоянно 
возникает, так же, впрочем, как и бытие (которое течет подобно ре­
ке). Из чего следует, что не только истина существует и постоянно 
возникает, но постоянно возникает истинное знание.

Аристотель, убежденный в важности языка, утверждал, что ис­
тина или ложь зависит не от нашего отношения к предметам, а от 
употребления тех или иных слов, от комбинации слов или предло­
жений2. Поэтому подобно Платону, хотя и иным путем, он при­
шел к выводу, что логика есть истинное орудие науки.

1 Секст Эмпирик. Указ. соч. С. 151.
2 Согласно Аристотелю, суждения есть выражения мысли. Суждения могут 

быть истинными или ложными, но ничего ложного не может быть в ощущении: 
если какой-то предмет вызывает в нас ощущение, то оно само по себе истинно, но 
мы можем, однако, сказать о нем нечто ложное. Все, о чем мы думаем, может быть 
сведено к предложениям, мысли можно выразить предложениями языка, поэтому 
разъяснить природу предложения — искусство мышления — есть задача логики.



Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 485

Гераклит, а также Эпикур склоняются к чувственному объяс­
нению явлений. Противопоставляя истину и ложь, эти философы 
«истинным» именуют те явления, которые являются всем вообще, 
а «ложным» именуютте, которые не таковы. Отсюда вытекает, что 
словом «истинный» с полным основанием именуется ими то, что 
«не ускользает» из контекста представлений общего характера 
знания. Поэтому, определяя истину и ложь, Эпикур говорит: «Ис­
тинное есть то, что таково, как о нем говорят; а ложь есть то, что не 
таково, как о нем говорят»1.

Стоики же говорят, что из чувственного, а также из умопости­
гаемого истинно [только] некоторое. По их мнению, истинное — 
это существующее и противостоящее чему-нибудь, а ложное — не 
существующее и не противостоящее ничему. Другими словами, 
истинно то, что реально и противоположно чему-нибудь, а ложь — 
то, что нереально и что не противостоит ничему. Это «бестелес­
ное» утверждение, как оценивает его Секст Эмпирик, по существу 
есть умопостигаемое2. При этом каждый может воспользоваться 
рассуждением Платона (например, которым он пользуется в диа­
логе «О душе») и, действуя и рассуждая вслед за ним, утверждать, 
что с помощью приобщения к отрицанию нельзя увеличить утверж­
дение по сравнению с таким, которое не содержит отрицания.

Таковы в общих чертах первые разногласия по вопросу об «ис­
тинном». Кроме того, следует отметить, что существовали расхож­
дения и другого рода. Так, истинное и ложное одни мыслите­
ли связывают с обозначаемым предметом, другие — со словом, 
третьи -  с движением мысли. Первое мнение отстаивают стоики. 
Они указывают на то, что сосуществуют три элемента, соединяе­
мые вместе: обозначающее (т.е. слово), обозначаемое (т.е. вещь, 
выражаемая словом) и предмет. Из элементов именно «словесно 
выраженное» бывает истинным или ложным.

Последователи Эпикура разделяют эту позицию, связывая ис­
тину и ложь со словом, и полагают истину в движении мысли. По­
этому для них говорящий, что существует нечто истинное, или ут­
верждает, что существует нечто истинное, или доказывает это. Ес­
ли же он доказывает, что существует нечто истинное, то он 
доказывает это или истинным доказательством, или неистинным.

1 Секст Эмпирик. Указ. соч. С. 152.
2 Там же. С. 152-153.



486 Часть IV. Историко-философские исследования

Другими словами, суждения истинны, если справедливо то, что 
они заставляют нас говорить о предмете, и ложны, если в них за­
ключается неверное суждение о предмете. Этот принцип не рас­
пространяется наложные мнения и случайные высказывания, по­
скольку они могут восприниматься как спорные. Спорные поло­
жения не могут быть одинаково достоверными1.

Зенон Элейский, который в логической последовательности 
усматривал условие правильного умозаключения, защищал саму 
возможность логического мышления. Вслед за ним стоики стали 
рассуждать о правилах вывода, с помощью которого можно совер­
шать переход от одного высказывания к другому, создавая новые. 
Так, установив, что умозаключения человека подчиняются опре­
деленной закономерности и имеют формальный характер, они 
пришли к выводу, что существует реальная возможность проведе­
ния любого правильного умозаключения. «Стоики расширили 
область познания, включив в нее знаковые структуры и посту­
лировав тем самым возможность получения знаний о тех объек­
тах, которые недоступны чувственному познанию»2. Их развитие 
представлений об истине переросло в целую философию доказа­
тельства, вселяя убеждение в том, что сама возможность рассужде­
ния есть движение мысли к познанию бесконечного мира.

4. Поиск критерия истины. Некоторые философские
концепции в интерпретации истины и знания

Е сли эйдетические образцы понимания истины мы обнаружи­
ваем уже у Платона, то у Фомы Аквинского в качестве образца ис­
тины, а значит, ее критерия выступает Божественная Мудрость.

С сенсорным, индивидуальным опытом истину связывает 
Беркли. В противоположность ему Маркс и его последователи в 
качестве критерия истины рассматривают исключительно обще­
ственно-историческую практику. В это же время философы ис­
следуют истину в контексте соотношения истина-заблуждение, 
проводя различия в отношении понимания особенностей абсо­
лютной истины, противопоставляемой истине относительной, и

1 Например, мы можем думать, что весло, погруженное в воду, сломано, только 
на том основании, что оно кажется таковым.

2 Степанова А. С. Философия древней Стой. СПб., 1995. С. 125.



рассматривая движение (восхождение познания) к абсолютной 
истине, осуществляемое посредством истин относительных.

Уже этот перечень разнообразных аспектов проблематики ис­
тины указывает на то реальное многообразие возможных интер­
претаций, с которым могут столкнуться ее исследователи. Многие 
философы, пытаясь преодолеть трудности, связанные, например, 
с выявлением сущностных характеристик истины, и при этом 
стремясь выйти за рамки ее, так сказать, классического рассмот­
рения (которое мы связываем с именами Платона, Аристотеля, 
Ф. Бэкона, Декарта, Спинозы, Гегеля и др.), усматривают воз­
можность преодоления трудностей понимания истины в самой 
возможности изменения стиля и направления философской мыс­
ли, видя в этом способ получения новой интерпретации истины. 
Так, в отдельных концепциях истина лишается объективного ста­
туса и мыслится только как одна из форм психического состояния 
личности (Кьеркегор). У других философов, например у Риккерта 
и в школе неокантианцев, в целом к истине относятся как к цен­
ности, которая «не существует», но все-таки что-то значит в деле 
познания, понимания и объяснения действительности.

Феноменология на первый взгляд еще более релятивизирует 
истину в этом познании, ставя во главу угла индивидуальное вос­
приятие и считая, что субъект является последним источником 
познания. Гуссерль пишет, что если «мера всякой истины — инди­
видуальный человек, то тогда для каждого истинно то, что ему ка­
жется истинным»1. Более того, «каждое суждение, которое коре­
нится в видовой специфике человека, в конституирующих ее за­
конах — для нас, людей, истинно»2. Однако тут же выдвигается 
другое положение: «То, что истинно, то абсолютно истинно “в се­
бе” , истина идентично одна, постигают ли ее люди или изверги, 
ангелы или боги»3. Возникающее противоречие феноменология 
преодолевает путем выявления возможности субъективности как 
таковой, анонимной — «чистого сознания». Такая субъектив­
ность, по мнению Гуссерля, как раз и способна судить чисто объ­
ективно (трансцендентальный субъективизм), именно таким пу­
тем и постигается истина. И истина эта — научная истина, а истин­

1 Гуссерль Э. Логические исследования. Ч. 1. СПб., 1909. С. 99.
2 Там же.
3 Там же. С. 101.

Е.Н. Шульга. Истина и интерпретация 487



ное суждение -  это научное, по преимуществу, математическое 
суждение.

В философской герменевтике проблематика истины не явля­
ется центральной, поскольку герменевтика, первоначально пони­
маемая как искусство толкования, а позднее — как теория интер­
претации, не ставит своей задачей выведение истины исходя из 
собственных принципов и методов, с помощью которых интер­
претация осуществляется. Некоторые философы-герменевтики в 
своих размышлениях по поводу истинного смысла, содержащего­
ся в изучаемом тексте, отталкиваются оттого, что определяет чет­
кие границы между пониманием и объяснением. Дистанцируясь 
от задачи объяснения, они связывают познание истинного смыс­
ла исключительно с его пониманием, реализуя свою задачу сугубо 
в контексте языковой реальности (Гадамер). И здесь происходит 
смещение проблематики истинности к проблеме ее интерпрета­
ции, поскольку проблема интерпретации составляет основное яд­
ро философской герменевтики.

Особое место проблеме истины отводится в работах предста­
вителей аналитического направления философской мысли. И хо­
тя истина ими трактуется как феномен языкового ряда, основное 
содержание указанной проблематики касается проблемы ее вери- 
фицируемости (Д. Дэвидсон).

Я опускаю здесь описание различных положений, выдвигае­
мых представителями философии постмодернизма, поскольку са­
мо это направление нуждается в специальном изучении. Тем не 
менее хочу отметить, что линия изучения языка, текста, дискурса 
получает здесь наиболее специфическую характеристику. В част­
ности, противопоставляя субъект и объект, постмодернизм видит 
свою программу поиска в исследовании когнитивного процесса 
как такового (Тулмин). Причем истина в таких философских кон­
цепциях уже не рассматривается как то, что можно открыть или 
принять (как, например, у Фуко), но выступает как выражение 
интерпретационного проявления воли познающего субъекта, как 
выражение этой воли. Более того, как своего рода «выражение 
правил», которыми этот субъект руководствуется. Тем самым ста­
тус истины у философов-постмодернистов, исследующих про­
цесс познания, обозначается через понимание истины как ситуа­
ционно проявляющей свой эффект в процессе познания.

488 Часть IV. Историко-философские исследования



Е.Н. Шулъга. Истина и интерпретация 489

«Ситуационность» истины рассматривается как важная ее ха­
рактеристика наряду с поиском правил, по которым можно было 
бы отделить истинное отложного. Такой поворот возвращает ис­
следователей к истокам понимания сущности истины, что я пыта­
лась показать в данной статье. И одно то, что в гносеологии пост­
модернистов истина рассматривается в соотношении с «игрой» -  
отсюда такое проблемное поле исследования истины, как «игры 
истины и власть», «игры истины сами по себе» или «игры истины в 
отношении индивида к самому себе», — показывает привязку про­
блематики истины к ее классическим образцам, по крайней мере, 
в попытках соотносить одно с другим. Но в то же время «игры с ис­
тиной» уводят исследователей в русло таких конструкций, кото­
рые сами же постмодернисты характеризуют как рассуждения «по 
ту сторону истинного и ложного, по ту сторону эквивалентного 
(знания), по ту сторону рациональных различий» (Бодрийяр). 
Окончательная оценка истинного положения дел в этом вопросе 
еще не получена, что возвращает нас к утверждению: истина — это 
не конечный результат, а путь к ней.



Summary

In the present edition the results of studies of the classical 
epistemological problems of truth are collected. The concept of truth 
was always a source of sharp philosophical discussions and marked a 
polarization of philosophical doctrines. Here four main approaches to 
the analysis of this concept are presented. The logic-methodological 
approach is focused on classical epistemology. Social-epistemological 
and evolutionary-epistemological understandings of truth present the 
non-classical trends. Authors show that classical, «standard» truth 
concepts receive non-standard interpretation in terms of changing 
conditions of scientific and philosophical knowledge. The final 
part of the volume deals with the historical approach as a necessary 
precondition of all listed trends.

The book gives a presentation of a variety of modern philosophical 
truth concepts for reader in epistemology and also for a wide range of 
philosophers and scientists.



Contents

Introduction...................................................................................................... 7

PART I. LOGIC/METHODOLOGICAL PRO BLEM S.................................................... 15

A.L. Nikiforov • Of the problem of the classical theory of truth......................17
E.A. Mamchur • The concept of: some modern considerations..................... 41
P.S. Kusly • Are truth values abstract objects?.............................................. 76
M.M. Novosyolov • Metaphysics of interval approach in the context of

scientific knowledge..................................................... 94
G. D. Levin • The problem of the validity of perception..........................124
A.M. Anisov • On the concept of real truth.................................................. 138
S.A. Pavlov • The unique denotate of truth in modified

Frege's semantics................................................................... 172
LA. Gerasimova • Problem of truth in the theory and practice of the

argumentation.................................................................184

PART II. SOCIAL-EPISTEMOLOGICAL APPROACHES...................................... 203
I. T. Kasavin • Truth as a problem of social epistemology.............................205
M. A. Rozov • Problem of truth in terms of the theory

of social relay rac e s ............................................................... 224
L.A. Markova • On the compatibility of truth concept with sociological

interpretations of sc ience ..................................................270
N. M. Smirnova • Communicative/semantic approach

to the understanding of t ru th ...........................................295
A.S. Majdanov • Truth problem in mythology...........................................326
E. U. Kalinin • Postclassical rationality and problem of tru th ......................354

PART III. EVOLUTIONARY-EPISTEMOLOGICAL APPROACHES...................... 373
H. N. Knyazeva • The Understanding of Truth in Evolutionary

Epistemology...................................................................375
LA. Beskova • Phenomenon of validity: some methodological reefs . . . 402



PART IV. HISTORICAL-PHILOSOPHICAL S T U D IE S ...................................... 429
A.A. Ivin • Concept of truth in scientific knowledge................................431
A.A. Gorelov • Problem of all-embracing t r u th ..........................................451
E.N. Shulga • Truth and interpretation..................................................... 471
Summary...................................................................................................... 490

4 9 2  Содержание



Научное издание

Истина в науках и философии

Под редакцией
И .Т . Касавина, Е.Н. Князевой, В.Л. Лекторского

Оформление художника С.Б. Дьякова 
Художественный редактор А.В. Антипов 

Компьютерная верстка А. В. Антипов 
Корректор Ю. В. Жаркова



Подписано в печать 29.10.2010.
Формат 60 x 90/16. Бумага офсетная. 

Уч.-изд. л. 36,12. Тираж 800 экз. Заказ N° 3968.

Издательский Дом «Альфа-М»
Адрес: 127282, Москва, ул. Полярная, д. 31 в 

Тел./факс: (495) 363-4270 (573)
E-mail: alfa-m@inbox.ru

По вопросам приобретения книг обращайтесь:

• Отдел продаж «ИНФРА-М». 127282, Москва, ул. Полярная, д. 31 в, 
тел. (495) 363-4260; факс (495) 363-9212; e-mail books@infra.ru

• Отдел «Книга-почтой», тел. (495) 363-4260 (доб. 232, 246)

Отпечатано с готовых диапозитивов в ОАО ордена «Знак Почета» 
«Смоленская областная типография им. В. И. Смирнова». 

214000, г. Смоленск, пр-т им. Ю. Гагарина, 2.

mailto:alfa-m@inbox.ru
mailto:books@infra.ru


ISBN 47 -5-48281-232-2

Л огико-мепю дилогичесш  іроблемы

Испюрикофилософскм іссиедования


