




А. Г. Дугин

НООМАХИЯ 
войны ума

ХАМИТЫ
ЦИВИЛИЗАЦИЯ 

АФРИКАНСКОГО НОРДА

«Академический проект» 
Москва, 2018



УДК 1/14; 008 
ББК 87; 71 

Д 80

Рецензенты:
В.Ю. Верещагин, доктор философских наук;
ЭЛ. Попов, доктор философских наук

Научный редактор:
Н.В. Мелентьева, кандидат философских наук

Автор выражает благодарность М.Г. Гаглоеву 
за поддержку в создании и публикации данной работы

Д угин А.Г.
д ол Ноомахия: войны ума. Хамиты. Цивилизация африканского 
А Норда. — М.: Академический проект, 2018. — 423 с.

1БВЫ 978-5-8291-2187-7
Ноология и теософия Африки рассматриваются А. Дугиным в перспек­

тиве восьми горизонтов, совпадающих с высокодифференцированными 
микроцивилизациями этого континента. Это: 1) египетская цивилизация; 
2) берберское культурное пространство Северной Африки; 3) кушитская ци­
вилизация южного бассейна Нила; 4) культурная зона чадских народов (Ни­
герия); 5) нилотский горизонт; 6) афро-атлантический горизонт; 7) аграрная 
цивилизация народов банту; 8) койсанский горизонт. Все эти восемь гори­
зонтов — изначально самобытные полюса африканской теософской карты, 
по которым дважды в истории были нанесены удары насильственной транс­
формации: вначале арабами-мусульманами, а затем европейской колониза­
цией Нового времени.

В данном томе «Хамиты. Цивилизация африканского Норда» подробно 
рассматриваются первые четыре микроцивилизации, включая Египет, бер­
беров, кушитов, эфиосемитов и народы чадской семьи, в пространстве кото­
рых, как показывает автор, доминирующим является Логос Великой Матери, 
Логос Кибелы, в определенных случаях трансформирующийся в титанизм. 
Остальные четыре микроцивилизации рассматриваются во втором томе 
«Логос Африки. Люди черного солнца».

Книги предназначены для специалистов в области истории цивилиза­
ций, политики, философии, культурологии, социологии, этнографии и ан­
тропологии.

УДК 1/14; 008 
ББК 87; 71

© Дугин А.Г., 2018 
© Оригинал-макет, оформление. 

«Академический проект», 2018ISBN 978-5-8291-2187-7



Введение. Континент Африка:
горизонты и цивилизации

Гипотеза большой кушитской цивилизации
Приступая к рассмотрению ноологии и теософии африканского 

континента, следует сразу задаться вопросом: существует ли у аф­
риканских культур нечто общее, что можно было бы определить как 
африканская цивилизация и, соответственно, двинуться к выясне­
нию структуры ее Логоса?

В Европе и России XIX века историками была выдвинута гипоте­
за о том, что в глубокой древности существовала единая кушитская 
цивилизация, простирающаяся от Нубии через Шумер и Элам до Ин­
достана, и далее, в Тихоокеанский регион, являясь общей основой 
как для хамитов, африканских негров, так и для древних шумеров 
и эламитов (по некоторым версиям, бывших чернокожими), для ин­
дийских дравидов и австронезийских этносов Индии и Океании — 
вплоть до Меланезии и Полинезии* 1. Эта теория имела несколько 
версий. «Кушитской» она называлась довольно условно, так как под 
ней понимались культуры всех африканских народов, объединен­
ных цветом кожи. Но на том основании, что у кушитов Африки мы 
видим самые древние формы развитой цивилизации, термин «ку­
шитские» был применен и ко всем остальным древним культурам, 
которые предположительно были созданы людьми с темным цветом 
кожи, а также к архаическим обществам Африки и Океании, кото­
рые рассматривались как периферия этого древнего негроидного 
горизонта.

Популярный в XIX —первой половине XX века расистский под­
ход истолковывал кушитскую цивилизацию в контексте эволюцио­
нистской теории, распределяющей типы обществ в их линейном 
развитии (от примитивных к комплексным/современным) в соот­
ветствии с тремя расами:

• цивилизация (в единственном числе и отождествляемая с евро­
пейским обществом эпохи Модерна) соответствовала белой
расе;_____
1 Хомяков АС. Записки о всемирной истории. Ч. 2 / /  Хомяков А.С. Полное со­

брание сочинений. Т. 6. М.: И.Н. Кушнерев и Ко., 1904.



4 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

• варварство—желтой;
• дикость—черной1.

Следовательно, кушитская теория вписывалась в колониальное 
районирование пространства планеты1 2:

• в центре — субъект истории, «белая цивилизация», берущая на­
чало в Греции и Риме;

• на периферии — зона «черной дикости», мировой Юг, негритян­
ские или негроидные общества, отождествляемые с регионами 
кушитского мира;

• между ними — страны «желтого варварства», находящиеся в про­
межуточном положении между центром и периферией. 
Сравнивая общества «черных» с обществами «белых», европей­

цы колониальной эпохи приравнивали первых к примитивной ста­
дии развития, к «детству человечества», полагая, что нахождение на 
«низшей ступени развития» связано с особыми присущими «черной 
расе» ментальными и психологическими особенностями, препятст­
вующими развитию рациональности и технических навыков. Эта 
точка зрения была чем-то само собой разумеющимся в колониаль­
ных державах —Англии, Франции, Испании и т. д. Систематическое 
оформление подобным теориям придали такие французские социо­
логи, какЖ.А. де Гобино (1816— 1882)3 и Густав Лебон (1841 — 1931)4, 
согласно которым «чернокожие народы» склонны к материальному, 
чувственному восприятию мира и органически не способны разви­
вать абстрактное мышление, философию, стройные теологические 
системы и, следовательно, создавать комплексные социополитиче­
ские структуры и развивать «технический прогресс». Такой подход 
существенно повлиял на оценку кушитской цивилизации как при­
митивной, чувственной, лишенной тех признаков, которые в глазах 
европейца Нового времени составляли сущность цивилизации как 
таковой.

На подобные взгляды в их зачаточной еще не систематизирован­
ной (как и позднейших расистов) форме опирался русский славяно­
фил А. С. Хомяков (1804— 1860) в своих «Записках о всемирной исто­
рии»5, где оценивал кушитскую цивилизацию как «материальную 
и лишенную духовного измерения», противопоставляя ее «иранской

1 Hobson J. The Eurocentric Conception of World Politics: Western International The­
ory, 1760 — 2010. Cambridge: Cambridge University Press, 2012; Дугин А.Г. Этносоцио- 
логия. M.: Академический проект, 2012.

2 Дугин A S. Теория многополярного мира. М.: Академический проект, 2015.
3 Гобино А. Ж. де. Опыт о неравенстве человеческих рас. М.: ОЛМА-ПРЕСС, 

2001.
4 Лебон Г. Психология народов и масс. СПб.: Макет, 1995.
5 Хомяков А. С. Записки о всемирной истории.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 5

цивилизации», утверждая, что между ними идет непрерывная, рас­
тянувшаяся на тысячелетия борьба1. В своих оценках Хомяков опи­
рался на крайне фрагментарные заметки западных колониальных 
африканистов и ориенталистов, оперируя с совершенно произволь­
ными и несостоятельными абстракциями, что, однако, не снижает 
значения его интуитивных прозрений в природу тонких процессов 
и цивилизационных закономерностей, выявленных им в ткани «все­
мирной истории». К кушитской цивилизации Хомяков причислял не 
только индийский шиваизм, но и буддизм, о котором также имел 
крайне отдаленное представление. В целом же такая интерпретация 
кушитской цивилизации есть не более чем высокомерная евроцент- 
ристская карикатура.

Нечто подобное утверждал позднее Освальд Шпенглер, выделяв­
ший в неоконченной работе «Эпика Человека»1 2 кушитскую культу­
ру, понятную в широком смысле — от Африки через Месопотамию 
и Элам до Индии и Океании — как одну из трех цивилизаций-амеб, 
наряду с атлантической и туранской3. Кушитская протоцивилиза­
ция, по Шпенглеру, была:

• мало озабоченной потусторонним миром (в отличие от атланти­
ческой),

• материальной и
• невоинственной (в отличие от туранской).

1 Следует заметить, что интуиция Хомякова относительно иранской цивилиза­
ции и ее фундаментального значения для средиземноморского Логоса и, следователь­
но, для всей Европы была на самом деле чрезвычайно глубокой и оправданной, но 
оппозиция с кушитским горизонтом была несколько поспешной и натянутой, а если 
и здесь имелось интуитивное прозрение, оно не было достаточно корректно оформле­
но и изложено в силу слабой изученности кушитской цивилизации и евроцентрич­
ных расистских предрассудков. См..Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая 
война и культура ожидания. М.: Академический проект, 2016.

2 Conte D. Catene di civiltà: Studi su Spengler. Napoli: Ed. Scientifiche Italiane, 1994. 
См. также: Дугин А.Г. Ноомахия. Теософия. Горизонты и цивилизации. М.: Академи­
ческий проект, 2017; Он же. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология 
вертикали. М.: Академический проект, 2017.

3 Относительно туранской цивилизации идеи Шпенглера так же точны, как 
и интуиции Хомякова о роли иранского Логоса. Эту тему мы подробно развиваем 
в трех томах «Ноомахии»: Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская 
идеология вертикали; Он же. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индо­
европейское наследие и следы Великой Матери. М.: Академический проект, 2017; Он 
же. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания. Что же касает­
ся атлантической «цивилизации-амебы», связывавшейся Шпенглером с мегалитиче­
скими памятниками, то она, согласно Генону, и составляла древнейшую основу куль­
тур афразийского горизонта, включающего в себя Ливию, Египет, Куш и семитский 
мир, то есть кушитскую культуру, если понимать под ней все горизонты афразийской 
цивилизации.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

Все эти теории отражали расхожие клише колониальной эпохи, 
утверждающие, что ценностная система, религия и культура «черных 
народов» Африки (а также Южной Азии и Океании) представляют 
собой «примитивные» архаические формы, сводящиеся к удовлетво­
рению материальных потребностей, грубым предрассудкам и зача­
точным «анимистским» представлениям о духовном мире со слабо 
развитой или не развитой вообще культурой абстрактного мышле­
ния. Ничего общего с действительной картиной теософии Африки 
(и Океании) это не имело даже в самом отдаленном приближении. 
Эта теософия была намного более изощренной, разнообразной, диа­
лектической и дифференцированной, в чем нам и предстоит убе­
диться.

Голос Африки
В XX веке эти взгляды были существенно пересмотрены благо­

даря исследованиям культурных и социальных антропологов, от­
крывших новое измерение в культурах тех народов, которые рань­
ше считались «примитивными» и «дикарскими». Благодаря школам 
Ф. Боаса, М. Мосса, К. Леви-Стросса, М. Элиаде, Л. Фробениуса, 
Р. Турнвальда, Б. Малиновского1 и т. д. были вскрыты глубинные 
пласты тех традиций, культов, верований и представлений, которые 
ускользали от внимания предыдущих поколений исследователей, 
которым классический этноцентризм (свойственный до определен­
ной степени любой культуре) и вместе с тем вера в прогресс, куль­
турный расизм и колониальная ангажированность (свойственные 
исключительно Европе эпохи Модерна) не позволяли адекватно 
оценить и интерпретировать общества, довольно серьезно отличаю­
щиеся от западноевропейских обществ Модерна, будучи построен­
ными на качественно иных принципах и предпосылках1 2. Показа­
тельно, что европейцы подчас причисляли к «дикости» не только 
культуры архаических народов, но такие древнейшие и в высшей 
степени утонченные цивилизации со своей письменностью, мета­
физикой, философией, нюансированной теологией и искусством, 
как иранская, индийская, китайская или японская. Поэтому архаи­
ческие общества Черной Африки оказывались в этой категории по­
чти автоматически. Но новая антропология убедительно про­
демонстрировала, что, отложив в сторону расизм и собственно 
западноевропейские предрассудки Нового времени (в частности,

1 Об этих теориях см. подробнее Дугин А. Г. Этносоциология.
2 Дугин А. Г. Ноомахия. Теософия. Горизонты и цивилизации; Он же. Этносоцио­

логия; Он же. Теория многополярного мира.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 7

некритическую веру в универсальность развития и прогресс по ев­
ропейскому пути) и дав себе труд проникнуть в «жизненный мир» 
архаических племен и народов, мы обнаружим там стройные, обо­
снованные и подчас детально разработанные культурные и религи­
озные системы, не уступающие по сложности, красоте и оригиналь­
ности европейским образцам, но построенные на основании иных 
парадигм, ускользающих от поверхностных и самовлюбленных ко­
лонизаторов1.

Одним из первых к фундаментальной реабилитации африкан­
ской культуры приступил выдающийся немецкий антрополог и один 
из лучших африканистов Лео Фробениус1 2 (1873—1938). В своей кни­
ге «Голос Африки»3, ставшей манифестом нового антропологиче­
ского подхода, он пишет:

Я пересекал пустыню Сахара, эту границу внешнего мира, эти 
гигантские территории, которые англичанин Стэнли определил как 
«темные» и «еще темнее», снова и снова. Но я не обнаружил там 
ничего похожего на власть «бесчувственных фетишей». Я не обна­
ружил ничего даже отдаленно напоминающего вырождение, сводя­
щееся к звериным инстинктам. И вопреки мнению Церкви я обна­
ружил истинную душу этих народов, которая была весьма далека от 
подлежащей пламени пшеничной шелухе4.

Это было важнейшим шагом навстречу африканской идентич­
ности. Но при этом Фробениус все же полагал, что современные аф­
риканцы, будучи потомками великой и полноценной цивилизации, 
утратили ключи к пониманию ее кодов и ее структур и живут на пе­
риферии собственной духовной традиции. Их боги ушли, и от них 
остались лишь трудноразличимые следы. Он говорит:

Довольно быстро я обнаружил, что они больше не подчиняются 
законам, данным им сынами богов, их правителями давно минувших 
дней. Они еще помнят о них. Они видят их во снах. Но эти народы 
отпали от высот человеческих достижений. Славный идеал древнего 
человечества низвергся в глубины. И тьма поглотила его5.

1 Леви-Стросс К. Структурная антропология. М.: ЭКСМО-Пресс, 2001; Он же. 
Мифологики: В 4 т. М.; СПб.: Университетская книга, 1999 — 2000; Он же. Путь масок. 
М.: Республика, 2000.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Теософия. Горизонты и цивилизации.
3 Frobenius L. The Voice of Africa. 2 v. L.: Hudchinson & Co., 1913.
4 Ibid. V. l.P . XIV.
5 Ibid.



И далее:

Голос Африки теперь слышен: «Да будет свет!» Сегодня благо­
родные черты сынов богов, выделанных в терракоте и бронзе, пред­
стают перед нашим взором в их патетической красоте. Чары рассея­
ны. Похороненные сокровища Древности снова находятся подлупа­
ми солнца. Европа заново подняла на поверхность то, что затонуло 
вместе с Атлантидой; но разбитые скрижали Закона не могут быть 
воссозданы заново. Боги не вернутся. Они не могут вернуться снова, 
т. к. далеко за чертой африканских берегов их могилы лежат слиш­
ком глубоко внизу1.

Быть может, эта оценка и верна, но практически строго то же са­
мое, если не в более жестких терминах, можно сказать и о европей­
ской цивилизации Нового времени, что друг и единомышленник 
Лео Фробениуса Освальд Шпенглер (1880—1936) выразил в своей 
знаменитой формуле «Закат Европы»1 2.

На следующем этапе, когда антропологи Л. Фробениус и Ф. Боас 
(1858—1942) опрокинули прежде считавшиеся безусловными ра­
систские предрассудки в отношении архаических культур, и в част­
ности, относительно африканской цивилизации, другие поколения 
антропологов и социологов предложили вообще отказаться от шка­
лы развитие/деградация, высокая культура/низкая культура, рас- 
цвет/упадок и т. д. и посмотреть на мир глазами самих архаических 
народов, методом глубокого включенного наблюдения.

Показательна в этом смысле полемика между социологом Л. Ле­
ви-Брюлем (1857 — 1939) и антропологом К. Леви-Строссом3 (1908 — 
2009) относительно тезиса Леви-Брюля о «пралогическом ментали­
тете архаических обществ»4. Леви-Стросс убедительно показал, что 
архаические народы обладают не пралогическим менталитетом, где 
якобы отсутствует критическая саморефлексия и доминирует прин­
цип «мистической сопричастности» (la participation mystique), на 
чем настаивал Леви-Брюль, но менталитетом, построенном на аль­
тернативной организации Логоса, сплошь и рядом столь же четко 
осмысляемом, рефлектируемом, нюансированном и детальном, как 
и в развитых комплексных цивилизациях. Архаические общества, 
в том числе африканские, по Леви-Строссу, представляют собой не 
«недообщества» и не «ранние стадии развития» культуры, но иные

1 Frobenius L. The Voice of Africa. V. 1. P. XV.
2 Шпенглер О. Закат Европы. М.: Наука, 1993.
3 Леви-Стросс К. Первобытное мышление. М.: Республика, 1994.
4 Леви-Брюль Л. Первобытный менталитет. СПб.: Европейский Дом, 2002.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 9

(нежели европейские) общества, развивающиеся в собственном на­
правлении и по своим законам на основании столь же свободного 
и осознанного, но качественно другого выбора, нежели в случае ев­
ропейских народов. Тем самым новые антропологи отвергали ли­
нейную иерархизацию обществ и призывали отнестись к каждой 
рассматриваемой культуре, исходя из критериев, свойственных 
в первую очередь ей самой.

Поэтому кушитскую цивилизацию и кушитский историал следу­
ет заведомо освободить от наивных или тенденциозных ассоциаций 
и евроцентристских оценок, стараясь, как и во всех остальных слу­
чаях, встать в эмпатическую позицию изнутри этой системы.

Африканский Логос: новая территория Ноомахии
Обращаясь к исследованию теософской структуры африканско­

го континента и населяющих его народов, следует иметь в виду, что 
мы вступаем в область намного менее внятных и четко сформулиро­
ванных философских и метафизических учений, религий и культур, 
нежели в других цивилизациях. Едва ли Африку можно рассматри­
вать как аналог всех тех цивилизаций, которые мы рассматривали 
ранее и которые при всех радикальных различиях и наложениях 
синхронических и диахронических форм, при всем их обмене меж­
ду собой конститутивными цивилизационными элементами, все же 
находились принципиально на уровне высоко отрефлексированных 
идей относительно содержания и образа своей собственной иден­
тичности, и до определенной степени, идентичности соседних циви­
лизаций. Обращаясь к изучению африканского Логоса, мы не можем 
быть уверенными до конца, что этот Логос существует и что он яв­
ляется универсальным и представительным для большинства афри­
канских обществ. В период доминантного евроцентризма эпохи Мо­
дерна и его колониальных прогрессистских и культурно-расистских 
установок отстаивание тезиса о полноценности и самобытности 
даже таких высокодифференцированных цивилизаций, как индий­
ская или китайская, представляется непростой задачей, требующей 
предварительного сокрушения эгоцентристского универсализма, 
глубоко укорененного в европейской цивилизации и ставшего не 
менее, но только более агрессивным в эпоху Модерна (экстенсив­
ная колонизация) и даже в постколониальную эпоху (хотя и в новой 
форме —навязывания глобализма, либерализма, «свободного рын­
ка» и унитарной индивидуалистической идеологии «права челове­
ка»). Тем более трудно защитить тезис об Африканском Логосе. Но 
если с помощью примеров развернутых исторически, философски



10 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

и метафизически достоверно и обильно документированных циви­
лизаций мы пробиваем брешь в заносчивом евроцентризме, то было 
бы неправильно остановиться лишь на восстановлении должного 
уважения и почтенного внимания к семитскому, иранскому, туран- 
скому, индийскому, дальневосточному Логосам и оставить Африку 
вне теософского рассмотрения.

Приступая к изучению Африки, тем не менее, следует постоянно 
иметь в виду, что основой реконструкции нам служат мифы и преда­
ния, передаваемые устно, а реконструкция исторических событий 
даже относительной древности основывается на чрезвычайно фраг­
ментарных и подчас противоречивых источниках. Это делает задачу 
выявления параметров доминирующего Логоса более сложной, ре­
конструкции более гипотетическими, а выводы — менее оконча­
тельными и более открытыми к последующим уточнениям или даже 
принципиальному пересмотру.

Обзор горизонтов Африки и предварительные гипотезы их но- 
ологических ориентиров позволят еще раз подтвердить наличие 
принципиальных и фундаментальных типологических соответствий 
между различными цивилизациями, сводимых к трем Логосам 
и к балансу между ними, включая диалектику комбинаций, оппози­
ций, альянсов и отношений. В этом случае снова следует подчерк­
нуть, что эти типологические соответствия не означают ни в коем 
случае семантического тождества —каждая цивилизация оценива­
ет и определяет преобладающий в ней Логос (комбинации Логосов 
или их противостояние —т. е. собственно Ноомахию) в своем собст­
венном контексте и в силу этого наделяет его всякий раз оригиналь­
ной и самобытной формой и смыслом.

Восемь горизонтов Великой Африки
На пространстве африканского континента следует выделить 

следующие горизонты, которые в некоторых случаях совпадают 
с высоко дифференцированными цивилизациями, а иногда пред­
ставляют собой области культуры и ЭазепГа, где общий Логос пре­
бывает в имплицитном состоянии. К цивилизациям Африки мы без­
условно относим следующие:

1. Египетская цивилизация, которая является древнейшей цивили­
зацией не только Африки, но и Средиземноморья. Она была ин­
тегральной частью средиземноморского культурного круга 
вплоть до периода эллинизма и распространения христианства 
и оказала огромное влияние как на Грецию, так и на культуры 
Ближнего Востока. Египет с эпохи Ахеменидов (VI век до Р.Х.)



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 11

утратил политическую самостоятельность и стал территорией, 
зависимой поочередно от Всемирных Империй —Ассирийской, 
Персидской, Греческой и Римской. Тем не менее он еще долго 
сохранял свою культуру и религию, оставаясь важнейшим ду­
ховным и культурным центром Средиземноморья. Позднее, по­
сле появления ислама, египетская цивилизация, а также египтя­
не как народ, по сути, прекратили свое существование (хотя пе­
риод упадка начался значительно раньше) и были включены 
в арабско-исламский ареал Северной Африки и Ближнего Вос­
тока, перейдя в латентную форму экзистирования. Единствен­
ным продолжением этнических египтян являются копты, сохра­
нившие свою отдельную от арабов идентичность как в религиоз­
ном смысле (копты —христиане-монофизиты), так и в языковом 
(наряду с арабским, они сохранили в литургической практике 
коптский язык, уходящий корнями в древнеегипетский). Боль­
шинство египтян было ассимилировано арабами и растворилось 
в них. Египетская цивилизация сама по себе представляет об­
ширный предмет исследования, и мы ограничимся только ее са­
мым общим обзором, имеющим отношение к Логосу Африки. 
В любом случае Египет представлял собой в течение нескольких 
тысячелетий полюс цивилизационного излучения, который 
в значительной степени аффектировал африканский конти­
нент —по меньшей мере, в его северной зоне.

2. Берберский горизонт также представляет собой древнейшее 
культурное пространство, объединяющее огромные территории 
в Северной Африке, Сахаре и отдельных зонах Сахеля. От древ­
ней берберско-ливийской цивилизации сохранились лишь смут­
ные предания относительно цивилизации белых людей в сосед­
ней с Древним Египтом Ливии, и отдельные этнические груп­
пы —амацирги и шиллу (в Марокко — более половины всего 
населения), кабилы и шауйя (в Алжире — треть всего населения), 
туареги (в Мали и Ливии, шире, в пространстве Сахары), а также 
довольно значительный процент населения Мавритании, Мали 
и Нигера. Антропологически и лингвистически берберы резко 
отличаются от египтян, арабов и негров остальной Африки, име­
ют ярко выраженные европеоидные черты, высокий рост, свет­
лый цвет кожи, выдающийся нос, узкие скулы, прямые волосы, 
доликефалический череп, а кроме того, ярко выраженную ма­
триархальную структуру общества. Подвергшиеся арабизации 
и исламизации берберы в отличие от египтян не утратили своей 
идентичности, частично отступив в труднопроходимые области 
Сахары и на крайний запад Северной Африки, а частично, войдя



12 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

с арабами в договорные отношения, позволившие им сохранить 
определенные стороны своей самобытности и (относительный) 
племенной суверенитет. Северное побережье Африки еще до 
арабов было захвачено западными семитами (финикийцами), 
и берберы были с этих пор оттеснены к югу—в Сахару и Сахель. 
Однако значительная часть берберов все же была ассимилирова­
на арабами, став частью арабско-исламской Северной Африки.

3. Кушитская (керно-кушитская) цивилизация возникла в южном 
бассейне Нила и находилась под сильным влиянием Египта. На 
ее основании позднее возникла Нубия, достигшая расцвета 
в эпоху Мероитского царства (VI века до Р.Х. —IV века по Р.Х.). 
К этому же культурному кругу примыкает отчасти эфиопская 
цивилизация (основана в V веке до Р.Х. выходцами из южно-ара- 
вийского царства Сабеев), а позднее, во II —XI веках по Р.Х., Ак- 
сумское царство, сохранившееся вплоть до Средневековья 
и ставшее основой христианской Эфиопии, существующей 
с XII века вплоть до настоящего времени. Горизонт кушитов был 
одним из древнейших центров становления всех афразийских 
(семито-хамитских) народов, и именно в этой области большин­
ство историков и лингвистов помещает наиболее вероятную 
афразийскую прародину. Это подтверждается как архаичностью 
кушитских языков, так и географической центральностью ку­
шитов в контексте остальных народов этой семьи, расселивших­
ся к западу (семиты), северу (египтяне), западу (чадская группа) 
и северо-западу (берберы).

4. Еще одной культурной зоной является область, населенная чад­
скими народами, также относящимися к афразийской группе 
языков, возможно, производной от берберских, но фенотипиче­
ски представляющими тип негров, близкий к нилотско-сахар- 
ской группе. Чадский культурный крут охватывает север совре­
менного государства Нигерия и прилегающие области. Одним из 
самых многочисленных народов этого горизонта является народ 
хауса. Культура хауса имеет ряд параллелей с древнейшей циви­
лизацией Нок, следы которой находят как раз в зоне расселения 
хауса. Эта цивилизация существовала с середины II тысячелетия 
до Р.Х. по IV век по Р.Х. и отличалась изысканным стилем изго­
товления полых терракотовых фигур и доместикацией лошадей. 
Следы цивилизации Нок дают основания предположить наличие 
в ней стратифицированных сословий, касты профессиональных 
воинов и развитое сельское хозяйство. Еще одной древней циви­
лизацией, вероятно, связанной с чадскими народами (и конкрет­
но с народом (котоко), является цивилизация Cao (V век до



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 13

Р.Х. —XVII век по Р.Х.). Полития хауса (Хаусаленд, Семиградье) 
была основана на федерации семи городов-государств.

5. Нилотский горизонт объединяет лингвистически и культурно 
ряд народов, которые традиционно расселились к западу и юго- 
западу от кушитов и к югу от египтян в верховьях Нила и в при­
легающих к нему областях, а также в зоне Центральной Сахары 
и Судана. Культура этих народов была связана исторически с ци­
вилизацией Древнего Египта и Нубией, где негроиды-нилоты со­
седствовали с кушитскими народами. В силу реконструируемой 
близости в общую семью народов, кроме нилотов, включают са­
харские племена — сонгай, канури, теда, загава и т. д., населяю­
щие территории Мали, Нигерии, Нигера, Чада и т. д. Вместе они 
составляют нило-сахарский горизонт. Народы, относящиеся 
к этому горизонту, преимущественно воинственные кочевники- 
скотоводы, хотя некоторые из них перешли к оседлости, сохра­
няя, однако, память о своей кочевой предыстории.

6. Совершенно самостоятелен в культурном и цивилизационном 
смысле западно-африканский или афро-атлантический гори­
зонт, иногда называемый суданским. Суданом1 (от арабского — 
билад-ад судан, дословно «страна черных») в географии принято 
называть не страну, известную сегодня под этим именем, но ши­
рокую полосу в Центральной Африке, расположенную южнее 
зоны Сахель1 2 (пограничной с Сахарой на севере), представляю­
щую собой земли, пригодные для земледелия и населенные пре­
имущественно негроидным населением, занятым аграрными 
практиками. Между Суданом и Сахарой зона Сахель, протянув­
шаяся сквозь всю Африку и горизонтально рассекающая ее, слу­
жит пограничной территорией. В этом регионе древнейшие ци­
вилизационные центры были локализованы на западе—с III века 
по Р.Х. центром было государство Гана (бассейн рек Сенегал 
и Нигер), и в центре (государство Канем) —в VIH — IX веках. По­
сле арабских завоеваний вся зона Судана оказалась под контро­
лем политических центров, наследующих функции Ганы и Кане-

1 Судан принято делить на «Высокий Судан» на западе (гористая область от Гви- 
нейского залива до плато Дарфур), включающий в себя Западный Судан (террито­
рии Буркина-Фасо, Центрального и Южного Мали, части Нигера, Гвинеи, Ганы, Кот- 
д'Ивуара и Мавритании) и Центральный Судан (часть территорий государств Нигер 
и Чад), близкие в историко-этнографическом отношении, и «Низменный Судан» —на 
востоке до границы с Эфиопией (где расположены южные территории современного 
государства Судан).

2 Сахель располагается от Атлантического океана на западе, до Красного моря 
на востоке —на территории таких государств, как Сенегал, Мавритания, Мали, Ал­
жир, Буркина-Фасо, Нигер, Нигерия, Чад, Судан и Эритрея.



14 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

ма —соответственно Мали (XIII —XV века), Сонгай (середина 
XV — конец XVI века) и Борну (конец XV—начало XVIII века).

7. Особым случаем среди народов Африки является аграрная циви­
лизация народов банту. Народ банту начиная со II тысячелетия 
до Р.Х. стал распространяться с территории современного Каме­
руна в область Великих Африканских озер в Центральную Аф­
рику, а затем оттуда на юг — в Южную Африку, заняв постепен­
но обширные земли долины реки Замбези, территории Анголы, 
Кении, Танзании, Замбии, Зимбабве, Мозамбика, Мапуту, Дур- 
дана вплоть до реки Большой Кей в Южной Африке. Племена 
банту на всем пространстве своего расселения воспроизводили 
сходную социально-экономическую модель, основанную на вы­
ращивании зерновых культур (сорго), клубневых растений (ямс) 
и разведении мелкого рогатого скота. Несмотря на то, что у бан­
ту преобладала сетевая модель горизонтальных крестьянских 
общин, у них исторически было несколько централизованных 
политий —Мапунгубве (в Зимбабве), Конго (в современной Ре­
спублике Конго), Луба/Лунда (в современном государстве Демо­
кратическая Республика Конго), Китара-Буньоро (в современ­
ной Уганде).

8. Койсанский горизонт представляет собой территорию расселе­
ния архаических племен Центральной и Южной Африки (до при­
хода народов банту), характерными признаками которого было 
распространение койсанского языка, считающегося древней­
шим среди всех языков человечества. В койсанском языке со­
хранились щелкающие согласные звуки, что является их харак­
терной чертой. Среди койсанских народов по этносоциологиче- 
скому признаку выделяются охотники и собиратели бушмены 
(сан), и к ним культурно примыкают представители другой ветви 
древнейшего населения Африки —пигмеи, отличающиеся, од­
нако, фенотипически и утратившие свой древний язык, кото­
рый, скорее всего, отличался от койсанского (судя по «лесной 
лексике», сохранившейся у западных пигмеев бака и ака). Со­
вершенно отлична от бушменов культура другой ветви койсан­
ских народов —готтентоты (кхойкхой), которые являются коче­
выми скотоводческими племенами. Многие автохтонные наро­
ды койсанской группы были позднее ассимилированными банту, 
но некоторые сохранили и обычаи, и язык (бушмены и готтенто­
ты). Иногда о народах этого типа говорят как о «капоидной расе», 
подчеркивая фенотипическое отличие ее представителей от нег­
роидов (желто-коричневый цвет кожи, широкие монголоидные 
скулы, небольшой рост и т. д.).



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 15

Удары колонизации и национально- 
освободительный Логос

Эти восемь культурных кругов могут быть рассмотрены как из­
начальные полюса африканской теософской карты, структуры ко­
торой подверглись дважды в истории фундаментальной насильст­
венной трансформации: первыми удар по сложной этносоциологи- 
ческой структуре всей Африки нанесли арабы-мусульмане, которые, 
завоевав все средиземноморское побережье Северной Африки 
и закрепившись там, двинулись в сторону юга, распространяя ис­
лам, покоряя местные племена и радикально меняя параметры этно­
культурного баланса в каждом регионе, оказывавшемся под их 
контролем —от Сахары до Сахеля, Судана и особенно восточного 
побережья Центральной Африки, где с X века под сильным влияни­
ем арабов сложилась цивилизация суахили1.

Второй удар был нанесен европейской колонизацией, начавшей­
ся в Новое время и представлявшей собой хищнический захват тер­
риторий, обращение коренного населения в абсолютно бесправных 
рабов (с их вывозом в Новый Свет), с приравниванием населенных 
земель к ничейным зонам, за которые одни колонизаторы отчаянно 
сражались с другими, и проведением границ между искусственно 
создаваемыми образованиями без какого бы то ни было учета этно- 
социологических соответствий и самого местного населения, по ста­
тусу почти отождествленного с животными.

Согласно современному африканисту Бернару Люгану1 2, европей­
ская колонизация заморозила естественные этносоциологические 
процессы, развертывавшиеся на африканском континенте до прихо­
да европейцев, отложив тем самым на столетия их логический ход. 
С этим связаны многие проблемы современной постколониальной 
Африки: ее народы и общества находятся в подавленном состоянии 
не только в силу веков безжалостной эксплуатации, но и в силу того, 
что современная мозаика африканских государств вообще никак не 
соответствует этническим, культурным, религиозным, социологиче­
ским, экономическим, историческим и геополитическим параметрам 
всего континента, воплощая в себе лишь довольно случайную для са­
мих африканцев картину противостояния друг с другом колониаль­

1 Термин «суахили» происходит от самоназвания аборигенного населения бере­
говой полосы Восточной Африки и островов Занзибар, Пемба, Мафия (семьи банту), 
смешавшегося с переселявшимися сюда арабами, персами, а также с представителями 
разных племен, вывезенных арабами в качестве рабов из внутренних областей Африки.

2 Lugan В. Mythes et manipulations de l'histoire africaine: mensonges et repentance 
P.: L'Afrique Réelle, 2013.



16 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

ных европейских держав, предопределившего границы и территории 
стран. Поэтому одни народы, составляющие единое целое и этниче­
ски и культурно, оказались разделенными в двух или даже несколь­
ких государствах, и напротив, этносы, не имеющие друг с другом ни­
чего общего, принудительно помещены в границы одного и того же 
искусственного образования. Это стало серьезной проблемой пост­
колониального состояния всей Африки: ее полноценному освобожде­
нию препятствует сама структура оставленных бывшими хозяевами 
государств, не позволяющая даже поднять на должный уровень те во­
просы и проблемы, которые затрагивают по-настоящему болевые 
точки африканской идентичности. Кроме того, окончание прямой 
и грубой политики апартеида практически совпало с новой формой 
экономического, информационного, культурного, социального и даже 
военно-политического вмешательства Запада в африканские дела: 
глобализация требует открытости всех обществ для планетарных фи­
нансовых и экономических процессов; идеология прав человека на­
вязывает стандарты «демократии» и «либерализма», не имеющие ни­
чего общего с культурными установками большинства африканских 
племен; проблемы ресурсов и геополитической стратегии подчас ис­
пользуются как предлог для прямого вмешательства США и Европы 
в дела той или иной африканской страны; и наконец, вера западного 
общества в универсальность законов прогресса, модернизации 
и Постмодерна категорически противоречит любой попытке предо­
ставить африканцев самим себе и позволить им самим разобраться со 
своими проблемами и решить их тем способом, которым они сами 
считают нужным. Запад по-прежнему видит в коренных народах Аф­
рики общества, пребывающие в «детском» состоянии, только ранние 
и брутальные формы откровенной колонизации и обращения в раб­
ство уступили место более тонкой и изощренной политике «благоже­
лательного протекционизма» со стороны старшего «белого брата», 
основанной, однако, на той же расистской парадигме.

Поэтому процесс деколонизации в полной мере не только не за- 
кончен, но еще и не начат должным образом, т. к. одна форма коло­
низации незамедлительно сменилась другой, и вмешательство Запа­
да в судьбу африканских обществ ни в коей мере не прекратилось 
полностью, но лишь изменило свою тактику. Африка обречена на 
то, чтобы мыслить себя при помощи совершенно чуждого ей истори­
чески и органически Логоса —Логоса западноевропейской (амери­
кано-европейской, атлантистской) цивилизации Модерна, в нали­
чии собственного Логоса ей отказано. Впрочем, любая попытка сде­
лать это за самих африканцев также являлась бы насилием, чем 
и была интенсивная советская пропаганда, пытавшаяся перенести



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 17

Основные культурные горизонты Африки

идеологическую борьбу с капиталистическим Западом на африкан­
ский континент. После краха СССР эта линия, ранее поддерживав­
шаяся извне, сама собой угасла, но от этого ни одна из проблем Аф­
рики не решилась, т. к. использование марксистской идеологии 
и советской помощи было со стороны тех или иных африканских 
политических движений лишь формальным прикрытием в ходе 
борьбы, имеющей совершенно иной смысл и иные цели, определяв­
шиеся внутриафриканским контекстом.

Работа по поиску Логоса Африки, таким образом, является акту­
альной задачей именно настоящего периода и представляет собой



18 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

решительный шаг в процессе деколонизации, когда вместе с оккупа­
ционным колониальным континентом африканцам следует выбро­
сить оставшиеся от них осколки колониального Логоса, эпистемоло­
гические следы оккупации, совершенно непригодные не только для 
решения насущных проблем, но радикально несовместимые с самой 
возможностью их корректной постановки.

Языки Африки: большие лингвистические 
пространства
Народы Африки говорят на языках, объединяемых в четыре язы- 

ковые семьи, имеющие ряд общих черт. Эти четыре семьи очерчивают 
четыре больших лингвистических пространства. В силу ограничен­
ности документально зафиксированных сведений о древних перио­
дах истории Африки эти лингвистические пространства приобрета­
ют особенно важное значение, т. к. позволяют с определенной долей 
условности реконструировать глубинные структуры африканских 
горизонтов.

Первая семья языков семито-хамитская или афразийская. В нее 
входят:

• семитские языки, носители которых особенно активно проника­
ют в пространство Африки из Ближнего Востока и Аравийского 
полуострова в эпоху исламских завоеваний1, что привело к мас­
совой арабизации Северной Африки, однако следует особенно 
обратить внимание на то, что на эфиосемитских языках говорят 
коренные народы Эфиопии и Эритреи;

• кушитские языки, на которых говорят народы Эфиопии и Сома­
ли, а также некоторые этносы Судана, Джибути и Кении, и иног­
да выделяемые в отдельную группу омотские языки1 2, распро­
страненные в горных областях Эфиопии;
1 Исключением являются амхары и другие эфиосемитские народы, коренные 

жители Эфиопии, язык которых относится к семитским, что, по одной версии, объяс­
няется влиянием соседних семитских народов Аравии. Лингвистически семитизация 
амхаров началась со второй половины I тысячелетия до Р.Х., а ранее амхары говори­
ли на языках, близких к кушитским. Однако, по другой версии, именно в Эфиопии 
происходило формирование афразийских языков, позднее разделившихся, и сами 
семиты переселились в Аравию и оттуда дальше на Ближний Восток именно с терри­
тории Эфиопии. В этом случае эфиосемитские языки представляют собой не резуль­
тат позднего воздействия со стороны арабов, но, напротив, прародину семитских язы­
ков, где и остались эфиосемиты Эфиопии в то время, как другие семитские народы 
распространились к северо-востоку — вплоть до Серии и Месопотамии. Эта вторая 
версия в последнее время находит все больше приверженцев.

2 Hayward R.J. The challenge of Omotic: an inaugural lecture delivered on 17 Febru­
ary 1994. L.: School of Oriental and African Studies, University of London, 1995.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 19

• египетский язык, на котором говорили жители Древнего Египта 
и последним следом которого был коптский язык, вышедший из 
употребления в XVI веке (на этом языке до настоящего времени 
совершаются богослужения в Коптской церкви);

• берберские языки (включая Канарский язык, на котором говори­
ли гуанчо —древние жители Канарских островов);

• чадские языки1, на которых говорят некоторые народы Нигерии, 
Камеруна, Нигера и Чада (самый распространенный язык этой 
семьи —хауса).
Если принять во внимание семитские языки (прежде всего 

арабский), которые стали распространяться в Северной Африке 
с VII века по Р.Х. вместе с волной исламских завоеваний, но на ко­
торых говорили с древнейших времен племена Эфиопии (амхара, 
тигре, тиграи и т. д.), то мы увидим, что народы афразийской макро­
семьи населяют более или менее равномерно все пространство Се­
верной Африки от востока (Африканский рог) до запада (Атлантиче­
ское побережье). Зоны их распространения соответствуют четырем 
более или менее самостоятельным африканским цивилизациям — 
египетской, берберской, кушитской и цивилизации хауса, народа, 
говорящего на языке чадской семьи. С востока к ним примыкает 
еще одна — семитская—цивилизация, особенно распространившая 
свое влияние на Африку в период исламизации, но присутствовав­
шая там и ранее (гиксосы, Карфаген и т. д.).

Показательно, что фенотип носителей афразийской семьи язы­
ков принципиально отличается от других народов Африки. Здесь ча­
сто встречается более светлый оттенок кожи, доликефалия и целый 
ряд европеоидных черт, близких к средиземноморскому типу. Наи­
более приближенным к негроидному является фенотип чадской 
группы, хотя определенные негроидные черты встречаются и у дру­
гих афразийских народов (прежде всего, у кушитов). Концентрация 
этих черт возрастает по мере движения на юг континента.

Вместе с тем афразийский культурный круг может быть рассмо­
трен как включающий в себя все четыре символические1 2 расы —бе­
лую, черную, красную и желтую. Преимущественно былыми были 
ливийцы (предки берберов), и именно так они изображались 
на древнейших египетских фресках. На тех же фресках цвет кожи

1 Newman P. The Classification of Chadic within Afroasiatic. Leiden: Universitaire 
Press Leiden, 1980.

2 Следует обратить внимание на условность понятия «раса», которое мы здесь 
используем, но которого мы предпочитаем избегать в других случаях, т. к. с ним свя­
зано множество предрассудков и ложных интерпретаций.



20 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

самих египтян представлялся красным1. Говорящие на афразийских 
языках кушиты и чадцы подчас имеют черный цвет кожи, что также 
было отражено в древних изображениях и исторических хрониках. 
И наконец, цвет кожи семитов можно принять за желтый.

Южнее территорий Сахеля, географически отделяющих Север­
ную Африку от остального континента, доминируют три семьи язы­
ков:

• нило-сахарские языки, распространенные вдоль течения реки 
Нил и прилегающих к ней областей, доходя до реки Нигер, где 
самой западной областью является анклав распространения сон- 
гайских языков, включенных в эту семью; территориально 
и культурно они, впрочем, разделяются на две составляющие — 
восточные (суданские) языки и западные (сахарские);

• нигеро-конголезские языки, куда входят как языки Западной Аф­
рики, представляющей особую мозаичную цивилизацию, так 
и языки одного из самых многочисленных народов Центральной 
и Южной Африки —банту; здесь также легко можно выделить 
две зоны —атлантические районы, представляющие собой 
сложную композицию множества этнических культур, подчас 
совершенно самобытных, и Центральную и Южную Африку, где 
преобладают аграрные общества племен банту;

• койсанские языки, на которых говорят самые архаичные племена 
Южной Африки, постепенно вытесненные народами банту 
к юго-западу континента, но ранее занимавшие гораздо более 
обширные территории. На койсанских языках говорят охотники 
и собиратели-бушмены (народ сан) и кочевники-скотоводы гот­
тентоты (народ кхойкхой).
Носители нило-сахарских языков делятся на два четко различае­

мых культурных ареала. Сахарские народы (сонгай, канури, теда, 
загава), живущие в Западной Сахаре, выступают создателями целой 
серии довольно могущественных и самобытных государств, во мно­
гом определявших политическую структуру всего региона. Судан­
ские же народы этой семьи представляют собой кочевые скотовод­
ческие общины, чаще всего не создающие централизованных поли- 
тий или (как и сахарская ветвь) способствующие их появлению 
тогда, когда они приходят в соприкосновение с оседлыми аграрны­
ми народами.

К нигеро-конголезским языкам относится множество отдельных 
языков сразу двух цивилизаций — мозаичной западно-африканской

1 По Р. Генону, это связано с атлантическими истоками египетской традиции, а Ат­
лантида считалась населенной «красной расой». См.: Guenon R. Formes traditionnelles et 
cycles cosmiques. P.: Gallimard, 1970; Schuon F. Castes et Race. Lyon: Paul Derain, 1957.



— египетский + — «ошский

—семитские

семито-хамитские 
(афразийские) языки

ш __ тигринья 
8  ^  «- харари

—  арабский

и  барарета 
г  оромо — К1 ■ 

(галла) |-  м
I -  а|

сомали 

-  беджа

-  кушитские

омето 

■ сидамо

-  аруси

-  сидамо - I - ·

-  афар С

-  гимирра

- агау - е;
. у  -  - гимирра 

^  - консо

°  I  каффа зената

-  кабильский
-  берберские - тамазигт 

ташельхит 

-  й сенхаджа 

а  туарегские 4  

хауса 1

западно­
го чадские

- боле-тантале -бура 
-баде-нгизим -лааман

-чадские
восточно- р|_ в

-даба 
-  сукур 

мусту

нило-сахарские
языки

нигеро-конголезские койсанские
языки языки

готтентотский

Языковые семьи и основные языки народов Африки



22 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

с большим числом локальных полюсов и самобытных культурных 
горизонтов, и более или менее однородной аграрной цивилизации 
народов банту, покрывающей огромные территории Центральной 
и Южной Африки.

Отдельно стоит культура народов Мадагаскара, население кото­
рого говорит преимущественно на малагасийском языке и относит­
ся к малайскому культурному кругу1. Население Мадагаскара изна­
чально было малайским (выходцы с острова Калимантан), но позд­
нее с африканского материка на остров переселились группы 
племен банту.

Афразийский матриархат
То обстоятельство, что население Северной Африки до арабских 

завоеваний принадлежало к общей семито-хамитской (афразий­
ской) языковой семье, говорит о многом. Начиная с Эфиопии, через 
Египет, вдоль южного побережья Средиземного моря вплоть до Ат­
лантики (с продвижением в глубь континента в западной части Са­
хеля —чадские языки), мы получаем пространство, население кото­
рого говорило на афразийских языках, что позволяет предположить 
общий исток их культурных горизонтов. Согласно одной из версий1 2, 
впервые семито-хамитские народы сформировались на территории 
Эфиопии и среднего течения Нила, расселившись оттуда к востоку 
на Аравийский полуостров и далее на Ближний Восток (семиты), на 
север —Египет, на северо-запад —берберы и на запад —чадская 
группа народов, а та часть, которая осталась на месте, стала известна 
собственно как кушиты. Если эта версия верна, то именно древнеку­
шитская цивилизация была основой для развертывания других го­
ризонтов Северной Африки, где наибольшее распространение по­
лучили афразийские языки3. Иногда «прародину» афразийских на­
родов помещают на Африканский Рог4, который также населяют

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Океания. Вызов Воды. М.: Академический проект, 2018.
2 Ehret Ch. An African Classical Age: Eastern and Southern Africa in World History, 

1000 B.C. to A.D. 400. Charlottesville: University Press of Virginia, 1998; Idem. The Civiliza­
tions of Africa: A History to 1800. Charlottesville: University of Virginia Press, 2016; Idem. 
Ethiopians and East Africans: The Problem of Contacts. Nairobi: East African Publishing 
House, 1974; Idem. Southern Nilotic History: Linguistic Approaches to the Study of the Past. 
Evanston, IL: Northwestern University Press, 1971.

3 Дьяконов И.М. Семито-хамитские языки: опыт классификации. М.: КомКнига, 
2006.

4 Ehret Ch. Ethiopians and East Africans: The Problem of Contacts; Blench R.M., Mac­
Donald К. C. (eds.). The Origin and Development of African Livestock. L.: University Col­
lege Press, 2000.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 23

народы, говорящие на кушитских языках. По другой версии1, она 
локализовалась северней, в области среднего течения Нила, где 
и располагались сакральные центры цивилизации Куш, что в целом 
отсылает нас к одной и той же зоне на северо-востоке Африки.

Наличие общего лингвистического ядра и общей структуры 
у афразийских языков можно соотнести с соответствующей общно­
стью древней культуры. Так, исследование индоевропейской общно­
сти приводит нас к однозначному отождествлению древней индоевро­
пейской цивилизации с жестким патриархатом, вертикальностью, 
трехфункциональной системой общества и резким аполлонизмом1 2. 
Нечто подобное характерно и для малайской ойкумены и даже для 
австронезийской общности3 (за исключением культур Полинезии). 
Однако не во всех случаях это языковое единство означает единство 
цивилизационной типологии. Так, например, рассмотрение семит­
ского горизонта4, а он является частью афразийской семьи, показы­
вает, что однозначной общей типологии у семитов нет и следова­
тельно семитская цивилизация и семитский Логос несводимы к ка­
кой-то одной ноологической структуре, что, однако, не исключает 
возможного единства на более глубинном примордиальном уровне 
Dasein'a.

Египетская цивилизация, начиная с династической эпохи Старо­
го царства, демонстрирует довольно устойчивый патриархат в соче­
тании с акцентом на борьбе солнечного начала с гипохтоническим 
(ночным) мраком. Однако в протоегипетской культуре главенство­
вал именно Логос Кибелы, что отразилось на самых ранних эпохах 
египетской истории, предшествующих археологической культуре 
Некада II и Некада III, где происходит формирование первичного па­
триархата и становление института сакральной власти фараонов, 
сопряженной с солярным началом.

Аналогичная ситуация в целом и с кушитскими традициями, свя­
занными с египетской цивилизацией, но обладающими многими 
оригинальными чертами. Здесь также в истоках мы видим именно 
матриархат, причем сохранившийся у ряда эфиопских обществ 
вплоть до довольно поздних эпох.

1 Дьяконов И.М. Семито-хамитские языки: опыт классификации; BenderL. (ed.). 
Peoples and Cultures of the Ethio-Sudan Borderlands. East Lansing, Michigan: African 
Studies Center, Michigan State University, 1981; BenderL., Bowen D., Cooper R.L., Fergu­
son Ch. (eds.). Language In Ethiopia. Oxford: Oxford University Press, 1976.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Океания. Вызов Воды.
4 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва’ала. М.: Акаде­

мический проект, 2017.



24 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

Так же обстоят дела и с берберской культурой, где матриархаль­
ные элементы, напротив, лежат на поверхности и часто являются 
определяющими. Это особенно наглядно у наиболее архаичных пле­
мен, таких как туареги, но это легко обнаружить и у остальных бер­
берских групп (в частности, у кабилов). Связь берберского горизон­
та с Логосом Кибелы является его отличительной чертой.

Отдельный случай представляют собой чадские народы и, в част­
ности, наиболее показательная из них цивилизация народа хауса. 
Культура народа хауса, вероятно, является продолжением древней 
археологической культуры Нок, сложившейся в начале I тысячелетия 
до Р.Х. и сохранявшейся до IV века по Р.Х., хотя, согласно другим вер­
сиям, наследниками цивилизации Нок могут выступать и другие аф­
риканские народы, живущие на территории Нигерии и Нигера —на­
род канури (сахарская группа), гвари, бером, нуле, джукун (нигеро- 
конголезская семья) и т. д. Культура Нок, в свою очередь, возможно, 
была продолжением или интегральной частью других древних куль­
тур Кватаркваши и Сокото. Цивилизация хауса имеет ряд черт, ука­
зывающих на связь с горизонтом Ближнего Востока, и в частности, 
широкое развитие коневодства, резкая стратификация общества, вы­
сокий уровень развития сельского хозяйства, склонность к созданию 
вертикальных иерархических политий. Одновременно в преданиях 
народа хауса можно увидеть парадигмальные мотивы древнего ма­
триархата (правление городом-государством Даура царской династи­
ей женщин —Кабара или Магаджийя, царственным змеем Сарки, 
живущим в колодце и требующим человеческих жертв, и т. д.), сме­
ненного патриархатом в IX столетии по Р.Х. (согласно хроникам 
Кано1). Некоторые человеческие фигуры культуры Нок удивительно 
напоминают пропорции и детали изображений культуры Бадари до- 
династической эпохи Верхнего Египта, которые, однако, на три тыся­
чи лет древнее. В Египте той эпохи, когда эти изображения были изго­
товлены, преобладал матриархат и доминировал Логос Кибелы.

Является ли этот матриархальный пласт органичной частью 
историала чадских народов или это след влияния соседних бербе­
ров, точно сказать невозможно. Мы рассмотрим эту проблему позд­
нее более детально. В любом случае чадские народы стоят особня­
ком и образуют отдельный горизонт, отчасти близкий к берберско­
му. Однако важно и то, что фенотипически чадские народы 
отличаются от берберов, египтян, кушитов и семитов тем, что среди 
них негроидность доминирует, сближая их в этом с нигеро-конго-

1 Palmer H.R. (ed.). Sudanese Mémoire: being mainly translations of a number of Ara­
bie manuscripts relating to the western and central Sudan. 3 v. Lagos: Government Printer, 
1928.



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 25

лезскими и нило-сахарскими народами больше, чем с остальными 
афразийцами, у которых мы видим преобладание европеоидных 
и средиземноморских черт.

В целом афразийский горизонт, с ноологической точки зрения, де­
лится на пять составляющих, более или менее соответствующих лин­
гвистическому признаку: египетский, кушитский, эфиосемитский, 
берберский и чадский культурные круги. Каждый из этих кругов дол­
жен рассматриваться как особая структура со свойственными только 
ей ноологическими характеристиками и уникальным Эазет'ом.

При этом, с точки зрения общей типологии, мы можем допу­
стить, что самым глубинным и наиболее архаическим слоем афра­
зийского горизонта в целом является матриархальная культура Ве­
ликой Матери, более или менее единая (по крайней мере, морфоло­
гически, но, может быть, и генетически) с анатолийским культурным 
кругом Чатал-Гуюка и со средиземноморским пространством в це­
лом, включая минойскую и отчасти микенскую культуры, и позд­
нейшие цивилизации «народов моря». Афразийцы, видимо, изна­
чально были матриархальным обществом, и патриархальные струк­
туры — у семитов, египтян или кушитов — представляли собой 
позднейшие надстройки, историю возникновения и типологию ко­
торых следует разбирать отдельно.

Афразийский горизонт является в своих корнях и основах сфе­
рой доминации Логоса Кибелы. И это предопределяет как прямые 
следы матриархата у берберов, народов чадской группы, кушитов 
и египтян, так и косвенные у семитов (титанизм).

Негроиды и капоиды Черной Африки
Если вычесть афразийский горизонт в целом из пространства 

Африки, мы получаем еще два огромных обобщающих культурных 
круга:

• негры (нило-сахарская и нигеро-конголезская семьи) и
• народы капоидной расы, т. е. койсаны.

Эти две группы не имеют почти никаких культурных, языковых 
и фенотипических общих признаков и представляют собой совер­
шенно отдельные и обособленные ноологические континуумы.

Койсаны —народ, который осознанно и добровольно отказывается 
от принятия других культурных форм —прежде всего, оседлого земле­
дельческого образа жизни, носителями которого традиционно являют­
ся народы банту, а в последние столетия и европейские колонизаторы. 
Капоиды фенотипически довольно близки этническим группам негри­
тосов Юго-Восточной Азии (ведда, андаманцам, джакунам, семангам,



26 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

сеноям, аэтам и т. д.)( и так же, как и те, они стремятся сохранить свой 
образ жизни вопреки давлению со стороны аграрных и высокодиффе­
ренцированных культур, наступающих на зоны их традиционного 
обитания. Койсаны сражаются за свою идентичность, а когда не могут 
выдержать натиска, постепенно отступают, крепко держась за сохра­
нение своего Эавет'а. В этой борьбе капоидов с неграми состоит один 
из главных этносоциологических процессов Центральной и Южной 
Африки, определяющих динамику истории на протяжении многих 
столетий. Можно предположить, что капоидьт были изначальным ос­
новным населением Центральной и Южной Африки, а негры (банту) 
пришли с севера, постепенно тесня капоидов к югу. При этом среди 
капоидов мы, в свою очередь, видим два этносоциологических типа:

• охотников и собирателей бушменов и
• кочевников-скотоводов готтентотов.

Можно предположить, что бушмены были более древним насе­
лением Центральной Африки, а готтентоты —более поздним. Со­
гласно некоторым археологическим реконструкциям, готтентоты 
оказывали давление на бушменов, заставляя их смещаться к югу 
и юго-западу, а на готтентотов, в свою очередь, давили негры банту.

Если афразийцы и их культуры занимали все пространство Се­
верной Африки —от Аравии до гор Атласа и побережья Атлантики, 
то капоиды (а также фенотипически и этносоциологически близкие 
к ним пигмеи, утратившие свой древний язык под влиянием нег­
ров) — центр и юг континента. Соответственно, «прародиной» негров 
в таком случае должны были быть промежуточные области —между 
Северной Африкой и Центральной, т. е. зоны Сахары и Сахеля, кото­
рые подверглись опустыниванию только в последнее тысячелетие, 
а ранее были зоной саванн с многочисленными плодородными оази­
сами, представляя собой благоприятные территории для жизни. Та­
ким образом, в самом грубом приближении мы видим изначально на 
африканском континенте три обширные этнокультурные зоны:

• афразийскую (Северная Африка),
• негроидную (промежуточные территории от Атлантики до вер­

ховий Нила),
• капоидную (Центральная и Южная Африка).

Соответственно, негроидное пространство, в свою очередь, со­
стоит из нескольких горизонтов. Самым крупным обобщением яв­
ляется приводимое нами ранее деление на две основные макросе­
мьи — нигеро-конголезскую (запад) и нило-сахарскую (восток).

Здесь следует сразу сделать два уточнения. Во-первых, теория 
нило-сахарского единства признается не всеми, и территориально 
зоны распространения суданских языков на востоке и некоторых



Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации 27

сахарских на западе не всегда соприкасаются (в частности, анклав 
распространения народов сонгай в Западной Африке). В некоторых 
случаях западно-сахарские народы интегрированы в локальные 
контексты нигеро-конголезских, чадских и берберских культур. По­
этому, с точки зрения теософии, следует разделять нило-сахарскую 
семью на два самостоятельных круга и рассматривать отдельно. Так, 
сонгайские народы и такие этнические группы, как канури, и отча­
сти даза и загава, являются интегральной частью мозаичной карти­
ны Западной Африки наряду с преобладающими там народами ниге- 
ро-конголезской семьи, хотя даза и загава представляют важнейший 
этносоциологический компонент Чада, наряду с центрально-судан­
скими народами (сара). А народы Нила образуют самостоятельный 
культурный круг, отличающийся от всех окружающих горизон­
тов — нило-суданский горизонт. С учетом такого пояснения общая 
структура теософского районирования африканского континента 
будет более корректна. При этом лингвистические выводы о вероят­
ной близости сахарских и нильских народов на определенном этапе 
и в определенных ситуациях может оказаться весьма релевантной.

Второе уточнение касается уже нигеро-конголезской семьи. Она 
включает в себя множество отдельных и отчасти самостоятельных 
языков, на которых говорят африканские негры в Западной и Цент­
ральной (в последние столетия и Южной) Африке. Все многообразие 
этих языков со множеством подгрупп и диалектов представлено в За­
падной Африке в бассейне рек Нигера и Вольты и в прилегающих 
к ним областях. Там мы обнаруживаем мозаику самых различных во 
всех смыслах культур, с уникальными ноологическими пропорция­
ми, ориентациями и векторами. Но один из народов этой нигеро-кон­
голезской группы—народ банту со множеством его разветвлений — 
стал практически единственной этносоциологической доминантой, 
утвердившейся в пространстве Центральной и Южной Африки, 
превратив эти огромные территории в ойкумену банту. Именно на­
род банту —единственный из нигеро-конголезской группы! —вы­
шел далеко за границы Западной Африки (прародины нигеро-конго­
лезских народов) и начал экспансию в восточном, а затем в южном 
направлении, вытесняя капоидов, изолируя пигмеев и создавая на 
захваченных пространствах единый тип социокультурного уклада — 
аграрные патриархальные бантуязычные общества, иногда образую­
щие централизованные политии, но чаще всего сохраняющие струк­
туру деревенских самоуправляемых общин с системой старейшин 
и деревенской аристократией —модель Dorfstaat1.

1 Thumwald R. Die menschliche Gesellschaft in ihren ethno-soziologischen Grundla­
gen, 5 В. B.: De Gruyter, 1931 — 1934.



28 Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации

Поэтому лингвистический континуум нигеро-конголезской се­
мьи, с теософской точки зрения, следует разделить на два самостоя­
тельных культурных горизонта —

• на пространство западно-африканской мозаики и
• зону аграрной цивилизации банту.

При этом языки банту (составляющие ветвь еще более широкой 
бантоидной семьи) являются частным случаем бенуэ-конголезской 
семьи, куда входят языки народов йоруба, бером, игба и т. д., кото­
рые являются ярчайшими представителями западно-африканского 
культурного круга, намного более разнообразного с ноологической 
и этносоциологической точек зрения, нежели довольно однородная 
цивилизация банту. Однако и в этом случае фактор лингвистиче­
ской общности также в определенных случаях (и во втором томе аф­
риканской «Ноомахии»1, где речь пойдет о философии банту, мы 
увидим, в каких именно) следует учитывать.

Объем материала и особенности исследуемых горизонтов Афри­
ки привели нас к тому, что мы разделили ее исследование на две ча­
сти, составившие два отдельных тома «Ноомахии». В данном томе 
мы рассмотрим лишь зоны распространения хамитских культур 
(включая эфиосемитские народы Эфиопии), т. е. останемся в грани­
цах афразийского культурного круга. Эта часть Африки населена 
преимущественно народами, относящимися к особому, не негроид­
ному, фенотипу, хотя негроидные черты преобладают у народов, от­
носящихся к чадской группе языков, а темный цвет кожи широко 
распространен у кушитов и народов Эфиопии. Тем не менее Север­
ная Африка, африканский Норд, представляет собой совершенно 
особое и в лингвистическом, и в фенотипическом, и в цивилизаци­
онном смыслах образование, которое вполне может быть принято за 
нечто цельное и самобытное, за континент внутри континента.

Второй том — «Логос Африки. Люди черного солнца»1 2 —посвя­
щен преимущественно негритянским культурам, а также пигмеям 
и койсанам. Это вторая половина Африки, которая является совер­
шенно автономным явлением, еще одной цивилизацией, имеющей 
в своей структуре разнообразные полюса, империи и ноологиче- 
ские зоны. Оба тома рассматривают теософию единого пространст­
ва, но двух качественно отличных друг от друга горизонтов —гори­
зонт африканского Норда (данный том) и горизонт Центральной 
и Южной Африки (второй том).

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца. М.: Академический 
проект, 2018.

2 Там же.



Часть 1. Логос Египта: 
черные земли 
и солнце 
фараонов





Глава 1. Первые царства: матриархат, 
фараоны и константы 
историала

Египетская цивилизация в контексте афразийского 
горизонта
Египет с культурной, лингвистической и этнической точек зре­

ния был органичной частью афразийского горизонта, включающего 
в себя хамитскую половину (берберов, египтян и кушитов) и семит­
скую половину (семитские народы, живущие к востоку от терри­
тории Египта). Сам Египет, как и кушитский горизонт, располагав­
шийся к югу от Египта (Нубия, Куш, Эфиопия), находился вплотную 
к семитскому миру на востоке и берберскому (ливийскому) на запа­
де. Именно в этом контексте и следует помещать египетский язык, 
относящийся к хамитским языкам, наряду с берберскими и кушит­
скими (а также чадской семьей языков).

С лингвистической точки зрения, афразийские языки имеют об­
щее происхождение, что позволяет ставить вопрос об афразийской 
прародине (Urheimat). Этот фактор является существенным для тео­
софской карты и ноологического анализа всех цивилизаций Север­
ной Африки, поэтому и для египетского историала это имеет огром­
ное значение. Более ясная картина относительно этой прародины 
будет открываться по мере нашего рассмотрения различных северо­
африканских культур, которые следует также соотнести с идентич­
ностью семитских народов, чему посвящен отдельный том «Ноома- 
хии»1. Однако с самого начала необходимо привести несколько ба­
зовых гипотез, которые можно будет уточнять, корректировать или 
откладывать в ходе более детального исследования.

Первая гипотеза носит лингвистический и этнологический ха­
рактер. Она состоит в локализации прародины афразийских народов 
в районе Африканского Рога и прилегающих к нему территорий. 
Это пространство представляет собой зону распространения ку­
шитских языков, которые, согласно ряду лингвистов, стоят ближе 
других к семито-хамитскому праязыку1 2. Это же касается и кушит­
ских народов, которые можно соотнести с другими ветвями при-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
2 Ehret Ch. An African Classical Age: Eastern and Southern Africa in World History, 

1000 B.C. to A.D. 400. Charlottesville, University Press of Virginia, 1998; Idem. Ethiopians 
and East Africans: The Problem of Contacts. Nairobi: East African Publishing House, 1974/



32 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

близительно так же, как индоевропейцев Турана с другими индоев­
ропейскими народами и культурами1. Кушиты остались жить на 
том же самом месте, где сформировалась афразийская общность, 
тогда как другие ветви — семиты, египтяне, берберы и чадцы — рас­
пространились из этого семито-хамитского очага (Urheimat) в раз­
ных направлениях —к северу, востоку и западу. В этом случае сле­
дует принять за отправную точку идею о том, что сама египетская 
культура имеет южные корни и распространялась к северу вдоль 
долины Нила как раз из областей Африканского Рога (современных 
государств Сомали, Эритрея, Эфиопия, Судан и Южный Судан). 
При данных условиях можно допустить кушитское происхождение 
наиболее древних египетских богов и мифологических сюжетов. 
Именно этот взгляд на происхождение египетской цивилизации 
высказывали такие крупные и авторитетные египтологи и археоло­
ги, как Флиндерс Питри* 1 2 (1853—1942) и Эрнест Бадж3 (1857—1934), 
основоположники современной египтологии. С их точки зрения, 
истоки египетской религии следует искать в древнейшем государ­
стве Пунт, называвшемся египтянами «Та-нете», «земля богов». 
Есть свидетельства о том, что египтяне со времени IV династии (се­
редина III тысячелетия до Р.Х.) поддерживали тесные отношения 
с государством Пунт, расположенным на северном побережье Аф­
риканского Рога или в прилегающих областях, привозя оттуда золо­
то, благовония для культовых целей (ладан, мирру и т. д.), сурьму, 
а также священные мумии бабуинов. Согласно Флиндерсу Питри, 
первые фараоны пришли в Египет именно из Пунта, что и легло 
в основу представления о «стране богов» и о божественности самих 
фараонов. Это положение надо учитывать и при анализе египет­
ской цивилизации в ее отношении с культурами юга (Нубии, Куша 
и т. д.), и при рассмотрении самой кушитской цивилизации. Гипо­
теза Пунта представляет собой соотнесение лингвистической тео­
рии о единстве афразийских языков и афразийской прародины 
с документальными свидетельствами раннеегипетских хроник. 
В свою очередь Пунт мог быть лишь одной из пракушитских поли- 
тий, имеющих еще более древние корни и давших начало и бербер­
ским, и семитским культурам, и мифологиям.
Blench R.M., MacDonald К. С. (eds.). The Origin and Development of African Livestock. 
University College London Press, Taylor & Fransis Group, 2000.

1 Дугин A.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали. 
М.: Академический проект, 2017.

2 Petrie F. The révolutions of civilisation. L.: Harper & brothers, 1922; Idem. Naukratis. 
L.: Egypt Exploration Fund, 1886; Idem. Tanis. L.: Egypt Exploration Fund, 1889.

3 Бадж Э.А. Египетская религия. Египетская магия. М.: Алетейа, 2003; Он же. Еги­
петская книга мертвых. М.: Алетейа, 2003.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 33

Вторая гипотеза связана с матриархальным характером всего 
афразийского горизонта. Она вытекает из анализа древней Среди­
земноморской цивилизации, где до прихода патриархата преоблада­
ла культура Великой Матери. Эта тема подробно развита в трудах 
Бахофена1 (1815- 1887), М. Гимбутас1 2 (1921 -  1994), специалиста по 
палеоэпиграфике Г. Вирта3 (1885—1981), археолога Дж. Мелларта4 
(1925 — 2012), антиковеда Джейн Эллен Харрисон5 (1850— 1928), тра­
диционалиста Ю. Эволы6 (1898— 1974) и т. д. Сторонники этой тео­
рии, признанной в той или иной мере большинством историков, 
приводят многочисленные свидетельства наличия матриархальных 
элементов в культуре берберов (где они очевидны), египтян, куши­
тов и семитов, считая это частным случаем общего стиля восточно­
средиземноморской цивилизации Великой Матери, полюсом кото­
рой обычно признается Анатолия и такие центры, как Чатал-Гуюк, 
восходящие к VIII тысячелетию до Р.Х.7 Такая датировка предпола­
гает, что анатолийский центр Логоса Кибелы предшествовал афра­
зийской культуре, достоверные следы которой встречаются лишь 
позднее. В этом случае афразийский матриархат оказывается част­
ным случаем более широкого феномена. Однако в этой гипотезе 
можно допустить разные прочтения: и то, что афразийская прото­
культура был изначально матриархальной и интегрально связанной 
с анатолийской, и то, что матриархальные влияния наложились на 
какой-то иной тип цивилизации, и даже то, что праафразийские об­
щества, которые должны были существовать в ту же эпоху, что и Ча- 
тал-Гуюк (на основании методов глоттохронологии), и были тем эт­
ническим субстратом, который выступал главным носителем матри­
архальной цивилизации. Последнему допущению противоречит

1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. Basel: Benno Schwabe Verlagsbuchhan­
dlung, 1897.

2 Гимбутас M. Цивилизация Великой Богини: мир Древней Европы. М.: 
РОССПЭН, 2006.

3 Wirth Н. Der Aufgang der Menschheit. Forschungen zur Geschichte der Religion, 
Symbolik und Schrift der atlantisch-nordischen Rasse. Jena: Diederichs, 1928.

4 Мелларт Дж. Древнейшие цивилизации Ближнего Востока. М.: Наука, 1982; 
Mellart J. Çatal Hüyük: A Neolithic Town of Anatolia. N.Y.: McGraw-Hill Book Company, 
1967.

5 Harrison J. E. Prolegomena to the Study of Greek Religion. Princeton: Princeton Uni­
versity Press, 1991.

6 Evola J. Rivolta contro il mondo moderno. Roma: Mediterranee, 1998.
7 Хотя сами раскопки в области Чатал-Гуюк были сделаны лишь в 60-х годах 

XX века, сама идея о существовании древнейшего центра матриархальной цивилиза­
ции в Анатолии возникла в XIX веке, а новые открытия лишь подтвердили эту гипоте­
зу, доказав ее древность.



34 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

отсутствие каких бы то ни было убедительных связей афразийских 
языков с древними языками Анатолии (хаттским и хурритским) или 
языками Месопотамии в дошумерский период («банановые язы­
ки»), Аккадцы же (семитский народ) появляются в Междуречье 
позднее шумеров, что указывает на их более позднее появление 
в зоне самого древнего культурного круга Великой Матери.

Третья гипотеза связана с «народами моря»1, часть которых — 
прежде всего пеласги —были носителями матриархальной культу­
ры. С ними связана минойская цивилизация, а также пеласгийский 
слой культуры Греции, филистимляне Палестины и ливийские гара- 
манты1 2. Этот тип матриархата повторяет в оригинальном преломле­
нии основные силовые линии Логоса Кибелы, но, с хронологической 
точки зрения, не может быть признан изначальной моделью, т. к. 
«народы моря» дают о себе знать лишь в XIII веке до Р.Х.3, тогда как 
матриархат Египта, Куша и Ливии, а также титаническая кулыура 
западных семитов (Угарит) засвидетельствованы на тысячелетия 
раньше. «Народы моря» могут быть родственны афразийскому ма­
триархату, но никак по хронологическим соображениям не могут 
быть его источником.

Четвертая гипотеза относится к области сакральной географии 
и философии традиционализма, основанной в XX веке француз­
ским философом Рене Геноном (1886— 1951). Генон с опорой на ме­
тафизические учения и символический подход к интерпретации дан­
ных говорит о связях египетской и месопотамской культур с Атлан­
тидой4. Рассматривая Атлантиду как существовавший в древности 
континент, расположенный к западу от Гибралтара, как и утверждал 
со ссылкой на египетские источники Платон, Генон считает, что еги­
петскую и месопотамскую (шумеро-аккадскую) цивилизации, а так­
же семитскую цивилизацию в целом основали носители более древ­
ней культуры Атлантиды. Генон истолковывал многие египетские 
и семитские символы как указание на атлантические истоки этих 
традиций. В частности, он полагал, что само имя Адам, связанное 
с «красной землей», указывало на Атлантиду, в символизме которой 
преобладал красный цвет. Еще одним характерным образом Атлан­
тиды был Гермес в его египетском (Тот) и эллинском толковании,

1 Sandars N.K. The sea peoples: warriors of the ancient Mediterranean 1250 —1150 
B.C. L.: Thames & Hudson, 1978.

2 Cline EricH. 1177 v. Chr. Der erste Untergang der Zivilisation. Darmstadt: Theiss, 
2015.

3 Drews R. The End of the Bronze Age: Changes in Warfare and the Catastrophe ca. 
1200 B.C. Princeton: Princeton University Press, 1993.

4 Guénon R. Formes traditionnelles et cycles cosmiques.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 35

Афразийский (семито-хамитский) горизонт

а также в позднем синтетическом гештальте Гермеса Трисмегиста. 
Египетские пирамиды Генон также относил к сакральному насле­
дию атлантической цивилизации.

Отсылки к духовному центру, расположенному на крайнем запа­
де в структуре сакральной географии, мы действительно встречаем 
у берберских народов, как в архаической форме, так и в более позд­
них многоуровневых системах интерпретаций (в моделях внутрен­
него, батинитского ислама —как суфийского, так и шиитского). 
Если принять версию Генона, с добавлением берберов, о которых



36 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Генон, насколько нам известно, никаких определенных суждений 
не выносил, и эфиопов (на то, что Атлантида в некоторых источни­
ках называлась «Эфиопией», но в особом символическом смысле, 
Генон указывал1), то практически все зоны, составляющие афразий­
ский горизонт —берберы, египтяне, семиты и кушиты (эфиопы) — 
окажутся связанными с Атлантидой, если понимать под ней опреде­
ленную духовную и метаисторическую цивилизацию, как это делает 
сам Генон.

Соединяя эти концепты вместе, мы получаем набор семантиче­
ских элементов, которые нам предстоит сгруппировать между собой 
и структурировать в ходе исследования афразийского горизонта: 
локализацию афразийской прародины в районе Африканского 
Рога —связь кушитских языков и культур с афразийской общно­
стью —матриархальный характер наиболее древнего архаического 
пласта афразийских цивилизаций (в данном случае хамитских, т. е. 
североафриканских, поскольку семитский горизонт мы рассматри­
ваем отдельно1 2) —роль «народов моря» —отношение семито-хамит­
ских цивилизаций к Атлантиде и гештальту Гермеса.

Мы начнем обзор с египетской цивилизации.

Черная страна против Красной страны
Слово «Египет» применительно к стране, известной под этим на­

званием, имеет греческое происхождение. Словом Αίγυπτος греки 
передавали название египетского города Мемфис, который у самих 
египтян носил имя «Хи Ка Пта» (Нлд^-кА-рШ—т. е. «Дом души (двой­
ника) (бога) Птах»). Сами египтяне называли свою страну «Та-ке- 
мет» (ΙΑ-Ιαηΐ:), что означает «Черная земля» или «Черная страна». 
Семантически определение «черная» (кемет) указывает на плодо­
родные почвы долины Нила, что сразу же определяет аграрный ха­
рактер египетской цивилизации. Эта цивилизация была принципи­
ально оседлой, основным занятием ее народа было земледелие. И это 
было неизменной этносоциологической константой на всем протя­
жении египетской истории. Название «Та-кемет» отражает оседло­
аграрную сущность Египта в сознании самих египтян. Другое назва­
ние Египта «Та-мери», 1Α-ιηη означает дословно «Земля мотыги», 
что еще более подчеркивает эту специфику.

«Черными» являются плодородные земли, орошаемые Нилом. 
Нил был для египтян основой жизни и бытия и входил неотделимым

1 Guénon R. Les symboles fondamentaux de la Science sacrée. P.: Gallimard, 1962.
2 Дугин A.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 37

и главным элементом в общую структуру египетского священного 
космоса.

Еще один семантический полюс состоит в противопоставлении 
плодородной земли долины Нила, где сложилась оседлая аграрная 
цивилизация, пустынным территориям, с которыми Египет грани­
чил на востоке и западе. Антонимом «Та-кемет» было «Та-дешрет» 
(tA-dsrt), т. е. «Красная земля», «Красная страна», под которой изна­
чально понималась пустыня, неплодородная и населенная кочевни­
ками1.

Еще одной фундаментальной оппозицией для египтян было про­
тивопоставление пресной воды Нила, дающей урожай (жизнь), и со­
леной воды моря, жизнь уничтожающей (осоливание почвы делает 
ее непригодной к возделыванию). Это наделяет особым значением 
дельту Нила, где и происходит встреча пресной стихии жизнетвор­
ной реки и соленой стихии мертвящего моря.

Эти базовые закономерности, заложенные в самом названии 
Египта —«Та-кемет», во многом предопределили базовую структу­
ру египетского горизонта. Этот горизонт организован вокруг Нила 
как своей принципиальной семантической священной оси и проти­
вопоставлен пустыням (Аравийской и Ливийской), находящимся по 
обе стороны от долины Нила и Средиземному морю на севере. Сре­
диземное море называлось египтянами «Уадж-ур» (wAD-wt), «Вели­
кое зеленое». Египет, имея выход к морю, представляет собой, тем 
не менее, антитезу талассократического портового государства: 
он вытянут в сторону суши на максимально далекое от берега рас­
стояние, и отсюда следует незначительное развитие морского флота 
и отрицание морской стихии как таковой, отождествленной на бо­
лее поздних этапах с фигурой бога Сета, антагониста Гора и Оси­
риса. Также именно Сет воплощает и область пустыни, населенной 
кочевыми скотоводческими народами, а следовательно, египтяне 
проецируют и на этот этносоциологический горизонт свой дуали­
стический код —мы/они (we-group/they-group). Мы — египтяне — 
это оседлый земледельческий народ Нила, пресной реки, к истокам 
которой в глубине континента направлено наше сознание и вдоль 
которой мы выстраиваем наше представление о порядке, симме­
трии, иерархии, времени, пространстве и т. д. Они, не-египтяне, во­
площают в себе морские или кочевые народы, отражающие в своей 
идентичности все то, что для египтян принадлежит к области зла, 
недостатка, опасности. Более конкретно, люди пустыни для египтян

1 Kahl J. Ober- und Unterägypten. Eine dualistische Konstruktion und ihre Anfän­
ge / /  Albertz R. (Hrsg.). Räume und Grenzen. Topologische Konzepte in den antiken Kul­
turen des östlichen Mittelmeerraums. München: Utz, 2007.



38 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

воплощены на западе в ливийцах (берберах), а на востоке в семи­
тах — западных (амореи) и южных (арабы). В качества «зла из моря» 
выступают в египетской истории «народы моря». Таким образом, 
египетский Dasein реконструируется в самом глубинном и общем 
виде как речная аграрная цивилизация, находящаяся в определен­
ной символической оппозиции двум другим соседним горизонтам 
афразийской языковой общности — семитам на востоке и берберам 
на западе. Этот египетский культурный горизонт и начинает раз­
вертываться в историале, с одной стороны, строго следуя силовым 
линиям своей идентичности, а с другой — проходя сквозь различ­
ные повороты и ситуации, в которых общее египетское уравнение 
решается всякий раз в новом контексте и с новыми подробностями.

Две Матери Египта и цивилизация мотыги
Первый период египетской истории называется додинастиче- 

ским. В 3500 — 3200 годах до Р.Х. на территории долины Нила (Верх­
ний Египет) сложилось несколько протогосударств. Тремя наиболее 
значимыми центрами додинастического Египта были города Чени 
(по-гречески Абидос), Негада (по-гречески Омбос) и Нехен (по-гре­
чески Иераконполь), каждый из которых представлял собой однов­
ременно важнейший сакральный центр. На каком-то этапе они объ­
единились под главенством города Нехен, где почиталась богиня-по­
кровительница в виде самки коршуна, Нехбет, ставшим столицей 
Иераконпольского царства.

В то же время на территории Нижнего Египта в дельте Нила так­
же существовали первые политии —древнейшей из которых было 
государство Уаджет. Священным божеством Уаджет была боги­
ня-кобра Уто или Уаджет (по имени которой назван город), считав­
шаяся покровительницей дельты Нила и растений папируса. Имя 
«Уаджет» означало «Зеленая (богиня)». Позднее символ солярной 
кобры —Урей (jT.t дословно по-египетски «кобра») —стал обяза­
тельным атрибутом фараонов —правителей Нижнего и Верхнего 
Египта1.

То обстоятельство, что в обоих додинастических центрах Древ­
него Египта главными покровительницами священных столиц ока­
зываются женские божества, является чрезвычайно показательным. 
Верхний Египет (Нехен) находится под покровительством женской 
богини-птицы Нехбет, а Нижний —богини-змеи (Уаджет, Уто). 
В истоках фигуры Нехбет мы видим, очевидно, образ Великой Мате­

1 Hagen R., Hagen R.-M. Egypt. People, Gods, Pharaohs. N.Y.: Bames&Noble Books, 
2003.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 39

ри (Мут, Наунет): она помогает при родах, способствует урожаю 
и плодородию, является владычицей пустыни и гор, а также драго­
ценных металлов. Великая Мать, Мут, олицетворяющая приморди­
альную недифференцированную стихию Наунет, предшествующую 
появлению мира, также изображалась иероглифом орла-стервятни- 
ка. Самки и самцы египетских грифов-стервятников не отличаются 
по внешнему виду, что египтяне интерпретировали как признак от­
сутствия у этого вида самцов вообще. Отсюда вытекала концепция 
партеногенетического рождения. Жрицы богини Нехбет называ­
лись «муу»», дословно «матери». Их ритуальное одеяние состояло из 
орлиных перьев. В текстах версий «Книги Мертвых»1 Нехбет описа­
на как «Мать Матерей». Одновременно ей придаются и андрогин- 
ные черты, т. к. другим ее титулом является «Отец Отцов». Это — 
образ гинандры, чрезвычайно близкий анатолийской Кибеле. К Не­
хбет применяется устойчивый эпитет «Творчиха мира», Creatrix 
mundi1 2, что, безусловно, отсылает к самым архаическим пластам 
древнеегипетского мировоззрения, которое, по всей видимости, 
было матриархальным, как и другие культуры афразийского гори­
зонта.

Эти же свойства присущи и Уаджет, также выступающей — осо­
бенно в архаическом измерении мифа —как эквивалент Мут, Боги­
ни-Матери, партеногенетически рождающей все вещи. Образ змея, 
обвившегося вокруг тела Великой Матери, является древнейшим 
символом средиземноморского матриархата и уходит корнями 
в анатолийскую цивилизацию Чатал-Гуюка. Графическое изобра­
жение змеи, обвивающей стебель (тростника-папируса), что полу­
чило широкое распространение в Средиземноморье и стало извест­
но как кадуцей (змея, обвивающая жезл), впервые мы встречаем 
именно в Нижнем Египте в гештальте Уаджет.

В символизме кобры центральное значение играет ее взгляд, за­
вораживающий жертву, заставляя впадать в оцепенение и стано­
виться легкой добычей. Кобра убивает точной стрелой выплескива­
емого яда. Поэтому для образа Уаджет метонимически центральным 
является символизм взгляда; отсюда ее древнейшее изображение 
в форме иероглифа глаза. Причем речь идет именно о завораживаю­
щем взгляде, предваряющем удар ядовитой стрелы. Развивая эту ли­
нию, Уаджет называлась Оком Луны. Позднее в эпоху утверждения 
патриархата и солярных культов Луна была заменена Солнцем, 
а Уаджет как Око Луны сблизилось с мужскими божествами Гором,

1 Helck W., Otto Е. Nechbet. Kleines Lexikon der Ägyptologie. Wiesbaden: Harras- 
sowitz, 1999.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Три Логоса. М.: Академический проект, 2014.



40 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Ра или с отдельным богом «Око Гора» («Око Ра»), связанным с со­
лярными культами. Так образ глаза, солнца и змеи слился в единый 
концепт, а матриархальная хтоническая природа Уаджет была отча­
сти перетолкована в патриархально-небесном символизме, что 
и дало синтетическую фигуру Урея —солярной кобры и ее поража­
ющего и фасцинирующего глаза (взгляда), который отныне был ин­
терпретирован как стрела солнечного света, луч.

Таким образом, у истоков египетских политий мы видим две 
зоны —Нижний и Верхний Египет, в которых преобладают матри­
архальные культы, представленные двумя классическими гешталь­
тами Великой Матери —Змеи и Птицы. Позднее к ним добавятся 
Кошка (Бает), Львица (Сехмет) и Корова (Хатхор), и более диффе­
ренцированная и антропоморфная фигура —Изида. Если учесть аг­
рарный характер древнеегипетского общества, мы можем рекон­
струировать этот додинастический период как эпоху крестьянского 
матриархата, связанного с оседлой культурой заливного земледе­
лия. Очевидно, что такой этносоциологический тип не предраспола­
гал к созданию крупных централизованных политий, и централиза- 
торскими полюсами выступали сакральные храмы и комплексы Ве­
ликой Матери, обеспечивающие культурное, но не политическое 
единство народа.

Этот тип культуры преобладал вплоть до начала III тысячелетия 
до Р.Х. Артефакты, принадлежащие тому периоду, показывают фор­
мирование первых знаковых систем и символов, которые позднее 
станут основой иероглифической письменности. Но именно здесь 
закладываются начала египетского Логоса со всеми его центральны­
ми мотивами и гештальтами.

Антропоморфные статуэтки, которые находят в слоях древней­
шей культуры Бадари в Верхнем Египте, часто имеют характерные 
гипертрофированно удлиненные головы с большими глазами, пря­
мым аналогом чего являются статуэтки намного более поздней куль­
туры Нок на западе Африки, относящейся к предкам народов чад­
ской группы языков (хауса), так же как и язык египтян, входящих 
в афразийскую семью. Наличие у берберов многих матриархальных 
черт, хотя в контексте совершенно отличной цивилизации, и следы 
матриархата (и особенно устойчивый титанизм) древнесемитских 
культур позволяет предположить, что додинастический Египет был 
частью древнейшей цивилизации Великой Матери, покрывающей 
все пространство Средиземноморья. Наиболее древние следы этой 
цивилизации мы встречаем в Малой Азии (Чатал-Гуюк), где и лока­
лизуется самый устойчивый и влиятельный, а также самый древний 
полюс Логоса Кибелы, откуда его влияние передавалось на Балканы



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы исгориала 4 1

и дальше в Европу, а также по всему пространству Средиземномо­
рья1. Судя по археологическим данным, первые носители афразий­
ских языков и соответствующей культуры появились в долине Нила 
почти в то же самое время, что и древнейшие слои Чатал-Гуюка 
в VIII—VII тысячелетиях до Р.Х.

В VI тысячелетии до Р.Х. в Нижнем Египте повсюду разбросаны 
неолитические поселения (Фаюмская А-культура), практикующие 
земледелие, хотя их появление здесь, видимо, произошло на одно 
или два тысячелетия раньше. С 5000 по 4200 годы до Р.Х. в западной 
дельте Нила сформировалась культура Меримде, наследующая ряд 
черт Фаюмской А-культуры.

Первые аграрные поселения в Верхнем Египте относятся к Та- 
сийской культуре (середина V тысячелетия до Р.Х.), которая посте­
пенно переходит в культуру Бадари (раскопки в районе современно­
го египетского города аль-Бадари), которая преобладает с 4400 до 
4000 годов до Р.Х. Далее следует период культуры Негада и соответ­
ственно Негада I (4000 — 3500 до Р.Х.), Негада II (3500 — 3200 до Р.Х.), 
называемая также герзейской культурой, и Негада III (3200 — 3000 до 
Р.Х.). Эпоха Негада III совпадает с тем периодом, когда формируют­
ся основы позднейшего династического периода.

В целом в начале египетского историала мы имеем дело с осед­
лой крестьянской цивилизацией Великой Матери, сложившейся во­
круг Нила в двух областях — в пространстве дельты, где Нил впадает 
в Средиземное море, и в долине Нила вплоть до первых порогов, где 
располагается южная граница Верхнего Египта.

Позднее Египет назывался страной Двух Владычиц —Красной 
(под которой понимали Мать-кобру Уаджет) и Белой (под которой 
понимали Нехбет). Обе Владычицы представляли собой два аспекта 
Великой Матери, чей совокупный гештальт мы встречаем в фигуре 
общеегипетской богини Мут.

Бахофен (1815—1887), исследовавший средиземноморский ма­
триархат, утверждал, что «Египет —страна стереотипной гинеко- 
кратии»2, отмечая материнское начало даже в спокойном и умирот­
воренном облике египетских богов.

Черты мягкой гуманности, зримо проступающие даже в выра­
жениях лиц египетских статуй, пронизывают всю цивилизацию ги-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины. М.: Академический 
проект, 2016; Он же. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология верти­
кали.

2 Bachofen J.J. Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur. Stuttgart: Krais&Hoffmann, 1861. S. XVI.



42 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

некократического мира и накладывают на нее отпечаток, в котором 
вновь проявляется все, что только есть благотворного в духе мате­
ринства. В свете сатурнической невинности предстает перед нами 
тот давний человеческий род, что, подчинив все свое бытие закону 
материнства, даровал потомству важнейшие черты, украшающие 
собою полотно серебряного века человечества1.

Таким образом, в глубине египетской идентичности до дина­
стического периода мы встречаем ярко выраженный Логос Кибе- 
лы в сочетании с аграрным оседлым обществом. Важно также, что 
древнее название Египта «Та-мери», «Страна мотыги», упоминает 
именно мотыгу, орудие для обработки почвы вручную, что харак­
терно для аграрных обществ, где отсутствует плут и доместикация 
крупного скота, что всегда служит признаком обществ смешанно­
го типа, подвергшихся влиянию скотоводов-кочевников, чаще 
всего патриархальных, и выступающих носителями социальной 
стратификации и зачатков государственности1 2. «Страна мотыги» 
почти всегда является матриархальной (гинекократической, по 
Бахофену) с доминацией женского начала. Это подтверждается 
и типичным описанием свободного нрава египтянок, не стесняв­
ших себя в романтических отношениях со многими мужчинами3. 
Цивилизация мотыги вполне соответствует именно такому типу 
общества.

Приход мужчин: начало правления Гора
Объединение царств Верхнего и Нижнего Египта при домина- 

ции политий Верхнего Египта позднее в период Первой династии 
привело к созданию собственно Египта.

На протяжении додинастического периода происходит важней­
ший процесс трансформации древнеегипетского матриархата 
в ранний патриархат. Его завершением и становится образование 
первых патриархальных политий Верхнего Египта, с которых начи­
нается династический период — Старое царство. Элементы раннего 
патриархата были связаны с появлением в городах военного сосло­
вия и в целом аристократических родов. Это могло быть результа­
том вторжения соседних кочевых народов, хотя детали этой транс­

1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur. S. XI. Перевод Д.К. Трубчанинова.

2 Дугин А. Г. Этносоциология.
3 Bachofen J.J. Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur. S. 12.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 43

формации, проходившей, по всей видимости, в IV тысячелетии до 
Р.Х., до нас не дошли. Однако прежде чем мы фиксируем появление 
городов-государств Чени (Абидос), Негада (Омбос) и Нехен (Иера- 
конполь), позднее объединенных в Иераконпольскую политию, 
сдвиг к раннему патриархату уже должен был свершиться, посколь­
ку вся дальнейшая история Древнего Египта вплоть до самых позд­
них ее периодов представляет собой постепенное (хотя и нелиней­
ное) укрепление патриархата, истоки которого уходят в додинасти- 
ческий период. С этносоциологической точки зрения, укрепление 
патриархата и создание государств предполагает уже осуществив­
шийся переход к нему от предыдущей фазы «цивилизации мотыги». 
Поэтому первые следы использования плуга, датируемые концом 
III тысячелетия до Р.Х., могут служить в том числе и временной ве­
хой —указанием на глубинные трансформации в идентичности еги­
петского общества. Именно тогда в городах Египта должна была сло­
житься и укрепиться родовая аристократия, возвысившаяся над 
остальным населением и утвердившая на матриархальном горизон­
те предыдущей культуры новый качественно отличный — на сей раз 
патриархальный —этаж.

В египетской истории признаком патриархата является появле­
ние фигуры царя. Это происходит уже в период Герзейской культу­
ры (Негада II) и становится устоявшимся институтом в эпоху Нега­
да III, то есть между 3500 и 3200 годами до Р.Х. Признаком наличия 
царей служит серех, srh —дословно «фасад», изображение на кам­
не, содержащее имя правителя и схематическое изображение его 
дворца. Часто над схемой дворца было помещено изображение со­
кола (божество Гор, от srh —дословно «сокол») или Сета (в его древ­
ней функции —мужского бога покровителя Верхнего Египта). Гор 
был богом города Нехен (Иераконполя, Ίεράκων πόλις —по-гречески 
дословно «Соколиный Город»), который был одновременно культо­
вым центром богини Нехбет, представленной в виде самки египет­
ского орла-стервятника. Переход от гештальта гинандры Орлицы 
к мужскому Соколу, Гору, был трудноуловимым исторически 
(в силу скудности сохранившихся с той эпохи предметов) установ­
лением царского патриархата и вертикальной модели правления 
фараонов. При этом аналогичное смещение мы видим и в Нижнем 
Египте, где Око Кобры (Змеи, Луны) становится «Оком Гора», т. е. 
солнца, что и образует гештальт Урея, солнечного глаза или солнеч­
ного змея.

Историк религий Мирча Элиаде (1907— 1986) совершенно спра­
ведливо говорит о роли института фараонов в структуре египетской 
цивилизации в целом.



44 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Именно религия и в особенности догма о божественной сущно­
сти фараонов с самого начала способствовала формированию свое­
образной структуры египетской цивилизации.(...)

Сплочение государства равнялось космогонии; фараон, вопло­
щенный бог, устанавливал новый мир, цивилизацию, бесконечно 
более сложную и более высокую, чем та, которая существовала 
в неолитических поселениях. Было чрезвычайно важно обеспечить 
постоянство содеянного им, выполненного в соответствии с боже­
ственным образом —другими словами, избежать кризиса, который 
мог бы поколебать основы нового мира. Божественная сущность 
фараона давала для этого лучшую гарантию. Поскольку он был бес­
смертен, его смерть означала не более чем перемещение на небо. 
Таким образом обеспечивалась преемственность божественных во­
площений и тем самым незыблемость космического порядка.

Примечательно, что наиболее важные социополитические 
и культурные начинания осуществлялись при самых ранних дина­
стиях. Именно эти начинания заложили основы на последующие 
пятнадцать столетий. После Пятой династии (2500 — 2300 годы до 
н. э.) к культурному наследию не добавилось ничего существенного. 
Эта «застылость», характерная для египетской цивилизации, но ко­
торая также прослеживается в мифах и ностальгических мотивах 
других традиционных обществ, имеет, по существу, религиозное 
происхождение. Неподвижность иератических форм, воспроизве­
дение жестов и движений, практиковавшихся в самые давние вре­
мена, были заложены в теологии, которая рассматривала космиче­
ский порядок как сугубо божественное творение и в любых переме­
нах видела опасность возврата к хаосу и, следовательно, к торжеству 
демонических сил1.

Мужские правители-цари качественно меняют образ жизни 
египтян. Они начинают систематические военные походы на близ­
лежащие города, собирают дань с покоренных народов и со своего 
населения, берут пленных и захватывают имущество побежденных 
врагов. Это отражается в древнейших рисунках и протоиероглифи- 
ческих сценах культуры в эпоху Негада III, хотя элементы этого ком­
плекса можно обнаружить и ранее в герзейский период (Негада И). 
Война, сбор дани, организация касты воинов, захват имущества 
и рабов —это признаки не матриархальных аграрных обществ, но 
кочевых андрократических культур. Поэтому в первых фараонах

1 Элиаде М. История веры и религиозных идей. Т.1. От каменного века до Элев- 
синских мистерий. М.: Критерион, 2001. С. 82 — 83.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 45

мы можем идентифицировать группу пришельцев в долину Нила из 
соседних областей, где воинственные кочевники преобладали.

В других зонах Средиземноморья и Малой Азии (в Древней Гре­
ции и в Анатолии) в качестве приоритетных носителей патриархата 
выступали чаще всего индоевропейские народы (хетты, эллины 
и т. д.) \  хотя Шумер и культура Междуречья в целом также были ор­
ганизованы вдоль вертикальной патриархальной оси, но индоевро­
пейскими не были. Нет ни малейших оснований связывать с индоев­
ропейцами и первых фараонов додинастической эпохи (равно как 
и позднейшие династии), но при этом они должны были бы быть 
представителями кочевых скотоводческих культур, отличных от ма­
триархальных древнеегипетских оседлых земледельцев, т. е. морфо­
логически быть этносоциологическими «аналогами» индоевропей­
цев.

О самых первых царях политий Верхнего Египта сохранились 
достаточно скудные сведения. Возможно, они носили символиче­
ские имена животных (Бык, Собака и т. д.). Первым более или менее 
достоверным правителем этой эпохи был царь города-государства 
Чени Скорпион I. Богиня Серкет, олицетворяемая скорпионом, счи­
талась покровителем фараонов и защитницей против ядов.

В период Некада III, накануне появления первой династии, упо­
минаются и другие правители и соответствующие им серехи. Мно­
гие носят титул Гора (Гор, Хеджу-Гор, Гор-Ка и т. д.), в котором кон­
центрируется понятие мужской патриархальной царской власти. 
О фараоне Ка (дословно —Двойник) говорится как о собирающем 
подати с Верхнего и Нижнего Египта, создающем государственные 
учреждения, закладывающем систему искусственных ороситель­
ных каналов и т. д. Очевидно, что андрократические пришельцы, 
ставшие новой правящей элитой, качественно трансформируют 
весь египетский горизонт, представляя в его структуре трансцен­
дентное измерение: они не входят в детали сложившегося образа 
жизни, легко идут на различные нововведения, превращают мир­
ных крестьян в ополчение, дополняющее в случае необходимости 
профессиональные войска, собирают подати с населения, провоз­
глашая самих себя живыми божествами, устанавливают свое го­
сподство поверх сложившегося горизонта культуры черной земли, 
ее богов (богинь) и традиций.

0  подробностях установления фараонического патриархата мы 
практически ничего не знаем, но совершенно очевидно, что в пери­
од Некада II —Некада III в Верхнем Египте и, возможно, параллель- 1

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали; 
Он же. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.



па
тр

иа
рх

ал
ьн

ы
е 

сл
ои

гтзIо
с;
с;
О
с<
и

Xо
с*
ё
О

-О
§ю
и
2о

матриархальный слой

Структура египетского горизонта

ц
ар

ская власть 
египетская цивилизац

ия 
оседлая кр

естьянская
ц

ивилизац
ия



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 47

но этому и в Нижнем Египте над египетским матриархальным гори­
зонтом с доминацией Логоса Кибелы возводится иерархическая 
вертикаль, символом которой является солярный гештальт бога 
Гора.

Константы древнеегипетской политики
В первых протогосударствах Верхнего Египта мы видим сочета­

ние нескольких страт: сакральных правителей фараонов, различные 
типы жрецов, военной аристократии и многочисленного аграрного 
населения, занятого ирригационным типом сельского хозяйства 
(выращивание ячменя, пшеницы, гречихи, льна и т. д.). При этом 
в землепашестве с периода Некада II используются быки, что пока­
зывает устойчивый симбиоз кочевников, одомашнивших крупный 
рогатый скот, и крестьян-автохтонов.

Древнейшие хроники сообщают о набегах египтян на соседние 
народы Ливии (Тье-Хену, ТЬп\\г по-египетски) с целью похищения 
крупного рогатого скота и лошадей. Кочевые общества разводили 
скот, а оседлые использовали его для обработки земли. Если на пер­
вом этапе земля обрабатывалась мотыгами, то интенсивные контак­
ты с кочевыми народами позволяли перейти к плугу. Но сама иници­
атива по организации военных кампаний для добывания крупного 
скота предполагает высокую степень отвлеченности от стихии аг­
рарного цикла, т. е. наличие аристократии. Походы на кочевые по- 
литии организовывались теми, кто сами ранее были кочевниками.

В додинастический период, когда в Верхнем Египте формируют­
ся первые иерархические политии, их правители ведут военные 
кампании с соседними народами и используют добычу для повыше­
ния эффективности крестьянского труда. Это требует наличия до­
вольно строгой иерархии и влиятельного класса профессиональных 
воинов. А они, в свою очередь, также не могут сложиться на основа­
нии крестьянских коллективов и, скорее всего, являются потомками 
кочевых племен, осевших в крестьянских областях Египта и став­
ших правящим классом.

Этот сценарий многократно повторялся в истории Египта и на 
более поздних этапах — например, во время правления гиксосов или 
ливийских династий.

Войска Иераконпольского царства совершали также нападения 
на земли Нубии (Та-Сети, 1А-8 ,̂ дословно «Земля лука» по-египет- 
ски), лежавшей к югу. То, что эта область называлась «Землей лука», 
возможно, призвано подчеркнуть, что ее население представляет 
собой преимущественно охотников, что могло выступать для егип­



48 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

тян отличительным признаком, поскольку сами они представляли 
другой —аграрный —тип общества, где охота не была существен­
ным элементом.

Патриархат постепенно распространяется на все египетское об­
щество в форме централизованной власти и соответствующих ей 
политико-административных институтов.

Периодом Некада III датируется самая ранняя форма египетской 
письменности —линейное додинастическое письмо на основе про­
тоиероглифов.

Династическая история Египта, отраженная в египетских хрони­
ках, берет свое начало с III тысячелетия до Р. X., когда территории 
Верхнего и Нижнего Египта были объединены и центром нового го­
сударства стал Чени, а затем город на границе двух Египтов —Инбу- 
хедж (Мемфис). Первым правителем объединенного Египта и осно­
вателем древнеегипетской династии фараонов считается Менее или 
Мин.

Уже в самый ранний период египетской истории мы видим ос­
новные геополитические вызовы, с которыми Египет будет иметь 
дело и в дальнейшем, практически на всем протяжении своей исто­
рии.

1. Обеспечение единства государства, состоящее из решения
двух проблем:
• установления единого правления над областью Верхнего 

и Нижнего Египта и
• подчинения локальных правителей (номархов) центральной 

власти фараонов.
2. Эффективная модель властвования фараонов, жрецов и воен­

ной аристократии над преимущественно крестьянским населе­
нием.

3. Расширение сферы влияния:
• в сторону юга (контроль над Нубией);
• в сторону запада (контроль над Ливией);
• в сторону востока (контроль над Синаем, Палестиной, Сирией 

и далее к области Междуречья) и, соответственно, защита от 
возможной агрессии, исходящей из этих земель —особенно 
всякий раз, когда единство в самом Египте расшатывается 
и, следовательно, его могущество ослабевает.

Когда власть в Египте решает эти задачи позитивно, в египет­
ской истории начинается период укрепления государственности 
и время процветания; когда с этой задачей власть не справляется, 
следует период усобиц, ослабления и распада. Это можно считать



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 49

неизменной формулой египетской геополитики, сохранявшей сво­
ей значение на протяжении всей египетской истории.

Старое царство: объединение Красной и Белой 
короны
Египетская традиция ведет отсчет династий, начиная с первой. 

Эпохи правления царей первой и второй династии составляют Ран­
ний период. Первым в списке обычно называется Менее1, Мп.] —до­
словно «Постоянный», который объединил под своей властью Верх­
ний и Нижний Египет. Это отражалось в образах двух корон — Крас­
ной (дешрет), означающей Нижний Египет (символизм Уаджет, 
богини Кобры), и Белой (хеджет), означающей Верхний Египет 
(символизм Нехбет, богини Орлицы). Менее, как и другие правители 
Раннего царства, были выходцами из города Чени (Абидос) в Верх­
нем Египте. В этом городе находилось святилище богов, связанных 
с подземным миром и страной мертвых, располагавшейся, по пред­
ставлениям египтян, на западе. Самыми древними образами богов 
Преисподней были Хентиаменти с головой шакала и Упуаут, изобра­
жавшийся в виде волка и считавшийся психопомпом, водителем душ 
в подземный мир. Позднее их образы вошли составляющими частя­
ми в принципиально важный для египетской религии образ Осири­
са, главное святилище которого также располагалось в Абидосе.

Начиная с Менеса все остальные правители Египта называются 
«фараонами», рг-?3 —что дословно означает по-египетски «большой 
дом», «дворец». Изначально термин служил метонимией, косвенно 
указывающей на того, кто в «большом доме» находится, и лишь позд­
нее стал применяться непосредственно к правителю. Показательно, 
что уже в додинастические эпохи, предшествующие Менесу, мы 
встречаем знак высшего правителя в виде дворца и сокола-Торв (се- 
рех). «Большой дом» указывает на наличие строения, намного превос­
ходящего по своим пропорциям обычные жилища египетских кре­
стьян, что и было прямым образом трансцендентной вертикали. Двор­
цы и храмы встречались и в матриархальных культурах, образуя 
сакральные центры Великой Матери и ее жречества, выполнявшего 
также чиновничьи функции. Поэтому сам факт наличия «большого 
дома» не является еще достаточным основанием для патриархата, но 
в конкретном случае, именно в египетской истории, этот символ 
прочно связывается с патриархатом и иерархической вертикалью. 
Важнейшим признаком собственно патриархальной интерпретации

1 В другой версии его именем было Хор Нармер.



50 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

«большого дома» служит наличие у дворца стен, что является архитек­
турным следом воинственных кочевников, превращающих любую 
стоянку в укрепленный лагерь, что отразилось в этносоциологическом 
значении города-крепости. Наличие или отсутствие у города крепост­
ных стен в древнейших городах-государствах и политических центрах 
почти всегда служит указанием на его патриархальную (в первом слу­
чае) или матриархальную (во втором случае) организацию.

Солнечный бог Гор, также изображаемый на серехе, является 
тем патриархальным субъектом, который живет в «большом доме», 
представляя собой божественную составляющую сакрального пра­
вителя. Имя «Гор» входило в состав титулов первых правителей еще 
додинастического периода; оно же обнаружено в гробницах фарао­
нов первой династии Аха, Джера, Семерхета, Ка и т. д.

Менее основал новую столицу Мемфис, укрепил царство, упоря­
дочил законы, ввел особый класс писцов, которые положили начало 
египетской историографии, создал основу профессиональной армии. 
Фактически он считается основателем Египта как централизованной 
державы. Его последователи и потомки продолжили эту миссию.

Далее следует II династия, о которой не осталось достоверных 
сведений, известны лишь имена некоторых фараонов —Хотепсехе- 
муи, Перибсен, Неферкара I и т. д. О последнем фараоне II династии 
Хасехемуи, правившем между 2686 и 2648 годами до Р.Х., сообщает­
ся, что он снова укрепил единство Египта, расшатанное при его не­
посредственных предшественниках. Его грандиозная каменная 
гробница является одной из древнейших построек в мире, фрагмен­
ты которой сохранились до настоящего времени.

В этот период создаются первые редакции Текстов Пирамид, 
украшающих стены могил фараонов. Изложенные там представле­
ния отражают идеи египтян о структуре смерти и загробного мира, 
а также о пантеоне богов и духов.

Основатель III династии, с правления которого принято отсчиты­
вать эру Старого царства, фараон Джосер был сыном Хасехемуи. 
В этот период начинается эпоха строительства гигантских пирамид, 
первой из которых была гробница самого Джосера. Хроники пове­
ствуют о том, что строительством первой пирамиды и огромного 
храмового комплекса, возведенного вокруг нее, заведовал жрец Им­
хотеп, почитавшийся, как и сам фараон, как божество.

Обычно в период Старого царства включают правителей III — 
VIII династий. Большинство фараонов этих династий (кроме V1) про­

1 Основатель V династии фараон Усеркаф прибыл из самого южного города 
Египта — Элефантины. По другой версии, он происходил из Гелиополиса.



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 51

исходили из Мемфиса, который, таким образом, может быть с пол­
ным основанием отождествлен со столицей Египта Старого царства.

Фараоны IV династии часто называются «фараонами-строителя- 
ми», т. к. именно ими были созданы самые величественные и гран­
диозные пирамиды —Снофру, Хеопса, Хефрена, Микерина и т. д. 
Самой высокой была пирамида Хеопса (фараон Хуфу).

V династия, основанная фараоном Усеркафом, отличалась тем, 
что в период ее правления Египтом широко распространяется культ 
солярного бога Ра, а его сакральный центр в городе Гелиополисе ста­
новится важнейшей общеегипетской святыней. Укреплению фигу­
ры бога Ра содействуют и другие фараоны V династии братья Усер- 
кафа (по другой версии, его сыновья) — Сахура и Какай. Усеркаф 
считался сыном бога Ра, зачатым жрицей Рудж-Джедет от этого 
бога. Усеркаф был также верховным жрецом Ра. В этот период 
в Египте появляются солнечные храмы с обелисками и алтарями, по­
священными Ра.

Следующая, VI династия иногда считается последней в эпохе 
Древнего царства, поскольку VII династия часто описывается как 
кратковременная эпоха правления узурпаторов, а во время VHI ди­
настии, хотя легитимность правящего рода была восстановлена, на­
чинается активный распад государства на отдельные номы, вражду­
ющие друг с другом. VIII династия прерывается приблизительно 
в 2118 году до Р.Х.

Эпоха Старого царства относится к этапу позитивного решения 
основных задач египетской геополитики: территория находится под 
централизированным контролем, власть высших социальных страт 
(фараонов, жрецов и воинов) укрепляется, соседние государства не 
несут угрозы безопасности египетской державе. Однако конец этой 
эпохи знаменуется переходом этой основополагающей политиче­
ской линии в свою противоположность: в период VII и VIII династий 
начинается процесс распада государства, каждая область (ном) заяв­
ляет о независимости, а кочевники с востока и запада проводят опу­
стошающие рейды.

Династии Фив и вторжение гиксосов
Начиная с IX династии в нарастающем хаосе и войне всех про­

тив всех локальным гегемоном становятся правители города Нени- 
несу (греческий Великий Гераклеополис). Основателю этой дина­
стии Уахкара Хети после 2170 года до Р.Х. удается снова объединить 
под своей властью практически весь Египет. Для того чтобы добить­
ся единовластия, Хети I свергает последнего фараона VIII династии



52 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Неферирикара И, который правил в Мемфисе, и провозглашает пра­
вителей Гераклеополиса новыми царями Египта.

Наследники Хети I продолжают эту политику централизации, но 
в скором времени, уже в период правления второго фараона этой 
династии Неферкара VII, сталкиваются с новым вызовом —на сей 
раз от лица номархов другого крупного египетского центра — Фив 
(Уасет).

Противостояние с Фивами, постепенно распространявшими 
свою власть на Верхний Египет, составляет главную линию двух IX 
и X династий, называемых Гераклеопольскими, — объединяемых 
некоторыми историками в одну. В конце концов, оно разрешается 
победой Фив, и в конце XXI века до Р.Х. правитель Фив Небхепетра 
Ментухотеп II свергает последнего царя X династии Мерикару 
и утверждает власть над Египтом новой XI династии, основанной его 
предшественником Ментухотепом I и называемой Фиванской. 
Правление Небхепетра Ментухотепа II считается началом Среднего 
царства.

Ментухотеп II проводит принципиально важные реформы еги­
петской религии, утверждая культ божества Амон-Ра. Амон был фи­
ванским локальным божеством черного Неба, сближавшимся в силу 
своей апофатической природы с хтоническим божеством земледе­
лия и плодородия Мином. Его супругой считалась Великая Мать — 
богиня Мут, а их порождением —бог Луны —Хонсу. Вероятно, из­
начально на глубинном архаическом уровне это было допатриар- 
хальное гипохтоническое божество. Однако в условиях вертикальной 
египетской теологии оно было переосмыслено в небесном (ураниче- 
ском) ключе, а изначальные матриархальные элементы реинтерпре- 
тированы в патриархальной топике. Высшей триадой Фив остава­
лись Амон, Мут и Хонсу, т. е. вполне архаические фигуры.

Окончательная формула солярной теологии фиванского Амона 
была выдвинута намного позднее в начале Нового царства (ХУ1И ди­
настия), когда Амон для закрепления его отеческих функций был 
отождествлен с солярным богом Ра. Тогда же окончательно сложи­
лась одна из широко распространенных версий египетской теоло­
гии, называемой культом Амона-Ра. Это учение представляло собой 
синтез фиванской и гелиопольской теологических традиций. В этой 
версии египетского пантеона Амон был провозглашен верховным 
божеством Священной Энеады, фиванской Девятерицы богов. Но 
выдвижение Амона в ряд общеегипетских богов происходит уже 
в Среднее царство при Ментухотепе II и его наследниках.

В период правления фараонов XI династии снова наступает пе­
риод могущества и процветания Египта. Власть сосредоточена в ру­



Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала 53

ках одного правителя. Нападения соседних народов с востока и за­
пада удается отразить. При этом восстанавливается контроль и над 
частью южных территорий Нубии, что усиливает государство.

Эпоха Среднего царства с сохранением того же политического 
курса продолжается и при следующей XII династии, следующей ли­
нии фиванских фараонов. В это время важнейшим культовым цен­
тром становится Фаюм. Первым правителем XII династии был Аме- 
немхет1, а замыкала ее —царица Нефрусебек, считающаяся пер­
вой документально подтвержденной женщиной на египетском 
троне1.

На следующем этапе Египет снова вступает в период смут и вну­
тренних усобиц, называемых Вторым переходным периодом. Так, 
на его территории образуются два главных центра силы —XIII дина­
стия, наследующая XII с центром в Фаюме (Иттауи), основателем ко­
торой был фараон Себекхотеп, и XIV династия, с центром в восточ­
ной части дельты Нила (Нижний Египет), заложенная правителем 
Нехеси. Вероятно, XIV династия имела инородческое происхож­
дение, т. к. ее основатель носил нубийское имя, а большинство дру­
гих представителей — семитские (ханаанские) имена. Это косвенно 
указывает на то, что последующее вторжение гиксосов, среди кото­
рых семитские народы были важнейшей составляющей (возможно, 
наряду с хеттами и хурритами), в Египет было растянуто во времени, 
и семиты стали селиться в дельте Нила и даже захватывать власть 
еще на предыдущем этапе.

Противостояние правителей Нижнего и Верхнего Египта ослаб­
ляло страну, что, в конце концов, и облегчило захват Египта скотовод­
ческими племенами гиксосов, вторгшихся в дельту Нила в XVIII веке 
до Р.Х. с территории Сирии и подчинивших себе значительную часть 
территорий Египта. Снова мы видим закономерности коренной 
египетской геополитики. Стоит ослабить внутреннее единство 
страны (прежде всего крепость альянса «двух корон» над Нижним 
и Верхним Египтом), как в страну вторгаются кочевники с востока 
или с запада. При этом период правления гиксосов был самым дли­
тельным и самым ярким примером захвата Египта инородцами сре­
ди всех предыдущих аналогичных эпизодов. То, что правители 
Египта не справились с фундаментальной задачей обеспечения 
единства, влекло за собой падение державы от рук иноплеменных 
армий.

1 Существуют несколько противоречивые сведения о более ранней царице Ни- 
токрис из VI династии, хотя многие ставят это под сомнение в силу неясности истори­
ческих сообщений, которые можно толковать по-разному.



54 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Название «гиксос» происходит от египетского выражения «хе- 
ку-шасу»г Нца хАзчлг!;, ч т о  д о с л о в н о  означает «правители иноземных 
стран». Подчинив Египет, гиксосы основывают в дельте Нила столи­
цу Аварис и устанавливают новую XV династию. Первым фараоном 
гиксосов был Салитис.

Гиксосы привнесли в Египет целый ряд новых культурных эле­
ментов. В религии они, как и западные семиты, были последователя­
ми культа Ва'ала, титанического бога, отождествленного египтяна­
ми с Сетом1, и его кровавой хтонической паредрой Анат1 2.

При этом гиксосы представляли собой не чисто семитские пле­
мена, а смешанный народ, часть которого, вероятно, имела индоев­
ропейское происхождение (хетты) и/или находилась под сильным 
влиянием туранской кочевой культуры (хурриты)3. Гиксосы прине­
сли с собой боевые колесницы и другие военные и технические эле­
менты, сопряженные с туранским горизонтом. С эпохи гиксосов бо­
евые колесницы становятся атрибутом и египетской армии, а также 
начинают использоваться в сакральных целях —в процессиях жре­
цов и фараонов, что является характерной индоевропейской чертой.

Покорить весь Верхний Египет гиксосы, однако, так и не смо­
гли —Уасет (Фивы) оставался под контролем египтян, где правили 
фараоны XVII династии, которые, однако, контролировали совсем 
небольшую территорию. При этом в определенный момент в сере­
дине XVII века до Р.Х. гиксосы основали еще одну XVI династию 
с центром в Фивах, имя первого царя которой не сохранилось, но 
вторым правителем ее был Джехути. Эта династия захватила на не­
продолжительный период Фивы, оставив под властью египетских 
правителей небольшую область в районе Чени. Вместе с тем гиксо­
сы столкнулись на юге с противодействием государства Куш, кото­
рое само стремилось установить контроль над Верхним Египтом, 
ослабленным властью гиксосов на севере.

Однако фараоны XVII собственно египетской династии не пре­
кращали войну с гиксосами, и около середины XVI века до Р.Х. фа­
раону Яхмосу I удалось изгнать гиксосов из Египта и снова объеди­
нить страну. Это стало началом Нового царства.

1 Интересно указание Плутарха на то, что с Сетом египтяне отождествляли 
и иудейского Яхве, что полностью вписывается в его толкование как прямого аналога 
греческого Крона и предводителя титанов. Плутарх пишет: «Те же, кто рассказывает, 
что Тифон после сражения семь дней спасался бегством на осле, спасся и стал отцом 
Иерусалима и Иудея, те совершенно очевидно и явно притягивают к мифу иудейскую 
традицию...» Плутарх. Осирис и Исида. Киев: УЦИММ-Пресс, 1995. С. 30.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



Та-Хене
(Ливия)

Нижний Уадж ит 

Еги п ет Зеленая богиня Кобра
Око Луны

Красная корона  
д еш р е т Дельта

XIV XV
А в ар и с

культ Ва'ала

XVI

Верхний Чени  

Е ги п ет Абидос
Нехен

Белая коро на г  Нехбет
Белая самка 

хедж ет стервятника

Н егада

i i .111 i fi
W О ГО % >ч X <U (U ^  u
u  X  х  ч  x u x x 5 s !

p i l i

И нбу-хедж

строители культ Ра 

Иуну
Гелиополис

3. > 3. 18. i2 1 <0о. с
1 I- Ф с сS ig g

X§ V

1

Неч
ери

Неф
ери

Хеш
 1 2Xа.а»5 1 9»2

| |§ 1 £ &g-e· a$ isS e Пен
тиж

ie гик
сосов Рахо
теп Xu

s Taa 
II Ce

i 
Кам

ос 
Яхм

ос 1

Н ен и н есу
Гера клео полис

культ Амона

Уасет Ш ед ет

I II III IV V VIVIIVIII IX X XI XII XIII

Чени
Абидос

XVII XVIII

Та-Сети

(Нубия)

додинастическии
период

Раннее
царство

Старое
царство

Первы й

переходны й-

пер ио д

Среднее _ 
царство

Второй переходный 
период

3500 3200 3000 2260 2220 2100 1700 1600 1580 1500

Египетский историал. Первая фаза



Глава 2. Новое царство и путь к закату

Новое царство: имперский расцвет
Фараоны XVII династии Таа I Снахтенра и Таа II Секененра по­

стоянно оказывали сопротивление гиксосам, и когда их власть по­
качнулась, они усилили напор, чтобы вернуть контроль над Египтом. 
Последнему фараону этой династии Камосу удалось нанести гиксо­
сам сокрушительный удар, но окончательно их сверг фараон Ях- 
мос I, взявший столицу гиксосов Аварис и основавший около 
1550 года до Р.Х. новую —XVIII династию. СЯхмоса1 принято 
отсчитывать историю Нового царства.

Столицей Египта в эпоху Нового царства по-прежнему остава­
лись Фивы, где правили около 500 лет (с 1580 по 1085 год до Р.Х.) 
XVIII, XIX и XX династии. В этот период Египет достигает пика свое­
го могущества, подчиняя значительную часть пространства Перед­
ней Азии —территории Синайского полуострова, Палестины, Си­
рии и т. д.

Если Яхмос I и его преемник Аменхотеп I укрепляли территории 
Египта, восстанавливая власть над его исконными землями, то сле­
дующие фараоны начали процесс экспансии, выходя далеко за те 
пределы, в которых оставался Египет в период Старого и Среднего 
царств. Так, фараон Тутмос I последовал в обратном направлении по 
той траектории, по которой в Египет пришли гиксосы, захватив Ха­
наан и Сирию. Пройдя Сирию, египетские войска дошли до Евфра­
та, столкнувшись с войсками хурритского государства Митанни, 
управляемого индоевропейской династией. Так, Египет становится 
ведущей силой на всем Ближнем Востоке, продвинув свои границы 
далеко на север.

Наступательные походы продолжаются и в эпоху правления ца­
рицы Хатшепсут, дочери Тутмоса I и жены Тутмоса И, которая взош­
ла на трон после смерти мужа. Но пик имперской экспансии Египта 
приходится на время правления фараона Тутмоса III, который нанес 
поражение хурритам, укрепил слияние державы в Ханаане и Си­
рии, продвинулся к югу по течению Нила вплоть до пятого порога 
глубоко на территорию царства Куш.

Для правителей Нового царства были характерны захоронения 
фараонов и египетской знати не в пирамидах, но в сакральном по­



Глава 2. Новое царство и путь к закату 57

гребальном комплексе Долины Царей, в месте, расположенном не­
далеко от Фив, которое считалось входом в загробный мир.

Если геополитический пик приходится на эпоху правления Тут- 
моса III, считающегося одним из величайших полководцев в исто­
рии человечества, то высший расцвет искусств и беспрецедентное 
развитие дипломатии (Амарнский дипломатический архив) проис­
ходят при фараоне Аменхотепе III (1388— 1353 до Р.Х.). Аменхотеп III 
всячески подчеркивал свою солярную божественную природу, уста­
новив памятники самому себе при жизни и возведя в чин богинь 
свою супругу царицу Тию. Статуям солярного царя во многих случа­
ях сопутствуют изображения богини справедливости Маат.

Культ Солнца был в той или иной степени свойственен всему па­
триархальному периоду египетской истории. Солярные черты были 
присущи богу Гору, покровителю первых фараонов, а позднее фарао­
ны считались воплощениями солнечного бога Ра. Однако в Новом 
царстве в религии египтян проявляются и совершенно необычные 
черты, напоминающие хенотеизм, где солнечное божество стано­
вится главенствующим и эксклюзивным.

Эта тенденция достигает своей кульминации в эпоху правления 
АменхотепаIV (1375—1336 до Р.Х.), взявшего себе сакральное имя 
Эхнатон. Около 1400 года до Р.Х. Эхнатон предпринимает попытку 
радикально реформировать всю египетскую религию, введя обще­
обязательное почитание единственного божества —Атона (дослов­
но «солнечный диск»). Его священным центром и новой столицей 
Египта становится Ахет-Атон. Храмы других богов закрываются, 
а их жреческие общины распускаются. В Египте начинаются жесто­
кие преследования всех тех, кто отвергает хенотеистические ново­
введения. Особым гонениям подвергаются жрецы Амона, бога горо­
да Фив, а также культы остальных членов фиванской триады —Ве­
ликой Матери Мут и бога Луны Хонсу.

Вероятно, сама инициатива проведения подобных реформ ис­
ходила из внешнего источника, заимствуя религиозный сценарий 
одного из соседних народов. Так как в этот период границы Египта 
достигали Междуречья и Анатолии, можно предположить индоев­
ропейские (хеттские или митаннийские) влияния, если учитывать 
акцент солнечного начала, или семитские, если соотнести Атона 
с иудейским монотеизмом1. То, что агрессия Эхнатона была направ­

1 Связь с иудейским монотеизмом отчасти обосновывается еще и тем, что исход 
Моисея из Египта приходится на этот период (XIV —XIII века до Р.Х.) и связывается 
как раз с фараонами Нового царства. Однако если хенотеизм Атона как разновид­
ность умеренного монотеизма может служить вполне допустимой гипотезой, мета­
физическое различие между гештальтом старого бога Яхве, связанного с Сатурном



58 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

лена на фиванскую триаду, в которой отражались древнейшие ар­
хаические божества хтонического толка, позволяет видеть в этих 
реформах радикальный эквиполентный патриархат, живо напоми­
нающий структурно иранскую традицию с присущими ей эксклю- 
зивизмом и дуализмом1. Но в данном случае речь могла идти о го­
мологичном иранскому, но только более древнем индоевропейском 
религиозном комплексе, быть может, преломленном в контексте 
западно-семитской кулыуры. В этот период как раз усиливаются 
аморейские политии Сирии и Ханаана, находившиеся в вассальной 
зависимости от египтян.

В целом реформы наносят серьезный вред государству, т. к. под­
рывают тысячелетние устои египетской культуры и нарушают сло­
жившийся баланс религиозных представлений и сакральной геогра­
фии отдельных центров. Политически этот период был также не­
удачным, поскольку Египет утратил контроль над вассальными 
государствами в Сирии, которых покорили хетты.

Наследником Эхнатона стал Сменхкара, при котором давление 
солярного монотеизма начинает ослабевать и в ряде городов восста­
навливаются культы других божеств. Окончательно отходит от об­
щегосударственного культа Атона последний фараон XVIII дина­
стии Тутанхамон, названный изначально Тутанхатоном, но позднее 
поменявший в своем титуле имя Атон на имя Амон, что можно счи­
тать завершением эпохи религиозной реформации и возвратом 
Египта к традиционной форме почитания древних богов.

После смерти Тутанхамона фараонами становятся представите­
ли египетской знати, и династия заканчивается на фараоне Хорем- 
хебе. Хоремхеб старался полностью уничтожить следы реформ Эх­
натона и любые упоминания о нем и культе Атона.

Хоремхеб назначил будущим фараоном своего военачальника, 
который стал основателем следующей XIX династии Рамсесом I. Сын 
Рамсеса I Сети1 укрепляет державу и восстанавливает владения 
Египта в Ханаане и Сирии, утерянные в период правления Эхнато­
на. Сети I построил для себя усыпальницу в Долине Царей, являю­
щуюся самым грандиозным строением подобного рода в Египте.

Пиком XIX династии стало царствование фараона Рамсеса II, 
правившего в период с 1279 по 1212 год до Р.Х. При нем расцвета­
ют храмовое строительство, искусства, создаются поэмы, прослав­
ляющие мощь Египта. Рамсес II возглавлял египетские войска в бит-
(Кроносом) и, возможно, Луной (авраамизм), с одной стороны, и солярным циклом, 
с другой, является аргументом против нее. Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм 
Луны и гештальт Ва'ала.

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



Глава 2. Новое царство и путь к закату 59

Египетская держава в период расцвета

ве с хеттами в Сирии на реке Оронт при городе Кадеш. Обе армии 
широко использовали боевые колесницы, традиционные для хет­
тов, но в Египет принесенные гиксосами. В этом грандиозном сра­
жении были определены границы двух величайших Империй, и по 
его результатам подписан официальный мирный договор между 
ними.

В эпоху правления Рамсеса II Великого упоминаются «народы 
моря», изменившие всю геополитическую структуру Ближнего Вос­
тока и способствовавшие, в частности, гибели Хеттской Империи. 
Могущественная коалиция «народов моря» состояла как из индоев­
ропейцев (ахейцев), так и из европеоидных белых неиндоевропей- 
цев, обитавших ранее, вероятно, в Восточном Средиземноморье.



60 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Представителей одного из них —шерденов (от них происходит на­
звание острова Сардиния) —фараон взял на военную службу.

В период царствования сына Рамсеса II Мернептаха «народы 
моря» вторгаются в Египет. Египтянам удается отбить нападение.

Атаки «народов моря» продолжаются, и остановить их в 1193 году 
до Р.Х. удается лишь фараону следующей XX династии Рамсесу III. 
Египтяне по стратегическим соображениям позволяют части «наро­
дов моря» (пелесеты, пуластья или пеласги) осесть в подконтроль­
ных Египту территориях на побережье Ханаана (современная Пале­
стина), где на их основе складывается этнос филистимлян, с кото­
рым традиционно враждовали древние иудеи.

В целом эпоха Нового царства является высшим периодом могу­
щества и процветания Древнего Египта. В этот момент египетская 
цивилизация переживает Аивбшск-стадию («стадию выражения», 
по Л. Фробениусу), когда все заложенные в более ранние периоды 
семантические ядра полностью раскрываются. Это сказывается 
в религии, теологии, культуре, философии, а также в политике и гео­
политике Египта.

Третий переходный период: восстание жрецов 
и ливийские династии
Вместе с концом XX династии, последним правителем которой 

был Рамсес XI, Египет в третий раз вступает в период распада, длив­
шийся с 1075 по 664 год до Р.Х. На сей раз распад был вызван таким 
явлением, как восстание жречества на власть фараонов. Восстание 
жрецов против царей является архетипической ситуацией, когда тео­
кратический институт стремится получить всю полноту политической 
власти, заменив собой касту царей и воинов. Усиление власти жрецов 
подтолкнуло их к свержению последнего представителя XX династии 
фараона Рамсеса XI и установлению представителя чисто жреческой 
династии — Херихора — верховным жрецом бога Амона. Херихор 
провозгласил своего сына Смендеса фараоном Нижнего Египта со 
столицей в Танисе (XXI династия), а правление в Верхнем Египте 
(в Фивах) наследственно закрепил за кастой жрецов Амона.

Жреческое правление при общеегипетской доминации культа 
Амона длилось до 945 года до Р.Х., после чего власть в Нижнем Егип­
те захватывает ливиец Шешонк I, положивший конец власти жре­
цов Амона и основавший ливийскую (XXII) династию. Шешонк I 
был бербером, род которого в течение нескольких поколений интег­
рировался в высшие слои египетской знати. В этот период столица 
Египта переносится в город Бубастис в Дельте Нила, где главенству­



Глава 2. Новое царство и путь к закату 61

ющим культом было почитание богини-кошки. Ливийская династия 
вначале контролирует только Нижний Египет, но уже первый пра­
витель Шешонк делает своих сыновей верховными жрецами в Фи­
вах и Гераклеополе, закладывая основу для централизации власти 
в своих руках.

Шешонк предпринимал попытки восстановить египетский 
контроль над Ханааном, где в то время укрепилось Израильское цар­
ство. Он организовал ряд военных походов против филистимлян, 
а также принял активное участие в династических распрях Израиль­
ского царства. С одной стороны, он выдает свою дочь за царя Соло­
мона, стараясь сделать израильтян союзниками, а с другой, поддер­
живает позднее сына Соломона Иеровоама в его вражде с Ровоамом, 
что приводит к разделению Израиля на две части —на Иудею (два 
колена) на юге и Израильское царство (десять колен) на севере1.

В 817 году до Р.Х. бывшая столица Танис (в западной Дельте) вос­
стает под началом номарха Петубастиса, который объявляет себя 
независимым от владык Бубастиса фараоном, что кладет начало па­
раллельной XXIII династии. Еще одной — также ливийской — ста­
новится XXIV династия, основанная в 727 году до Р.Х. параллельно 
XXII и XXIII династиям в западной Дельте (со столицей в Саисе) 
жрецом богов Птах и Нейт, объявившим себя фараоном Тефнахтом. 
Таким образом, Египет оказывается разделенным на несколько цен­
тров власти (и несколько династий), что приводит к фактическому 
распаду страны.

К 728 году до Р.Х. центральная власть в Египте ослабевает на­
столько, что над его территориями одновременно правят пять неза­
висимых царей.

Параллельно династии ливийских правителей в Нижнем Египте 
(доминация запада —Ливии —над Дельтой) ослабевает власть егип­
тян и в Верхнем Египте. Около 900 года до Р.Х. резко усиливается 
Нубийское (Кушитское) царство со столицей в Негаде (одном из 
главных центров додинастического Египта). К этой политии через 
50 лет присоединяется и Северная Нубия, выходящая из-под власти 
египтян. Так, укрепивший свое могущество нубийский юг наступает 
на египетские владения в прямой противоположности предыдущим 
этапам египетской истории, когда Египет уверенно доминировал 
над Кушем.

В 728 году до Р.Х. кушитский царь Пианхи начал военный поход 
на север, поочередно подчиняя себе одну область Египта за дру­
гой — включая Фивы и Мемфис. Хотя правитель Саиса Тефнахт пы­

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



62 Часть I. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

тался поднять против него население Среднего и Верхнего Египта, 
он потерпел поражение. В городе Атрибис в Нижнем Египте Пианхи 
собрал правителей (кроме Тефнахта) и заставил их признать себя 
властителем всего Египта, основав кушитскую (XXV) династию. На­
следник Пианхи нубиец Шабака, в конце концов, берет и Саис, по­
следний оплот XXIV династии в дельте Нила. Наследника Тефнахта 
Бокхориса кушиты сожгли заживо на костре.

Египет остается в составе Кушитской Империи вплоть до 656 года 
по Р.Х. —до того момента, когда в Египет вторгаются войска Асси­
рийской Империи и кладут конец его независимости. В 661 — 667 го­
дах ассирийцы после нескольких попыток захватывают Нижний 
Египет, присоединяя его к Ассирийской Империи, а кушитских пра­
вителей теснят к югу—к их прежней столице Напате (Негада).

Разгром ассирийцами кушитской династии открывает египтя­
нам путь к тому, чтобы восстановить власть в стране под египетским 
началом. С этого начинается Поздний период Древнего Египта. 
В 664 году до Р.Х. фараон Псамметих I, сын сансского номарха Нехо, 
выходца из ливийской знати, сделавшего ставку на союз с ассирий­
цами в борьбе против кушитской династии, становится фараоном 
и основывает XXVI династию со столицей в Саисе. Эта династия 
была последней собственно египетской, хотя и зависимой от Асси­
рии —в период с 664 по 525 год до Р.Х. Египет в последний раз в сво­
ей истории объединяется под египетской властью, что получило на­
звание «сансский Ренессанс».

Фараон Псамметих I закладывает основы политики, направлен­
ной на сближение с греками из Ионии и Карии, с этого момента на­
чинается возрастающая эллинизация Египта, активное проникнове­
ние в него греческой культуры, нравов и мифов. К 661 году до Р.Х. 
кушиты вынуждены полностью оставить Египет, вытесненные отту­
да ассирийскими войсками. В этот период Ассирия стала заметно 
слабеть, и на смену ей поднималось Вавилонское царство.

Наследник Псамметиха I фараон Нехо II выступил на стороне 
Ассирии против возвышающегося Вавилона, но потерпел неудачу 
и вынужден был отступить после тяжелого поражения от Навуходо­
носора при Каркемише. Но попытки вавилонского Императора На­
вуходоносора II вторгнуться на территорию самого Египта в 601 году 
до Р.Х. не увенчались успехом, и Нехо II удалось его остановить. 
Борьбу с Вавилоном продолжил следующий фараон Псамметих II, 
создавший вокруг Египта широкую коалицию из греков, ханаанеян 
и финикийцев. Он же предпринял поход в Нубию и на некоторое 
время отвоевал часть южных территорий. Конфликт с Вавилоном 
продолжался и в период правления сына Псамметиха II Априя.



Глава 2. Новое царство и путь к закату 63

Политика сближения с греками, начатая Псамметихом I, продол­
жалась при Нехо II, и особенно при следующих властителях Псам- 
метихе II и Априи, которые настойчиво приглашают греков в Еги­
пет, расселяя их в Дельте Нила, где те основывают бурно процвета­
ющие эллинские фактории.

Недовольные прогреческой политикой Априя, египтяне подни­
мают восстание, руководитель которого становится новым фарао­
ном Амасисом И. Однако и он в скором времени возвращается к про­
греческой ориентации своих предшественников, хотя в начале прав­
ления несколько ограничивает полномочия и привилегии греков.

Восстание переходит в гражданскую войну, т. к. половина насе­
ления поддерживала Априя, а вторая половина — его противника 
Амасиса II. Априй выдал свою дочь принцессу Нитокрис за правите­
ля Вавилона Навуходоносора II, что сделало Вавилон его союзником 
в борьбе с Амасисом И. Воспользовавшись гражданской войной 
в Египте, Навуходоносор II с войском вторгся в Египет и прошел от 
Дельты до Фив.

Перед лицом усиления мощи Персидской державы Ахеменидов 
Амасис II входит в антиперсидскую коалицию с ионийскими царя­
ми. Его сын Псамметих III становится последним фараоном XXVI ди­
настии и соответственно Позднего царства.

В период его правления (526 — 525 годы до Р.Х.) персидский Им­
ператор Камбис выступает в поход против Египта, который после 
проигранной египтянами битвы при Пелусии оказывается в его ру­
ках. В начале Камбис пощадил Псамметиха III, хотя при взятии Мем­
фиса жестко убил, расчленив его сына, а дочь продал в рабство. Но 
после того, как Псамметих III, воспользовавшись неудачей нубий­
ского похода Камбиса, поднял антиперсидское восстание, Камбис, 
подавив восстание, казнил и его, поставив во главе Египта персид­
ского наместника. Таким образом, персы окончательно подчинили 
египтян и включили Египет в состав своего царства. Отныне Импе­
раторы персидской Империи принимали на себя титулы египетских 
фараонов.

С этого времени Египет прекращает свое существование в фор­
ме самостоятельной державы и сохраняется лишь в форме культур­
ного пространства, продолжающего, однако, оказывать огромное 
влияние на средиземноморские народы и цивилизации. Несколько 
позднее египтянам еще удастся частично восстановить независи­
мость от персов, но это несопоставимо с тем могуществом, которым 
Египет обладал в периоды своего расцвета.

Так, постепенно после завершения Нового царства власть в Егип­
те вначале переходит в руки теократии, затем ливийской династии,



5

&с£
ъх
о«о
о.4

Ьл
X5 3

культ
Атона

У а с е т  А хет-А то н  М ен -н еф ер

XVIII X IX -------------XX

Я £ех X

I I
XXI

Т ан и с
Дельта

£ иё э
Ливийская династия

---  X X III----
Танис ^
Дельта *

Ливийская династия

----X X II-------
Б уб асти с
Дельта §1

11
XXIV
С а и с

£
5 8 1
5 _

2 Дельта |

о ! 2
Р  21 1

л¡с
& 1

X
X я\о

л  а  
ю  Л

х с X
«о

л
в 1  »

У а с е т с
М е н -н е ф е р

Фивы Мемфис Кушитская династия

С а и с

-X X V I-

&л5
2
3 Н егад а

XXV

Куш итская И м перия

Новое царство Третий переходный период---------------  — Поздний-------^
период

16001580 1500 1292 1186 1080 943 817 752 715
---------------------►
664 525

Египетский историал. Вторая фаза



Глава 2. Новое царство и путь к закату 65

пока, наконец, Египет не оказывается в составе Кушитской Импе­
рии. На каждом этапе утрачивается геополитическая самостоятель­
ность и могущество державы.

В последний раз в своей истории Египет предстает полноценным 
имперским образованием в эпоху правления сансской династии — 
Позднего царства. После этого Египет превращается скорее в объ­
ект (а не субъект) политики других великих Империй Средиземно­
морья.

Египет в составе Мировых Империй
После того, как Египет вошел в состав Персидской Империи, 

считавшейся в эллино-римской и особенно в христианской тради­
ции Вторым Всемирным царством1 (после Первого Вавилонского 
и перед Третьим —Греческим), он вплоть до исламских завоеваний 
в течение долгих веков был частью всех этих масштабных средизем­
номорских политических образований.

С 525 по 404 год до Р.Х. Египет находится под властью Персид­
ской державы. В этот период происходит очень серьезная транс­
формация египетской идентичности, т. к. египетская традиция 
оказывается включенной в совершенно особый индоевропейский 
контекст иранизма2, где доминирующими тенденциями являются 
радикальный аполлонизм, концепция Световой войны, жесткий (эк- 
виполентный) дуализм, эсхатологическая ориентация на фигуру 
Спасителя. Многие египетские мифы и предания, дошедшие до гре­
ков, уже прошли трансформацию в структуре иранизма, который 
был главной идеологией Второго Всемирного царства. И именно 
в этом иранизированном качестве позднее египетские влияния и мо­
тивы включаются, в свою очередь, в ойкумену эллинизма3. Иранизм 
продолжает быть важнейшим фактором и позднее. Верно и обрат­
ное: эллинизация Египта начинается за два столетия до Александра 
Великого, следовательно, в позднеегипетское время мы уже имеем 
дело с эллинизированным Египтом.

Эллинизация и иранизация развертываются здесь параллельно, 
и именно эти две составляющие —греческая культура и широко 
истолкованная версия иранской религии маздеизма (собственно 
иранизм) —составляют семантическую основу эллинизма как тако­
вого. При этом эллинское начало бросается в глаза даже в самом на-

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя. М.: Академи­
ческий проект, 2016.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.



66 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

звании этого явления, тогда как фундаментальное значение иран­
ского фактора сплошь и рядом недооценивается1. После того, как 
Камбис завоевывает Египет, в нем качественно меняется идентич­
ность. Отныне на собственно древнеегипетский слой накладывается 
иранизм, оставляющий в египетской структуре глубокий след.

Несмотря на могущество персов, египтяне не смиряются с ино­
земным владычеством и после смерти Дария I в 486 — 484 годах до 
Р.Х. поднимают восстание, которое персам удается подавить.

В 404 году до Р.Х. при фараоне Амиртее, ранее бывшем саисским 
номархом и ставшем основателем XXVIII династии, Египет снова на 
короткий срок обретает независимость после того, как Амиртею 
удается изгнать персов из Нижнего Египта, а в 401 году до Р.Х. захва­
тить и Верхний Египет.

За ним следует новая XXIX династия, основанная военачальни­
ком Неферитом I, свергшим Амиртея и перенесшим столицу в город 
Мендес, откуда он сам был родом. После ряда династических проти­
воречий в 393 “ 381 годах до Р.Х. наступило довольно успешное прав­
ление фараона Ахориса, всячески развивавшего союз с греками 
и участвовавшего в антиперсидской коалиции. Сына Ахориса Нефе- 
рита II сверг Нектанеб, основатель последней XXX египетской дина­
стии, который перенес столицу в Себеннит (Чеб-нечер). При нем 
египтянам с большим трудом удалась отбить массивное вторжение 
персидских войск, и Египет пережил определенный культурный 
и экономический подъем. После Нектанеба Египтом правил его дво­
юродный брат Тахос, свергнутый во время похода в Сирию, затем 
Нектанеб II, при котором персам снова удалось захватить Египет. 
После поражения от персов Нектанеб II бежит в Нубию, где правит 
Кушем еще некоторое время. Нектанеб II становится, таким обра­
зом, последним независимым правителем Древнего Египта, и собст­
венно египетские династии на нем прерываются.

После захвата Египта в 343 году по Р.Х. фараоном провозглаша­
ется персидский царь —Артаксеркс III, который иногда считается 
основателем и единственным представителем XXXI персидско-еги­
петской династии.

В ходе греко-персидских войн в 332 году до Р.Х. Египет завоеван 
Александром Великим и становится частью Греческой Империи, 
Третьего Всемирного царства. С этого момента Египет окончатель­
но и необратимо теряет независимость и цивилизационную иден­
тичность, превратившись в культурный регион средиземномор­
ского эллинского мира. Но отныне он начинает играть важнейшую

Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



Египет
ский ист

ориал. Трет
ья фаза

00
о\

ё
СП

ы
00
о

U)
6

Поздний
период

захват Египта Ахеменидами

Кам бис  

Д арий I 

>< |  К серкс I 

<  |  А р та к се р к с!  

”  Е К серкс II 

Д арий II

С
а

и
с Ам иртей II

I!
Н е ф е р и т1

А хо р ис

Н еф ерит II

5  п Н ектанеб  1

Н Тахос

тз
Н ектанеб  II

А р так се р к с III

завоевание Александра Великого 

А лек сандр  I 

Ф илипп  

А лек сандр  II 

П толем ей I С о тер  Л агид  

ь  П толем ей II Ф иладельф  

5  П толем ей III Е вер гет  а
5  Птолемей V  Эпиф ан

ГОX

Птолемей XIII Д ио нис

К лео патра VII Ф ил опато р  Ю лий Ц езарь
П толем ей XIV Н еотер о с

Птолемей XV  Ц езарион

А в густ

Аммоний Саккас 
Плотин

К о нстантин  Великий II!
i

Ори ген

Первый Вселенский собор

Афанасий Великий

Кирилл Александрийский

Мария Египетская

Иоанн Лествичник

&Ыvo арабские завоевания 

ислам



68 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

роль в таком явлении, как эллинизм, одним из самых ярких и пред­
ставительных полюсов которого становится Александрия, город, 
основанный в Дельте Нила в 332 году до Р.Х. Александром Великим. 
Именно в Александрии формируются важнейшие тенденции элли­
низма, где воедино сходятся иранская традиция, эллинская культура 
(прежде всего платонизм) и собственно египетские мотивы и геш­
тальты, оперирующие, однако, с греко-персидским семантическим 
контекстом.



Глава 3. Боги Египта, теология, 
космология, гештальты

Номы и боги
Египетская религия сложна и многопланова, и совершенно оче­

видно, что она неоднократно менялась в ходе долгой и насыщенной 
египетской истории. То, что ее преемственность прервалась в пер­
вых веках по Р.Х., существенно осложняет задачу по выявлению 
египетского Логоса. Большинство сведений дошло до нас либо в пе­
редаче греческих авторов, которые закономерно интерпретировали 
египетскую традицию в свете своих собственных представлений, — 
в духе аполлоно-дионисийского средиземноморского индоевропей­
ского Логоса, —либо в относительно недавно расшифрованных над­
писях и египетских текстах, чье содержание окрашено проекциями 
современного европейского сознания, что делает семантические 
реконструкции еще более спорными и сомнительными, нежели ме­
нее строгие филологически, но более близкие к сути религиозных 
представлений реконструкции греков. Следует учесть и глубокое 
влияние иранизма, которое утвердилось в Египте, начиная с Ахеме- 
нидов. Кроме того, в разных точках Египта преобладали разные бо­
жества египетского пантеона, что влекло за собой фундаментальные 
различия в общих структурах египетской теологии, существенно 
варьирующейся в зависимости от того, в каком сакральном центре 
она разрабатывалась1. Свое доминирующее божество было у каждо­
го египетского нома и даже у отдельного населенного пункта. В не­
которых религиозных центрах локальные теологии были разработа­
ны эксплицитно и детально, претендуя на общеегипетский универ­
сализм. В других таких амбиций не было, и все ограничивалось 
локальной мифологией и почитанием того или иного бога или груп­
пы божеств. Чаще всего столица того или иного нома была одновре­
менно его сакральным центром, где политическая власть номарха 
была тесно сопряжена с верхушкой жрецов, заведовавших культом 
и привлекавшихся также для решения государственных и админис­
тративных вопросов.

1 Мюллер М. Египетская мифология. М.: Центрполиграф, 2007.



70 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Для иллюстрации разнообразия сакральных центров Древнего 
Египта и для обзора полицентрических версий прочтения египет­
ской мифологии в зависимости от той точки, находясь в которой мы 
осуществляем герменевтику, приведем список наиболее почитае­
мых божеств и наиболее развитых культов и теологий в различных 
крупнейших городах. Следует сразу обратить внимание на то, что 
в Верхнем Египте порядок номов следует строго с юга на север по 
течению Нила, первым номом является самая южная точка Егип­
та — Элефантина. Так как структура Дельты не является линейной, 
то в Нижнем Египте этот порядок, естественно, не соблюдается. Мы 
начнем перечисление с севера, с Нижнего Египта. Основные са­
кральные и культовые центры номов Нижнего Египта таковы1:

• Пер-Сепду, 20-й ном —центр культа сокологолового бога Гора.
• Джант, Пер-Уаджет (греческий Буто), 19-й ном —центр культа 

женской богини Уто, Уаджет, изображавшейся в виде красной 
кобры, покровительницы Нижнего Египта (символизируемого 
красным цветом), по некоторым источникам изначальный центр 
почитания Осириса. Этот ном был одним из самых древних са­
кральных центров Египта, предшествующим приходу патриар­
хальных структур власти фараонов. В фигуре Уаджет мы про­
зрачно видим черты Великой Матери, преобладавшей в Египте 
в период матриархата.

• Бает (греческий Бубастис), 18-й ном —центр культа богини- 
кошки Бастет и богини Исиды, а также богини Сехмет. Культ бо­
гини Бает постепенно сблизился с культом Уаджет, и обе богини 
выступали метонимически как персонификации (покровитель­
ницы) Дельты.

• Сма-Бехдет (греческий Нижний Диосполь), 17-й ном —центр 
культа синкретического божества Амон-Ра, где солярный Ра был 
объединен с древним хтоническим фиванским Амоном.

• Джедет (греческий Мендес), 16-й ном —центр культа бога пло­
дородия и рождаемости бараноголового Бенебджедет и его жены 
богини Хатмехит. Вместе с их сыном Гором составляли Триаду 
Мендеса. Богиня Хатмехит изображалась в виде рыбы и связы­
валась с другой богиней Хатор. Во время распространения куль­
та Осириса и Исиды она отождествилась с Исидой, а Бенебдже­
дет стал представлять собой душу (ба) Осириса. Отсюда и образ 
Гора, сына Осириса и Исиды, включенный в более архаичную 
триаду Мендеса.

Barnett M. Götter und Mythen des alten Ägypten. Bindlach: Gondrom, 1998.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 71

• Баху, Па-джехутп (греческий Малый Гермополь), 15-й ном — 
главный культ бога мудрости Тота, отождествлявшегося греками 
с Гермесом.

• Чару, 14-й ном—центр культа Гора.
• Иуну (греческий Гелиополис), 13-й ном —центр почитания при­

мордиального солярного бога Атума, позднее Ра-Атума, Ра-Хо- 
рахта и Амона-Ра, а также «Девятерицы богов»1 (Эннеады) Иуну, 
в которую входят:
— Атум первобог (изначально, вероятно, хтонический1 2, позднее 

солярный), отождествленный с Амоном, Ра, Птахом, и далее 
4 пары —

— Шу, бог воздуха /  Тефнут3, богиня влаги с головой львицы или 
кошки (ее ипостаси —богиня пламени Упес и богиня письма 
Сешат);

— Геб, бог земли /  Нут, богиня неба, Небесная Корова;
— Осирис, главный бог мистерий, Господин смерти и Воскресе­

ния /  Исида, сестра и супруга Осириса, богиня мистерий;
— Сет, бог темной стороны, соленых вод, засухи и моря, убийца 

Осириса и противник сына Осириса Гора /  Нефтис (Небет- 
хет), богиня подземного мира, супруга Сета, сестра и возлю­
бленная Осириса, мать Анубиса.

• Чеб-нечер (греческий Себеннит), 12-й ном —центр культа бога 
охоты и войны Анхура (иначе Онурис).

• Наи-тахут (греческий Кабасос), 11 -й ном — центр культа Исиды 
и Гора.

• Хут-та-хери-иб, Кем-ур (греческий Атрибис), 10-й ном —центр 
культа бога Гора и черного быка Кем-ура.

• Джеду (греческий Бусирис), 9-й ном — центр культа бога Анедж- 
ти (колонна джед), позднее один из главных центров культа Оси­
риса.

• Чеку (греческий Пифон), 8-й ном —центр культа бога подземно­
го солнца и Первоначала Атума.

• Сент-Нефер (греческий Метелеси), 7-й ном—центр культа Оси­
риса, Исиды, Гора.

1 Wilkinson R.H. Die Welt der Götter im Alten Ägypten. Glaube, Macht, Mythologie. 
Stuttgart: Theiss, 2003.

2 M. Элиаде пишет: «В других версиях говорится (...) о первобытном змее, пер­
вом и последнем образе бога Атума (в главе 175 “Книги мертвых” читаем: “когда мир 
вернется в состояние хаоса, Атум снова станет змеем”)». ЭлиадеМ. История веры 
и религиозных идей. Т. 1. От каменного века до Элевсинских мистерий. С. 85.

3 Тефнут отождествлялась также с Мут, Бает, Хатхор, Сехмет и другими богиня- 
ми-львицами (Менхит, Мент).



72 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

• Хасуу (греческий Ксоис), б-й ном —центр культа бога солнца Ра, 
бога крокодила Себека.

• Сапе, 5-й ном —центр культа богини охоты, войны и женщин —- 
Нейт, она же первоначальная корова Ихет, плававшая в хаосе Нун.

• Джека (греческий Просопис), 4-й ном —центр культа синкрети­
ческого божества Амон-Ра, богини Матери Нейт, бога-крокоди- 
ла Себека.

• Имау (греческий Момемфис), 3-й ном —центр культа богинь 
Хатхор, Нут и бога Себека.

• Хем (греческий Летополь), 2-й ном —центр культа бога Гора.
• Инбу-хедж, Мен-нефер (греческий Мемфис), 1-й ном —центр 

почитания бога Птаха (его супруги Сехмет и сына Нефертума), 
олицетворяющего собой чисто трансцендентное начало, бога 
Творца, а также Анубиса и богини Великой Матери Нейт. 
Основные сакральные и культовые центры номов Верхнего

Египта таковы:
• Теп-иху (греческий Афродитополь), 22-й ном —центр культа бо­

гини любви и красоты Хатхор.
• Шена-хен, Шедши (греческий Крокодилополь), 21-й ном —культ 

бога-крокодила Себека.
• Нени-несу (греческий Гераклеополь Великий), 20-й ном —центр 

культа Хатхор и бога Херишефа, покровителя плодородия и охоты, 
сближаемого с Хнумом и Бенебджедетом, а греками—с Гераклом.

• Пер-меджед (греческий Оксинирх), 19-й ном —центр культа 
бога Херешефа и Сета.

• Хут-несу (Гиппонон), 18-й ном—доминирующий культ не опре­
делен, зафиксированы святилища Амона.

• Каса, Хор-ди (греческий Кинополь), 17-й ном —центр культа 
бога (иногда богини1) быка Бата и считавшегося его братом ша­
калоголового бога подземного мира Анубиса (Инпу).

• Хебену (греческий Алабастрополь), 16-й ном —центр культа 
Гора.

• Хемену (греческий Гермополис), 15-й ном —центр почитания 
бога Сета (Тифона, в образе гиппопотама) и Тота, бога мудрости; 
центр почитания «Восьмерицы богов» (Огдоады), состоящей 
из четырех пар мужских и женских божеств:
Нун /Наунет (бог/богиня хаоса и бездны —синекожий, цвета 

воды мужчина с головой жабы/ женщина с головой змеи); 
Кук/Каукет (бог/богиня мрака —мужчина с головой жабы/ 

женщина с головой змеи);
1 Богиня Бат символизировалась систром и сближалась с Млечным Путем. Позд­

нее отождествлена с Хатхор.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 73

Хух/Хаухет (бог/богиня бесконечности —также представлены 
парой мужчина с головой жабы/ женщина с головой змеи 
с пальмовой ветвью в руке);

Амун/Амаунет (бог/богиня воздуха, сокрытия, ветра)1.
• Ахетатон/Амарна, 15-й ном —центр хенотеистической теоло­

гии солнечного бога Атона при фараоне Аменхотепе IV — Эхна- 
тоне.

• Кис, 14-й ном—центр культа Хатхор.
• Суати, Асьют (греческий Ликополис), 13-й ном —центр культа 

Анубиса и Вепватета, богов погребального культа.
• Пер-Немти (греческий Иеракон), 12-й ном —центр культа бога 

Сокола Немти, покровителя Красного моря.
• Шас-Хетеп (греческий Гипсель), 11-й ном —центр культа бога 

Хнума.
• Чебу (греческий Антеополь), 10-й ном —центр культа Немти 

и богини Хатхор.
• Ахмим, Ипу (греческий Панополис), 9-й ном —центр культа вой­

ны Мина, богини Исиды и Осириса.
• Чени (греческий Тинис), 8-й ном —центр культа бога охоты 

и войны Анхура и Осириса.
• Абджу (греческий Абидос), 8-й ном —изначально центр культа 

Хентиаменти («Господин Западной Страны» с головой шакала) 
и близкого к нему Анубиса, позднее — один из главных центров 
почитания Осириса.

• Хиу (греческий Диосполис Микра), 7-й ном —центр культа бо­
жества Бат в женском образе, позднее слившегося с Хатхор.

• Иунет-та-нечерет (греческий Тентира), 6-й ном —центр культа 
богини Хатхор, а также считавшегося ее сыном бога музыки 
Ихи, Айхи или Хорсматуи (изображается с систром).

• Гебту (греческий Коптос), 5-й ном —центр культа бога Мина, 
Гора и Амона.

• Иуни (греческий Гермонтис), 4-й ном —центр культа бога войны 
Монту и женской ипостаси солнечного бога Ра богини Рат, бога- 
быка Беха, позднее центр культа Амона.

• Уасет (греческие Фивы, современный Луксор), 4-й ном —центр 
почитания триады Амун, Мут, Хонсу (Отец/Мать/Луна), богини 
справедливости Маат, бога войны Монту, позднее — центр со­
лярной теологии бога Амона и Амон-Ра.

1 Есть предположение, что пара Амун/Амаунет была введена позднее фивански­
ми жрецами, заменив собой изначально метафизическую пару Ниау и Ниаут (бог/ 
богиня отрицания, ничто).



74 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

• Hexen (греческий Иераконполис), 3-й ном —центр почитания 
сокологолового бога Гора и богини Нехбе, символизирующей 
Верхний Египет (белый цвет в ее священном животном —белом 
соколе), а также Хнума и богини Исиды.

• Бехдет или Джеба (греческий Аполлонополис), 2-й ном —один 
их основных центров почитания Гора, культ которого был рас­
пространен на всей территории Египта.

• Небут (греческий Омбос), 1 -й ном — центр культа бога-крокоди- 
ла Себека (в триаде Себек /  его жена богиня-корова Хатхор /  их 
сына Хоне), а также триады Старший Гор (Хоруру) /  его жена 
Тасенетнофрет /  их сын Панебтауи.

• Абу (греческий Элефантина, на границе с Нубией), 1-й ном — 
центр культа триады бараноголового Хнума1, Сатис и Анукет.

Прямой аналог нижнеегипетского бога Бенебджедет.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 75

Типы теологий
Из этого далеко не полного списка египетских божеств, связан­

ных со структурой номов, видно следующее. В Египте было развито 
несколько параллельных теологических и космологических систем, 
среди которых наиболее значимыми и распространенными были 
следующие.

1. Теология гелиополисской «Девятерицы богов»1 (Эннеады), воз­
можно, восходящая еще к додинастической эпохе, когда в Дель­
те был основан сакральный город Иуну. В ней мы видим идею 
Единого Бога, олицетворяющего Первоначало (Атума1 2), и имен­
но как Первоначало отождествляющееся позднее с аналогичны­
ми фигурами других египетских теологий (с трансцендентным 
Птахом теологии Мемфиса и общеегипетским патриархальным 
солярным Ра), и 4 пары мужских/женских богов, представляю­
щих собой 4 уровня священного космоса (синхроническое про­
чтение) и одновременно четыре этапа творения (диахрониче­
ское прочтение):
• Шу/Тефнут,
• Геб/Нут,
• Осирис/Исида,
• Сет/Нефтис.
Показательно, что каждый уровень отмечен диадической парой 
мужской/женской ипостаси, отношения между которыми дают 
пространство для многомерных и разносторонних мифологиче­
ских нарративов, прозрачно сводимых к общей структуре, внят­
ной для египтян и составляющей поле всей египетской рели­
гии —прежде всего, ее дионисийское измерение. «Девятерица» 
закладывает космологический фон, в контексте которого развер­
тываются отдельные сюжеты мифа и отдельные богословские эс­
хатологические и сотериологические конструкции. Совершенно 
не обязательно, что «Девятерица богов» была изначальной моде­
лью египетской религии, равно как едва ли правомерно рассма­
тривать ее как продукт поздних систематизаций; как в любой 
мифологической системе и сакральной философии, изначальная 
матрица Логоса/Мифоса может в одни периоды отступать на 
задний план и стираться, а в другие —снова концентрированно 
собираться в ясную и контрастную схему. В любом случае Энне-

1 Hornung Е. Der Eine und die Vielen. Altägyptische Götterwelt. Darmstadt: Wissen­
schaftliche Buchgesellschaft, 2005.

2 Отождествление Атума со змеем свидетельствует о том, что изначально этот 
образ имел хтоническое и матриархальное происхождение. Элиаде М. История веры 
и религиозных идей. T. 1. От каменного века до Элевсинских мистерий. С. 85.



76 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

ада представляет собой хорошо структурированную метафизи­
ческую модель.
В ней первая пара, бог воздуха Шу и богиня влаги и огня Тефнут, 
вобравшая в себя черты Великой Матери, а также сближавшаяся 
с Уаджет и Бает, порождает вторую пару — бога Земли Геба и бо­
гиню Неба Нут. Следует обратить внимание на обратный поря­
док соотношения полов богов Неба и Земли в египетской тради­
ции: в большинстве космологий и теологий Земля выступает как 
женское божество, а Небо —как мужское. В Египте эти пропор­
ции перевернуты: Геб представляет собой хтоническое мужское 
божество, а Нут —Небесная Корова —небесное. Это вполне 
можно признать следом более древней матриархальной эпохи. 
Следующие пары считаются детьми Геба и Нут. Первая из них — 
Осирис/Исида —вбирает в себя все аспекты мужского и жен­
ского начала в космосе, мистериях и обществе, выступая боже­
ственным гештальтом египетской антропологии. А вторая — 
Сет/Нефтида —соответствует гипохтоническому срезу. Сет 
считался грозным божеством гибели, бесплодия и катастроф, 
а Нефтида —покровительницей мира мертвых, «Черной Иси- 
дой», Великой Подземной Матерью.
Общая структура этой теологии ставит во главе высшее апофати- 
ческое божество Атума, далее следует пара первоначал с обрат­
ным распределением полов, и две пары среднего (проявленного) 
космоса и нижнего мира смерти. В целом такая теология свиде­
тельствует о «слабом» патриархате, где хтонические могущества 
и матриархальные фигуры выделены более акцентированно, не­
жели мужские и солярные. С ноологической точки зрения такой 
тип теологии относится к промежуточному пространству между 
Логосом Кибелы и Логосом Диониса, где пропорции легко могут 
быть смещены в ту или иную сторону.

2. Теология «Восьмерицы богов» Гермополиса (Огдоады) совершен­
но иная и не является в полном смысле космогонией, построен­
ной сверху вниз (как Эннеада Гелиополиса) — от Первоначала до 
своего низшего выражения. Здесь мы видим четыре уровня хао­
тической секвенции, которая не выходит за рамки апофатиче- 
ского предтворения. «Восьмерица» состояла из четырех пар:
• Нун/Наунет,
• Кук/Каукет,
• Хух/Хаухети
• Амун/Амаунет.
Пара Нун /Наунет олицетворяет собой Примордиальные Воды, 
зимнее солнцестояние и черное (апофатическое) Небо. Пара



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 77

Кук/Каукет представляла собой диаду мрака и недифференци­
рованного состояния мира. Хух (или Хех)/Хаухет истолковыва­
лась как пара недифференцированного времени (всеобщая дли­
тельность). Все пары представлялись собой в виде мужского бо­
жества с головой лягушки и женского —с головой змеи. Если 
принять гипотезу, что в гермополисской «Восьмерице» четвер­
тая пара Амун/Амаунет была введена фиванскими жрецами 
Амона в период возвышения Фив вместо изначально наличест­
вовавшей там пары Ниау/Ниаут (бог/богиня ничто) или Керх 
и Керхет (бог/богиня ночи), мы получаем модель древнейшей 
хтонической системы теологии, восходящей к додинастической 
эпохе1. Вместе с тем эти архаические образы могли быть перетол­
кованы поздним жречеством, глубоко проникшимся солярным 
патриархатом, в духе апофатической теологии, превосходящей 
представления о контрастных космических и подчас антропо­
морфных фигурах богов и вводящей в созерцание непроявлен- 
ных дистинкций, предлагая различить в неопределенной и без­
граничной изначальности парадигму вертикальных и горизон­
тальных дифференциалов: вертикальных по линии отделения 
апофатических пар друг друга — Нун/Наунет от Кук/Каукет 
и т. д., горизонтальных —по линии различения Нут от Наутет 
(Керх от Керхет), Кук от Каукет и т. д. Хаос, мрак, бесконечность 
и ничто (ночь) должны быть осмыслены как отличные друг от 
друга и как разделяющиеся на два гендерных полюса. Такая 
сверхсознательная операция может быть уподоблена высочай­
шей метафизике поздних неоплатоников (в частности, Дамас- 
кия), стремившихся выделить в структурах апофатического Еди­
ного (£v) различные уровни генад, приводящих, в конце концов, 
к конституированию Первого Сущего (Ума, νους). Нельзя исклю­
чить, что эти трансценденталистские устремления неоплатони­
ков, равно как и древние формы орфической теологии, были 
в той или иной степени вдохновлены Египтом в его гермополис­
ской версии. В высшей степени показательно, что именно в Гер­
мополисе почитался также бог Тот, отождествленный греками 
с Гермесом1 2 и считающийся вдохновителем и основателем гер­
метической традиции, и бог Сет, отождествленный греками 
с Тифоном, который в египетских мифах выступает носителем 
темной стороны мироздания и противником Осириса.

1 Dunand Zivie-Coche Ch. Gods and Men in Egypt: 3.000 BCE to 395 CE. Ithaca, 
N.Y.: Cornell University Presslthaca, 2004.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины. М.: Академический 
проект, 2016.



78 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

3. Теология единого трансцендентного бога (хенотеизм), выра­
женная в четырех версиях:
a) мемфисской, где этим богом признан Птах, почитаемый как 

«бог, пребывающий за великой стеной» и не имеющий ника­
ких прямых связей с космогенезом1;

b) гелиополисской, где высшим божеством является Атум, пред­
стающий в роли Бога Творца;

c) фиванской, ставящей в центре внимания солярное божество 
Амона, позднее Амон-Ра, и настаивающей на поклонении ему 
как единому Богу и приведении культов других египетских 
центров в соответствие с этими хенотеистскими требования­
ми;

d) реформаторском радикальном монотеизме фараона Эхнато- 
на XVIII династии, учредившего поклонение исключительно 
богу Атону и построившего новую столицу Ахетатон как но­
вый политический и религиозный центр, призванный объеди­
нить Египет под новой эгидой новой солярной религии.

Относительно мемфисской теологии, считающейся древней­
шей, М. Элиаде замечал:

Наиболее систематическая теология была разработана вокруг 
бога Птаха в Мемфисе, столице фараонов I династии. Основной 
текст того, что было названо «Мемфисской теологией», был высечен 
в камне во времена фараона Шакбе (ок. 700 года до Р.Х.), но ориги­
нал был составлен примерно за две тысячи лет до этого. Удивитель­
но, что самая ранняя египетская космогония, известная нам, являет­
ся также и самой философической. Ибо Птах творит своим разумом 
(своим «сердцем») и словом (своим «языком»). «Тот, кто проявляет 
себя как сердце (разум), кто проявляет себя как язык (слово) под 
видом Атума, есть Птах, самый древний». Птах объявляется самым 
великим богом, тогда как Атум почитается только как создатель пер­
вой божественной четы. Это Птах «дал богам существование». По­
сле этого боги обрели свои зримые тела, войдя «в каждый вид расте­

1 В одном месте в собрании «Текстов Саркофагов» Птах провозглашает: «Я Тот, 
Кто к югу от Моей стены, повелитель богов, царь небесный, творец душ, правитель 
обеих земель (неба и земли. —Прим.), творец душ, дарующий душам венцы, сущест­
венность и бытие, Я творец душ и жизнь их в руке Моей, когда Я желаю, Я творю и жи­
вут они, ибо Я творящее слово, которое на устах Моих и премудрость, которая в теле 
Моем, достоинство Мое в руках моих, Я —Господь». De Buck A., Gardiner A. The Egyp­
tian Coffin Texts. V. VI. Chicago: University of Chicago Oriental Institute, 1956. P. 269. 
На запредельность фигуры Птаха указывало само расположение Мемфисского хра­
ма Птаха —вне стен города. См. также: Barguet P. Textes des Sarcophages égyptiens du 
Moyen Empire. P.: Le Cerf, 1986.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 79

ний, каждый вид камня, каждую глину, во все, что растет на ее (т. е. 
земли) поверхности и в чем они (т. е. боги) могут проявиться»1.

Эти четыре теологии с ярко выраженным хенотеизмом могут 
иметь не только различное происхождение, но и перетолковы­
ваться на разных периодах египетской истории в разном ключе. 
Все Первоначала в оптике фараонического патриархата имели 
уранический —метафизический —характер. При этом две по­
следние имели контрастно солярную природу, а первые две мо­
гли иметь и хтонически-матриархальные корни. В отношении 
гештальта Атума мы уже указывали на его связь со змеем, транс­
цендентный апофатический бог Птах, по имени которого и на­
зван Египет, мог также быть изначально отнюдь не философ­
ским Первопринципом, как его толковало патриархальное жре­
чество Мемфиса. Но ничего определенного в этом отношении 
мы заключить не можем, т. к. следы культов Атума и Птаха теря­
ются в додинастической древности.

4. Солярная теология. Отдельные черты, указывающие на солнце 
и солнечный свет, присущи целому ряду египетских богов —Ра 
и Гору, наиболее прямо отождествляющимися с солнцем, но так­
же Атуму, Амону, Атону, Хнуму, Хепри, Монту и т. д. С соляр­
ным богом Ра связан египетский миф о происхождении людей. 
Элиаде пишет:

Люди (егше) родились из слез (егте) солярного бога Ра. В тексте, 
составленном позднее (ок. 2000 года до Р.Х.), записано: «Люди, бо­
жье стадо, были хорошо обеспечены. Он (т. е. бог-солнце) сотворил 
для их блага небо и землю... Он сотворил воздух, чтобы оживлять их 
ноздри, ибо они были его подобием, сотворены из его плоти. Он све­
тит на небе, он сотворил для них растения и животных, птиц и рыб, 
чтобы питать их». Однако когда Ра открыл, что люди устроили заго­
вор против него, он решил уничтожить их. Богиня Хатор взяла на 
себя задачу осуществить расправу. Но, когда она пригрозила унич­
тожить человеческую расу полностью, Ра прибег к хитрости и сумел 
напоить ее допьяна1 2.

В этом сюжете показана двойственность египетской антрополо­
гии. С одной стороны, люди имеют солярный исток (Боппешпеп- 
Бсйеп), но с другой они созданы из слез бога Солнца, а значит,
1 Элиаде М. История веры и религиозных идей. Т. 1. От каменного века до Элев- 

синских мистерий. С. 86.
2 Там же.



80 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

связаны с его страданием. Отсюда и восстание против Солнца, 
что является важной мифологической линией всего афразийско­
го горизонта — предания о войне людей с Солнцем мы встречаем 
в рассказах Геродота о берберах, а также в мифах кушитов и не­
которых других культурах Африки —например, у нилотского 
народа шиллук. Роль гневной богини Хатхор в истреблении лю­
дей несет на себе следы матриархальных мифов, а вся эта исто­
рия явно относится к циклу титанов (нечто подобное мы встреча­
ем в западно-семитской религии Угарита —в сюжетах о Ва'але 
и его паредре Анат, с которой Хатхор имеет ряд общих черт1).

5. Теология смерти, подземного мира и воскресения. Она играла ог­
ромную роль в египетской религии и была основой общеегипет­
ской религиозно-сотериологической традиции, связанной с куль­
том Осириса и Исиды. Эта теология строилась на идее солнечно­
го —годового и суточного —цикла, являющегося парадигмой 
для представления о посмертной судьбе человека и бога, чьим 
совершенным синтезом считался фараон. Смерть и воскресение 
фараона были одновременно прямым выражением божествен­
ной мистерии (солнце заходило на западе, спускаясь в страну 
мертвых, Аменту, и поднималось снова на востоке, пройдя труд­
ные испытания и битвы на той стороне Ночи) и парадигмой судь­
бы человека, который также косвенно и на вторичных основани­
ях соучаствовал в этой драме, умирая и воскресая (если оказы­
вался достойным).
Будучи широко распространенным во всем Египте и подчас во­
обще отождествлявшимся с египетской религией как таковой, 
культ Осириса и Исиды имел своими главными центрами —Ге­
лиополис, Иераконполис, Бусирис, Абидос и Панополис. Кроме 
того, в Абидосе и Ликополисе особым образом почитался Анубис 
как бог подземного мира, считавшийся сыном Осириса от Неф- 
тиды и аналогом греческого Гермеса. Выразительными памятни­
ками этой теологии смерти и воскресения является цикл мифов 
об Осирисе и Исиде, «Книга Мертвых» и знаменитые надписи 
в пирамидах и усыпальницах фараонов.

6. Триадическая теология Отец/Мать/Сын. Эта форма религиоз­
но-мифологического представления характерна как для цикла 
мифов об Осирисе и Исиде, где триада Отец/Мать/Сын пред­
ставлена в формуле Осирис/Исида/Гор, так и для многочислен­
ных версий локальных культов. Так, например, триада Мендеса 
(Бенебджедет/Хатмехит/Гор), триада Фив (Амун/Мут/Хонсу)»

Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 81

две триады Омбоса (Себек/Хатхор/Хонсу и Хоруру/Тасенетно- 
фрет/Панебтауи), триада Мемфиса (Птах/Сехмет/Нефертум)1 
и т. д. В таких триадических формах фиксировались парные от­
ношения, которые мы видели и в иных формах теологии и кото­
рые характерны для всей структуры египетской религии, имею­
щей сизигийный характер, и вместе с тем пара мужское/жен- 
ское мыслилась как диалектическая причина любого феномена, 
имеющего за собой творящую диаду как первый импульс всей 
секвенции. Важно заметить, что это отнюдь не простая проекция 
натурализма в область теологии и культа: существуют намного 
менее и намного более развитые (в том числе и в самом Египте) 
теологические структуры, строящиеся на непарных процессиях 
и секвенциях —как патриархального (мужской бог Творец), так 
и матриархального (Великая Мать) толка.

7. Женская теология, ставящая в центр фигуру Великой Матери. 
Культы Женского Божества в Египте были чрезвычайно разви­
ты в нескольких сакральных центрах. Общеегипетским божест­
вом была богиня Мут, Великая Мать. Она отождествлялась с бо­
гиней примордиальных вод —Наунет, паредрой Нун. Во многих 
египетских мифах Мут выступает в роли Творца (Творчихи, 
Creatrix) мира1 2. Больше всего ее культ был развит в Фивах в хра­
мовом комплексе Карнак. Мут была, скорее всего, той парадиг- 
мальной фигурой Великой Матери, которая в разных культах 
и центрах Египта получала более дифференцированное выраже­
ние, сливаясь с другими богинями —Уаджет и Бастет в Нижнем 
Египте, Небхет и Сехмет в Верхнем Египте, а также с Исидой. 
В городе Саис (а также в Мемфисе) почиталась Великая богиня 
Нейт.

8. Офитическая теология. Почитание змеевидных богов, а также 
водных зверей —крокодилов, гиппопотамов и т. д. Ярче всего это 
представлено в боге Сете, противнике Осириса и Гора, который, 
однако, почитался как одно из высших божеств в Гермополисе. 
Сюда же можно отнести культ крокодилоголового бога Себека 
в Омбосе и т. д. Хтонический бог Земли Геб также изображается 
с головой змеи, что указывает на его архаический и матриар­
хальный характер. В форме змей могли представляться и вполне 
светлые боги (изначально в виде змея представал Атум). Правда,

1 Отклонением от этой формулы была триада Элефантины Хнум/Сатис/Анукет, 
где мужское божество Хнум представлялось в сопровождении двух женских божеств 
Сатис и Анукет (богини Нила).

2 Wilkinson R.H. Die Welt der Götter im Alten Ägypten. Glaube — Macht — Mytholo­
gie.



П
р

е
и

сп
о

д
н

я
я

 
С

р
е

д
н

и
й

 м
и

р
 

п
е

р
в

о
н

а
ч

а
л

а
бог

Атум
а н д р о ги н

Шу
в о здух

Тефнут

X
Геб

Зем ля

Осирис

Сет

Нут
Н е б о  2 ?

Исида ?

с  го л о в о й  л я гу ш к и  с  го л о в о й  зм еи

бог богиня

Нун Наунет
Мут

п р и м о р д и а л ь н ы е  воды

Кук Каукет

и зн ач ал ь н ы й  м р ак

хУХ Хаухет
н ед и ф ф е р е н ц и р о в а н н о е  вр ем я

Птах Атум

Н ун  Н а у н е т  Ш у  

Геб
Кук К аук ет  

Х ух Х ау х ет

Т еф н ут

Н у т

А М О Н  

М ут  

Х о н  с у

Атон

м о н о те и зм

бог

Гор

Ра
Гел и о п о л и с

А Т О Н
А хе тато н

Хепри
ск а р а б е й

О с и р и с  И сида  

С е т  Н е ф ти с

глаз Гора

глаз Ра
Уад ж ет

Хнум
б о г  Т в о р е ц  в е ч е р н е е  с о л н ц е

1
£ Ниау Ниаут

Н и а у  Н и а у т Э л еф ан ти н а

1 ни что

| К ер х К е р х е т М ем ф и с Гел и о п о л и с Ф ивы А хе тато н Хеп (Апис)
Нефтис 1

£

НОЧЬ д уш а  П таха, Ра, О си р и са Сехмет
Ч ер н ая  И сида

А м ун
А м а у н е т

М ем ф и с б о ги н я  зн о я

Б у б а с ти с  М ем ф и с Ф ивы

Хатор
б о ги н я  ск о та

Эннеада

Ге р м о п о л и с

Огдоада Хенотеизм Солярный культ

Теологические алгоритмы египетской религии



Гор

А
О с и р и с  И сида

бог богиня

Гор

общеегипетский культ

Мут
Нейт

В е ли к ая  М ать  

C reatrix

Осирис
см ер ть  

р а сч л е н е н и е  

в о с к р е с е н и е

ие\^

Исида

Н е ф ти с

Н ут

Сет

Б е н еб д ж ед ет Х атм ех и т

Гор

А м о н  М ут

Х о н с у
бог Луны 
Фивы

Уад ж ет  

богиня Кобра

Б а с те т

богиня Кошка

Н еф ти с
богиня Преисподней

Н е б хе т
богиня Орлица

С е х м е т

богиня Львица
И сида

общеегипетский культ Н эун в Т  
богиня Вод

С е р к е т
богиня смерти 

богиня Скорпион

Х ато р
богиня плодородия

П тах С е х м е т Нижний Египет Верхний Египет

богиня Львица
Н е ф е р тум  

бог растений

С е б е к  Хат°Р
бог Крокодил богиня плодородия

Х о н с у
бог Луны 

Омбос

Себек
бог Крокодил

У ад ж ет  

богиня Кобра

Атум

Гелиополь

Сет
грозное божество

Геб
бог Земли 

Верхний Египет

Апоп

змей Преисподней

Теология Смерти Триада Великая Мать Офитический культ

Теологические алгоритмы египетской религии (окончание)



84 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

одно змеевидное существо устойчиво сохраняло исключительно 
отрицательные черты —борющийся с солнцем в подземном 
мире и старающийся воспрепятствовать его восходу змей Апоп. 
В каждой из этих теологических, философских и метафизиче­

ских систем образы богов и богинь, их соотношения, мифы и обря­
ды, с ними связанные, меняли свою семантику, т. к. различие кон­
текста предопределяло структуру толкования. В одних случаях жен­
ские божества выступали как ипостазированные качества мужских 
божеств, подчас сливаясь в общую фигуру вплоть до андрогинного 
неразличения. В других случаях они приобретали самостоятель­
ность и индивидуальность, превращающие их жесты и действия 
в автономные части общей структуры (как в случае Исиды, собира­
ющей части расчлененного Сетом Осириса и воскрешающей его). 
В третьем варианте они полностью освобождаются от мужской по­
ловины, тяготея к автономизации женского архетипа в египетском 
издании Великой Матери. Для египетской религии характерно до­
статочно свободное отождествление одних богов с другими, что так­
же предполагает семантические смещения, всю картину которых на 
протяжении египетской истории восстановить довольно трудно. 
Следует заметить лишь, что далеко не всегда одни и те же имена бо­
гов указывают на идентичные гештальты, и, напротив, различие 
имен не обязательно означает различие соответствующих им дено­
татов. Боги, триады, теологические конструкты и мифы Египта пред­
ставляют собой контекстуальный сакральный комплекс, требую­
щий внимательного его изучения с учетом локализации и конкрет­
ного момента египетского историала.

То же самое можно сказать о балансе различных богов, которые 
могут выступать как антагонисты (Сет и Осирис, Гор и Сет и т. д.), 
а могут как дополняющие друг друга фигуры. Так, например, Сета 
почитали в некоторых номах как высшее божество, а обычно ассо­
циирующийся с темной стороной мира крокодил, в виде бога Себе- 
ка, напротив, был верховным божеством Омбоса, где существовала 
практика мумификации крокодилов, а также ухаживание за ними, 
их украшение и разведение в храмовых комплексах. То же самое 
можно сказать о символизме змей, играющих амбивалентную роль 
в египетской традиции вод, смерти, тьмы и т. д.

Выделенные нами 8 типов теологий показывают, насколько раз­
нообразными могли быть трактовки одного и того же бога, сюжета, 
отношения или действия, и тем не менее, эта чрезвычайно сложная 
структура так или иначе складывалась в общее очертание египет­
ского Логоса, свойственного исключительно этой цивилизации 
и утрачивающего свою идентичность, если отделить от него какой-



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 85

то отдельный комплекс и поместить в рамки совершенно иного 
культурного круга. Египет, безусловно, фундаментально повлиял на 
греков, западных семитов, а также на соседних кушитов и ливийцев. 
Однако едва ли возможно полноценно реконструировать египет­
скую традицию, т. к. ее носители, органически представлявшие со­
бой ее идентичность, исчезли, растворившись без следа в иных на­
родах, культурах и цивилизациях.

И все же мы попробуем в столь сложных обстоятельствах выде­
лить некоторые аспекты египетского Логоса, опираясь на то, что нам 
известно от греков, заставших, как минимум, последние эпохи еги­
петской цивилизации, от современных филологов, историков, этно­
логов и археологов, попытавшихся восстановить все, что осталось от 
египтян, их языка и культуры, а также на основании ноологического 
метода, который позволил нам несколько систематизировать в са­
мом первом приближении те цивилизации, которые мы разбирали 
в других томах «Ноомахии».

Священный Нил и география Смерти
Для египтян Египет, называвшийся, как мы видели, «Та-кемет» 

(1А-кт1), дословно «Черная земля», считался священной территори­
ей, избранным царством, землей богов. Поэтому географические, 
климатические и ландшафтные особенности Египта становились 
элементами сплошной ткани сакральной географии, куда, наряду 
с природными явлениями, фауной и флорой, а также циклически­
ми сезонными явлениями, включались города, святилища, храмы 
и обычаи, превращая все пространство Египта в поле непрерывного 
волшебства. Структура этого сакрального пространства имела 
определенные закономерности, отразившиеся как в мифах, так 
и в политических процессах, как в обрядах, так и в военных кампа­
ниях. Египет для самих египтян не был профанной территорией, на 
которой развертывался сакральный спектакль экзистенции; он 
был неразрывным полем религиозно-магического процесса, где 
жизнь и смерть, боги и чудовища, звери и сезоны были включены 
в единую и нераздельную картину мира — мира как мифа, мира 
как метафизики.

Египет мыслился как зона, примыкающая к Нилу, являвшемуся 
священной рекой и основой египетской цивилизации. Он высту­
пал в качестве бога Хапи и рассматривался как источник всех те­
лесных благ, как сила, создающая тела, пищу и все с этим связан­
ное. Его паредрой были различные ипостаси Богини Матери — 
Нехбет в Верхнем Египте, Уаджит —в Нижнем. В некоторых



86 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

случаях его отождествляли с Нуном в форме сине-зеленой фигуры 
Океана; Нунг как и все мужские божества гермополисской Огдоа- 
дыг изображался с головой лягушки, и в этом же образе мы иногда 
встречаем Хапи.

Хапи, отвечавший за плодородие, часто предстает в виде тучной 
фигуры бога с синей кожей и большим животом. Это было особенно 
непривычно в сравнении к классическим каноном изображения еги­
петских богов и людей как тонких и стройных фигур, с узкими бедра­
ми, широкими плечами, длинными ногами и руками. Интересно, что 
Плутарх объясняет эту характерную деталь египетской культуры,
возводящей в норматив отсутствие 
зом:

Жрецы питают такое отвращение 
к природе отходов, что не только отка­
зываются от многих видов бобов, от 
овечьего и свиного мяса, но во время 
очистительных обрядов удаляют из 
пищи и соль, для чего есть много осно­
ваний, но также то, что соль, возбуж­
дая аппетит, заставляет больше есть 
и пить. А считать соль нечистой из-за 
того, что в ней, когда она застывает, 
как утверждает Аристагор, увязают 
и погибают малые существа —глупо. 
Говорят также, что Аписа поят из осо­
бого колодца и вообще не подпускают 
к Нилу, и это не потому, что считают 
воду нечистой из-за крокодилов, как 
думают некоторые: ничто египтяне 
так не почитают, как Нил; но считает­
ся, что нильская вода, когда ее пьют, 
вызывает тучность и ожирение. Жре­
цы не желают этого ни Апису, ни себе, 
но хотят, чтобы их тела удобно и легко 
обволакивали души и чтобы божест­
венное не было стеснено и обремене­
но смертным началом, которое бы 
одолевало и отягощало его1.

лишнего жира следующим обра-

οί δ’ ιερείς οϋτω δυςχεραίνουςι τήν 
των περιττωμάτων φύςιν, ώςτε μή μόνον 
παραιτεΐςθαι των όςπρίων τά πολλά και 
των κρεών τά μήλεια και ΰεια, πολλήν 
ποιοΰντα περίττωςιν, άλλά και τούς 
άλας των ςιτίων έν ταΐς άγνείαις άφαι- 
ρεΐν, άλλας τε πλείονας αιτίας έχοντας 
και τό 1 ποτικωτέρους και βρωτικωτέ- 
ρους ποιεΐν έπιθήγοντας τήν δρεξιν. τό 
γάρ, ώς Άριςταγόρας έλεγε, διά τό πη- 
γνυμενοις πολλά των μικρών ζφων ένα- 
ποθνήςκειν άλιςκόμενα μή καθαρούς 
λογίζεςθαι τούς άλας εϋηθές έςτι. λέγο­
νται δε και τόν Χπιν εκ φρέατος ίδίου 
ποτίζειν, τού δε Νείλου παντάπαςιν 
άπείργειν, ού μιαρόν ήγούμενοι τό ύδωρ 
διά τόν κροκόδειλον, ώς ένιοι νομί- 
ζουςιν ούδέν γάρ οϋτω τίμιον Αίγυπτί- 
οις, ώς ό Νείλος άλλά πιαίνειν δοκεΐ καί 
μάλιςτα πολυςαρκίαν ποιεΐν τό Νειλφον 
ύδωρ πινόμενον. ού βούλονται δε τόν 
Χπιν ούτως έχειν ούδ’ εαυτούς, άλλ’ 
εύςταλή καί κουφά ταΐς ψυχαΐς περί- 
κεΐςθαι τά ςώματα καί μή πιεζειν μηδέ 
καταθλίβειν ίςχύοντι τω θνητω καί βα- 
ρύνοντι τό θειον.

Плутарх. Осирис и Исида. С. 8.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 87

То, что Нил вызывает тучность, подчеркивается в его классических 
изображениях. Но культ Хапи не был широко распространен. Намно­
го чаще Нил отождествлялся с Осирисом, важнейшим богом Египта, 
и в этой своей функции он представлял то божественное измерение, 
которое уже не связано с тучностью и телесностью; классическое изо­
бражение Осириса являет нам столь же стройного и худощавого бога, 
как и все остальные боги Египта. Этот зазор показателен: полный Хапи 
и худой Осирис отражают два слоя сакральной географии, и совер­
шенно очевидно, что приоритет здесь отдается слою Осириса. Осирис 
есть божественное, наиболее духовное измерение Нила, следователь­
но, истинная ось египетской сакральной географии.

Вдоль русла Нила осуществлялось деление египетского про­
странства на две части — Верхний Египет на юге и Нижний Египет 
(Дельта) на севере. То, что лежало южнее южной границы Верхнего 
Египта (где располагался город Элефантина и начиналась Нубия), 
относилось к «потустороннему миру» и области Нуна, хаоса; там же 
предполагался Океан как источник Нила или двойник Нила, теку­
щий в обратную сторону (анти-Нил), река, существующая в мифо­
логическом пространстве. Там, где Нил впадал в Средиземное море, 
также локализовалась зона потустороннего —пространство моря, 
соленой воды, которую нельзя ни пить, ни употреблять для ороше­
ния полей; оно для египтян было также тождественно потусторон­
нему миру, смерти и злу. При этом крайний север Египта (море) 
и крайний юг (Нубия) смыкались между собой в циклической не­
прерывности (как вечер смыкается с утром, а смерть с новым рож­
дением). Таким образом, между севером и югом существовала 
двойная связь —Нил как мир яви, жизни, плодов и тел и одновре­
менно темное смертное измерение, объединяющее Средиземное 
море с южным истоком Нила, анти-Нил, ночной подземный дубль 
Нила.

Средиземное море — север — тесно связывалось египтянами 
с Сетом (отождествленным греками с хтоническим чудовищем Ти- 
фоном, врагом Зевса). Сет выступал главным противником Осириса 
и его сына Гора в самом известном египетском мифе, и на уровне 
сакральной географии это проявлялось в превращении пресной 
воды, дающей жизнь, в соленую, сеющую смерть, аридизацию по­
чвы и сопряженную с пустыней, пустотой и смертью.

С юга до севера Египта вокруг Нила-Осириса располагалась его 
сестра/супрута (в Египте брак между братом и сестрой для высших 
слоев общества —и прежде всего для фараонов —не просто допу­
скался, но и рекомендовался как оптимальный) Исида, воплощавшая 
в себе плодородные и урожайные земли, собственно, сам Египет.



88 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Поэтому Нил и территории, к нему прилегающие, осмыслялись как 
иерогамическая пара богов, на которой строились египетское обще- 
ство и египетское государство.

На границе с морем пространство Дельты Нила отождествлялось 
с областью Нефтиды, сестры/супруги Сета (а также сестры Осири­
са и Исиды, т. к. все четверо были детьми пары бога Земли Геба и бо­
гини Неба Нут). Однако мифы утверждают, что Нефтида была на 
стороне Осириса и Исиды, родила от Осириса Анубиса и помогала 
Исиде скрываться от Сета после смерти Осириса.

Вся картина мифа, таким образом, упорядочивает географию 
Египта, строго вписывая ее в структуру мифа и создавая неограни­
ченные возможности для более детализированных интерпрета­
ций —как отдельных сюжетов, так и природных и циклических яв­
лений.

Так описывает эти соответствия Плутарх:

Так у египтян Нил—это Осирис, οΰτω παρ’ Αίγυπτίοις Νείλον είναι
сочетавшийся с землей —Исидой, τόν Όςιριν Τςιδι ςυνόντα τη γη, Τυ- 
а Тифон —море, в котором Нил, впа- φώνα δέ τήν θάλαςςαν, εις ήν ό Νείλος 
дая, исчезает и рассеивается, кро- έμπίπτων άφανίζεται και διαςπαται, 
ме той части, которую принимает πλήν δςσν γη μέρος άναλαμβάνσυςα καί 
и впитывает земля, становясь через δεχομένη γίγνεται γόνιμος ύπ’ αύτοΰ. 
нее плодородной. И есть культовая καί θρήνός έςτιν ιερός επί του Κρό- 
песнь скорби, исполняемая в честь νου γενόμενος, θρηνεί δέ τόν έν τοΐς 
Нила; в ней оплакивается рожден- άριςτεροϊς γιγνόμενσν μέρεςιν, έν δέ 
ный в пределах левой стороны и по- τοΐς δεξιοΐς φθειρόμενον Αιγύπτιοι γάρ 
гибший в пределах стороны правой, οϊονται τά μέν έφα του κόςμου πρόςω- 
ибо египтяне считают, что восток — πον είναι, τά δέ προς βορράν δεξιά, τά 
это лицо мира, что на севере —пра- δέ πρός νότον άριςτερά. φερόμενος οΰν 
вая сторона, на юге —левая. А т. к. έκ των νοτίων ό Νείλος, έν δέ τοΐς βο- 
Нил несет воды с юга и на севере по- ρείοις: ύπό της θαλάςςης καταναλιςκό- 
глощается морем, то справедливо го- μένος εικότως λέγεται τήν μέν γένεςιν 
ворят, что рождается он в левой сто- έν τοΐς άριςτεροϊς έχειν, τήν δέ φθοράν 
роне, а гибнет —в правой. Поэтому έν τοΐς δεξιοΐς. διό τήν τε θάλαςςαν οί 
жрецы гнушаются морем и называ- ιερείς άφοςιουνται καί τόν άλα Τυφώ- 
ют соль пеной Тифона; и среди про- νος άφρόν καλοΰςι: καί των άπαγορευ- 
чих запретов им предписывается не ομένων έν έςτιν αύτοΐς έπί τραπέζης 
ставить соль на стол. Также не раз- άλα μή προτίθεςθαι. καί κυβερνήτας ού 
говаривают они с кормчими, потому προςαγορεόουςιν, ότι χρώνται θαλάττη 
что те связаны с морем и живут за καί τόν βίον άπό της θαλάττης έχουςιν. 
его счет. Не в последнюю очередь по ούχ ήκιςτα δέ καί τόν ίχθύν άπό ταύτηζ 
этой причине презирают они рыбу προβάλλονται της αιτίας, καί τό μιςεΐν



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 89

и ненависть изображают в виде 
рыбы. Ибо в Саисе, в преддверии 
храма Афины, высечены: ребенок, 
старик, затем сокол, потом рыба, 
позади всех —гиппопотам. Сим­
вол этот означал: о, рождающиеся 
и умирающие, бог ненавидит бес­
стыдство; дитя есть символ рожде­
ния, старец —смерти, под соколом 
они разумеют бога, под рыбой, как 
я сказал, —ненависть из-за ее при­
частности к морю, под гиппопота­
мом — бесстыдство, ибо про него 
рассказывают, будто он, убив отца, 
насильственно сочетается с мате­
рью. И, как представляется, утверж­
дение пифагорейцев о том, что 
море —это слеза Крона, намекает 
на его нечистую и чуждую нам при­
роду1.

ιχθύι γράφουςιν. έν Σάι γοΰν έν τώ προ- 
πύλφ 1 του ίεροΰ της Αθήνας ήν γε- 
γλυμμένον βρέφος, γέρων, και μετά 
τούτον ιέραξ, εφεξής δ’ ιχθύς, έπι πάςι 
δ’ ίππος ποτάμιος, έδήλου δε ςυμβολι- 
κώς ‘ώ γιγνόμενοι και άπογιγνόμενοι, 
θεός αναίδειαν μιςει: τό μεν γάρ βρέφος 
γενέςεως ςύμβολον, φθοράς δ’ ό γέρων’ 
ίέρακι δέ τον θεόν φράζουςιν, ιχθύι δέ 
μΐςος, ώςπερ εΐρηται, διά τήν θάλατταν: 
ΐππφ ποταμίφ δ’ αναίδειαν λέγεται γάρ 
άποκτείνας τον πατέρα τή μητρι βίςι μί- 
γνυςθαι. δόξει δέ και τό ύπό των Πυθα- 
γορικών λεγόμενον, ώς ή θάλαττα Κρό­
νου δάκρυόν έςτιν, αίνίττεςθαι τό μή 
καθαρόν μηδέ ςύμφυλον αύτής.

Крон, Сатурн считался у греков главой титанов, и все с ним свя­
занное рассматривалось как нечистое. Отсюда пифагорейская идея, 
подчеркиваемая платоником Плутархом, о «слезе Крона» и отнесе­
ние моря к нечистой, титанической стихии. Сет, таким образом, 
и сторона света, связанная у египтян со Средиземным морем, отож­
дествляются с титаническим измерением и хтоническим началом.

Эта вертикаль юг —север имеет три цветовых соответствия: 
Осирис —черный цвет, Гор —белый, Сет —красный1 2. Кроме того, 
чрезвычайно важно разделение Египта на Верхний и Нижний: сим­
волическим цветом Верхнего Египта является белый, а Нижнего — 
красный, что определяется близостью Нижнего к области Сета — 
Средиземному морю, а также к пустынным зонам Синая. Поэтому 
и в исторической перспективе Верхний Египет мыслится как тер­
ритории, расположенные ближе к Началу (во всех смыслах), а Ниж­
ний — ближе к Концу (также во всех смыслах). Это влияло на логику 
переноса столиц, а также повышало значение границы между двумя 
областями —именно на этой границе и находились два важнейших 
сакральных центра Мемфис и Гермополис, где были разработаны 
самые сложные и парадоксальные метафизические учения Древне­

1 Плутарх. Осирис и Исида. С. 30 — 31.
2 Там же. С. 22.



90 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

го Египта: трансцендентализм теологии Птаха и апофатическая Ог­
лоеда.

На эту картину накладывался второй слой, связанный с осью за­
пад-восток (т. е. Ливия —Красное море), соответствующий фено­
менам движения солнца по небу, и самое главное для египтян, его 
ночной траектории, под землей. Отсюда приоритетное значение за­
падной ориентации, где локализовалась Аменти, Страна Мертвых, 
Каждый вечер солнце спускалось туда, определяя значение Запада 
в структуре сакральной географии Египта как места встречи с поту­
сторонним. Ночной маршрут солнца отождествлялся с движением 
души в мире мертвых, и с этим были связаны многочисленные мифы, 
священные тексты, обряды и ритуалы египтян, уделявших посмерт­
ному существованию огромное значение. Пройти по небу от востока 
до запада солнцу (живому человеку) относительно легко. Совершить 
вторую половину путешествия по мирам мрака, ужаса, гниения, 
тьмы и тления —намного сложнее. Отсюда колоссальное значение 
запада и связанного с ним символизма для египтян: подготовка к спу­
ску в мир смерти и соучастие в трудной и опасной военной кампа­
нии, которую представляет собой движение солнца в пространстве 
ночи (Западная Пещера), намного важнее почитания восходящего 
солнца на востоке. Восток будет обеспечен, если правильно проде­
лать путь на запад, достичь, преодолевая препятствия, сердца Ночи, 
где пребывает сам Великий Бог, Атум и Осирис, и затем, снова с боя­
ми, прорваться к горе востока. Этот сценарий составляет основу еги­
петской «Книги Мертвых», но, кроме того, предопределяет и саму 
доминирующую ориентацию египетской цивилизации и культуры, 
в центре которых стоит тщательная подготовка ко второй половине 
цикла —к опыту темной стороны бытия, опыту смерти.

Это фундаментально аффектирует структуру сакральной гео­
графии, которая становится насыщенной постоянной отсылкой 
к смерти и ее ландшафтам.

Осирис и Исида: драма утраты/обретения
Миф об Осирисе и Исиде в полной версии не отражен ни в од­

ном египетском источнике, но именно он известен более других 
и подчас считается основной темой египетской религии. Миф имеет 
множество вариантов и совершенно по-разному толковался в раз­
ные эпохи и в разных культовых центрах и номах Древнего Египта1. 
Общая структура мифа такова.

1 Griffiths J. G. The Origins of Osiris and His Cult. Leiden: Brill, 1980.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 91

У пары богов Геб/Нут, где Геб мужское божество Земли, изобра­
жающееся обычно полулежа, с символами растений на теле, а жен­
ская богиня Нут представляется изогнувшейся над ним и покрытой 
звездами (вероятно, изначально Нут была богиней ночного неба), 
родилось четверо детей — боги Осирис и Сет и богини Исида и Неф- 
тида. Осирис и Исида стали мужем и женой еще во чреве матери, 
и поэтому, родившись на свет, заключили брак уже в этом состоя­
нии. Сет стал мужем Нефтиды. Осирис часто отождествляется с со­
звездием Орион и с рекой Нилом. Он имеет также черты бога расти­
тельности и солярного божества. Осирис олицетворяет собой Та-Ке- 
мет1 —Черную Землю, как называли Египет сами египтяне.

Между Осирисом и его братом Сетом возникает конфликт, при­
чины которого миф объясняет завистью Сета к успехам своего бра­
та, бывшего идеальным правителем в счастливую эпоху «золотого 
века». Сет изображается в виде осла или человека с головой осла, 
ранее его эмблемой было неустановленное животное1 2. Позднее он 
сблизился с крокодилом, змеем и гиппопотамом. Его цвет —крас­
ный, и области его правления —соленое море и пустыни. Также он 
связан с убийством, злом, несправедливостью, стихийными бедст­
виями и смертью.

Сет и его 72 помощника (это число является циклическим, т. к. 
связано с феноменом предварения равноденствий —за 72 года точ­
ка равноденствия смещается ровно на один градус относительно со­
ответствующей точки на неподвижной карте Зодиака3) изготавлива­
ют специальный саркофаг, подходящий только для Осириса, затем 
приглашают Осириса на пир и хитростью заставляют его лечь в сар­
кофаг. Как только Осирис ложится, они заделывают его, опечатывая 
свинцом, и бросают в Нил. Так Осирис становится первым среди 
богов и людей, кто умер и отправился в Дуат, мир смерти. Вместе 
с ним в мир пришла смерть, играющая, как мы видели, столь важную 
роль в египетской религии в целом. Саркофаг проходит через Дель­
ту, его выносит в Средиземное море и затем прибивает к финикий­
скому городу Библос, где из него вырастает гигантский вересковый 
куст. Из этого куста финикийский царь приказывает изготовить ко­
лонну для своего дворца, установленную в его центре.

1 От этого самоназвания позднее возникло слово «алхимия», а1-Кепп, где а1 — 
арабский артикль, а Кеми —название Египта. Таким образом, название этой науки 
отсылает именно к Египту и рассматривает себя как традицию, идущую к египетско­
му мудрец/богу Гермесу Трисмегисту, отождествляемому с египетским богом мудро­
сти Тотом.

2 Египетская книга мертвых. М.: Алетейя, 2003. С. 100.
3 С этим связаны многочисленные системы исчисления времени, в частности, 

древнееврейская, основанная на вавилонской астрономии.



92 Часть I. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Исида в трауре отправляется на поиски тела мужа. От детей она 
узнает, что Сет пустил гроб в устье Нила и достигает в своих поисках 
Библоса. Там она, оставаясь неизвестной, становится кормилицей 
царского сына. В знак благодарности финикийскому царю Исида по 
ночам выжигала на огне его смертную плоть1, а сама, превращаясь 
в ласточку, вилась вокруг столба. Однажды это увидела финикий­
ская царица, мать царевича. Исида раскрыла свою идентичность, 
изъяла саркофаг из колонны, а колонну оставила как реликвию фи­
никийским царям. Вместе с саркофагом она оправилась обратно 
в Египет. Там саркофаг случайно находит Сет во время своей ночной 
охоты. Он вскрывает его, разрубает тело Осириса на 14 частей и раз­
брасывает их по разным краям Египта. Исида и Нефтида обнаружи­
вают это и собирают расчлененное тело. Исида ищет в реках и боло­
тах, путешествуя на лодке из папируса. Анубис —в пустынях, Неф­
тида —в горах. Не удается найти лишь фаллос Осириса (по одной из 
версий мифа его съели рыбы лепидоты, фагры или осетры, табуиро­
ванные в Египте). Собранное тело Исида, Нефтида и помогающий 
им бог Анубис (считающийся сыном Осириса от Нефтиды) бальза­
мируют, изготовляя первую в историю мумию. Отсутствующий 
фаллос заменяется его символическим изображением, что стано­
вится началом фаллических культов и фаллофорных процессий 
в Египте. При этом Исида зачинает от мертвого Осириса Гора (либо 
волшебным способом, либо оживив его на время, либо до разруба­
ния на части, либо после восстановления —мифы здесь допускают 
разночтение). Гор рождается, и образуется триада Осирис/Исида/ 
Гор. По одной из версий, Осирис воскресает благодаря жертве свое­
го сына Гора, отдавшего Осирису свой глаз (око Гора).

Далее следует вторая часть мифа, связанная с местью Гора Сету. 
Гор борется с Сетом, при этом Сет наносит ему раны (в частности, по­
ражает глаз или помещает в него черного кабана—свиньи, как и ослы, 
считались в Египте животными Сета). Тем не менее Гор побеждает 
Сета. Но Исида не дает Гору уничтожить Сета окончательно. Тогда 
конфликт развертывается между Исидой и Гором, в ходе чего Исида 
обрубает Гору руки (которые позднее восстанавливаются), а Гор от­
рубает матери голову, позднее замененную на голову коровы.

В целом итог мифа таков: Осирис воскресает в Дуате и становит­
ся царем Страны Смерти, таким же справедливым и благочестивым, 
каким он был при жизни, Сет оказывается наказанным и низвергну- 
тым на периферию мира и общества, а сын Осириса Гор как высшее 
солярное божество становится царем Страны Жизни, воздвигает на

1 Сюжет, тождественный поступкам Деметры в Элевсинском мифе. Ду­
гин А.Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 93

Небе свой престол и правит Вселенной. Так Гор и Осирис вместе 
с Исидой утверждают торжество божественной власти над всеми 
онтологическими зонами —над миром живых (царь Гор) и над ми­
ром мертвых (царь Осирис).

Герменевтические версии прочтения мифа 
об Осирисе и Исиде
Этот миф допускает множество толкований и интерпретаций, 

в нем можно выделить также различные параллели и ассоциатив­
ные ряды. Обратим внимание лишь на некоторые детали нарратива.

История про Осириса и Исиду явно относится к сценарию уми­
рающего и воскресающего бога, который является общим для двух 
радикально различных, с ноологической точки зрения, мифов —для 
крута мифов о Дионисе и круга мифов об Адонисе/Аттисе/Таммузе. 
Соответственно, здесь могут наличествовать две в корне различные 
версии: дионисийская и кибелическая. Из этого вытекает, что миф 
об Осирисе может быть прочитан двояко: в оптике Диониса и в оп­
тике Великой Матери.

Греческие авторы, такие как платоник Плутарх1, а также подав­
ляющее большинство всех остальных комментаторов, не задумыва­
ясь, отождествляли Осириса с Дионисом, подчеркивая его соляр- 
ность и божественность, интерпретируя его гибель от рук Сета как 
прямой аналог разрыва Диониса титанами (отсюда отождествление 
самого Сета с титанами и Кроносом, главой титанов). Кроме того, де­
тали истории исполнения Исидой функции служанки финикийско­
го царя в Библосе повторяют Элевсинский миф о Деметре, ее по­
исках Персефоны и посещении ею царя Келея (тот же сюжет выжи­
гания смертной части из царского сына, отношения со служанками, 
сокрытость личности богини и т. д.). Но Элевсинский цикл Деметры 
также напрямую сопряжен с Дионисом, с которым Деметра непо­
средственно связана: ее дар — хлеб, его — вино, вместе они дают лю­
дям мистерии и культуру. К Дионису отсылают нас и фаллофорные 
процессии, и тема расчленения и восстановления, и мотивы древес­
ного Диониса, и пребывание Диониса в подземном мире (его отож­
дествление с Гадесом у Гераклита) и множество других деталей. 
В этом случае функция Исиды становится менадической и вакхиче­
ской; она выступает не как Великая Мать и не имеет никакого отно­
шения к гибели и расчленению Осириса/Диониса, напротив, будучи 
его жрицей и паредрой, делает все, чтобы его воссоздать, оживить

П лут арх . Осирис и Исида.



94 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

и прославить. Тогда Исида соответствует архетипу божественной 
Возлюбленной, всегда стоящей на стороне небесного бога. При этом 
она может сближаться с Софией гностиков, т. к. ей в полной мере 
присущ трагизм утраты Возлюбленного, печали, оставленное™ 
и воли к иерогамии. Она же становится движущей силой в воспита­
нии солнечного сына мстителя Гора, который предопределен к тому, 
чтобы сбросить власть титана-узурпатора Сета и восстановить бо­
жественный небесный порядок в мирах живых и мертвых. И нако­
нец, финал мифа подводит к тому, что небесные боги —Осирис/ 
Исида/Гор —установили сакральный порядок во всех регионах бы­
тия, включая Небо (Гор), Землю (Исида) и Дуат/Подземный мир 
(Осирис), укротив и покорив титанические могущества Сета.

К этому можно добавить представления Осириса в виде быка, от­
куда культ священных быков Аписа в Мемфисе и Мневиса в Гелио­
полисе, что также имеет прямые аналоги в дионисийском круге ле­
генд и ритуалов, где Дионис предстает в образе быка.

Такое прочтение совершенно легитимно и, скорее всего, было 
преобладающим и доминирующим в поздние периоды, особенно если 
учесть рост греческого влияния с эпохи «сансского Ренессанса», на­
чавшегося при фараоне Псамметихе I и в дальнейшем только возра­
ставшего, а также глубинное воздействие иранизма, подчеркиваю­
щую в этом мифе аполлонические темы Световой войны (Гор против 
Сета), эсхатологии и финальной реставрации. Иными словами, дио­
нисийское (аполлоно-дионисийское) прочтение истории Осириса 
и Исиды вполне вероятно как в самом египетском контексте, так 
и в эпоху распространения эллинизма и иранизма в Египте, когда оно 
уже совершенно очевидно и однозначно преобладает. Кроме того, 
следует заметить и еще одну важнейшую деталь: сами греки, будучи 
носителями аполлоно-дионисийского Логоса, даже многие сюжеты, 
связанные с Великой Матерью и Адонисом, были склонны толковать 
в своем индоевропейском, патриархальном ключе, перетолковывая 
Адониса как Диониса1. Именно это мы видим в орфической тради­
ции1 2. Поэтому дионисийское толкование мифа об Осирисе и Исиде, 
с соответствующим представлением о самой Исиде как о совершенно 
небесной и солярно-божественной фигуре, полностью укладывается 
именно в эллинское и эллинизированное прочтение мифа, экспли­
цитно изложенное Плутархом и другими платониками —вплоть до

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.
2 Дугин А. Г. Ноомахия. Французский Логос. Орфей и Мелюзина. М.: Академиче­

ский проект, 2015.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 95

римского платоника Апулея1. Иранская трактовка в данном случае 
еще более патриархальна и вертикальна. Сет выступает как аналог 
Ангро-Манью, который хочет подчинить себе сотворенный мир. Про­
тив этого сражается Ахура-Мазда, а спасителем мира выступает Сао- 
шьянт, что в египетском случае дает два аспекта образа Гора.

Но целый ряд деталей истории про Осириса и Исиду дает основа­
ние для альтернативной трактовки. Обращение сюжета к Библосу 
и тема саркофага, вросшего в дерево, отсылает нас как раз к мифу об 
Астарте и Адонисе, т. к. финикийское и, шире, западно-семитское про­
чтение мифа об умирающем и воскресающем боге строится исключи­
тельно на Логосе Великой Матери и гештальте Ва'ала1 2. Дерево —сим­
вол материи, хтонического могущества и титанического начала. В этом 
случае тоска и траур Исиды превращаются в автореферентную боль 
вечно лишенной мужского начала Матери-Земли. В этом случае сюжет 
о потере фаллоса Осириса и создание его симулякра приобретает осо­
бый смысл как знак неспособности Великой Матери пород ить из себя 
подлинно мужское начало и ее обреченность на то, чтобы довольство­
ваться неполноценными суррогатами. Осирис в таком случае пред­
ставляет собой слабость, а его царствование в подземном мире указы­
вает на его хтоническую и титаническую природу. Сама же Исида как 
активное начало в сюжете, воплощающее в себе инициативу, движе­
ние, волю, желание, превращается в синоним вечной вдовы—Великой 
Матери, несущей в себе полноту безграничной мощи и одновременно 
всеобщую кастрацию. То, что Плутарх сообщает нам о стремлении 
жрецов Исиды к полной чистоте и к освобождению от волосяного по­
крова (бритье бороды, волос и т. д.), может служить косвенным указа­
нием на оскопление, операцию, способствующую прекращению роста 
волосяного покрова и эффеминизации. Бритье волос на голове мужчи­
нами считалось синонимом оскопления, и среди жрецов Исиды этот 
обряд сплошь и рядом сопровождался кастрацией в самом прямом 
смысле. На это указывает и отсутствие фаллоса Осириса — тоже про­
образ кастрации. Тогда становится понятным противостояние Исиды 
и Гора, т. к. хтоническое женское божество оказывается в оппозиции 
небесному и солярному аполлоническому Гору, битва с которым впол­
не может рассматриваться как отзвук титаномахии. Тем более что не­
которые исследователи интерпретируют образ небесного солярного 
бога Гора как более ранний элемент мифа3, связанный с Осирисом

1 Апулей. «Метаморфозы» и другие сочинения. М.: Художественная литература, 
1988.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
3 Гештальт Гора появляется, как мы видели, в Египте вместе с патриархатом 

и первыми фараонами Старого царства.



96 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

и Исидой лишь на поздних стадиях. В этом случае противостояние Иси- 
ды и Гора может быть в полном смысле слова расценено как Ноомахия 
в версии Аполлон против Кибелы.

В этом случае Исида становится сама воплощением Великой Ма­
тери и отождествляется с серией западно-семитских богинь —Астар- 
таг Анат, Танит и с фригийской Кибелой. В таком прочтении Осирис 
предстает как титанический хтонический дубль Диониса, что ради­
кально меняет всю структуру мифа и заложенной в нем метафизики.

Можно предположить, что в самом Египте существовала и такая 
интерпретация истории про Осириса и Исиду, и скорее всего имен­
но так расшифровывали этот миф представители западно-семит­
ской цивилизации, находившиеся в определенные периоды в интен­
сивном контакте с египтянами (на что указывает и сюжет посеще­
ния Исидой Библоса) и, возможно, стоявшие у истоков, по меньшей 
мере, одной из редакций данного мифа.

Если добавить к этому полицентризм сакральных центров вну­
три самого Египта, где миф об Осирисе и Исиде подвергался локаль­
ным переработкам, зависящим подчас от доминанты того или иного 
местного божества и связанного с ним символического комплекса, 
и тем более от развитой и самобытной теологии, подобной теологии 
Эннеады Гелиополиса, апофатической (гипохтонической?) Огдоады 
Гермополиса или культа трансцендентного бога Птаха в Мемфисе, 
то варианты толкования умножаются многократно.

В связи с этим можно предположить, что в центрах преимущест­
венного поклонения женскому божеству —богине-кошке Бает, 
Нейт, Сехмет, Хатхор и т. д. —на первый план выходил сам образ 
Исиды, которая интерпретировалась в матриархальном ключе, вы­
тесняя другие сюжетные линии и становясь синонимом Матери 
Мира (Мут, Уаджет).

В других случаях там, где почитался сам бог Сет или водные 
и хтонические существа офитического толка, а также крокодилы 
(Себек) и/или гиппопотамы, а также в культах хаоса (в Огдоаде 
Гермополиса, где кстати, в почете был и сам Сет, и где пары апофа- 
тических богов представлялись с головами водных животных — 
бог-лягушка/богиня-змея), естественно семантика мифа и распре­
деление ролей могли меняться на прямо противоположные: следы 
теологии Сета можно увидеть в оппозиции ослоголового бога 
и змея Anona1 на отдельных изображениях пирамид и даже в опи­
сании их сражений. Здесь Сет выступает как божество, вступив-

1 Показательно, что имя Anona —в форме Апопи I — встречается у последнего 
и гиксосского фараона Древнего Египта (XV династия), что подчеркивает глубинную 
чуждость западно-семитского начала египетской культуре.



Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты 97

шее в оппозицию со строго негативной офитической силой —Апо- 
пом, врагом божественной солярной процессии, пересекающей 
страну мертвых Дуат и направляющейся к выходу — на восточной 
горе. Более того, еще фараоны XIX династии применяли к себе по­
четный титул «любимые Сетом»1, и лишь после XXII династии не­
гативный образ Сета стал преобладать над прежним — позитивным 
или, по меньшей мере, нейтральным.

Там же, где почитается Гор, Ра или синкретические боги с соляр­
ной доминантой, вся история истолковывается в строго аполлониче- 
ском ключе, главным героем становится именно сам Гор как изна­
чальное и самодостаточное божество Неба, бьющееся с хтонически- 
ми силами.

Это герменевтическое многообразие, которое в действительнос­
ти, скорее всего, было еще более насыщенным и многомерным, по­
казывает поливалентность знаменитого египетского мифа об Оси­
рисе и Исиде, который, с одной стороны, был далеко не единствен­
ным и даже не главенствующим в египетской религии, а с другой, 
даже в ее контексте допускал множественность интерпретаций.

Из этого можно сделать следующий ноологический вывод: миф об 
Осирисе и Исиде органичнее всего отнести к Логосу Диониса, как сде­
лали это греки, и рассматривать его преимущественно в этом смысле 
и в этой оптике. Если это так, то дионисийский вектор в египетской ци­
вилизации и египетской культуре идентифицируется безусловно 
и безоговорочно. Но из этой констатации мы выводим лишь следую­
щее: дионисийский Логос в египетской цивилизации есть, представлен 
развернуто, распространен широко и внушительно, однако это еще не 
означает, что он в ней является единственным, главным и предопреде­
ляющим; т. е. мы не можем достоверно утверждать, что египетская 
культура была дионисийской и что она сводима в своей матрице имен­
но к этой парадигме. Д ля этого как раз у нас нет достаточных основа­
ний. Более того, если вопрос о том, был ли дионисийский Логос, пред­
ставленный в мифе об Осирисе, главным или не главным, мы не можем 
вынести окончательного решения, то совершенно очевидно, что он не 
являлся единственным, что обосновывается как возможностью альтер­
нативного прочтения этого мифа, так и многообразием локальных 
культов и самобытных теологий, где этот миф подвергался качествен­
ному переосмыслению в контексте совершенно иных ноологических 
структур, и в частности, в контексте Логоса Великой Матери в центрах 
хтонически-матриархальных культов и в контексте титанизма —там, 
где преобладали культы Сета или его аналоги.

Египетская книга мертвых. С. 101.



Глава 4. Египет и Смерть

Книга Мертвых: путешествие в Дуат
Мир мертвых имеет в египетской религии первостепенное зна­

чение и во многих отношениях является более значимым и важным, 
нежели мир живых. Этот мир рассматривается синхронически и ме­
тафизически как одна из двух половин вечного космоса, откуда про­
израстает жизнь и куда она возвращается. При этом данная полови­
на обладает онтологическим превосходством: там происходит таин­
ство создания, зарождения жизни; там свершаются самые главные 
мистерии; там обитают вечные боги; там находятся причины всех 
явлений. Мир смерти —Дуат или Аменти —мыслится более дейст­
вительным и значимым, семантически первичным, нежели мир 
жизни, который является его слабой и подвижной, преходящей 
и полупризрачной копией. При этом Дуат или Аменти имеет мало 
общего с платоническим миром идей, ноэтической Вселенной. 
В Дуат мы видим не столько неизменные световые архетипы, сколь­
ко парадигмальные священнодействия; там содержатся не столько 
философско-метафизические парадигмы, сколько нарративно-ми­
фологические сценарии. Мир смерти предельно динамичен, пред­
ставляет собой драматически нагруженный, диалектический и ак­
тивный процесс. Это —поле сил, конфронтаций, событий, столкно­
вений, рисков, игры, войны, славословий, проклятий, богослужений, 
побед и свершений. В нем нет ничего от покоя или неподвижности, 
от застывшей фиксированности трупа. Наоборот, именно там и раз­
вертываются все основные онтологические сценарии, а мир живых 
представляет собой в большей степени отражение мира мертвых, 
его бледный отголосок. То, с чем сталкивается умерший в Дуат, не 
столько предопределяется тем, как он прожил жизнь, сколько пре­
допределяет то, каким он в дальнейшем родится и родится ли вооб­
ще. Иными словами, смерть для египтян есть поле действий, реше­
ний и событий высшего напряжения. Строго говоря, для египтяни­
на только смерть и все с ней связанное имеет значение.

При этом жизнь не мыслится как иллюзия или химера, но скорее 
как результирующий момент смерти, как ее итог. Позиция челове­
ка в иерархии существ, богов, людей и зверей определяется тем, как



Глава 4. Египет и Смерть 99

он провел свою смерть, что он в ней успел сделать и как он ответил 
на серию поставленных ей вызовов.

Большинство известных нам цивилизаций оперируют с совер­
шенно иными онтическими презумпциями, почти всегда отталкива­
ясь от жизни и ее очевидностей и лишь позднее формируя свои 
представления об ином. Для египтян все обстоит строго обратным 
образом: первичной и единственно достоверной (можно сказать на­
учной, объективной) эвиденцией является факт смерти, но смерть 
мыслится здесь не как пустое поле или привативное отрицание жиз­
ни, а как первичное онтологическое основание жизни. В «Египет­
ской Книге Мертвых» часто можно встретить расхожую формулу 
«Это Осирис. Он окружает Дуат»1, т. е. бог мертвых Осирис содер­
жит его полностью в себе. Перефразируя, можно сказать: «Это Дуат. 
Он окружает собой все».

При знакомстве с «Египетской Книгой Мертвых» следует иметь 
в виду, что речь идет не столько о процессах, которые следуют за 
окончанием жизни, и не о процессах, которые готовят будущую 
жизнь, но о процессах, которые важны и принципиальны сами по 
себе. И хотя с формально логической стороны речь идет о прохож­
дении сквозь Дуат, с метафизической стороны, было правильнее на­
звать это путешествием в Дуат, т. к. именно в Стране Мертвых и пре­
бывает вечно самое главное и самое ценное в жизни. Поэтому Дуат 
описывается с помощью эпитетов «прекрасный», «блаженный», 
«божественный», «священный» и т. д. Египтяне умирали не для того, 
чтобы ожить, но чтобы познать смерть и ее глубины.

Здесь уместно вспомнить апофатическую онтологию гермопо- 
лисской Огдоады, построенной из 4 андрогинных пар хаос/мрак/ 
бесконечность/ничто. Это —структуры примордиальной Тьмы, ко­
торая, тем не менее, несет в себе тонкие и принципиальные диффе­
ренциалы. Эти дифференциалы впоследствии становятся конститу­
тивными для более выпуклых и контрастных пар, оппозиций 
и иерархий. Все пары Огдоады представлены в виде подводно-под­
земных существ: мужчины с головой лягушки/женщины с головой 
змеи. Это внутренние парадигмы Дуат, протоматрицы смерти, на 
которых строятся последующие этажи постепенного разделения, 
прояснения и оформления. Весь процесс космогенеза и онтогенеза 
созидается здесь строго снизу вверх, начинаясь с неразличимости 
и нерасчленимости, проходя через смутные и постепенно уточняю­
щиеся первоформы (соответствующие изначальным богам, в част­
ности, Осирису) и, наконец, заканчиваясь появлением на поверхно-

1 Египетская книга мертвых. С. 87.



Юг

Запад т
ущелье Запада

6 час 7 час

Север

Д у а ш . Египетская Страна Мертвых



Глава 4. Египет и Смерть 101

сти мироздания, в мире дня, бодрствования, света и жизни отдель­
ных и строго отличных друг от друга упорядоченных форм. С этим 
учетом гермополисской метафизики мы можем сказать: «Это Огдо- 
ада. Она окружает Осириса».

Структура маршрута «Египетской Книги Мертвых» повторяет 
нижнюю половину суточного или годового цикла. Ночь делилась 
египтянами на 12 частей, первые 6 из них можно рассматривать как 
ступени спуска, а вторые 6 — как ступени подъема. Место спуска — 
Запад (собственно, Аменти — «Страна Запада» или щель, открываю­
щая вход под землю). Дуга запад/север олицетворяет спуск; дуга се- 
вер/восток —подъем. Точка востока/восхода —Восточная Гора — 
выход из Дуат, момент появления на свет и одновременно первый 
такт обнаружения бытия.

Описание путешествия по всем 12 частям дано в книге «Ам-Ду­
ат»1 из гробницы фараона Тутмоса И. Краткое описание этого путе­
шествия таково.

1. Первая стоянка (первый час Ночи) соответствует полю Маати 
(от Маат —имя богини справедливости и суда1 2) или Нет-Ра. Она 
представляет собой первый виток углубления небесной реки (сол­
нечной реки жизни, траектории солнца или Нила) под землю. Иллю­
стрируется это поле процессией богов, спускающихся на погребаль­
ной лодке в сопровождении божественной свиты и умерших людей. 
В центре процессии в верхнем ярусе — бог солнца Ра с головой бара­
на. Он покрыт змеем Мехеном, который является его внешней фор­
мой и одновременно его двойником в мире смерти. Он назван здесь 
«телом» (сах), т. е. «мумией». На носу ладьи стоит богУпуаут, дослов­
но «Открывающий двери».

Ра произносит приветственную речь, обращаясь к стражам это­
го места и призывая их открыть двери в дальнейшие места Ночи. На 
втором среднем ярусе в ладье плывет солнце будущего восхода 
в виде жука-скорпиона Хепри, которому поклоняются двое богов.

Все царство Ночи именуется «Страной Осириса». Открытие две­
рей поручено духам-обезьянам. Боги, живущие в этом отделении 
Дуат, отвечают на приветствие ритуальными формулами.

2. Вторая стоянка (второй час Ночи) называется Уэрнес. Поле 
второго часа описывается как огромная территория, превосходящая 
Египет. Здесь лодка Ра со свитой богов и умерших душ продолжает 
свой спуск. На среднем ярусе перед лодкой Ра еще четыре лодки 
с жертвенными сосудами.

1 Budge Wallis ЕЛ. (ed.). The Book of Am-Tuat. L.: Kegan Paul, Trench Triibner& Co., 
1905.

2 Ее антиподом является бог лжи, несправедливости, нечистоты и зла Исфет.



Рис. 1

Рис. 2



Глава 4. Египет и Смерть 103

Сам Ра снова обращается к богам поля второго часа Ночи и снова 
обменивается с ними ритуальными благословениями, призывая от­
крыть двери на пути к Осирису. В свите Ра в лодке, расположенной 
перед его ладьей, можно различить богов злаковых растений, богов 
хлеба: они символизируют зерна, упавшие в почву и готовящиеся 
через разложение дать будущие ростки. Здесь же появляются воо­
руженные грозные боги, призванные покарать «врагов Ра» и «вра­
гов Осириса» и уничтожить грязные и недостойные души. Их имена 
указывают на их функции: «Поедающий Трупы», «Отсекающий 
Тени», «Могущественно Поражающий своих Врагов», «Обрекаю­
щий на Падение» и т. д. Среди них один —в нижнем регистре с голо­
вой быка и ножом в руке —носит имя «Пожирателя Осла» (под 
ослом чаще всего понимался Сет). Путь процессии освещают фигу­
ры со звездами в руках.

3. Третья стоянка (третий час Ночи) называется Нет-Неб-Уа-Хе- 
пер-Аут или Хетра. Здесь к процессии в одной из лодок присоединяет­
ся Гор, а в другой —Осирис, что подчеркивает постепенное прибли­
жение к центру Ночи. Всего на среднем ярусе изображены четыре 
лодки.

Ра и на этот раз обращается к богам и душам мертвых с ритуаль­
ными приветствиями, но здесь подчеркивается и его личное обра­
щение к Осирису, в чьи владения он вступает. Кроме того, славосло­
вия Осирису обрамляют в тексте основную сцену. Здесь также гроз­
ные боги и души выражают намерение биться с «врагами Ра» 
и сокрушать их.

4. Четвертая стоянка (четвертый час Ночи) называется Анхет- 
Хеперу. Ее структура резко отличается от трех предыдущих. Здесь 
больше нет воды, и солнечную лодку тянут посуху души умерших 
или боги. На трехъярусном изображении виден спуск сквозь эти 
уровни. Верхний и нижний уровни наполнены змеями, борющими­
ся друг с другом.

Сама лодка Ра здесь превращается в змею. В среднем ярусе идет 
обмен между двумя группами существ. Это место называется также 
преддверием Пещеры Секера (Сокара) К Тексты поясняют, что здесь 
необходимо знать точный маршрут обхода территории, т. к. процес­
сия приближается к тайной стране. Кроме того, указывается, что 
речь идет о плане мемфисского некрополя Ре-Стау, еще одного си­
нонима Страны Мертвых. В этом поле Дуата Ра дает имена различ­
ным группам людей, в том числе расам. 1

1 Изначально Секер (Сокар) был мемфисским богом смерти и зла, изображав­
шимся в виде козла.



Рис. 3

Рис. 5



Глава 4. Египет и Смерть 105

5. Пятая стоянка (пятый час Ночи) является самой главной во 
всем путешествии и называется собственно Аменти, что можно пере­
вести как «Пещера Запада» и понять как столицу Смерти. Здесь на­
ходится сердце Ночи, самая темная точка мрака. Это и есть главное 
святилище. Лодку Ра тянут семь богов и семь богинь, т. к. здесь, как 
и в прежнем поле, нет воды. Композиция этого поля трехуровневая. 
На нижнем уровне располагается сама Пещера Секера. В ней изобра­
жен примордиальный овал (Яйцо Мира), интерпретируемый как Нун 
(хаос) К То есть мы имеем дело с коренным началом Огдоады гермопо- 
лисской теологии. Внутри яйца пребывает трехглавый крылатый змей 
с двумя змеиными головами и одной человечьей, а над ним —держа­
щий его за крылья сокологоловый бог. Оба они символизируют бога 
смерти Секера или Атума, высшее божество гелиополисской Огдоа­
ды. Надпись поясняет, что всякий раз, когда колесница Ра проезжает 
мимо священного овала Секера, оттуда раздается грохот, подобный 
далекому небесному грому. Это —горизонт громовой бездны, выс­
шая онтологическая и онтогенетическая тайна Египта.

Процессия Ра проходит над Пещерой Секера, на втором ярусе, 
где расположен украшенный головой богини конец крыши тайного 
Храма. Веревка, которую тянут боги и богини, повторяет очертания 
крыши и касается третьего верхнего яруса, и скарабея, бога Хепри, 
расположенного под священным холмом с надписью «Ночь» и дву­
мя соколами по обе стороны. Это поле является изображением са­
мой глубинной мистерии, проходящей в абсолютной темноте — 
в центре Земли. Выход символизируется пятиконечной звездой — 
символом Севера, центра Земли и, возможно, планеты Венера.

6. Шестая стоянка (шестой час Ночи) представляет собой дости­
жение низшей точки Смерти (представленной уже в пятом поле Пе­
щерой Секера) и обращение к подъему. Она называется Метчет- 
Му-Небт-Туат. Здесь лодка Ра снова восстанавливает свое первич­
ное состояние (она больше не змея), и все указывает на то, что 
низший момент (яйцо Нут и Пещера Секера) позади. Здесь начина­
ется восхождение.

Ряд изображений и подписи к ним свидетельствуют о том, что 
в этом шестом поле находится место воскресения мертвых внутри 
мира Смерти.

7. Седьмая стоянка (седьмой час Ночи) называется Тефет-Асар, 
Тефет-Шета, Рути-Асар или Тчау. Здесь начинается схватка со зме­
ем Апопом (он же змей Неха-Хра), в которой бог Ра прежде всего 1

1 Согласно Бахофену, яйцо или овал символизирует изначальную порождаю­
щую женственность и является главным символом Великой Матери. Bachofen J.J. Mut­
terrecht und Urreligion. Leipzig: Alfred Kroner Verlag, 1897. S. 28 — 49.



-Jgf
 :

Jc?~ JF
* ffaiaiaf

Рис. 6

Рис. 7

Рис. 8



Глава 4. Египет и Смерть 107

использует слова-силы, полученные от Исиды, от бога колдовства 
Хека, а также от Осириса. Это классический для многих мифологий 
змееборческий сюжет.

Боги сковывают змея Anona. На среднем ярусе видны четыре 
гробницы (возможно, четыре состояния солнца: Хепри — на восхо­
де, Ра —в полдень, Осирис —на закате и Атум —в полночь). На 
верхнем ярусе бог с ножом отсекает головы «врагам Осириса».

Боги на нижнем ярусе изображены со звездами на их головах, 
что, возможно, связано с некоторыми теориями, встречающимися 
у Платона, согласно которым души людей суть звезды, спустившие­
ся в мир феноменов.

8. Восьмая стоянка (восьмой час Ночи) называется Тебат-Нетерс 
или Сешета, а сам час —Небт-Уша. Здесь, вероятно, речь идет о вос- 
кресении/зарождении трупов/младенцев, представляющих собой 
благие души из свиты солнечного бога. Это символизируется упоми­
нанием льна и ткани, являющихся образами тела. Символизм ткаче­
ства представляет собой важную и постоянно подчеркиваемую де­
таль. На среднем ярусе мы вновь видим крылатого трехголового 
змея Секера/Атума, могущество примордиального хаоса, отправля­
ющегося на поверхность в свите небесного бога. Внизу расположен 
океан Нун (сам хаос), где омываются души мертвых.

9 .Девятая стоянка (девятый час Ночи) называется Бест-Ару-Ан- 
хет-Хеперу. Процессия, направленная в сторону воскресения/рож- 
дения, продолжает свое движение к востоку со стороны севера. 
В надписях упоминаются священные змеи —уреи, освещающие 
путь богу Ра, исторгая из пасти огонь. Продолжается тема ткачества 
тел. Жителям этого поля проезжающий царственный солярный бог 
раздает хлеб и пиво.

10. Десятая стоянка (десятый час Ночи) называется Метет-Ка- 
Утчебу. В ней продолжается тема одаривания населения Страны 
Смерти. Ранее это были одежды и пища. Теперь характер даров не 
уточняется. Поясняющие тексты указывают на первые признаки 
рождения солнца, бог Хепри, на горизонте. Здесь также подчерки­
вается мотив озер и воды, а также «пловцов в примордиальном хао­
се» (Нун), которых бог Гор призывает подняться и встать на ноги, 
обещая им, что их плоть не сгниет.

11. Одиннадцатая стоянка (одиннадцатый час Ночи) называется 
Ре-Эн-Керерт-Апт-Хату. Здесь снова в третий раз появляется трех­
главый крылатый змей Секер-Атум, рядом с фигурой взлетающей 
на змее над звездами мумии бога. На нижнем ярусе изображены 
котлы, в которых боги истребляют «врагов Осириса». На одном из 
рисунков изображены «ходящие вниз головами» —как иллюстра-



108 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Рис. 10
ция традиционного проклятия со стороны богов тем, кто становится 
их врагами. Термин «Ант-Секхету» означает «долина ходящих вниз 
головой».

12. Двенадцатая стоянка (двенадцатый, и последний, час Ночи) 
называется Тен-Нетеру. Здесь солнце окончательно восходит над го­
ризонтом, и это символизируется тем, что в правом конце процес­
сии среднего яруса (того, где расположена лодка Ра) видна фигура 
скарабея Хепри как финальная точка всего путешествия. Новорож­
денное солнце Хепри принимает бог воздуха Шу. Бог Шу участвовал 
в космогоническом процессе тем, что раздвинул постоянно слитых 
до этого в объятьях бога Земли Геба и богиню Неба Нут, создав тем 
самым пустое пространство для наличия жизни. Это разделение 
Земли и Неба богом Шу происходит каждое утро, каждую весну»



Глава 4. Египет и Смерть 109

^ Ё Й Р ^ 1

$  1.1-й-
Рис. 11

Рис. 12
в рождении каждого существа: воздух освобождает ему пространст­
во между двумя горизонтами. С этого момента начинается восхож­
дение на Небо.

Финал Смерти —Восход и Рождение. Но это тема уже другой 
книги — Книги Живых.

Показательно, что в последней части Книги Мертвых содержит­
ся крайне жизнеутверждающий гимн, обращенный к Осирису, богу 
мертвых.

Те, кто на этой картине, находятся под образом Осириса, кото­
рый стоит над густой тьмой. Вот какие слова великий бог (Ра в обра-



n o Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

зе Хепри) сказал имг проходя мимо них: «Жизнь тебе, стоящему над 
тьмой! Жизнь тебе во всем твоем величии! Жизнь тебе, о правитель 
Страны Мертвых, правящий всеми существами Страны Мертвых! 
Жизнь тебе! Жизнь тебе! О ты, который стоишь над Дуат, ветра Ра 
для твоих ноздрей, пища Хепри для тебя. Ты жил и ты живешь. Сла­
ва тебе, Осирис, господь живых, т. е. тех богов, которые с Осирисом 
и которые впервые пришли в мир вместе с ним»1.

Этот восторженный гимн жизни обращен к мертвому царю 
Страны Мертвых. И это необходимо учитывать, исследуя египет­
ский Логос: мы явно находимся в особой асимметричной оптике со­
отношения жизни и смерти, которую необходимо не приводить 
к привычным схемам, применимым к иным цивилизациям, но по­
стигать такой, какая она есть.

Общий сценарий книги «Ам-Дуат» в целом понятен. Солнце 
(свет, явленное, дух, бог, фараон, человек) умирает на закате. Оно 
спускается в Страну Смерти, где правит Осирис. Вначале ладья Ра 
плывет, затем ее волокут, пока процессия умерших не спустится 
в самую глубину, где нет воды, но есть только песок. Там змеи бьют­
ся со змеями. Весь спуск в целом сопровождается битвой с «врагами 
Осириса». В центре мрака находится тайный храм —Пещера трех­
голового крылатого змея Секера внутри овального яйца хаоса (Нун). 
Прикоснувшись к этой мистерии Ночи, к ее сердцу, в пятом поле 
Аменти солнце Ра получает нечто, что предопределяет все дальней­
шее. Что это такое, невозможно ни сказать, ни помыслить. Но это 
«что-то» является фундаментальным и главным в бытии —во всех 
его проявлениях и формах. Именно там, в центре Смерти, содержит­
ся источник Жизни. Там падение сменяется взлетом, а спуск подъ­
емом. Там завершается исход и начинается возврат. В этом —глав­
ная тайна Осириса и Египта в целом. Важна не сама Ночь, важен ее 
черный полюс, то, что находится ниже самой нижней границы.

Антропология мумии
Египетская традиция оперировала с особой антропологией, сущ­

ность которой, как и все основные силовые линии египетской циви­
лизации, уходили в посмертный мир. Природа человека открыва­
лась в полной мере именно в Смерти, и поэтому практически все 
сведения о ней в египетской культуре мы черпаем из описаний по­
смертных странствий умершего в Дуат.

B udge W allis Е Л . (ed.). The Book of Am-Tuat. P. 277.



Глава 4. Египет и Смерть 111

Прежде чем рассмотреть антропологическую картину египет­
ской культуры несколько подробнее, следует сделать следующее за­
мечание. Египет, видимо, вообще не знал отчетливо, что такое чело­
век как таковой. В центре его внимания была фигура фараона, кото­
рый представлял собой бога (нетер или нетеру —Щ т) и человека 
одновременно. Фараон есть бог и человек в одном лице, божествен­
ность составляет в нем верхний горизонт, человечность —нижний, 
но оба горизонта не образуют двух раздельных природ, не гипоста­
зируются в нечто, что было бы радикально отлично онтологически 
от своего центра. Градации и многочисленные дистинкции мы ви­
дим и среди египетских божеств, чье обилие в именах, функциях, 
символах, изображениях, сочетаниях и расхождениях формирует 
божественную плерому, позволяющую двигаться в самых разных 
направлениях по сети соответствий и дифференциалов. Эта божест­
венная сеть, в первую очередь обнаруживающая свои структуры 
в контексте Страны Мертвых, составляет онтологическую матрицу, 
фиксацией и полюсом которой и является фараон. Фараон мыслит­
ся как фигура, включающая в себя структуры божественного (поэ­
тому фараон есть бог в полном смысле этого слова), но и включенная 
в них. При этом снова важно обратить внимание на мир Смерти, 
Дуат. В нем раскрывается основная функция фараона как мумии.

Мертвый фараон (мумия фараона) становится фигурой, более 
важной, чем живой. Этим и объясняются те гигантские усилия, кото­
рые египтяне затрачивали на возведение циклопических памятни­
ков — статуй и пирамид, каждая из которых имела отношение к упо­
рядочиванию отдельных аспектов посмертного существования. 
Мертвый фараон, представленный его мумией, выступает как базо­
вая антропологическая фигура, как образец и норматив. Но мертвый 
фараон (мумия) одновременно есть мертвый бог (Осирис, Ра в его 
подземном ночном путешествии, равно как и все остальное множе­
ство богов, обильно представленное в «Египетской Книге Мерт­
вых»), поэтому сплошь и рядом сами боги изображаются в виде му­
мии или саркофага. Боги живут в гробах и смертных пеленах. Мер­
твые и есть вечно живые, более чем живые — «мертвые» в египетском 
смысле этого слова.

Вместе с фараоном-мумией в Стране Смерти присутствует и вся 
египетская политика —жречество, отправляющее обряды, посвя­
щающее в мистерии; воинство, ведущее бои с «врагами Осириса» 
и «врагами Египта»; крестьянство, поставляющее дары и подноше­
ния, пищу и пиво богам. Кроме того, в «Ам-Дуат» и других аналогич­
ных текстах часто фигурируют символы Верхнего и Нижнего Егип­
та, красная и белая короны, атрибуты политической власти, знаки



112 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

и эмблемы различных номов и центральных святилищ. Структура 
подземного Нила и прилегающих к нему областей парадигмально 
содержит в себе надземный Нил и организованную вокруг него еги­
петскую социально-политическую систему. Поэтому наряду с еги­
петским царством на земле под небом и солнцем, есть египетское 
царство под землей, освещаемое подземным солнцем, Солнцем По­
луночи. Наряду с политической системой верховной власти, иерар­
хии сословий и каст, жречеством и крестьянством, трудящимся на 
полях Египта, есть посмертная политическая система, во главе ко­
торой стоит мертвый фараон, мумия, мертвые жрецы, мертвые вои­
ны, мертвые крестьяне, принадлежащие к сфере Дуат.

Таким образом, антропология Египта неразрывно связана с те­
лом и душами фараона, а они, в свою очередь, суть не что иное, как 
тела и души богов. И все эти антропотеологические фараонические 
структуры субъекта раскрыты и развернуты в полной мере в Под­
земном Мире и его мистериях. Все остальные люди, кроме фараона, 
представляют собой его частные проявления, соучаствуя в фараони- 
ческой антропологии почти так же, как фараон соучаствует в антро­
пологии богов. Отдельных людей, которые были бы строго и жестко 
отделены от фараона и от онтологии Египта, Та-Кемет, Черной Зем­
ли, просто не существовало, или, по меньшей мере, они сами об этом 
не знали. С этим связано то недоумение, которое испытывают сов­
ременные исследователи, пытающиеся реконструировать антропо­
логические воззрения древних египтян. Они находят довольно мно­
го сведений относительно структуры фараона —его тела, его души, 
его судьбы, его уровней, его отношений с богами и стихиями, но по­
чти ничего не говорится обо всех остальных. На самом деле это не­
удивительно: все остальные не что иное, как тени фараона, не обла­
дающие собственным бытием и являющиеся деталями его самого 
внешнего горизонта. Посмертное бытие человека, где, согласно еги­
петской традиции, раскрывается полнота его антропологических 
структур, есть деталь (значимая или незначимая, чаще всего незна­
чимая) посмертного бытия фараона, который, со своей стороны, яв­
ляется полноценным и полноправным соучастником мистерий 
Страны Мертвых наряду с другими богами, устроенными приблизи­
тельно так же, как он сам. Поэтому у богов есть все те же уровни, что 
и у фараона, а египетская теология ничем не отличается от антропо­
логии, если учесть два момента: она относится исключительно к фа­
раону, в котором и воплощается человек, и вне которого человек не 
совершенен и не является поэтому вполне человеком, и раскрывает­
ся она лишь в контексте Смерти, а все относящееся к жизни являет­
ся второстепенным результатом Смерти, ее редукцией, и значит,



Глава 4. Египет и Смерть 113

человек становится человеком, т. е. богом, лишь тогда, когда от­
правляется вместе с солнцем Ра в загробный мир, в Дуат и его 
центр —в тайную Пещеру Секера, Аменти.

Структура фараона (а значит, бога и человека как двух его гори­
зонтов) состоит из:

• тела (джет) как мумии (сах);
• тени (нгуит, шу или шоут);
• имени (рен), представляющего собой слово силы, способное ви­

доизменить сущность1;
• двойника (ка), символизируемого парой воздетых рук;
• свободной силы (ба), у людей часто изображаемой в виде сокола 

с человечьей головой, у богов —в форме других сакральных зве­
рей или птиц;

• просветленного начала (ах), представляемого в форме ибиса, что 
связано с возможностью зрения и что в отличие от других душ 
приобреталось после смерти как результат особого ритуала — 
«отверзания очей».
Все эти элементы присутствуют в Стране Смерти и играют в ней 

важную роль в зависимости от той или иной ситуации. В сравнении 
с жизнью, в Смерти фараон ничего не теряет из того, чем обладал 
ранее, более того, только приобретает еще одно дополнительное из­
мерение — «ах», которое отсутствует при жизни. Телом фараона 
становится мумия, а также изваяние и саркофаг, которые суть од­
новременно корабль и змей, внутри которого фараон путешествует 
(прообразом его является змей Мехен Осириса). Все «души» фарао­
на после Смерти так или иначе вращаются вокруг его мумии, но 
имеют также определенные степени свободы: и ка, и ба, и тень, и тем 
более сах могут удаляться от тела и снова возвращаться к нему. 
В кортеже богов и в путешествии по Дуат участвуют все они. При 
этом они могут расходиться и сходиться снова. Имя (рен) имеет ог­
ромное значение, и для того, чтобы собрать и сделать действитель­
ным существо фараона в любой точке путешествия, и для того, что­
бы подчинить себе существ, встречающихся на пути —так как зна­
ние имени дает полноту власти над теми, кто это имя носит, т. е. 
(по египетским представлением) кто из этого имени состоит или 
этим именем является. Точно такой же является структура божеств: 
у них есть тело, тень, имя (рен), ба, ка и ах. Иногда души богов могут 
выступать как отдельные фигуры —например, ба Осириса бог Бе- 
небджедет, ка Осириса Апис (он же —ба бога Птаха), ба бога Ра —

1 В одном египетском тексте «Сказание о Ра и змее» описывается хитрость Иси- 
ды, узнавшей с помощью «слов-силы» и магии тайное имя Ра. См.: Рак И. Мифы Древ­
него Египта. Екатеринбург: У-Фактория, 2007. С. 105—107.



114 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Мер-ур и т. д. И они в полной мере представлены в Дуат. Соответст­
венно, египтянин, будучи компонентом фараонической антрополо­
гии в той или иной степени, изоморфен этой структуре, хотя, 
представляя собой нижний горизонт бытия фараона, его тело, тень, 
имя, ба и ка (а также проблематичное посмертное ах), могут быть 
составными частями более важных и полярных инстанций. Личной 
мумией обладают лишь правители, высшие жрецы и аристократы, 
следовательно, тела остальных людей (да и сами они в целом) пред­
ставляются не столь значительными и при жизни, и после смерти.

Так как в египетской традиции онтология Дуат первична по от­
ношению к жизненному миру дня, то можно сказать, что мумия 
здесь важнее живого тела; мумия не есть продукт живого тела, но 
живое тело есть потенциальная мумия. В человеке только то живо, 
что живо в Дуат. Следовательно, обладание истинным телом (сах) 
есть обладание мумией и является прерогативой фараона и близких 
к нему божественных сущностей —богов, священных животных, 
жрецов и аристократов. Можно в чем-то сравнить онтологию мумии 
с японской синтоистской концепцией «синтай» «телом бога/ками»1.

Точно так же обстоит дело и с тенью, и с ка, и с ба, и с именем 
(рен). Произнесение имени после смерти, его запоминание является 
залогом прохождения сложнейших испытаний и более того, воз­
можности воспроизвести себя как субъекта жизни в Стране Смер­
ти. Поэтому земное имя и земные слова служат предварительным 
упражнением для того, чтобы научиться языку смерти, овладеть ко­
торым более основательно помогают жреческие посвящения и учас­
тие в мистериях. Именно в мистерии сообщаются и открываются 
имена вещей, богов и явлений, в том числе и самого посвящаемого, 
которому практически всегда дается при посвящении новое имя, от­
носящееся в большей степени к языку мертвых. Земной язык и име­
на дня и жизни суть не что иное, как пропедевтика языка смерти, 
кульминацией же его является язык мистерий и посвящений.

Ка — свободный двойник человека—также ясно визуализирует­
ся после смерти, когда человек обнаруживает способность осозна­
вать себя и двигаться на определенном расстоянии от тела. Воздетые 
руки иероглифа ка указывают на качество свободы и иератического 
приветствия восходящего солнца загробного мира. Ка —молитвен­
ное «я» человека, которое при земной жизни осознается смутно, 
и эпизодически, а после смерти начинает выступать как постоянный 
и ясно различимый субъект. У богов и людей могло быть несколько 
ка. У бога Ра их 14. В некоторых случаях люди обращались к ка, в том

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Желтый Дракон. Цивилизации Дальнего Востока. Китай. 
Корея. Япония. Индокитай. М.: Академический проект, 2017.



Глава 4. Египет и Смерть 115

числе и к своему собственному, с молитвами. Это было возможным 
в силу тонкой дифференциации египтянами различных слоев лич- 
ности: не столько ка принадлежал им, сколько они принадлежали ка.

Ба в момент смерти вылетает из тела фараона через рот и возвра­
щается в него, когда закончен процесс ритуальной мумификации. 
Ба мыслится как возвращающаяся сила, и чтобы понять, какую роль 
она играет при жизни, будучи растворенной в потоке ощущений, 
необходимо предварительно умереть и пройти мумификацию. 
У бога Ра было 4 ба. Очевидно, что для того, чтобы фиксировать ба до 
смерти, существовали особые сакральные посвятительные техники. 
Они же использовались для теургических операций со статуями бо­
гов, которые как мумии умерших фараонов считались точкой опоры 
для конденсации могущества того или иного бога. Ба наличествовало 
у городов, храмов и отдельных природных явлений. Созвездия пони­
мались как ба различных богов. Считалось, что после взвешивания 
сердца человека (фараона) в подземном мире ба может надолго за­
сыпать.

Тень (шуит) мыслилась египтянами как оформленная в фигуру 
материальность, т. е. приблизительно как то, что понимают под те­
лом материалисты. Но здесь есть одно важное отличие: то, что в па­
радигме европейского Модерна понимается под «телом», имеет мало 
общего с телом-мумией египтян и, напротив, намного ближе к их по­
ниманию тени. Тело (сах) для египтян есть последняя производная 
космогонического процесса, поднимающегося от примордиальных 
вод (Нун) через пласты мира Смерти к солнечному свету. Поэтому 
тело (сах) есть нечто сакральное и нетленное по своей природе, со­
тканное из бытия и связанное с полной цепочкой космогенеза. Тень 
же (шуит) есть слепок тела, его симулякр, сведенный к его матери­
альной оболочке, которая сама по себе бытием—с его качественны­
ми структурами —не наделена. Поэтому именно тень легче всего 
распадается, поддается уничтожению. То, что по-настоящему есть 
в жизни, это тело-мумия, как вершина подъема пластов смерти к по­
люсу порядка. В этом смысле телесный мир действителен в той 
мере, в которой в нем проявляет себя Смерть. Тело есть как его соб­
ственная смерть, т. е. как священный труп. Но то, что Модерн или 
материалист атомистско-эпикурейского толка в Древней Греции 
(или чарвака Индии) понимает под «телом», для египтянина есть 
тень, временно выделенный отсвет Смерти, ее симулякр, ее отраже­
ние, которое само по себе (в отличие от тела-сах, мумии) есть не- 
смерть. Место тени —мир жизни и дня. В Ночи и в Смерти тени гро­
зит исчезновение, и сохраниться она может, лишь будучи накрепко 
привязанной к мумии, т. е. соблюдая верность трупу, размещаясь



116 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

в нем. Поэтому в «Ам-Дуат» и других версиях «Египетской Книги 
Мертвых» часто говорится об уничтожении тени преступников как 
об одном из видов казни и наказания за несправедливость.

И наконец, ах связано исключительно с посмертным процессом 
оживления покойника в мире Смерти. Ах представляется в виде пти­
цы ибиса, которая нисходит на умершего после того, как над ним 
проведен ритуал «отверзания очей». Это означает способность ли­
цезреть Солнце Полуночи и воспринимать явления, события и су­
ществ, принадлежащих к миру Смерти, Дуат. В мифе об Осирисе это 
представлено через передачу Гором своего глаза (око Гора) Осири­
су, после чего тот воскресает. Ах —это субъект воскресения, появ­
ляющийся тогда, когда мертвый восстает в своей могиле в полной 
мере. Именно ах объединяет мумию (сах), ка, ба и рен в единую 
структуру, способную активно и полноценно соучаствовать в про­
цессии, обрядах и военных действиях подземного бога Ра.

Смерть и ее Логос: египетская Ноомахия
«Египетская Книга Мертвых» показывает нам чрезвычайно 

сложную ноологическую картину, которая не поддается линейной 
интерпретации в терминах трех Логосов. С одной стороны, главным 
полюсом всех трансформаций выступает однозначно солярное бо­
жество —Ра, Гор, Хепри и сопровождающая его свита других богов 
и духов. Битва Ра с Апопом вполне вписывается в змееборческий 
цикл Аполлона/Зевса, не случайно греки отождествили Anona (рав­
но как и Сета) с Тифоном. Вся египетская мифология строится во­
круг солярной мощи мужского воинственного небесного бога, кото­
рый, проходя испытание смертью, лишь подчеркивает свое бессмер­
тие и свое могущество.

Однако тематика нисхождения в область Ночи и тем более титул 
Царя Мертвых слабо вяжется с Аполлоном, чьим царством является 
день, жизнь и свет. Функцию Солнца Полуночи у греков (по мень­
шей мере) традиционно выполняет Дионис. На союзе Аполлона, во­
площающего в себе патриархальную вертикаль и вечность, и Диони­
са, уходящего от Света, чтобы осветить своим внутренним Светом 
Ночь, строится парадигмальная структура индоевропейского Лого­
са1. Все это мы видим и у египтян, и в частности, в «Ам-Дуат»: глу­
бинный союз Осириса, отождествленного греками с Дионисом, и Ра 
(Гора), отождествленного с Аполлоном. В этом смысле египетские 
богини, бьющиеся на стороне солярного божества, также вполне со­

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



Глава 4. Египет и Смерть 117

относимы с «патриархальными» безупречно ураническими образа­
ми богинь Олимпа —Афиной, Деметрой и т. д. Поэтому в египетской 
традиции мы с полным основанием можем зафиксировать как со­
лярный аполлонизм, так и солярное, но на сей раз диалектическое 
и мистериальное, дионисийство. «Египетскую Книгу Мертвых» 
вполне можно прочитать и в этом ключе, и, даже скорее всего, это 
было бы наиболее верной ее интерпретацией.

Однако нельзя не заметить и резкое стилистическое отличие 
египетской культуры от культуры индоевропейской (в частности, 
иранской, эллинской или римской). Это, в первую очередь, проявля­
ется в той доминанте, которая отводится здесь нижней половине 
космологического круга и регионам Смерти. Греки в целом и, в част­
ности, орфики и платоники знали об апофатических инстанциях 
в метафизике и чтили Ночь. Но пропорции и стилистические выра­
жения были радикально отличными. Для греков (и шире, индоевро­
пейцев) онтологической родиной был день. И царство ночи они пре­
одолевали, зажигая огонь (отсюда формула Гераклита «Человек 
в ночи себе свет зажигает собою» —eüôovxoçüvGpœrcoç év etxppövfl <pdoç 
&ят£Ш1 всштф*). Дионис, мистериальное солнце полуночи, был для них 
дневным светом, разрывающим плотность тьмы, духом, открываю­
щим плоть лучам идеи. Расщепленное единство в дионисийстве вос­
станавливалось в игре и радости, хотя и сопровождавшихся высшим 
накалом экстатической страсти. Бог Дионис был прежде всего богом 
и лишь потом —богом, разорванным титанами.

В структуре египетского мифа мы имеем дело с иной ноологиче- 
ской топикой. Здесь ощутимо наличествует глубокое гравитацион­
ное поле, зона высокой онтологической плотности. Символы и обра­
зы исполнены тяжести, свойственной Великой Матери, и неукроти­
мо упорной и угрюмой волей, отличающей титанов. Освальд 
Шпенглер в «Закате Европы»1 2, отталкиваясь, скорее всего, от семан­
тики древнееврейского названия Египта —«Мицраим», что значит 
«тесный», пытается свести стиль египетской культуры к метафизи­
чески истолкованной «тесноте». А в последней неоконченной ра­
боте «Эпика Человека»3, говоря об «амебных цивилизациях», он 
ввел понятие «атлантической цивилизации» (точнее было сказать, 
«палеоатлантической»), главным признаком которой он считал 
одержимость потусторонним миром, однозначно причисляя егип­

1 Гераклит Эфесский. Все наследие. М.: ООО «Ад Маргинем Пресс», 2012. С. 161.
2 Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой истории. М.: Мысль, 

1993.
3 Conte Domenico. Catene di civiltà: Studi su Spengler. Napoli: Ed. Scientifiche Itali- 

ane, 1994.



118 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

тян (наряду с кельтами) к этому типу. В этом его поддерживал и Лео 
Фробениус, согласно которому, египетская цивилизация относится 
к хтоническому, а не к теллурическому стилю1. Если не переоцени­
вать значимость эстетических наблюдений, слишком субъективных 
для того, чтобы придавать им статус метафизического тезиса, то 
можно, тем не менее, признать за этими замечаниями определен­
ную правоту. Очевидно, что основная структура египетской мифо­
логии строится вокруг особого полюса, который не совпадает ни 
с кристальной вертикальностью Аполлона, столь ясно выраженной 
у индоевропейцев и носителей туранской культуры1 2, ни с легкостью 
промежуточной парадоксальной и диалектической дионисийской 
онтологии, чьим оптимальным выражением может служить китай­
ский Логос3. Но из этого следует, что этим особым полюсом может 
быть —по методу исключения —лишь Логос Великой Матери или 
его титанические выражения.

Однако в том концентрированном виде, в каком этот Логос при­
сутствует в архаических строго матриархальных цивилизациях, 
в западно- и южно-семитских версиях титанизма (как политеисти­
ческого, так и монотеистического толка4) или в Логосе Модерна, 
в египетской традиции мы встречаем либо в период, предшествую­
щий патриархату и установлению господства фараонов, либо на пе­
риферии этой религии —в культах Сета, в образе матриархальных 
богинь Мут или Нейт (считавшейся, кстати, матерью змея Anona), 
а также (косвенно) в апофатической теологии Герпомолиса или 
в почитании бога смерти Секера в виде козла в храмовом комплексе 
Мемфиса. Следовательно, нам остается только один выход: при­
знать за египетской цивилизацией наличие всех трех Логосов — 
Аполлона, Диониса и Кибелы —которые четко обозначены в пара­
дигме этой культуры, но выбор между которыми в пользу какого-то 
одного или союза двух окончательно и решительно не сделан.

При этом следует учесть следующую закономерность. Три Лого­
са соотносятся между собой таким образом, что гармонизации всех 
трех из них просто не может быть, т. к. между Логосом Кибелы и Ло­
госом Аполлона существует абсолютно непримиримый антагонизм, 
который, если и может быть разрешен, то только в структурах Лого­
са Диониса, который может либо:

1 Frobenius L  Paideuma: Umrisse einer Kultur- and Seelenleher. München: С. H. Beck, 
1921.

2 Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Желтый Дракон. Цивилизации Дальнего Востока. Китай· 

Корея. Япония. Индокитай.
4 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 4. Египет и Смерть 119

1) снимать тяжесть материи в альянсе с Аполлоном (аполлоно-дио- 
нисийский Логос, свойственный средиземноморской культуре, 
Адвайта-веданте, исламскому суфизму и т. д.);

2) выступать как самостоятельная доминанта (Желтый Дионис ки­
тайской традиции и недуальный буддизм Махаяны, особенно 
Татхагатагарбха, Чань в Китае и дзэн в Японии);

3) ассоциироваться с Логосом Кибелы, превращаясь в титанизм 
и «третью демиургию» Адониса (как в случае с западно-семит­
ской религией Ханаана и Финикии, а также с технической про- 
метеической цивилизацией европейского Модерна).
Но в любом случае та или иная фиксация баланса трех Логосов 

необходима. Если мы не можем однозначно выделить доминанту 
или структуру сочетаний между собой трех Логосов, это не значит, 
что такой доминанты или такого сочетания в египетской культуре 
не было. Более того, она обязательно должна была быть, т. к. это яв­
ляется условием цивилизации как таковой. Неопределенность со­
отношения трех Логосов обязательно несет в себе конфликт и не­
минуемо конституирует контекст ожесточенной титаномахии. 
Именно этим и объясняются обильные описания жестоких схваток 
богов из процессии Ра с «врагами Осириса» в Стране Мертвых. На­
пряжение между Логосами в египетской традиции есть и достигает 
высшей степени накала. Ожесточенность борьбы, жестокость на­
казаний, кровавые ритуалы и расчленения, пленения, суды и казни, 
пытки и насилие наполняют собой все поля Дуат, все содержание 
каждого часа Ночи, что естественно проецируется и на структуры 
дневного бытия. Ведь день здесь —проекция ночи, как жизнь — 
проекция смерти. Египетская цивилизация глубоко конфликтна, 
расколота, воинственна и жестока. Титаномахия в ней составляет 
одну из самых главных ноологических доминант. Битва армий Ве­
ликой Матери и войска титанов с небесным лагерем пронизывает 
все структуры египетского мировоззрения. Но эта титаномахия, ги- 
гантомахия и Ноомахия организованы, интерпретированы и кон­
текстуализированы совершенно иначе, нежели у греков или пер­
сов. Как конкретно, сказать сложно, в силу многих причин. Мы 
ясно видим лишь то, что титаномахия пронизывает египетскую тра­
дицию и все три Логоса, в ней явно наличествующие, ведут между 
собой сложную и ожесточенную позиционную войну, чья структура 
и чьи параметры уникальны и оригинальны, и не могут быть сведе­
ны к иным изданиям титаномахии, фиксируемым в отличных от 
египетской культурах. Мы явно видим, что титаномахия в Египте 
(в первую очередь в пределах Дуат) идет в полную силу, но ее детали 
и однозначная идентификация ее лагерей, ее структуры, ее исход



120 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараоно^

и распределения в ней победителей и проигравших до конца не 
ясны.

Это представляет собой уникальный случай среди всех дивили*, 
заций, но вполне может иметь свое место в общей ноологической 
картине теософии. Тем более что в случае египетской цивилизации 
мы имеем дело с явлением чего-то, что исчезло почти бесследно, 
а значит, мы не можем уточнить свои интуиции, обращаясь к прямо­
му экзистенциальному опыту. Древнеегипетский Dasein нам более 
недоступен.

Обратная сторона Египта
Египет мыслил свою культуру как состоящую из двух онтологи­

ческих зон —Жизни и Смерти, причем зоне Смерти, как мы видели, 
отдавался метафизический приоритет. Египтяне питали второй «по­
тусторонний» Египет, построенный вокруг посмертного Нила и сол­
нечной траектории ночного периода, своими обращениями, мысля­
ми, обрядами, ритуалами, действиями, мистериями. И сохранивши­
еся до настоящего времени величественные и отчасти тревожные 
памятники Древнего Египта все посвящены филигранной и утон­
ченной работе со Смертью и ее Логосом.

Учитывая этот факт, можно задаться дерзким и неконвенцио­
нальным вопросом: исчез ли этот потусторонний Египет, Египет как 
Дуат вместе с концом египетской цивилизации? Для материалиста, 
позитивиста, прогрессиста и атеиста как типичного продукта совре­
менной западноевропейской цивилизации Модерна, равно как и для 
всех, кто находится под приоритетным и некритически восприня­
тым влиянием этой цивилизации, ответ очевиден, и сама постанов­
ка вопроса вызовет недоумение. Но такое же недоумение вызывает 
у людей Модерна тезис о вневременной вечности, о небесной плато­
новской идее, о существовании ангелов, о финальной битве Ормузда 
и Аримана, о приходе Махди, о путешествии даосских Бессмертных 
на облаках, о действительности видений Сухраварди или Аль-Хал- 
ладжа, о самой возможности воскресения мертвых, о превращении 
вина в кровь Христову, а хлеба в Его плоть во время Евхаристии. 
Если же мы встанем на точку зрения той цивилизации, которую рас­
сматриваем, и признаем правомочность ее историала (в данном слу­
чае это будет равнозначно тезису «мы, египтяне»), то вынуждены 
будем признать, что такая постановка вопроса не содержит в себе 
ничего чрезмерно абсурдного: поскольку древние египтяне верили 
в вечность и первичность Дуат и строили свою онтологию от Смерти 
к Жизни, то не допустить ли в качестве абстрактной гипотезы, что



Глава 4. Египет и Смерть 121

Египет в его измерении Страны Мертвых сохранился, в то время как 
Египет как Страна Живых прекратил свое существование? Нечто 
подобное довольно осторожно, намеками, пытался высказать Рене 
Генон, когда он говорил о резидуальных сторонах египетской тра­
диции, ее связи с мифической Атлантидой1 и о том, что цивилизация 
европейского Модерна, также бесспорно атлантическая по своей 
структуре, может на поверку оказаться совершенно не тем, за что 
она сама себя выдает, и быть связанной трудно описываемыми нитя­
ми с определенными культурно-цивилизационными и религиозны­
ми явлениями далекого прошлого1 2.

Продолжим мифологический нарратив: доверимся «Египетской 
Книге Мертвых» и признаем, что ее повествование сообщает нам 
ровно то, что в ней написано. В таком случае риск пребывания сол­
нечного бога Ра, умирающего на западе и проходящего сквозь толщу 
Смерти, в стране Дуат, и особенно пересечение нижней точки, где 
расположена Пещера Секера, будет самым настоящим риском, а не 
метафорой гарантированного природой и устойчивостью материа­
листической картины мира полностью «объективного» и не завися­
щего ни от людей, ни от богов, явления. Но риск и война, как и пози­
тивный исход любого предприятия, приобретает смысл, если может 
закончиться не только успехом, но и поражением. Когда кто-то спу­
скается на дно мира, в сердце Полуночи, довольно велик шанс, что 
он оттуда не вернется. Для субъекта это очевидно, т. к. смерть че­
ловека предельно проблематична —не как гарантированный исход 
земного существования (здесь как раз все надежно), но в том онто­
логическом содержании, которое находится в зоне ее господства. 
Поэтому смерть всегда рискованна, а настоящий риск всегда смер­
телен. Поверив египтянам относительно высшей напряженности 
движения процессии богов и душ по подземному Нилу, представим, 
что в один момент «враги Осириса», о которых так много говорится 
в «Ам-Дуат», одержали победу над его сторонниками. Ведь египет­
ская мифология уже знает о серьезности и необратимости (хотя бы 
относительной) катастрофы: в частности, связанной с убийством 
Сетом Осириса. Мы привыкли рассматривать историю глазами по­
бедителя: вечно побеждающий Ра обычно празднует свою победу 
над Апопом, призывая египетских жрецов и даже простых верую­
щих плевать на восковые и глиняные фигурки, изображающие это 
существо, специально изготовленные для расчленения и поруга­
ния — как символический и религиозный эффективный жест соли­

1 Генон Р. Место атлантической традиции в Манвантаре / /  Милый Ангел. 1990. 
№ 1 .

2 Генон Р. Кризис современного мира. М.: Арктогея, 1993.



122 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

дарности людей с той войной, которую ведет их бог1. Но теоретиче­
ски можно представить себе эту же коллизию глазами Anona, 
И у него наверняка найдется достаточно аргументов для того, чтобы 
продолжать борьбу и надеяться на победу. Тем более, что обе сторо­
ны оперируют с амбивалентными (например, офитическими или 
просто яростными, жестокими и кровожадными) фигурами и обра­
зами, которые у наблюдателей из иного культурного контекста мо­
гли бы вызвать довольно неоднозначные чувства. Змей Ра (Мехен) 
и крылатый трехголовый дракон Секер против змея Anona —здесь 
довольно легко можно сбиться с этической оценки образов и, напро­
тив, трудно выбрать однозначно «правильную сторону». Змеи про­
тив змей. Значит, можно допустить, что однажды Апоп мог бы побе­
дить «умершее солнце» (Аф) и его армию и не дать ему возможность 
пройти десятое поле (десятый час) целым и невредимым. В этом слу­
чае Ра оказался бы запертым в царстве Осириса, который там нахо­
дится постоянно. Это значит, что утро в таком случае не наступило 
бы. Теперь перейдем к тому, что для египтян являлось «утром»: еги­
петский Dasein, присутствие в священной стране Та-Кемет, соуча­
стие в сакральном экзистировании в русле своей уникальной тради­
ции, пребывание в стихии египетской жизни. Отсутствие «восхода» 
означало бы конец видимого Египта. Но египетская онтология, ее 
корни, как мы выяснили, сосредоточены в Египте невидимом. И по­
этому даже если бог Ра остался в ней заключенным, он не умер 
в Смерти, он жив в Смерти, как жив в Смерти умерший/неумерший 
Осирис. Поэтому с полным основанием мы можем утверждать лишь 
то, что последние полторы тысячи лет не существует проявленного 
Египта, его явной и явственной половины; но значит ли это, что он­
тологически упразднены Дуат, Аменти и Пещера Секера, располо­
женная в пятом часу египетской Ночи?

Безусловно, эти вопросы и гипотезы являются столь странными, 
что не требуют ответа. Приводя их, мы хотим лишь подчеркнуть, что 
проникновение в структуры Логоса той или иной цивилизации, су­
ществующей сегодня или давно исчезнувшей, требует полного дове­
рия к онтологической и экзистенциальной обоснованности тех тези­
сов и формул, в которых она саму себя и окружающий мир описыва­
ет. Стоит нам проявить в этом вопросе этноцентризм или скепсис, 
ставни исследуемого нами Логоса немедленно захлопываются, и мы 
остаемся один на один с нашими собственными проекциями и кари­
катурными симулякрами, никакого отношения к семантическим

1 Точно такое же выражение и, видимо, обряды мы встречаем в Библии, где речь 
идет о Левиафане: «Змий сей, егоже создал еси ругатися ему», т. е. созданный Богом 
специально для поругания. Псалтырь. 103, 26.



Глава 4. Египет и Смерть 123

структурам и историалу рассматриваемой цивилизации не имею­
щими. Если египтяне были совершенно уверенными в том, что по­
смертные миры не просто есть, но есть в большей степени, нежели 
миры телесно-проявленного пространственно-временного наличия, 
и строили на этой уверенности свою жизнь, свое мышление, свою 
культуру и, в конце концов, свою политику и экономику, то мы ни­
когда не поймем их, пока будем относиться к этой непривычной нам 
онтологии Смерти, онтологии Дуат как к «праздной фантазии», ли­
шенной каких-либо серьезных оснований, кроме психологического 
механизма архаических компенсаций и неосмысленных комплексов. 
Но как только мы сделаем шаг в сторону «включенного наблюдения» 
Древнего Египта, то первое, что мы обнаружим, так это вполне право­
мочную гипотезу о том, что в истории исчезла только половина Егип­
т а , причем (для самих египтян) не самая важная и значимая. А вторая 
половина осталась неизменной. Где она и в каком качестве она су­
ществует? А где находился в сакральном пространстве Древний Еги­
пет, как это пространство осмыслялось древними египтянами? Как 
они мыслили себе свое обычное существование и бытие посмертно­
го мира? Эти темы категорически нельзя разделять. Мы даже отда­
ленно не поймем Египет, если не поймем его мысли о Смерти. Но мы 
не поймем его мысли о Смерти, если мы не поймем саму Смерть.



Глава 5. Александрия — столица 
великих идей

Птолемеи: Александрия как полюс эллинизма
После того как Египет завоевывает Александр Великий, начина­

ется интенсивная эллинизация египетского общества, подготовлен­
ная прежними эпохам, где греческое присутствие в разных номах, 
включая некоторые регионы Верхнего Египта, фиксируется с пери­
ода Псамметиха I. Когда Александр Великий сокрушил Персидскую 
Империю и в Египте утвердилась эллинская династия Птолемеев, 
это влияние многократно усилилось. Сам Александр заложил в дель­
те Нила новый город —Александрию, ставший главным центром 
эллинского присутствия. После его смерти созданная им Империя 
распалась на несколько частей, ставших обособленными полюса­
ми единого эллинистического (и одновременно иранистского) про­
странства. Все началось с эпохи диадохов, наследников Александра, 
начавших между собой серию войн за контроль над разными обла­
стями Империи. Постепенно в этом общем эллинистическом мире 
образовалось четыре политических структуры —континентальная 
Греция с центром в Македонии, Пергамское царство Атталидов 
в Анатолии, государство Селевкидов в Сирии и Персии и Египет, где 
установилась династия Птолемеев, основанная Птолемеем I Соте- 
ром (ок. 367 — 283 до Р.Х.), крупным военачальником и по некоторым 
версиям братом Александра Великого (незаконнорожденным сы­
ном царя Филиппа Македонского) К

Стиль правления Птолемеев в Египте отличался повышенным 
вниманием к египетской культуре. В этом можно увидеть продолже­
ние воли самого Александра Великого, который по мере завоеваний 
территорий Востока —Анатолии, Междуречья, Ирана и Египта — 
постепенно перенимал целый ряд характерных черт политической 
культуры персов и других народов —в частности, имперскую идею, 
прямое обожествление священного правителя (что было совершен­
но чуждо грекам), а также различные восточные обряды и церемо­
нии. Греки не просто навязывали завоеванным народам основы сво- 1

1 Бивен Э. Династия Птолемеев. История Египта в эпоху эллинизма. М.: Центр- 
полиграф, 2011.



Глава 5. Александрия — столица великих идей 125

ей цивилизации, но и включали (правда, избирательно) отдельные 
элементы восточных культур в новый синтез, что и стало основой 
эллинизма. Если более конкретно описывать, что именно греки 
прежде всего почерпнули в восточных культурах, следует обратить 
внимание на иранскую традицию —в политике, религии, социаль­
ной организации общества и т. д.1 Именно Персия создала ту Импе­
рию, которую Александр завоевал, поэтому он выступал в ее отно­
шении как прямой наследник и отчетливо это осознавал. Влияния 
других восточных традиций также интегрировались в эллинизм, но 
фрагментарно и часто опосредованно, через призму уже утвердив­
шегося ранее в качестве культурной основы всего имперского про­
странства традиции иранизма.

В большей степени, чем остальные диадохи, оставался верным 
этому принципу преемственности восточной (и прежде всего иран­
ской) традиции именно Птолемей I Сотер, который вслед за Алек­
сандром Великим стал поощрять региональные традиции и культы, 
чем завоевал доверие египтян, и основанная им династия стала вос­
приниматься не как правление чужеземцев, но в определенной мере 
как продолжение собственно египетской истории. Так, Птолемей I 
приказал восстановить храмовые комплексы в Карнаке и Луксоре, 
оказывал уважение египетской аристократии, обеспечивал прове­
дение религиозных обрядов и праздников. Так как Александр Вели­
кий завещал похоронить его в Египте в святилище Амона, с которым 
его отождествили египетские жрецы, то Птолемей I сделал все воз­
можное, чтобы выполнить это, тем самым усилив престиж своего 
государства. Тело Александра похоронили в Мемфисе, а позднее пе­
ревезли в Александрию. При усыпальнице обожествленного Алек­
сандра, признанного богом и фараоном, была сформирована особая 
коллегия жрецов.

Птолемей I подчинил Египту Киренаику, бывшую к тому време­
ни самостоятельным греческим государством, а также отразил ата­
ки других диадохов —в частности, Пердикки (ок. 365 — 321 до Р.Х.), 
который был убит как раз во время своей египетской кампании про­
тив Птолемея I и Антигона I (382 — 301 до Р.Х.). В 305 году до Р.Х., 
видя, что единство Империи Александра безвозвратно утрачено, на 
волне своих побед Птолемей I провозглашает себя «царем Египта» 
и, соответственно, божественным фараоном; в официальных доку­
ментах он отныне именуется «избранный Ра любимец Амона».

Параллельно для новой столицы Александрии Птолемей I ищет 
божественного покровителя. Во сне ему является божество, требую­

Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



126 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

щее доставить свою священную статую с Понта Эвксинского. За 
этим следуют драматические и полные чудес истории (в частности, 
в одной из них говорится, что царь Понта не хотел отдавать статую, 
и тогда она сама пришла на корабль и отправилась в Египет). Для 
того, чтобы определить, статуя какого бога появилась в Александ­
рии, из Элевсина пригласили жреца Тимофея, который вместе с еги­
петским жрецом Манефоном1 из Себеннита определили, что это бог 
мира Смерти —эллинский Плутос1 2. Ему дали египетское имя Сера- 
пис, составленное из имен Осириса и священного быка Аписа, счи­
тавшегося душой (ка) Осириса3. Осирис был правителем Мира Мерт­
вых, что сближало его с гипохтоническим Плутосом. Так, снова уже 
в эллинистическую эпоху мы видим обращение к миру Смерти для 
легитимации новой власти, новой столицы и новой династии прави­
телей.

Серапис становится покровителем не только Александрии, но 
всей династии Птолемеев. Позднее культ Сераписа под влиянием 
египтян распространился по всему эллинскому миру, включая Афи­
ны, где ему был отведен отдельный храм. Серапис постепенно проя­
вил свою метафизическую (метарелигиозную) природу и стал вос­
приниматься как высшее (трансцендентное) божество, единое и со­
творившее мир. Культ Сераписа существовал до 391 года по Р.Х, 
и был запрещен лишь указом православного Императора Феодосия I 
Великого (347 — 395).

Птолемей I покровительствовал наукам и искусствам. Так, он за­
ложил александрийский Музей, ставший центром эллинистической 
учености и метафизики.

От египтян к коптам: смещение горизонта
Потомки Птолемея I полностью продолжили традиции египет­

ского эллинизма, заложенные основателем этой династии. Они ста­
рались подражать стилю древних фараонов, покровительствовали 
культам и религиозным центрам, поддерживали жрецов и аристо­
кратию. Но тем не менее эллинское происхождение правителей, 
значительной части аристократии, являвшейся потомками воена­
чальников войска Александра и Птолемея I, приток греков из раз­

1 Waddelî William G. (ed.). Manetho. L.; Cambridge: William Heinemann ltd.; Har­
vard University Press, 1940.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
3 Согласно другой исторической версии, эти события были связаны не с Птоле­

меем I Сотером, а с его сыном — Птолемеем II Филадельфом, советником которого 
был тот же жрец Манефон.



Глава 5. Александрия — столица великих идей 127

ных частей Средиземноморья привели к тому, что в этот период еги­
петская идентичность постепенно размывается, продолжая процес­
сы, начатые при ассирийцах и персах. Более того, иранистские 
влияния не прекращаются и в эпоху Птолемеев, т. к. территория 
Египта, Сирии, Анатолии, Междуречья и Ирана представляет собой 
единый культурный континуум, где свободно циркулируют самые 
разные культы, течения и идеи. Многие из них являются иранист- 
скими по своей структуре —эсхатология, подчеркнутый дуализм 
между Светом и Тьмой, Световая война, ожидание Царя-Спасителя 
(Сотера) ит. д.1

Вначале греки проживали компактно только в трех городах — 
столице Александрии, Птолемаиде на юге и старой греческой коло­
нии Навкратис в дельте Нила1 2. Но постепенно их присутствие рас­
ширялось, а значение Александрии как главного политического 
и культурного —шире, цивилизационного —центра в самом Египте 
неуклонно возрастало. Так, Египет Птолемеев становится одним из 
важнейших полюсов выработки новой культурной парадигмы элли­
низма, где преобладали эллинские и иранские влияния. Но вместе 
с тем Египет и особенно его столица Александрия привносят в этот 
синтез и египетские элементы. Однако не только это является осо­
бой идентичностью эллинизма Птолемеев. Намного важнее то, что 
Александрия становится тем центром, где сами эллинские мотивы 
эллинизма в сочетании с восточными (прежде всего иранскими) ос­
мысляются и систематизируются лучше всего и более детально 
и контрастно, чем в какой либо еще зоне эллинистического мира. 
Александрия становится интеллектуальной столицей эллинизма, 
превосходящей как Селевкию и Пергам, так и саму континенталь­
ную Грецию. Именно в Александрии новое дыхание обретает плато­
ническая традиция (средний платонизм, а затем неоплатонизм). 
Александрия воплощает в себе эллинизм как таковой, возведенный 
к  своей высшей духовной и философской парадигме. Поэтому зна­
чение александрийских школ мысли, а также Музея и огромной би­
блиотеки, расположенной при нем, фундаментально для всей этой 
фазы средиземноморской цивилизации, охватывающей период от 
Александра Великого до исламских завоеваний.

В этом контексте собственно египетская идентичность посте­
пенно сходит на нет, хотя и участвует полноправно в творении элли­
нистического синтеза. Распространение греческого языка и исполь­
зование греческого философского аппарата (прежде всего плато­
низм и Стоя) для объяснения египетской религии влияет и на самих

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
2 Petrie F. Naukratis.



128 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараоно*

л
I
X

коптская
идентичность

этнос

эллинизм

Средиземноморье

индоевропейская
идентичность

платонизм

иранизм

Александрия

солярный пласт фараоны 

Гор Ра

сфера Осириса

Мут Нун

матриархальный пласт

египетская идентичность
цивилизация

Дуат

Египтяне и копты с точки зрения структуры идентичности

египтян, которые начинают смотреть на себя греческими глазами. 
Это ведет к утрате египетской субъектности, к смещению основного 
египетского среза идентичности в область скрытых слоев культур­
ного горизонта. Египетский Dasein постепенно спускается в свои 
нижние слои, что в египетском контексте соответствует погруже­
нию в область Смерти —в Дуат. Отныне собственно египетской 
остается лишь территория Ночи, тогда как территория Дня стано­
вится все более и более эллинской или эллино-иранской, эллинисти­
ческой. Сами египетские обряды и праздники, жреческие учения



Глава 5. Александрия — столица великих идей 129

и обычаи начинают истолковываться в эллинской или иранской (эс- 
хатолого-сотериологической) оптике. Меняется сама герменевтиче­
ская структура египетской цивилизации. И параллельно этому про­
исходит размывание египтян как народа. Так, египетская иерогли- 
фика и демотическое письмо уступают место использованию 
греческого алфавита, что дает коптскую письменность. Слово «коп­
ты» — это греческая форма произношения слова «египтяне», кото­
рое было введено греками в эпоху Римской Империи для обозначе­
ния коренных египтян, отличных от греков, римлян, семитов и т. д. 
Переход от египтян к коптам означал глубинное смещение в контек­
сте самого египетского горизонта, поскольку копты представляли 
собой один из народов (и даже этносов) индоевропейской греко­
римской Империи, тогда как египтяне были носителями особой от­
дельной цивилизации с совершенно иным статусом, ролью и струк­
турой.

Процесс перехода от египтян к коптам проходил в течение почти 
тысячи лет—вплоть до арабских завоеваний, и в этот период, интен­
сивно начавшийся при Птолемеях и символически воплощенный 
в расцвете Александрии, египетский Dasein спускается в Дуат все 
глубже и глубже, тогда как пространство жизни и дневного света за­
меняется индоевропейскими структурами.

Рим и Египет: в составе Четвертого царства
В духе Птолемея I его преемники старались строго следовать 

в русле уважения египетских традиций в контексте общей эллини­
зации. Характерная деталь: Птолемей II Филадельф (ок. 308 — 245 до 
Р.Х.), сын Птолемея, женится на своей сестре Арсионе, что является 
отличительной чертой династических браков фараонов, которые 
должны были быть инцестуальными, чтобы сохранить божествен­
ную кровь в пределах избранного рода. Это же было основанием са­
крального инцеста в маздеизме и зороастризме (авестийское 
xwedödah).

Эллинистический Египет играл значительную роль в геополити­
ке всего эллинистического мира в целом при первых трех правите­
лях Птолемеях — Птолемее I Сотере, Птолемее II Филадельфе и Пто­
лемее III Эвергете (?—222 до Р.Х.). В этот период царство Птолемеев 
активно вмешивается в политику Восточного Средиземноморья, со­
перничая с континентальной Грецией, непрерывно участвует в кон­
фликтах с Селевкидами за контроль над территориями Ханаана 
и Сирии, а также подчиняет Кипр и ряд прибрежных областей Ана­
толии.



130 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Переломом является правление Птолемея III Эвергета, который 
вначале достигает значительных успехов в укреплении державы 
и захвате новых территорий, но в конце царствования терпит ряд 
неудач и переходит к оборонительной политике. Наследующие ему 
цари-фараоны Птолемей IV Филопатор (245 — 203 до Р.Х.) и Птоле­
мей V Эпифан (209— 180 до Р.Х.) также с трудом сохраняли террито­
рии, уступая их постепенно соседям и все глубже погружаясь в пу­
чину внутренних интриг, переворотов и цареубийств. Птолемей V 
Эпифан проиграл Селевкидам Палестину, которая была под властью 
Египта около столетия, что было существенным ударом по престижу 
державы. Однако правитель Сирии Антиох III Великий (241 — 187 до 
Р.Х.) посчитал целесообразным укрепить связи с ослабленным Егип­
том и его династией (особенно перед лицом нарастающего противо­
стояния с Римом, постепенно захватывающим пространство Импе­
рии Александра) и отдал в жены Птолемею V Эпифану свою дочь 
принцессу Клеопатру (212 — 176 до Р.Х.).

В период правления Птолемея V Эпифана началось восстание 
в Верхнем Египте, во главе которого стояли либо представители древ­
ней египетской знати, либо мероитские цари Судана. В 184—183 го­
дах до Р.Х. восстание вспыхнуло и в Нижнем Египте; его предводите­
ли также провозгласили себя потомками древнеегипетских фарао­
нов и выдвинули тезисы изгнания чужестранцев из Египта. Восстания 
Птолемею V Эпифану удалось подавить, но сам этот факт свидетель­
ствует, что и в начале II века до Р.Х. в Египте сохранялись среды, спо­
собные к политической организации и вооруженным восстаниям 
под эгидой возврата к древнеегипетской традиции. Это показывает, 
что собственно древнеегипетская идентичность в этот период по- 
прежнему была еще вполне ощутима и способна к мобилизации.

После смерти Птолемея V Эпифана (он был отравлен) Египет 
впадает в зависимость от Рима на западе и Сирии на востоке. Анти­
ох IV Эпифан (ок. 215—164 до Р.Х.) после смерти Клеопатры I втор­
гается в Египет и наносит армии Птолемея VI Филометора (ок. 186 — 
145 до Р.Х.) сокрушительное поражение. Он сам собирается короно­
ваться царем Египта в Мемфисе, но египтяне предваряют это, избрав 
вторым царем брата Птолемея VI Филометора, после чего Антиох IV 
Эпифан решает дождаться исхода гражданской войны, чтобы окон­
чательно подчинить Египет. Конфликт действительно начался, но 
в ходе него в ситуацию вмешался Рим, который помог вытесненному 
из Египта Птолемею VI Филометору вернуть трон в обмен на лояль­
ность Империи.

После этого последовала череда жестоких династических рас­
прей, в ходе которых члены правящей династии безжалостно истреб­



Глава 5. Александрия — столица великих идей 131

ляли друг друга, включая матерей, детей и жен. В результате Египет 
становился все более и более зависимым от Рима, неуклонно про­
двигавшегося на восток и укреплявшего свои позиции в континен­
тальной Греции и Малой Азии. Римляне активно влияли на египет­
ских царей и продвигали своих кандидатов в ходе династических 
столкновений. Одним из ставленников Рима на египетском троне 
был Птолемей XI Александр II (ок. 105 — 80 до Р.Х.), правивший всего 
несколько дней и свергнутый царем Птолемеем XII Неос Дионисом 
(117 — 51 до Р.Х.), который, вероятно, не принадлежал к династии 
Птолемеев и пришел к власти в ходе восстания египтян против рим­
ского ставленника. В Риме сложилось мнение, что убитый Птоле­
мей XI Александр II перед смертью завещал власть над Египтом 
Риму, как это сделали правители Пергама, и это стало для них осно­
ванием для окончательного захвата Египта1.

Египтяне были вынуждены выплачивать Риму подать, но все-та­
ки сохраняли еще видимость независимости. Незадолго до смерти 
Птолемей XII Неос Дионис завещал власть своей дочери Клеопат­
ре VII (69 — 30 до Р.Х.), которая стала фактически последней (относи­
тельно) самостоятельной правительницей Египта как независмой 
державы. Клеопатра VII в отличие от большинства правителей дина­
стии Птолемеев знала египетский язык и провозгласила себя вопло­
щением египетской богини Исиды. Во время преследования Юлием 
Цезарем (100 — 44 до Р.Х.) римского полководца Гнея Помпея Вели­
кого (106 — 48 до Р.Х.) в ходе гражданской войны, египтяне коварно 
убили Помпея, рассчитывавшего на их помощь в противостоянии 
Цезарю, и вручили Цезарю его голову. Цезарь не проявил восторга 
и велел казнить убийц. Но с царицей Клеопатрой у него сложились 
тесные личные отношения, и Клеопатра родила от него сына Цеза- 
риона (47 — 30 до Р.Х.), который правил совсем недолго, но с фор­
мальной стороны последним фараоном был именно он. Клеопатра 
вместе с Цезарем отправилась в Рим, что стало основанием для слу­
хов, будто Цезарь хочет перенести столицу Империи в Александрию 
и сделать Клеопатру официально своей второй женой. В результате 
заговора Цезарь был убит, а Клеопатра вернулась в Александрию. 
Позднее Клеопатра стала возлюбленной другого римского воена­
чальника, сторонника Цезаря Марка Антония (83 — 30 до Р.Х.). Их 
отношения сопровождались любовными страстями, ревностью, ди­
настическими интригами и большой геополитикой, т. к. постепенно 
Антоний в глазах римлян стал превращаться из римского военачаль­
ника в эллинистического сакрального монарха. Он наделил сына

1 Еще раньше, в 96 году до Р.Х., правитель Киренаики Птолемей Апион (150/145 — 
96 до Р.Х.) завещал Риму после своей смерти свое государство.



132 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Клеопатры от Цезаря Цезариона титулом «царь царей», а своих де­
тей, рожденных Клеопатрой, Александра, Селену и Птолемея Фила- 
дельфа номинально провозгласил владыками, соответственно, Ар­
мении, Киренаики и Сирии с Малой Азией.

Романы Цезаря и Марка Антония с последней египетской цари­
цей Клеопатрой имеют чрезвычайно важное символическое изме­
рение. Как Александр Великий в ходе своих азиатских походов был 
очарован иранским духом и восточной традицией, что и стало его 
главным геополитическим и культурным завещанием, предопреде­
лившим сам Логос эллинизма, так и герои предимперского Рима, 
вступавшего в права наследия Всемирным царством, были увлечены 
самой глубинной стихией эллинизма, высшим воплощением кото­
рого была Александрия, что и воплотилось в исторической и однов­
ременно метаисторической, парадигмальной фигуре последней еги­
петской царицы.

Основатель Римской Империи Октавиан Август (63— 14 до Р.Х.) 
объявил войну «египетской царице», которая была направлена, по 
сути, против Марка Антония и против самого азиатского вектора1, 
обозначившегося по мере захвата Римом восточных территорий 
и воплощенного в Клеопатре. Победив египетский флот в ходе мор­
ской битвы при мысе Акциум, состоявшейся в 2 сентября 31 года до 
Р.Х., Октавиан Август установил власть над Египтом. Марк Антоний 
покончил с собой, а позднее Клеопатра, поняв, что не может распро­
странить свои чары на еще одного римского правителя, также была 
отравлена ядом змеи. Октавиан казнит сына Цезаря и Клеопатры 
Цезариона, последнего условно независимого правителя Египта, 
и после этого Египет окончательно становится римской провинцией.

История Клеопатры была тесно связана с ритуальными аспекта­
ми смерти1 2. Так, после морского сражения, когда Клеопатра и Марк 
Антоний ожидали неминуемого прихода армий Октавиана, они со­
здали особое общество — «Союз смертников», чьей целью было осу­
ществить синхронно самоубийство в тот момент, когда случится фи­
нальный аккорд катастрофы, которую Клеопатра с помощью тонких 
ухищрений и сложных политических и геополитических стратегий 
стремилась отдалить как можно дальше —окончательное и уже не­
обратимое падение Египта. Так, Египет как метафизический гори­

1 Мы назвали это «эллино-евразийством». Дугин А. Г. Ноомахия. Византийский 
Логос. Эллинизм и Империя.

2 Показательно, что Клеопатра была главной фигурой некоторых алхимических 
произведений, в которых она выступает в роли сакральной посвятительницы (Initia- 
trix), то есть как прямой аналог Исиды, в диалоге с философами, ищущими герметиче­
ских тайн. Fesugière A.J. Hermétisme et mystique païenne. P.: Aubier-Montaigne, 1967.



Глава 5. Александрия — столица великих идей 133

зонт сделал в этот момент еще один существенный шаг погружения 
в область Дуат. Сама Клеопатра пронзительно осознавала мистери- 
альный характер исторического момента, поскольку, будучи по про­
исхождению гречанкой, она глубоко вжилась в саму логику египет­
ского историала (в его эллинистической версии) и понимала симво­
лический характер неумолимо приближающегося конца. В таком же 
отчаянии Исида, воплощением которой Клеопатра считала саму 
себя, искала, мечась в пространстве, разрозненные члены погублен­
ного Сетом Осириса, стремясь собрать их воедино и зачать наслед­
ника будущего процветающего царства. Жизнь и судьба последней 
египетской царицы представляла собой последнюю страницу еги­
петского историала —финальный аккорд древней (вечной в глазах 
самих египтян) мистерии.

С этого момента вплоть до исламских завоеваний Египет был ин­
тегральной частью Римской Империи, проходя вместе с ней все 
исторические этапы —укрепления, внутренних расколов, христиа­
низации, а затем и деления на Восточную и Западную. После этого 
разделения Египет оказался в составе Восточной Римской Империи 
(Византии) и как византийская провинция был захвачен в 639 году 
арабами.

Вхождение в состав Римской Империи при Августе, с точки зре­
ния египетской идентичности, не стало резким разрывом. Рим в пол­
ной мере наследовал культуру эллинизма, которая сложилась на 
территориях бывшей Империи Александра Великого, в том числе 
и греческий язык, служивший койне для многих обществ Средизем­
номорья. Лишь в области административного права и культа Импе­
ратора применялась латынь, а философия, наука, история и культу­
ра Египта и в римское время в основном были грекоязычными. Точ­
но так же Рим унаследовал и иранистскую составляющую, включив 
ряд культов иранского происхождения (в частности, митраизм) 
в свой религиозный контекст.

Вместе с тем именно в римскую эпоху получает распростране­
ние термин «копты», который, как мы видели, применяется к егип­
тянам как этносу, в отличие от цивилизации (Древний Египет) или 
государства (эпоха Птолемеев). «Копты» —это египтяне как один из 
народов, подчиненных Риму. Но они больше не «египтяне» как но­
сители особой цивилизации и не население государства Египет.

Римский этап истории продолжает ту тенденцию спуска в Дуат 
египетского Эазет'а, которую мы выделили раньше. Этот процесс 
растянут на многие столетия, и интеграция египтян (коптов) в Рим­
скую Империю не представляла собой какого-то резкого сдвига или 
разрыва. Трансформация египетской идентичности продолжалась



13 4 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

и далее, оставаясь приблизительно в тех же семантических рамках( 
как и в период эллинизма, поскольку Рим полностью наследовал 
культуру эллинизма (и иранизма). Но так как Александрия была 
важнейшим полюсом эллинизма —прежде всего в интеллектуаль­
ной сфере и в области философии, —она сохраняет свое значение 
в качестве важнейшего культурного центра Римской Империи, под­
час более богатого, развитого и изысканного, нежели сам Рим. Еги­
петский —александрийский —эллинизм продолжает процветать 
и в Риме. Причем эта роль Александрии сохраняется и в христиан­
скую эпоху.



Глава 6. Духовные традиции Египта 
эпохи позднего эллинизма

Образ Египта у греков
В греческой традиции египтяне рассматривались как древней­

ший народ, и многие мудрецы и философы Греции считали почти 
обязательным посетить Египет и получить посвящение в египетские 
мистерии. Очевидно, что, обладая чрезвычайно развитой мифологи­
ческой и метафизической традицией, греки истолковывали знания, 
почерпнутые в Египте, в духе своей собственной герменевтики, ко­
ренящейся в эллинской религии и особенно мистериях. Логос Егип­
та и Логос Греции были структурированы по совершенно различ­
ным правилам, и поэтому можно предположить, что греки видели 
в египетской культуре лишь то, что могли и хотели видеть, т. е. апол- 
лоно-дионисийские сюжеты и нарративы, подтверждающие их соб­
ственные глубинные метафизические воззрения. Поэтому фигури­
рующие у греческих философов ссылки на Египет и египетских 
жрецов как носителей древнейшего и истинного знания сплошь 
и рядом представляют собой лишь классические воззрения самих 
греков, облеченные в египетские формы.

Вместе с тем нельзя исключить, что эти контакты были более ин­
тенсивными и органичными в сфере мистерий, где знания передава­
лись путем обрядов, символов и ритуалов в большей степени, неже­
ли на уровне рационально оформленных философских теорий. Так, 
греки видели в культе Осириса и Исиды явную параллель Элевсин- 
ским мистериям и дионисийским празднествам1. А для орфиков, пи­
фагорейцев, платоников и особенно неоплатоников Египет был 
источником вдохновения и даже подражания при разработке собст­
венных метафизических учений. Египет был важной составляющей 
в формировании поздней эллинской культуры, а сами греки с V века 
до Р.Х. со своей стороны оказывали на египтян все большее и боль­
шее влияние, что постепенно привело к греко-египетскому синкре­
тизму, кульминацией которого стало завоевание Александром Вели­
ким Египта и строительство Александрии, символа эллинско-египет­
ского культурного синтеза.

Плутарх. Осирис и Исида. Киев: УЦИММ-Пресс, 1995.



136 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Именно Александрия стала центром поздней греческой мисти­
ческой философии и сердцем среднеплатонической и особенно 
неоплатонической традиции. Александрийцем был Филон Еврей 
(ок. 25 до Р.Х. —ок. 50 по Р.Х.), переложивший иудейскую теоло­
гию на платонический лад, а также Аммоний Саккас (175 — 242), ле­
гендарный учитель Плотина (205 — 270) и Оригена (ок. 185 — ок. 
254), от которого ведут сразу две разделившиеся традиции — эл­
линского неоплатонизма Плотина, Порфирия (233 — 306), Ямвлиха 
(280-330), Сириана (? —ок. 437), Прокла (412 — 485) и Дамаския 
(462 —после 538), с одной стороны, и христианского неоплатониз­
ма Оригена, вдохновившего как отцов каппадокийцев, так и автора 
Ареопагитик —с другой. Конечно, в данном случае египетское 
влияние было косвенным и избирательным, но сама география 
указывает на то, что именно из Египта в эпоху позднего эллинизма 
происходят самые яркие и развернутые формы апофатической, 
идеалистической метафизики —в первую очередь неоплатонизм, 
представляющий собой метафизическую и философскую кульми­
нацию греческого Логоса, его финальное и кристально прозрачное 
резюме, его голограмму. Если влияние Египта на Грецию в целом 
достоверно оценить невозможно, то его влияние на эллинизм, без­
условно, было огромным и во всех отношениях крайне позитив­
ным: греческие и римские платоники, а также ранние христиан­
ские богословы неоплатонической ориентации черпали из египет­
ской среды только самые солярные аполлоно-дионисийские мотивы, 
апофатическое богословие, световые ангелологические мотивы не­
бесного созерцания и утонченную духовную диалектику. Важно 
также подчеркнуть, что египетская традиция оказала, безусловно, 
существенное влияние и на раннее христианство, в частности, рас­
ширив представление христиан о структурах потустороннего мира, 
в иудейской и эллинской традиции описанных довольно прибли­
зительно.

Египетский герметизм: чудовищность космоса
С Египтом эллинистической эпохи принято связывать такое фи­

лософско-религиозное течение, как герметизм. Основные принци­
пы герметизма апеллируют к Египту, а его основателем, давшим имя 
всей школе, считается египетский мудрец и пророк Гермес Трисме- 
гист, отождествлявшийся с египетском богом Тотом, считавшимся 
«писцом богов», т. е. хранителем сакральных знаний. Греки назвали 
Гермополисом египетский город Хемену, где культ Тота был пре­
обладающим.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 137

Основу этого учения составляли тексты, объединяемые в «Cor­
pus Hermeticum»1, среди которых основополагающим является 
«Поймандр», «Пастырь человеческий». Краткое содержание герме­
тической доктрины изложено в емком тексте «Изумрудная скри­
жаль»1 2. Из этого течения через посредство арабского герметизма, 
центральной фигурой которого был Джабир ибн Хайян3, в Средне­
вековье сложилась европейская алхимия, продолжающая развивать 
герметические идеи и применяющая их на практике4. Герметизм 
и алхимия оказали огромное влияние и на философию Ренессанса5, 
а также на определенные аспекты раннего европейского Модерна, 
выделенные английской исследовательницей Ф. Йейтс (1899—1981) 
в отдельное направление —«Розенкрейцерское просвещение»6.

В первом томе «Ноомахии» — «Три Логоса»7, а также в других то­
мах8 мы неоднократно обращались к герметизму, рассматривая те 
или иные его аспекты. Так, мы предложили выделять в герметизме 
три уровня —

• духовный (пневматический), связанный с сотериологической 
метафизикой «Поймандра», где очевидно платоническое и иран­
ское влияние;

• промежуточный, где речь идет о двойной теологии, сопрягаю­
щей духовные измерения с областью стихий и их метаморфоз;

• материальный, сосредоточенный на работе со стихиями, веще­
ствами и их превращениями9.

1 Hermes Trismégiste. Corpus Hermeticum. I —IV. P.: Belles Lettres, 1960—1972.
2 Chrysogonus Polydorus. Tabula Smaragdina. Nuremberg, 1541.
3 Дугин A. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала; Lory Р. А1- 

chemie et mystique en terre d’Islam. P.: Gallimard, 2003; Idem. Dix traités d'alchimie de 
Jâbir ibn Hayyân. Les dix premiers Traités du Livre des Soixante-dix. Paris: Sindbad, 1983.

4 Evola J. Tradizzione ermetica. Roma: Edizioni Mediterranee, 1996; CanselietE. 
L'alchemie expliquée sur ses textes classiques. P.: J.-J. Pauvert, 1972; Alleau R. Aspects de 
l'alchemie traditionnelle. P.: Ed. De Minuit, 1953; BonardelF. Philosophie de l'alchemie. 
P.: PUF, 1993; Thorndike L. A  History of Magic and Experimental Science. N.Y.: Columbia 
University Press, 1934; Буркхарт T. Алхимия. M.: Эннеагон Пресс, 2007.

5 Margolin J.-C., MattonS. [éd.). Alchimie et philosophie à la Renaissance. P.: Vrin, 
1993.

6 Йейтс Ф. Розенкрейцерское просвещение. M.: Алетейа; Энигма, 1999; Она же. 
Джордано Бруно и герметическая традиция. М.: Новое литературное обозрение, 2000.

7 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.
8 Дугин А. Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя; Он же. Ноо­

махия. Латинский Логос. Солнце и Крест. М.: Академический проект, 2016; Он же. 
Ноомахия. Французский Логос. Орфей и Мелюзина; Он же. Ноомахия. Семиты. Мо­
нотеизм Луны и гештальт Ва'ала; Он же. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война 
и культура ожидания.

9 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.



138 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Мы отнесли все три уровня к Логосу Диониса, хотя пневматиче­
ская алхимия явно тяготеет к аполлоно-дионисийскому типу, мате­
риальная алхимия —к Логосу Кибелы и является зоной «черного 
двойника» Диониса, а промежуточная охватывает возможности 
двойной герменевтики, что делает ее наиболее полным и совершен­
ным выражением Логоса Диониса, т. е. основной семантической 
осью алхимии в целом. Этот дионисийский характер алхимии под­
тверждается широким распространением аналогичных практик 
в китайском даосизме1, который представляет собой наиболее чи­
стое и аутентичное ядро китайского Логоса, являющегося одним из 
самых последовательных форм Логоса Диониса1 2.

В этой классификации нас интересует связь герметизма с Егип­
том, т. е. ранний герметизм, явно формировавшийся в эллинисти­
ческой среде со значительным количеством прямых отсылок к еги­
петской религии в ее наиболее поздней синкретической стадии. 
Считается, что само название «алхимия» происходит от арабского 
а1-Кепп, т. е. есть от названия Египта, Та-Кеми, «Черной Страны», 
и поэтому в определенные эпохи герметизм считался продолжени­
ем и развитием древней египетской религии. Это представление не­
верно, поскольку с самого начала герметизм был эллинистическим 
явлением, где преобладали греческие и иранские сюжеты и темы, 
а собственно египетские элементы были периферийны и фрагмен­
тарны, добавляя экзотическое измерение, производившее эстети­
ческое впечатление на мыслителей Средневековья и Возрождения. 
Однако некоторые линии герметизма, не являющиеся основопола­
гающими, действительно заимствованы из египетского контекста, 
и при изучении египетского горизонта на них следует обратить вни­
мание.

Герметизм появляется в первые века по Р.Х. в Египте в контексте 
многочисленных и разнообразных философских учений, основан­
ных, с одной стороны, на топике платонизма (метафизика оригинала 
и копии, с призывом вернуться к оригиналу) и иранской традиции, 
подчеркивающей онтологию Света и ставящей в центре внимания 
фигуру финального пророка-спасителя, который в конце истории 
откроет полноту истины и восстановит сакральный порядок. Соче­
тание этих двух линий дает духовный герметизм «Поймандра», где 
излагается история о появлении Антропоса, духовного человека, Ра­
дикального Субъекта3, о его отражении в нижних водах (материи),

1 Элиаде М. Азиатская алхимия. М.: Янус-К, 1998.
2 Дугин А. Г. Ноомахия. Желтый Дракон. Цивилизации Дальнего Востока. Китай. 

Корея. Япония. Индокитай.
3 Дугин А. Г. Радикальный Субъект и его дубль. М.: Евразийское движение, 2009.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 139

о последующем падении и растворении и о грядущем пробуждении, 
восстании и восстановлении духовного измерения. В центре откро­
вения «Поймандра» стоит фигура Нуса, Интеллекта, который и со­
общает пророку Гермесу Трисмегисту базовый миф и путь к фи­
нальной реставрации и реинтеграции мира и человека через возврат 
к этому Уму как сути человеческого. В определенном смысле герме­
тическая метафизика выражает сущность всего эллинизма, т. к. его 
различные течения следуют в той или иной мере аналогичному 
принципу: нисхождение духа в материю как первый акт космиче­
ской драмы и возвращение к истоку как эсхатологический финал. 
Подобные модели мы видим как в неоплатонизме (идея Прокла ис­
хода и возврата, πρόοδος и έπιςτροφή), так и в христианстве, и особен­
но отчетливо в гностицизме. Поэтому герметизм можно рассматри­
вать одновременно и как одно из направлений этой эллинистской 
(иранистской) культуры энтузиазма1, но можно и как общий алго­
ритм, в котором в упрощенном и схематичном виде представлены 
более детализированные, изощренные и метафизически выверен­
ные религиозные и философские системы.

В целом герметизм можно свести исключительно к сочетанию 
платонизма с иранизмом, а все отсылки к Египту, его богам и куль­
там посчитать экзотической декорацией, продиктованной самим 
местом составления герметических текстов и эллинистической эпо­
хой. Однако можно предположить, что мы имеем дело с поздним от­
ветвлением египетской традиции, которая продолжала существо­
вать в интеллектуальном контексте эллинизма, используя филосо­
фию и язык греков и эсхатологизм персов, но при этом сохраняя 
некоторые собственно египетские темы, либо слабо развитые, либо 
вообще отсутствующие у греков и иранцев. В этом случае можно по­
пытаться выделить в раннем герметизме ряд сюжетов и тем, кото­
рые поддаются такой интерпретации.

Прежде всего следует обратить внимание на космологию герме­
тических текстов, детально описывающих структуры сакрального 
космоса —зодиакальный пояс и его фигуры, гештальты деканов, 
трех правителей десяти дней каждого месяца, сами планеты и армии 
подчиненных им духов и даймонов («сыновей», «танов», «гипургов» 
и т. д.). Вселенная описывается как состоящая из двух фундамен­
тальных слоев: верхнего — επικείμενος (τά άνω) и нижнего —ύποκείμενος 
(τά κάτω). Верхний слой «эпикеймена» —это Небо, населенное бога­
ми и планетами, там же были сотворены души. Это —ноэтическое 
измерение бытия. Нижний слой «гипокеймена» —телесный мир,

Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.



140 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

состоящий из стихий. Телесный мир является искаженным и отяг­
ченным образом верхнего мира. Человеческие души заключены 
в тела либо как наказание за восстание, либо вследствие доброволь­
ного (и предосудительного в соответствии с герметической логикой) 
схождения (падения). Это создает герметическую драму: высшее по 
природе оказалось в том, что качественно ниже его, и соответствен­
но, герметизм как учение есть призыв пробудиться и вернуться 
к своему изначальному достоинству —в эпикеймену. Это в целом 
соответствует и платонизму, и маздеизму. Но собственно египет­
ским элементом можно считать сосредоточение внимания на проме­
жуточных инстанциях — между эпикейменой и гипокейменой. Этот 
промежуточный срез в герметизме описывается детально и основа­
тельно, ставя особый акцент на том, как влияния небесных светил 
формируют оболочки души, наделяя душу добродетелями и порока­
ми, а далее на том, как бесчисленные духи, населяющие воздух 
и иные стихии, вмешиваются в земную жизнь человека, играя на 
заложенных в нем свойствах и отвлекая от сосредоточения на эпи- 
кеймене и поисках просветления ума, способствующего возврату. 
Эти даймоны формируют невидимую сеть экзистенции, представ­
ляя собой серии существ, лучами расходящихся от того или иного 
небесного начала, божества, светила, и опускающихся вплоть до те­
лесного мира, постоянно оказывая на людей разные влияния, ин- 
флюксы, как позитивные, так и негативные, но во всех случаях о т ­
влекающие. Эта тема наполненности окружающего мира присутст­
вием существ, духов и даймонов, а также душами мертвых и другими 
тонкими телами, является специфической именно для египетской 
традиции, сочетающей астрологические циклы с обрядами и ритуа­
лами, обращенными к тем или иным сущностям промежуточного 
(среднего) мира. Любое природное явление в Древнем Египте рас­
сматривалось как следствие действий богов, светил или деканов, 
влияющих через своих «гипургов», «младших исполнителей» на сти­
хии, что приводит к засухам, эпидемиям, наводнениям, падежу ско­
та, нашествию иноплеменных, династическим переворотам, граж­
данским войнам или бунтам, а также к болезням и катастрофам в це­
лом. Жреческие обряды были призваны противостоять негативным 
влияниям, исходящим из эпикеймены и осуществляющимся посред­
ством воздушных невидимых даймонов. Для этого в соответствую­
щих символических местах сакральной географии и в строго опре­
деленных храмах или других точках проводились обряды, где были 
задействованы стихии, фигуры, образы, числовые соответствия 
и жесты, призванные отразить субтильные атаки гипургов и нейтра­
лизовать исходящее с Неба зло.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 141

Эту идею мы встречаем в герметизме, где она является одной из 
важнейших составляющих. Однако в отличие от древнеегипетской 
традиции здесь вся сложная система эйдетических иерархий даймо- 
нов рассматривается применительно к сотериологической перспек­
тиве возврата души в эпикеймену. Поле внимания здесь резко сужа­
ется до уровня человека или религиозной (герметической) общины 
посвященных, задача которых не противостоять катастрофам и из­
вращениям в целом, но спасать собственные бессмертные души. Это 
в целом соответствовало и установке платонической философии 
и иранской эсхатологии, но египетский контекст добавляет здесь 
принципиальное звено —детально описанную топографию средне­
го мира, наполненного присутствием разнообразных деятельных 
и могущественных существ, подавляющих человеческие души сов­
местно с тяжестью телесных условий существования и чаще всего 
и являющихся настоящим истоком и причиной этой «тяжести». Ме­
тафизически это можно также истолковать как влияние иранского 
дуализма, но именно детализация космологии и акцент на даймони- 
ческих цепочках, сопряженных с планетарными, числовыми, цикли­
ческими и символическими закономерностями, является проявле­
нием египетского начала. Легко проследить, как эта тема пневмато- 
махии и противодействия тонкому присутствую духов переходит 
в практики христианского монашества.

Другим чисто египетским аспектом герметизма можно считать 
свойственный космологический пессимизм. Герметические тексты 
часто подчеркивают «Бог благ, человек плох» \  а земная жизнь пред­
стает наказанием. Общий настрой герметического нарратива часто 
изобилует образами, чрезвычайно близкими к «Египетской Книге 
Мертвых», где мы видим эпизоды трудной ужасающей борьбы с ги- 
похтоническими могуществами, которую ведут солнце и боги 
в Дуате, но в герметизме она переносится на земной мир, и тогда 
само человеческое существование становится пребыванием в Пре­
исподней, откуда человеку необходимо выбраться, постоянно ведя 
сражение с нападающими на него со всех сторон чудовищами. 
Космология сливается с описанием структур загробного мира, что 
наделяет ее зловещими чертами, а действующие в космосе могуще­
ства воспринимаются как демоны. В этом можно увидеть общее 
предчувствие египтян наступающего конца своей цивилизации 
и симметричное отражение снисхождения в свои собственные (тем­
ные, посмертные) глубины —на дно египетской идентичности. 1

1 Негтея Тпзтед1з1е. Согрив НегшеНсиш. V. III. Р.: ВеИев Ьеигев, 1972. Р. 55.



142 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Космическая Дева
Некоторые герметические тексты можно рассматривать как сле­

ды поздних египетских религиозных учений, представляющих со­
бой сочетание собственно египетских элементов с эллинскими 
и иранскими, но где египетское начало все же достаточно отчетливо. 
К этому типу следует отнести ряд трактатов, в которых главным ли­
цом выступает богиня Исида, сообщающая своему сыну Гору герме­
тические истины. Ярким примером такого произведения является 
«Космическая Дева»1 и примыкающие к ней тексты того же цикла. 
Здесь мы встречаемся с вариантом герметической теологии, исполь­
зующей гештальты египетской религии. Структура мифологиче­
ской картины, описанной в «Космической Деве», приблизительно 
такова.

В творении эпикеймены центральную роль играет Гермес, отож­
дествляемый с египетском богом мудрости Тотом. В философской 
версии он сближается с Нусом или Логосом. Это —первый Гермес, 
нетождественный Гермесу Трисмегисту. Гермес-Тот участвует 
в творении Небес и населяющих их душ. Далее следует этап творе­
ния видимого мира —Неба, зодиака и Земли. При этом Бог приме­
шивает к душам стихии, из которых составлен мир. Пропорции 
и тайные обряды, с этим связанные, также известны только Герме- 
су-Тоту. Гермес-Тот выступает как первое излияние (аяоррош) Боже­
ства.

Небесные души получают от предсущего Бога задание сотворить 
животных. Они это исполняют, но затем нарушают порядок своего 
пребывания на Небе в соответствии с волей Бога и начинают переме­
щаться по своей воле. За это Бог наказывает души, отправляя их 
в тела, которые представляют собой темницы и могилы, отягощен­
ные грубостью земных стихий. Далее люди, а точнее заключенные 
в них души, начинают вести себя без всякого порядка, подвергая друг 
друга насилию, начиная войны, заполняя всю землю трупами и зали­
вая ее кровью. Это происходит, поскольку души пребывают в бешен­
стве от того, в каком состоянии они —небесные создания —оказа­
лись на земле. Это провоцирует жалобу стихий (огня, воздуха, воды 
и земли), которые обращаются к Богу с просьбой остановить людей 
в их безграничной жестокой и слепой активности. Для этого Бог по­
сылает второе излияние (аяоррош), которым становится пара Осирис 
и Исида. В некоторых версиях Исида находит свиток Гермеса-Тота, 
положенного в усыпальнице Осириса в изначальные времена, где со­
держится все знание о Боге, мире, душах и предназначении. По дру-

НеттеБ Ттт ёд181е. Согриэ Н егте^сит. Р. 1 — 79.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 143

гой версии Исида, которая и есть «Космическая Дева» и главная по- 
святительница Гораг представляющего собой архетип посвящаемого 
в мистерии, сама получает священные тайные знания по линии Гер­
мес-Тот — Камефис — Осирис/Исида — Гор. Другие линии этой тра­
диции включают уже Гермеса Трисмегиста и его сына Тата. В таком 
случае цепь посвящения такова: Гермес-Тот —его сын Агатодаймон 
(божество в форме благой змеи, отождествляемое с Кнефом) —Гер­
мес Трисмегист (сын Агатодаймона) —Тат (сын Гермеса Трисмеги­
ста) . В обоих случаях существуют два излияния —изначальное и вто­
ричное, а также непрерывная связь сакральных знаний герметиче­
ской философии, уходящая к началу времен.

Если совместить эти линии, то можно предположить, что герме- 
тизм уходит корнями в одно из направлений культа Исиды в сочета­
нии с культом Тота, египетского бога мудрости, отождествленного 
греками с Гермесом (поэтому египетский город Хемену, где было 
главное святилище Тота, греки назвали Гермополисом). Исида, от 
имени которой написаны некоторые герметические тексты, и Гер­
мес Трисмегист в этом случае представляют собой обобщенный 
образ основателя (или основательницы) этого реформированного 
египетского культа, представленного образом пророка или пророчи­
цы, отождествленными с небесными архетипами, от имени которых 
они вели свою проповедь. Так как герметизм получил распростране­
ние в первые века по Р.Х., то можно предположить, что истоки этого 
течения уходят, самое раннее, в Египет Птолемеев —в тот период, 
когда и царица Клеопатра провозгласила себя воплощением Исиды. 
Следовательно, отдельные фрагменты египетской религии, фунда­
ментально переработанной платонизмом и иранизмом, в герметиз- 
ме все же выделить возможно. Отчасти это можно сопоставить 
с тем, как Филон Александрийский истолковывал в духе философии 
Платона Ветхий Завет. Герметизм можно рассматривать как анало­
гичную герменевтику некоторых египетских религиозных учений, 
также переосмысленных и переоформленных в платоническом кон­
тексте с добавлением сотериологического, эсхатологического и во 
многом дуалистического (иранистского) измерения.

Еще один след собственно египетской идентичности в герметиз- 
ме можно увидеть в текстах из цикла, также связанного с Исидой, 
где речь идет о сакральной географии и месте в ней Египта. Эти 
фрагменты свидетельствуют об отчетливой форме египетского эт­
ноцентризма.

И Гор сказал: «Почему, о Мать, люди, которые обитают вне на­
шей святейшей страны, не обладают открытым умом, как наши со­



144 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

граждане?» И Исида ответила: «Земля, которая находится в центре 
Всего, лежит как человек на спине лицом к Небу. У нее столько же 
частей, сколько и членов у людей. Она смотрит на Небо, как на сво­
его отца, следуя его изменениям, чтобы также менять в том же духе 
те вещи, которые ей доступны. Голова Земли находится на юге Все­
ленной, а правое плечо —на востоке, <левое плечо на западе>, ноги 
же —под созвездием Большой Медведицы; справая нога под ее 
хвостом>, левая нога под ее мордой. Колени и бедра —в регионах, 
которые следуют за областью, находящейся под Большой Медведи­
цей, а средние части тела —в средних областях мира. Доказатель­
ство этому то, что люди, живущие на юге, имеют длинные головы 
и красивые волосы. Обитатели востока предрасположены к нападе­
ниям и находятся под знаком Стрельца, потому что это свойства пра­
вой руки. Люди запада отражают опасности, сражаясь левой рукой, 
и все, что другие делают правой, они делают левой. (...) Но то, что 
находится в середине Земли, на территории наших предков, лежит 
в центре человеческого тела и является святилищем сердца. Серд­
це — это генеральный штаб души, и по этой причине, мой мальчик, 
люди нашей страны, будучи ничем не обделенными в сравнении 
с остальными, намного умнее всех и обладают мудростью, потому 
что рождаются и воспитываются в области сердца»1.

Этот символизм Египта как сердечной земли представляет собой 
последний отблеск великой цивилизации, бывшей важнейшим ду­
ховным и метафизическим полюсом всего средиземноморского 
пространства, но постепенно утратившей свое величие и включен­
ной в иные цивилизационные структуры, где эта «сердечность» бо­
лее не признавалась, поскольку Империи имели другие сакральные 
центры и другие модели сакральной географии. Память о «Черной 
Земле», о том, что Исида в тексте «Космическая Дева» называет да­
ром «черного совершенства», полученным от изначального египет­
ского божества Камефиса1 2, и что означает Та-Кеми или Камуит, 
продолжала жить лишь в герметических учениях и в алхимической 
традиции, которые продлили историал Египта в особой форме гер­
метической культуры еще на два тысячелетия.

Алхимия Болоса: спасение камней
К кругу герметической традиции вплотную примыкает алхимия, 

составляющая интегральную часть герметической философии, но
1 Hemes Trismegiste. Corpus Hermeticum. V. IV. P. 56 — 57.
2 Ibid. V. III. P. CLXVI -  CLXVII.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 145

ставящая перед собой цель применить основные принципы герме- 
тизма к исследованию материальных субстанций и особенно к прев­
ращению грубых металлов в золото. Алхимия представляет собой 
наиболее имманентный аспект герметической космологии, но со­
знательно сохраняет терминологическую амбивалентность языка, 
то описывая с помощью сакральных сюжетов наблюдения за транс­
формациями телесных стихий, то, напротив, применяя образы сти­
хий и материальных веществ для иллюстрации духовных и сотерио- 
логических процессов1. В отношении алхимии и ее связи с Египтом 
и его древней традицией справедливо все то, что мы сказали о герме- 
тизме в целом. Алхимия основана преимущественно на эллинисти­
ческой космологии, продолжающей натурфилософские стороны 
пифагоризма, платонизма, аристотелизма и Стой, но часто дополня­
ющей эти идеи представлениями, почерпнутыми из месопотамской 
астрологии и египетской космологии.

Одной из первых фигур египетской алхимии был Болос из Мен­
деса2, живший в III веке до Р.Х., сочетавший эллинское учение о сти­
хиях, пифагоризм и элементы древних жреческих практик Египта, 
включая заклинания, сакральные формулы и т. д. Болос жил в эпоху 
первых Птолемеев и был свидетелем создания Александрийской биб­
лиотеки.

Учение Болоса основано на практическом приложении базового 
метафизического соотношения неизменности идей (парадигм) и те­
кучести мира становления. Если обычный —природный —процесс 
становления представляет собой круговращение, у которого самого 
по себе цель отсутствует, то деятельная активность духовно ори­
ентированного человека, философа, обращенного к миру неизмен­
ных принципов, может и должна придать потоку становления теле­
ологический характер. Изменение само по себе нейтрально, но его 
можно направить к вечному истоку. В этом и состоит цель алхимии 
Болоса: переориентировать поток изменений в сторону вечности. 
На практике это означает вторжение философской воли в гармонич­
ную нейтральность природы и обращение ее процессов в сторону 
архетипа, что ярче всего проявляется в превращении неблагород­
ных металлов в благородные —прежде всего в серебро и золото. 
Для Болоса, как и для всех последующих алхимиков, металлы пред­
ставляются живыми и динамичными веществами, которые суть кон­
денсация звездного света, проникшего в поры земли. Поэтому они 
сами по себе имеют небесное происхождение. Пребывая в жилах, 
металлы постепенно вызревают, но это занимает огромные проме-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.
2 Lindsay J. The Origin of Alchemy in Gaeco-Roman Egypt. L.: Trinity Press, 1970.



146 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

жутки времени. Алхимик может ускорить этот процесс с помощью 
особых операций, включающих в себя как телесные воздействия на 
металлы, так и проведение соответствующих обрядов и ритуалов, 
Цель алхимии не просто в получении золота, но в преображении 
природных циклов в философском (платонически-пифагорейском) 
ключе, т. е. во вскрытии и актуализации внутри потока становления 
философского измерения (т. е. парадигмального плана, среза вечно­
сти).

Болос применяет эти принципы к трем царствам —минерально­
му, растительному и животному. Минеральное царство представля­
ет собой самый низший срез космической манифестации, с которо­
го и надо начинать путь в обратном направлении —возвращения 
к архетипу. Металлы состоят из звездного света, поэтому, находясь 
в самом низу космоса, они диалектически воплощают в себе самый 
верх —ту субстанцию, из которой состоят, по учению герметиков 
и гностиков, души людей. Поэтому именно металлы становятся 
объектом интереса алхимиков: работа с ними есть операция, охва­
тывающая весь объем мироздания. Если удастся совершить прев­
ращения грубых металлов в золото, то и душа человека параллель­
но вернется к своему архетипу, обретя изначальное звездное (и ин­
теллектуальное) достоинство. Человек —это тоже металл. В его 
центре скрыта божественная искра, Антропос, ум. Но эта искра по­
гружена в телесную жилу, осквернена низшими влияниями и при­
месями, заключена в телесную темницу. Поэтому спасая камень 
(преображая металл), человек восстанавливает изначальное царст­
венное достоинство своей души.

В этой системе смысл приобретает и изучение свойств растений, 
которые также имеют символическое измерение и участвуют в се­
риях манифестационных рядов, испытывая естественные «симпа­
тии» и «антипатии» к различных камням, планетам, стихиям и свой­
ствам, а также медицина, цель которой не просто в избавлении от 
недугов, но в воссоздании изначальной небесной гармонии челове­
ческого тела, в обнаружении и культивации философского измере­
ния тела. Успех в излечении не в том, чтобы восстановить естествен­
ные функции тела, испорченные болезнью, но в том, чтобы превра­
тить грубое тело человека в тонкое тело, в тело Славы. И этот путь 
неразрывно связан с анноблированием металлов и изучением 
свойств растений и животных, поскольку все они принадлежат 
к единой структуре становления, которую алхимик призван напра­
вить к священной цели, сделав философским становлением. Соот­
ветственно, изучение в этом ключе свойств растений и животных 
становится философской (сакральной) ботаникой и философской



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 147

(сакральной) зоологией, а также медицинские процедуры —фило­
софской (сакральной) медициной.

Болос был автором работ, которые алхимическая традиция при­
писывала Демокриту, что объясняет появление такого термина, как 
Псевдо-Демокрит. Большинство алхимических текстов, приписыва­
емых в эллинизме греку Демокриту, были сочинения египтянина Бо­
лоса. В настоящее время сохранился ряд работ Болоса из Мендеса, 
в том числе и фрагменты Псевдо-Демокрита1.

Черная алхимия Зосимы: «Хема» —книга гигантов
Если Болос был ярчайшей фигурой самой ранней египетской ал­

химии, в конце эллинистического периода эту традицию представ­
лял другой египтянин Зосима Панаполитанский1 2 (конец III —начало 
IV века), родившийся в Панаполисе и живший в Александрии. Зоси­
ма продолжал традицию Болоса из Мендеса и других алхимических 
авторов. Считается, что он первым употребил выражение «фило­
софский камень» для обозначения особого вещества, способного 
осуществлять превращение металлов в золото, т. е. искусственным 
образом ускорять естественный процесс созревания металлов в жи­
лах земли.

В отличие от эпохи Болоса Зосима жил в период распростране­
ния в Египте иудео-христианских воззрений и, возможно, сам был 
выходцем из иудейской среды. Во всяком случае в трудах Зосимы 
упоминаются Адам и Ева, библейский Хам, а также образы падших 
ангелов или гигантов, игравшие важную роль в гностических текс­
тах (таких, как «Книга Еноха»3). Согласно Зосиме, именно падшие 
ангелы и научили «дочерей человеческих» трансформации металлов 
взамен на их любовь, положив начало алхимической традиции4. Зо­
сима первым употребил название «химия» (koumia) или «хеми», ко­
торое он интерпретировал как древнее названия книги «падших ан­
гелов» «Хема» (Chema или Koumou)5 и одновременно как доктрину, 
восходящую к Хаму. Важно заметить, что в иудейской традиции 
египтяне, равно как и народы Ханаана, считались потомками Хама 
(хамитами), а их традиция считалась имеющей допотопные корни.

1 Halleux R. Les alchemists grecs. T. 1. Papyrus de Leide, Papyrus de Stockholm, Frag­
ments et recettes. P.: Le Belles Lettres, 1981.

2 Berthelot M. Collection des Anciens Alchimistes Grecs. P.: Steinheil. Vol. I —III. 
1888.

3 Тантлевский KP. Книга Еноха. Сефер Йецира —Книга Созидания. М.: Мосты 
культуры /  Гешарим, 2002.

4 Evola J. Tradizzione ermetica.
5 Berthelot M. La Chimie au Moyen Âge. T. 2. P.: Impremerie National, 1893. P. 238.



148 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Таким образом, все три значения слова «химия» (позднее «ал-хи- 
мия» с арабским артиклем ал-) семантически связаны между со­
бой — это традиция египтян (жителей «Черной Земли», «Кеми»), 
которые суть хамиты, т. е. потомки Хама, а также носители древней­
шего допотопного знания, принесенного «дочерям человеческим». 
Так как считалось, что египтянки отличались свободным нравом 
и их отношения с многочисленными возлюбленными были описаны 
в гипертрофированных тонах (следы древнего дофараонического 
матриархата)1, деталь о «блуде падших ангелов» с дочерьми челове­
ческими получает еще одно дополнительное —чисто египетское —- 
измерение1 2.

Идея Зосимы относительно истоков алхимической традиции 
чрезвычайно интересна и может быть одним из ключей для пости­
жения структуры афразийского горизонта, который, собственно, 
и называли «хамитским» иудеи, подчеркивающие строгое различие 
своей монотеистической традиции и всей цивилизации, внутри ко­
торой они составляли овал (миндаль), жестко противопоставленный 
религиям окружающих народов3. Иудеи изначально строили свою 
идентичность на отрицании Логоса Ва'ала, который представлял со­
бой как раз культурный горизонт Ханаана —от Месопотамии до 
Египта. Контридентичность евреев была ориентирована прежде 
всего в оппозиции к этому горизонту, который сами евреи считали 
выражением титанического богоборчества и восстания земного на­
чала против небесного порядка. В этот отторгаемый иудеями гори­
зонт входила территория от Месопотамии на востоке (Аккад, Асси­
рия, Вавилон) через Сирию (амореи, западные семиты), саму Пале­
стину (кроме иудеев), собственно Египет и вплоть до Ливии—земель, 
лежащих на западе Африки. Это почти точно соответствует зоне 
распространения афразийских языков, т. е. тому горизонту, теосо­
фию которого мы рассматриваем в данном томе «Ноомахии».

У Зосимы мы видим одну деталь, которая была важнейшей чер­
той иудейского отрицания самого Логоса Ханаана: связь хамитской 
традиции с фигурами спустившихся на землю ангелов (божествен­
ных духов), совершивших тем самым преступление и наделивших 
людей запретным знанием. С этим же сюжетом связано представле­

1 Следы этих представлений мы встречаем даже в христианском контексте — 
в частности, в первой части «Жития Марии Египетской».

2 К этой же линии можно отнести традицию беременности от божества (духа), 
инкубации, происходящую тогда, когда паломницы ночуют в храме или в священном 
месте. Зачатие от отсутствующего отца (духа, ветра, змея) является классическим 
мотивом матриархата.

3 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 149

ние о противозаконном и противоестественном союзе духов с жен­
щинами, результатом чего было поколение гигантов. Тема связи 
земных женщин с духами, равно как и указание на свободу нравов, 
явно отсылают к архаическим системам матриархата, фундамен­
тальным мифом которого являлся миф о партеногенетическом зача­
тии Великой Матерью от невидимых духов или от Змея. В комплексе 
Ва'ала и его отношений с сестрой-женой Анат, а также в сопровож­
дающих этот культ кровавых обрядах и эротических оргиях, это на­
шло свое наиболее яркое выражение.

Мы видели, что гештальт Ва'ала представляет собой обреченную 
попытку мужского Логоса в его отягощенном телесностью и хтони- 
ческими связями состоянии вырваться из горизонта Земли и смести 
фигуру Отца, чтобы занять его место. Именно так иудеи, верные 
Старому Богу, представляли собой афразийскую культуру Между­
речья, Сирии, Финикии, Ханаана, Египта и Ливии, т. е. весь хамит­
ский горизонт. Это были народы, ставшие на сторону противника 
Бога, стремящиеся утвердить свою имманентную субъектность во­
преки божественному порядку, бросая ему отчаянный вызов. Алхи­
мик Зосима, явно знакомый с иудейскими представлениями и гно­
стическими учениями, становится на сторону ханаанского горизон­
та. Более того, парадигму этого горизонта он отождествляет как раз 
с той наукой, которой преимущественно занимается —то есть «хи­
мией», тайным знанием, переданным падшими ангелами (гештальт 
Прометея) «дочерям человеческим», которое и является в этой опти­
ке сущностью хамитской идентичности. Важно, что для Зосимы Еги­
пет и его традиция также представляют собой часть наследия допо­
топных гигантов. А сами египетские боги и божественные фараоны 
вполне могли восприниматься как потомки отцов-основателей всего 
хамитского Dasein'а.

Безусловно, такое отождествление может затрагивать лишь одну 
сторону египетской традиции, и в высшей степени показательно, 
что сами египтяне в эпоху вторжения гиксосов отождествили их 
главное божество Ва'ала с Сетом, выступавшим в то время уже как 
строго отрицательный образ мифологии и теологии. Но тем не ме­
нее в алхимии, безусловно, есть титаническое измерение1, которое 
в данном случае и подчеркивается Зосимой в интерпретации алхи­
мии как «тайной науки» книги «Хема». И именно этот аспект он вы­
являет в египетской традиции, отождествляемой им с этим «запрет­
ным знанием».

Дугин Л.Г. Ноомахия. Три Логоса.



150 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Если принять эту интерпретацию алхимии как хтонического 
и титанического выражения хамитского горизонта, то можно рас­
смотреть алхимическое учение следующим образом. Спустившиеся 
с Неба извращенные ангелы, плененные «дочерьми человеческими» 
и породившие от них особое потомство (род допотопных гигантов, 
которые и были основателями центральной хамитской —афразий­
ской —традиции), вошли в плоть человечества, достигнув (как звезд­
ные излучения, спустившиеся в поры земли) низшего дна мирозда­
ния. Природа и обычное человечество следуют своим циклам, оста­
ваясь в гармонии. Но мятежный дух гигантов, тайно примешанный 
к хамитам (в том числе и к египтянам), не оставляет их в покое, под­
талкивая к тому, чтобы искусственным образом ускорить процессы 
природы, и не просто ускорить, но придать им радикально иное на­
правление —не циклическое и круговое, а обращенное к центру 
и Небу. Алхимия в этом случае становится выражением тайной 
воли падших ангелов через своих потомков вернуться туда, откуда 
они ушли или были изгнаны. Наука «падших ангелов» помогает уско­
рить трансформацию тела, превратив его в дух, что восстановит ан­
гельскую природу и двинет их на штурм небес.

В такой перспективе гностические и герметические учения так­
же приобретают титанический характер, а представление о злом 
демиурге лишь оправдывает стратегию насильственного и бунтар­
ского возвращения падших ангелов на Небо, революционно опроки­
дывая существующую там иерархию.

Александрия и Средний платонизм
Паралелльно герметизму и алхимии, предвосхищая христианст­

во, а также принимая самое активное участие в разработке христи­
анской богословской традиции в Александрии, в течение всего элли­
нистического периода складывается самобытная школа Среднего 
платонизма, из которой рождается неоплатонизм, намеченный 
в своих основных чертах Аммонием Саккасом и развернутый в но­
вую грандиозную философскую систему Плотином.

Средний платонизм представляет собой явление, ключевое для 
понимания структуры и парадигмы эллинизма1. Учение Платона 
в континентальной Греции уже в Первой Академии после смерти са­
мого Платона, а еще более наглядно во Второй и Третьей АкадемияХг 
стало вырождаться в скептический рационализм, противополож­
ный по духу и ноологической идентичности аполлонической верти­

1 ОШ оп Г. ТЪе М1<1с11е Ь.: Оиск\УОгШ? 1977.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 151

кальности Сократа и Платона1. Это прямо отражает роль самой кон­
тинентальной Греции в структуре эллинистической культуры энту­
зиазма1 2, которая после создания Александром Великим Мировой 
Империи смещает центр философской и богословской активности 
в Египет, Сирию и Анатолию, т. е. в те культурные горизонты, где 
преобладает иранизм. В саму же континентальную Грецию элли­
низм приходит уже извне в форме «восточных» влияний, а локаль­
ные традиции, восходящие к доимперской эпохе, постепенно 
вырождаются. Это касается и платонизма, и аристотелизма. Такое 
положение дел объясняется тем, что прежняя эллинская культура 
накануне Александра вступила в пессимистическую и рационали­
стическую фазу с распространением бытового материализма, поли­
тической демократии, торговой талассократии и циничного отноше­
ния к сакральной традиции, против чего, собственно, и была направ­
лена метафизическая революция Платона, призывавшего вернуться 
к гиперборейским, солярным корням эллинского Логоса. Через уче­
ника Платона Аристотеля эта философская миссия была донесена 
до Александра, и построенная им Империя была лучшим результа­
том воплощения в жизнь платоновских идей. Если принять версию 
об определяющем влиянии на Ферекида, Пифагора (отчасти Герак­
лита) и Платона иранской традиции светового гнозиса3, то все ста­
нет на свои места: воспринятый греками свежий иранский соляр­
ный импульс радикального патриархата достиг Греции, был воспри­
нят и творчески развит Платоном, и снова вернулся в Иран в виде 
войск Александра Великого, «нового Диониса», на новом витке свя­
щенной истории взявшего столицу Азии —Трою. В культурном 
смысле иранизм свободно влился в стихию очерченной Александ­
ром Империи и наследующих ее эллинистических царств диадохов, 
и в результате сложилась культура энтузиазма, где платонизм опи­
рался на множество метафизических, сотериологических и эсхато­
логических культов часто экстатического характера. При этом глав­
ные центры культуры энтузиазма находились вне континентальной 
Греции, и прежде всего в Египте (Александрия) и Сирии.

Поэтому вполне закономерно, что возрождение платонизма как 
продолжение аутентичной солярной традиции самого Платона, про­
исходит в Четвертой Академии, основателем которой был Антиох из 
Асколона (ок.130 — 68 до Р.Х.), выходец из Палестины, являвшийся 
естественным и органичным носителем эллинистической культуры 
энтузиазма. Разочаровавшись в состоянии дел в Третьей Академии

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



152 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

и после отъезда в Рим ее последнего схоларха Филона из Лариссы 
(154 — 84 до Р.Х.)г Антиох Аскалонский провозглашает курс на воз­
врат к Платону в его «идеалистической», обращенной к вертикаль­
ной топике версии, что и становится началом Среднего платонизма, 
Четвертая Академия, будучи менее централизированной и институ­
ционализированной, чем предыдущие, но намного более живой 
и аутентичной в интеллектуальном смысле, более эллинистической, 
готовит почву для Пятой Академии, которую (так же условно, как 
и Четвертую) называют неоплатонизмом.

Локализация Пятой Академии очевидна —это Александрия 
и вдохновитель будущих неоплатоников Аммоний Саккас, учитель 
Платона, Оригена и Лонгина. Но корни неоплатонизма уходят 
в Средний платонизм, который также имел к Александрии самое не­
посредственное отношение.

Изучение трудов Платона, вероятно, началось уже в эпоху Пто­
лемея I Сотера, создавшего Александрийский Музей и библиотеку 
при нем, что стало одним из главных центров образования и науки 
во всем эллинистическом мире. В 89 году до Р.Х. Александрию посе­
щает Антиох Аскалонский, стремившийся вернуть платонизму его 
глубинное мистериальное измерение как в Афинах и Риме, двух 
центрах Империи, так и в эллинистических государствах Восточно­
го Средиземноморья. Возможно, уже в это время существовала 
группа александрийских платоников, находившаяся в диалоге с Чет­
вертой Академией или даже представлявшая собой ее опорную точ­
ку, сегмент интеллектуальной сети.

Согласно одной из довольно правдоподобных гипотез, последо­
вателем Антиоха Аскалонского и тем самым ключевой фигурой 
в Среднем платонизме был философ Евдор Александрийский. В сво­
ем учении он большое внимание уделяет различию между апофати- 
ческим 'Ъу ( Е д и н ы м ) и  онтологической единицей, монадой (роуок;), 
что станет фундаментальным тезисом позднейшего неоплатонизма 
от Плотина до Прокла. Евдор Александрийский обращается к пифа­
горейской философии и предлагает обобщающую философскую си­
стему, сочетающую трансценденталистски ориентированный пла­
тонизм «Тимея», «Государства» и «Парменида» с пифагорейским 
учением о божественных числах, предопределяющих архетипиче­
ские секвенции манифестации.

Продолжал ли Евдор местную александрийскую традицию, ухо­
дящую к более ранним периодам, или почерпнул свои знания в обла­
сти платонизма от академиков и Антиоха, достоверно выяснить не­
возможно в силу ограниченности документальных свидетельств. Но 
очевидно, он был представителем (а может быть, реформатором



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 153

и основателем нового направления внутри нее) сложившейся Алек­
сандрийской школы, где преобладало эллинистическое прочтение 
платонизма в оптике культуры энтузиазма.

Хронологически следующим за ним является иудейский плато­
ник Филон (ок. 25 до Р.Х. —ок. 50 по Р.Х.)г также живший и учив­
шийся в Александрии, предложивший платоническую экзегетику 
Ветхого Завета и иудейской традиции в целом, что было позднее 
подхвачено христианским богословием Александрийской школы — 
прежде всего Оригеном.

Еще одной фигурой периода Среднего платонизма является 
Амоний Афинский, также происходивший из Александрии и полу­
чивший платоническое образование именно там, позднее переехав­
ший в Афины и ставший учителем знаменитого философа и истори­
ка Плутарха Херонейского (ок. 46 —ок. 127). Можно предположить, 
что интерес к египетской религии у Плутарха был вызван его учите­
лем.

Неоплатонизм: кульминация александрийского 
духа
Следующей важнейшей фигурой александрийского платонизма 

был Аммоний Саккас, который не оставил после себя письменных 
трудов и настаивал на устной передаче философской традиции. 
Скудость информации и анализ имени и обрывочных и противоре­
чивых сведений о нем позволяют однако предположить, что Аммо­
ний Саккас был христианином (по одной версии —согласно языч­
нику Порфирию — он позднее отрекся от веры и перешел в язычест­
во, а по другой —согласно христианину Оригену —оставался 
христианином до конца своих дней) и происходил из Северной Ин­
дии (если интерпретировать его имя Еаккад не как «мешок», но как 
этноним ¡закуав, т. е. «сак», принадлежащий к туранскому индоевро­
пейскому народу саков). Если эта гипотеза о сакском происхожде­
нии Аммония верна, то становится понятным сходство учения Пло­
тина с Адвайта-Ведантой и его интерес к философии Ирана и Ин­
дии, куда Плотин рвался попасть, приняв участие в военном походе 
молодого римского Императора Марка Антония Гордиана (225 — 
244).

Аммоний Саккас в любом случае принадлежит к Александрий­
ской школе Средних платоников, продолжающей линию коренного 
платонизма.

Апогея александрийский платонизм достигает в философии 
Плотина, также уроженца Египта, происходившего из города Лико-



154 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

поль. Был ли он римлянином или эллинизированным египтянином, 
достоверно установить невозможно. В творчестве самого Плотина 
мы практически не видим египетских влияний, кроме эпизода с те­
ургическим ритуалом, проведенным по настоянию учеников Плоти­
на в римском храме Исиды (Iseum), когда во время вызывания духа 
Плотина египетскими жрецами вместо него явилось грозное выс­
шее божество. Это, по свидетельству ученика Плотина Порфирия1, 
побудило его написать трактат о «Духах-хранителях», где он описы­
вает, что каждой душе до рождения приписывается даймон высоко­
го или низкого порядка, что создает иерархию не только душ, но и их 
духов-хранителей. Эта концепция, равно как и вся история с египет­
ским жрецом, вызывавшим в храме Исиды духа-хранителя, имеют 
явно египетские корни. Но в целом данный — египетский—поворот 
мысли совершенно не характерен для Плотина.

Однако у последователей Плотина, прежде всего у финикийца 
Порфирия (232 — 306) и в еще большей степени сирийца Ямвлиха 
(245 — 333), двух органических носителей эллинистической культу­
ры энтузиазма, обращение к египетской традиции и ее космологи­
ческой полноте проступает вполне отчетливо. Ямвлих обращается 
к пифагорейству, как и Евдор Александрийский, а также сочетает 
метафизику Платона и онтологию Аристотеля с традициями сирий­
ского эллинизированного жречества (сам Ямвлих принадлежит 
к роду царей-жрецов сирийского города Эмеса). Этот синтез очень 
напоминает герметизм, в некоторых моментах сливаясь с ним вплоть 
до неузнаваемости. Здесь появляются сложные космологические 
системы, детально описывающие иерархии духов и даймонов, рас­
полагающихся между людьми и высшими мирами (идей-образцов). 
Вместо индоевропейской прозрачности отношения человека и его 
божественного начала создается насыщенная присутствием много­
численных и разнообразных духов давящая Вселенная, из-под бре­
мени которой философ-мистик должен выбраться на своем трудном 
пути к самому себе. Так, в сирийском неоплатонизме Ямвлиха, про­
должающем александрийскую традицию Аммония Саккаса и Пло­
тина, мы видим заметные следы египетской религии.

От Ямвлиха герметическая версия платонизма, где большую 
роль играет профетико-герметический текст «Халдейские ораку­
лы»1 2, перешла в другие центры эллинизма —в Пергам (школа Эдес-

1 Порфирий. Сочинения. СПб.: Издательский дом Санкт-Петербургского госу­
дарственного университета, 2011.

2 Петров А.В. «Халдейские оракулы»: к проблеме авторства/Универсум плато­
новской мысли-IX: неоплатонизм и христианство. Апологии Сократа, СПб.: Издание 
Санкт-Петербургского государственного университета, 2001.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 155

сия) и в Афины, где Плутарх Афинский возродил Платоновскую 
Академию, схолархами которой после него были Сириан, Прокл 
и Дамаский1. Если проследить географию распространения неопла­
тонических школ, то мы увидим, что они своими корнями уходят 
именно в Александрию —к Аммонию Саккасу и Плотину, и лишь 
оттуда распространяются в остальные центры эллинистического 
континуума —в Рим (Плотин), Сирию (Ямвлих), Пергам (Эдессий) 
и Афины (Плутарх Афинский, Прокл). Но поскольку, кроме рим­
ской линии, остальные ведут через Ямвлиха, то в неоплатонизме мы 
можем ярко различить египетский след уже не только в локализа­
ции первоначального импульса, но и в насыщенности египетскими 
элементами (герметизм, детальная космология, множественность 
духов и даймонов, отделяющих человека от мира идей, а также теур­
гические ритуалы, относящиеся к области жреческих традиций, ши­
роко распространенных в Египте и Сирии).

В саму Александрию этот фундаментально переработанный Ям- 
влихом неоплатонизм попадает, в свою очередь, из Афин. Ученика­
ми Плутарха Афинского был его наследник на посту схоларха Афин­
ской Академии Сириан Александрийский (конец IV —начало 
V века), учитель крупнейшего неоплатоника Прокла, а также алек­
сандриец Гиерокл (середина V века). В этот же период в Александ­
рии учила женщина-астроном Гипатия (ок. 370 — 415) и знакомый 
с Плутархом Афинским философ Синезий (370 — 414), до обращения 
в христианство бывший политеистом.

Учеником Сириана стал еще один александрийский философ 
Гермий (410 — 450), женатый на родственнице Сириана Эдесии 
(V век), которая, в свою очередь, была философом. Их дети Аммоний 
(440 — 520) и Гелиодор (V век) продолжили эту линию: Аммоний был 
главой Александрийской школы платонизма до 515 года. Его учени­
ками были последний схоларх Афинской школы сириец Дамаский 
(458 —ок. 538), Симпликий из Киликии (ок. 490 — 560) и христиан­
ский неоплатоник Иоанн Филопон (ок. 490 — 570). Еще одной круп­
ной фигурой александрийского неоплатонизма был Исидор из Газы 
(ок. 450 — ок. 520), которого Дамаский также считал своим учителем. 
Египтянин Исидор возглавлял Афинскую школу после смерти пале­
стинца Марина (ок. 450 —ок. 495), наследника Прокла.

Последним политеистом во главе Александрийской школы был 
еще один ученик Аммония Гермия Олимпиодор1 2 (495 —570). А после

1 Евнапий. Из жизни философов и софистов /  Римские историки ГУ века. М.: 
РОССПЭН, 1997.

2 Олимпиодор. Ж изнь Платона / /  Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изре­
чениях знаменитых философов. М.: Мысль, 1979.



156 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

него школу возглавил Стефан Александрийский1 (527 —565), кото* 
рый был христианином, позднее переехавшим в Константинополь 
и сблизившимся с Императором Юстинианом (483 —565).

Таким образом, мы видим, что Афинская школа, кроме греков 
Плутарха Афинского и Прокла (хотя Прокл учился не только у Си- 
риана, но и у Олимпиадора Старшего, причем в самой Александрии), 
состояла в большинстве своем из египтян и сирийцев, которые были 
последними носителями политической версии культуры энтузиазма 
и древнего дохристианского эллинизма, сохранявшегося до середи­
ны VI века и в Византийской Империи, несмотря на трехсотлетний 
период интенсивной христианизации.

Неоплатонизм и лично Прокла высоко ценили и последние пред­
ставители древнего египетского жречества. Египетские жрецы, из­
учавшие платонизм, группировались вокруг Гораполлона, создателя 
египетской грамматики, поясняющей иероглифы и их смысл, хотя, 
с лингвистической точки зрения, из текста явствует, что копты к это­
му времени уже не могли читать древние тексты и основывали свою 
интерпретацию на более или менее оправданных символических ас­
социациях, а не на твердом знании древнего языка. Также интересо­
вался Платоном дед Гораполлона (Гораполлон Грамматик), его отец 
Асклепиад, а его дядя Хераиск был автором основательного труда 
о древней египетской религии, который он посвятил Проклу. Вся се­
мья была наследственными жрецами. У Асклепиада и Хераиска 
учился Исидор из Газы, наставник Дамаския. Исидор был также 
единственным учеником политического поэта-отшельника Сарапи- 
она, посвятившего свою жизнь уединенному размышлению о текс­
тах и учении Орфея и допускавшего из внешних посетителей только 
Исидора1 2.

Дамаский и группа его друзей и последователей были свидетеля­
ми гонений на политеизм в Египте, и среди тех, кто подвергался пре­
следованиям, были как философы-платоники, так и последние пред­
ставители древнего жречества, между которыми христиане боль­
шой разницы не делали.

Таким образом, египетская линия в неоплатонизме является 
центральной, как с точки зрения важности Александрии как глав­
нейшего центра эллинистической мысли, так и с точки зрения ин­
теграции в неоплатонические доктрины египетских тем и сюжетов, 
сближающих неоплатонизм с герметизмом, что становится особен­
но наглядным начиная с Ямвлиха, а именно к нему и ведут все основ­
ные неоплатонические школы Сирии, Пергама, Афин, Рима, возвра­

1 ВШегЪеск М  Stephani Byzantii Ethnica. 5 Bände. Berlin: de Gruyter, 2006 — 2017.
2 Damascius. The Philosophical History. Athènes: Apamea, 1999.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 157

щаясь снова в Александрию, откуда с Антиоха Аксалонского и Ам­
мония Саккаса все и началось.

Параллельно политеистической версии александрийского пла­
тонизма развертывалась и христианская версия. Как мы видели, сам 
Аммоний Саккас был христианином, его учеником считался Ори- 
ген, основатель александрийского богословия, убежденным неопла­
тоником был Синезий (370 — 414), друг и ученик Гипатии, ставший 
в последние годы жизни епископом Кирены, а у Аммония Саккаса 
учился христианский богослов Иоанн Филопон. Таким образом, по­
литеистический и христианский неоплатонизм были в равной мере 
связаны именно с Александрией, развивались параллельно и имели 
общее происхождение и одних и тех же учителей. Но в VI веке эти 
линии расходятся окончательно: политеисты, как философы, так 
и близкие к ним жреческие круги, окончательно исключаются из со­
циальной жизни под давлением христианского мировоззрения (по­
следние неоплатоники —Дамаский, Симпликий и другие, будучи 
изгнанными Юстинианом из Афин после закрытия Академии, бегут 
к иранскому шаху Хосрову1 Ануширвану (501—579), а затем обо­
сновываются в Харране, на границе между Персидской и Византий­
ской Империями), а христианский платонизм становится одной из 
двух основных линий христианского богословия и его дальнейшее 
становление проходит уже в рамках монофизитских споров.

Лишь в XI веке византийский философ Михаил Пселл (1018 — 
ок. 1078) и его ученик Иоанн Итал (ок. 1025 — ок. 1082) вновь обра­
тятся к неоплатоническим доктринам, включая и Ямвлиха, а следо­
вательно, и египетско-герметические их аспекты, а в конце Визан­
тии еще один философ Гемист Плифон (1360—1452) замыслит 
попытку реставрации политеизма в Греции с опорой на неоплатони­
ческую традицию. Тот же Гемист Плифон принес во Флоренцию 
тексты Платона, неоплатоников и «Герметический корпус», что ста­
ло отправной точкой становления философии Ренессанса. Для ее 
основателей —таких как Марсилио Фичино (1433—1499), —обра­
щение к Египту и его традициям было равнозначно признанию выс­
шего сакрального авторитета1, и тексты, посвященные Гермесу 
Трисмегисту, переводились даже раньше важнейших произведений

1 Фичино и его сподвижники по Флорентийской Академии считали «Гермети­
ческий корпус» подлинными документами, восходящими к Древнему Египту и пред­
шествующими появлению «Пятикнижия» Моисея. Однако в конце XVI века швей­
царский филолог Исаак де Казобон (1559— 1614) доказал, что возраст самых ранних 
текстов из «Corpus Hermeticum» не древнее первых веков от Р.Х., что несколько подо­
рвало в дальнейшем к ним интерес и лишило ареола таинственной древности. См.: 
Йейтс Ф.А. Джордано Бруно и герметическая традиция. М.: Новое литературное обо­
зрение, 2000.



158 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Платона и неоплатоников, ранее либо мало известных, либо вообще 
неизвестных в Западной Европе1. Таким образом, египетский нео­
платонизм, тесно переплетенный с пифагорейством и герметизмом, 
попадает в Италию и становится одной из важнейших составляю­
щих культуры Ренессанса1 2. Но очевидно, и наш анализ это полно­
стью подтверждает, что собственно египетскими в этом случае были 
совсем незначительные элементы, давно —еще в эллинистический 
период —интегрированные в греческие и иранские интеллектуаль­
ные модели. Собственно египетский Dasein, еще осязаемый в самые 
поздние века эллинизма —в герметизме и политеистическом нео­
платонизме —ушел к этому времени глубоко в область Дуат, в сферу 
Смерти.

Египетское христианство: Александрийское 
богословие
Христианство распространяется в Египте в той же мере, как 

и в других областях Римской Империи. Однако следует учитывать 
территориальную близость Египта к Палестине и культурный кон­
тинуум эллинизма, между самим Египтом и Сирией, включая Иудею 
и Самарию, что делало египетское общество самой естественной 
средой для распространения христианства с момента его возникно­
вения, тем более, что традиционно Палестина была зоной особого 
внимания египтян с древних эпох до периода Птолемеев. В Египте 
скрывалось от преследований со стороны Ирода Святое семейство, 
а значит Исус Христос был на территории этой страны, что делало ее 
священной в глазах христианского мира.

Первым христианским просветителем Египта стал апостол Марк, 
ученик апостола Петра, автор одного из Четырех канонических 
Евангелий, основавший еще в 33 году по Р.Х. в Александрии первую 
епископскую кафедру (Александрийский патриархат) и христиан­
ское огласительное училище. Там же, в Александрии, он претерпел 
и мученическую кончину.

Александрия стала с самого начала одним из главных центров 
формулировки христианской теологии. Это было связано с той ро­
лью, которую эллинистический Египет и его столица играли в общем 
контексте эллинизма. Именно здесь была сосредоточена интеллекту­
альная жизнь эллинистической (и иранистской) культуры Средизем­
номорья с эпохи ранних Птолемеев, а так как именно эллинистиче­

1 Йейтс Ф. Джордано Бруно и герметическая традиция. М.: Новое литературное 
обозрение, 2000.

2 Дугин А. Г. Ноомахия. Латинский Логос. Солнце и Крест.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 159

ская среда стала горизонтом распространения христианства1, то 
Александрия естественным образом превращается в главный центр 
оформления христианской мысли. Показательно, что второй по зна­
чимости школой раннего христианского богословия становится Ан­
тиохия, т. е. территория соседнего с Египтом эллинистического го­
сударства, где эллинизм также достиг своего наиболее полного 
и развернутого выражения. Третьим эллинистическим государст­
вом было Пергамское царство в Анатолии, и мы снова сталкиваемся 
с этим центром эллинизма как в истории политеистического неопла­
тонизма (там процветала Пергамская школа неоплатоников, оказав­
шая решающее влияние на мировоззрения Императора Юлиана 
(331 —363) в его попытке восстановить политеизм), так и в виде Кап­
падокийской школы эпохи св. Василия Великого (ок. 330 — 379), 
св. Григория Богослова (329 — 389) и св. Григория Нисского (ок. 
335 — 394), продолживших линию александрийцев на следующем 
этапе. Еще двумя центрами эллинизма были Афины (позже Конс­
тантинополь) и Рим, но они представляли собой нечто вторичное по 
сравнению с первыми тремя. Символично, что эта философская гео­
графия описывает как структуру полюсов эллинизма в целом, так 
и платонизма (неоплатонизма) и христианского богословия, что 
ясно указывает на идейную преемственность всех трех явлений на 
парадигмальном уровне. Платонизм был вершиной метафизиче­
ского оформления эллинизма, отсюда прямая связь основных пла­
тонических школ с центрами эллинистической культуры и глав­
ными эллинистическими государствами (Египет Птолемеев, госу­
дарство Селевкидов, Пергамское царство, континентальная Греция 
и интегрировавшая все эти области, в конце концов, Римская Импе­
рия). Но эти же самые центры становятся полюсами христианского 
богословия, причем египетская Александрия на всех уровнях явля­
ется одним из самых главных, если не самым главным полюсом1 2.

Становление христианской богословской традиции в Александ­
рии начинается уже в середине I века по Р.Х., но отчетливые очерта­
ния она начинает приобретать во II веке. Одной из ярких фигур был 
греческий философ-стоик Пантен (? —200), обратившийся в хри­
стианство и преобразовавший раннее огласительное училище Алек­
сандрии в полноценную богословскую школу. Пантен возглавлял 
школу до 190 года, после чего передал эту миссию своему ученику — 
знаменитому христианскому богослову и философу Клименту Алек­
сандрийскому (ок. 150 —ок. 215), считающемуся отцом церкви все­
ми христианами и признанному святым Коптской и Эфиопской цер-

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
2 Там же.



160 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

квями. Климент Александрийский был платоником, но увидел именно 
в христианстве полноту духовного учения и вершину эллинистиче­
ской философии. При этом Климент Александрийский был убежден, 
что христианство является не просто завершением иудейской тради­
ции, но и кульминацией эллинского платонизма и эллинизма, кото­
рые подготавливали культуру к принятию высшего Откровения, 
свершившегося только в христианстве. Таким образом, Климент 
Александрийский эксплицитно признавал культурный континуум 
между эллинизмом и христианством, и сам, со своей стороны, внес 
в этот синтез ценные элементы. При этом Климент Александрий­
ский особенно выделял собственно египетскую составляющую эл­
линизма, полагая, что многие идеи были почерпнуты греческими 
философами из египетской религии, в которой он также видел про­
образ христианства (в частности, в сюжете о воскресении Осириса 
и в фундаментальном египетском сюжете о спуске в Страну Смерти 
и выходе из нее).

Однако расцвета Александрийское богословие достигает при 
ученике Климента Александрийского Оригене, родившемся в Алек­
сандрии и бывшем также учеником Аммония Саккаса, к которому 
сходятся все линии неоплатонизма. Учеником Аммония Саккаса на­
ряду с Оригеном был величайший философ Плотин, также родом из 
Египта. Именно Оригена следует считать подлинным основателем 
Александрийского богословия, которое сыграло решающую роль 
в установлении догматов Церкви, принятых на первых трех Вселен­
ских соборах (Никейском, Константинопольском и Эфесском1).

Из трудов Оригена сохранилось несколько произведений — 
«О Началах»1 2, «Против Цельса»3, «Гомилии»4, «Комментарии на 
Евангелие от Иоанна»5 и многочисленные фрагменты. Кроме того, 
ему принадлежит колоссальный труд по сравнению различных из­
водов известных в его время списков Ветхого Завета — «Гексапла»6.

Ориген формулирует основы духовного толкования христиан­
ской традиции, во многом следуя за другим александрийским фи- 
лософом-платоником иудеем Филоном, который предложил плато­

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
2 Ориген. О началах. Новосибирск: Лазарев В.В. и О. 1993.
3 Ориген. Против Цельса //Ориген. О началах. Против Цельса. СПб.: Библиопо­

лис, 2008.
4 Origen. Die griechischen christlichen Schriftsteller der erste Jahrhundert. B. 3. 

Leipzig: J.C. Hinrichsche Buchhandlung, 1903.
5 Origen. Die griechischen christlichen Schriftsteller der erste Jahrhundert. B. 4. 

Leipzig: J.C. Hinrichsche Buchhandlung, 1903.
6 Klostermann E. Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik. Leipzig: Deichert, 

1895.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 161

ническое (символическое, аллегорическое) толкование Ветхого 
Завета. Эту же линию подхватывает Ориген, применив данный ме­
тод на сей раз к самому Евангелию, открывающему то, что прикро- 
венно содержалось в Ветхом Завете, но и, в свою очередь, допуска­
ющему символическое (духовное) толкование. По сути, Алексан­
дрийская школа богословия, основанная Оригеном, заложила 
почти все основные положения того, что в ходе первых Вселенских 
соборов стало основой христианской ортодоксии, подвергнув кри­
тике гностицизм, дуализм, имманентизм, историцизм и иудео-хри­
стианские версии толкования христианства, широко распростра­
ненные в тот период в эллинистической среде. Ориген привнес 
в христианское учение философский метод и строго выстроенную 
структуру, которые позднее развили опиравшиеся на его идеи от- 
цы-каппадокийцы1.

Параллельно становлению Александрийский школы на другом 
полюсе эллинистической культуры, также находящемся в границах 
Римской Империи, в Сирии складывается Антиохийская школа бо­
гословия, которая исходит из исторического прочтения христианст­
ва. Если Ориген следует линии греческих платоников и подчеркива­
ет прежде всего онтологию вечности, то богословы Антиохийской 
школы ставят акцент на мессианстве, священной истории и уни­
кальности миссии Исуса Христа, в чем легко можно увидеть иран­
ские влияния1 2.

Более подробно мы рассматриваем эти темы в других томах «Но- 
омахии»3, но здесь следует подчеркнуть, что среди двух основных 
полюсов эллинизма в христианскую эпоху в Александрии ярко про­
явилась именно эллинская платоническая составляющая, а в Анти­
охии и Сирии — иранизм с его акцентом на световую войну и месси­
анский историал. Напрямую здесь трудно обнаружить египетское 
влияние в первом случае, и семитское — во втором, поскольку 
основными семантическими осями были греческие и иранские ме­
тафизические учения. Но косвенно можно предположить, что имен­
но египетская среда способствовала расцвету духовного символиче­
ского платонизма, составляющего основу александрийского бого­
словия, а семитская (сирийская) больше соответствовала иранскому 
началу, проявившемуся в Антиохийской школе.

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
3 Дугин А. Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя; Он же. Ноо­

махия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала; Он же. Ноомахия. Иранский Ло­
гос. Световая война и культура ожидания.



162 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараоноц

Эллинский Логос Иранский Логос
адвайта-платонизм культура ожидания

политеистический
платонизм
неоплатонизм

Круги эллинизма и иранизма в раннехристианскую эпоху

Египетские истоки монашества: пневматомахия
Еще одним египетским явлением в раннем христианстве являет­

ся традиция монашества. Именно египетские христиане первыми 
стали удаляться от крупных городов в трудно доступные места (пу­
стыню), чтобы там в одиночестве (анахореты) или поселившись не­
большими группами (киновитное монашество) полностью посвя­
тить себя Богу и практикам духовной реализации. Уединяться от 
мира и, в частности, соблюдать целомудрие в течение всей жизни 
некоторые христиане предпочитали еще в апостольские времена, но 
как институт монашество сложилось в IV веке, когда в христианство 
обращались широкие слои населения Римской Империи, что не мог­
ло не привести к утрате высоких идеалов, преобладавших в ранне­
христианских общинах.

Основателями христианского монашества считаются египтяне 
(копты) Антоний Великий (ок. 251 — 356), удалившийся от мира, ког­
да в Империи еще царил политеизм, а христианство подвергалось 
гонениям, и Павел Фивейский (ок. 228 —ок. 341). Еще одной выдаю­
щейся фигурой раннего монашества был также египтянин Макарий 
Великий (ок. 300 — 391), ученик Антония. Они жили в пещерах и уеди­
ненных местах, проводя время в аскетических упражнениях и не­
прерывных молитвах. Это положило основу отшельничества (анахо­
реты) и традиции уединяться в недоступных местах для спасения



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 163

души и посвящения себя только борьбе со страстями и искушения­
ми. Позднее эта традиция учеником Макария Великого Иларионом 
(291 — 372) была распространена на близлежащую Палестину. Осно­
вателем первых киновий — общежительных монастырей — был так­
же египтянин Пахомий Великий (ок. 292 —ок. 348), составивший 
первый монастырский устав. Около 340 года Пахомий Великий 
основал монастырь в Верхнем Египте, в Табенне.

Важнейшей стороной монашеской практики является битва 
с бесами, «падшими духами», а также с теми влияниями, которые 
они оказывают на человеческие души, привлекая к страстям и гре­
хам и удаляя тем самым от Бога и Его спасительного присутствия. 
В этой практике, совершенно чуждой греческой культуре и плато­
низму, мы можем опознать идею Световой войны, составляющей 
основу иранской метафизики (это легко объясняется глубоким про­
никновением иранизма в эллинистическую среду) \  но с другой сто­
роны, сами образы, используемые монахами для описания духовной 
брани, удивительно напоминают сцены из «Египетской Книги Мерт­
вых» и в целом структуру нарратива о спуске в Страну Смерти 
и о сражениях солярной души на пути к новому рассвету, составля­
ющего семантическую ось египетской религии. Обилие фигур бе­
сов, дьявольских ухищрений и архетипических ситуаций, индуци­
рующих прилоги, страсти и грехи, характерное для монашеских 
практик, отражают образность, не свойственную индоевропейской 
традиции (ни греческой, для которой эта тема вообще совершенно 
чужда, ни иранской). Аналогичное детализированное и пристальное 
внимание к хтоническим и гипохтоническим могуществам харак­
терно для архаических культур и религий духов и для цивилизаций, 
где индоевропейский Логос вступает в жесткую конфронтацию 
с местными —титаническими или матриархальными —культами 
(как, например, в Тибете). Для египетской же религии, причем как 
в ее классической, так и в более поздней версии, такая детализация 
является вполне естественной и, более того, и представляет собой ее 
неотъемлемую и характерную черту. Монах в борьбе с духами 
и страстями, которые, согласно монашескому учению, представля­
ют собой результат воздействия этих духов, отчуждающего душу от 
своего центра и от той нити, которая связывает ее с Создателем, де­
тально проживает сценарий спуска в Дуат, достижения нижних вод 
и гипохтонического дна и новый подъем к сияющему Христову све­
ту. Учитывая то обстоятельство, что христианское монашество пред­
ставляет собой именно египетское (коптское) явление, трудно не

Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



164 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараоноц

VII Вселенский собор 
Никея-11

несториане

II Вселенский собор 
Константинополь

каппадокийцы
Василий Великий Григорий Богослов Григорий Нисский

Иоанн Златоуст
Феодор Молсуестийский 

Диодор Тарсийский

I Вселенский собор Афанасий Великий 

Никея

Александрийская школа
Ориген

платонизм
Климент Александрийский

недуальное
в ечно сть

Пахомий Великий
Антоний Великий Макарий Великий ариане 

м о н аш ество
гностики Антиохииская школа 

аскетика  гностики

зороастризм

ко см о ло гия
дуальное

вр ем я

и сто р и я

Иран

Греческая, иранская парадигмы и египетское влияние в формировании 
христианской догматики

провести параллели с самой египетской идентичностью, которая 
в этом случае дала о себе знать, ярко и контрастно проступая сквозь 
эллинизм и христианскую догматику, также вырабатывавшуюся 
в значительной мере именно в Александрии.

Кроме практики пневматомахии и борьбы со страстями, другой 
отличительной чертой монашества является созерцание небесного 
мира, что включает прямые контакты с вечными мирами, ангелами 
и святыми. Эти практики на сей раз можно связать с платоническим



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 165

учением в его христианской редакции, а это снова отсылает нас преж­
де всего к александрийскому богословию.

Таким образом, в египетском монашестве сходятся воедино сра­
зу три линии египетского эллинизма —

• александрийский платонизм,
• теория Световой войны (иранизм) и
• египетский сценарий подземной процессии солнца с его битвой

с могуществами Преисподней за воскресение и рассвет.
Монашеская традиция из Египта стараниями Василия Великого

была перенесена в Каппадокию и другие области Анатолии, а также 
в саму континентальную Грецию. Феодосий Великий (ок. 424 — 529), 
который был родом из Каппадокии, в свою очередь распространил 
практики каппадокийского монашества на Палестину, заложив Лав­
ру Феодосия Великого —первую палестинскую киновию. Около 
484 года преподобным Саввой Освященным (439 — 532), также быв­
шим каппадокийцем, была основана еще одна Лавра в Палестине на 
западном берегу реки Иордан. На Запад — в Рим — монашество при­
нес египтянин Афанасий Великий (ок. 295 — 373), яркий представи­
тель александрийского богословия.

Монофизиты и Коптская церковь
Александрийская школа богословия в своем споре с Антиохий­

ской школой подчеркивала божественную природу Христа. В целом 
ей был присущ именно созерцательный платонический подход, вос­
принимающий мир как поле символов, и точно так же относящийся 
к герменевтике священных текстов. Поэтому александрийские бо­
гословы —в частности, Афанасий Великий —первыми выступили 
против имманентизации и историзации образа Христа в Антиохий­
ской школе, и особенно против Ария (256 — 336), выходца из этой 
школы, настаивавшего на том, что Христос является только челове­
ком (хотя и избранным) и что Пресвятую Деву Марию нельзя назы­
вать «Богородицей», поскольку она родила простого человека, Бога 
же родить нельзя, так как Он вечен и трансцендентен, будучи Твор­
цом, отделенным от творения бездной. Это разрушало идею Троицы 
и богочеловечества. Для Александрийского богословия божествен­
ность Сына —Слова Божия, богочеловечество Исуса Христа и до­
гмат о Святой Троицы были фундаментальными основами всего ве­
роисповедания, от которых оно ни при каких обстоятельствах не 
могло отказаться. Это породило многовековую полемику между дву­
мя богословскими традициями —Александрийской (египетской) 
и Антиохийской (сирийской), которая составляла основное содер­



166 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

жание Вселенских соборов1. Если первые три собора представляли 
собой идейный триумф Александрийской школы, что и предопреде­
лило догматическую основу христианского учения в его ортодок­
сальной версии, то следующие три, начиная с Халкидонского, —не­
смотря на то, что в чистом виде Антиохийской школы больше не су­
ществовало, а Восточная церковь оказалась по большей части вне 
пределов Византии и постепенно отождествилась с несторианским 
направлением, которое и является продолжение антиохийской бо­
гословской традиции, — были реваншем антиохийского подхода. 
Это проявилось прежде всего в критике крайних форм Алексан­
дрийского богословия, признанных еретическими за чрезмерное 
(с точки зрения новых норм ортодоксии) выделение божественной 
природы Христа в ущерб человеческой. На Четвертом (Халкидон- 
ском) соборе было предано анафеме учение монофизитов, а Пятый 
собор под началом Юстиниана (483 — 565) нанес удар по Оригену 
и христианскому платонизму. Шестой собор отверг монофелитство, 
как компромиссную версию между православным диофелитством 
и крайним монофизитством.

В других томах «Ноомахии»1 2 мы более подробно описывали эту 
фундаментальную богословскую коллизию как противостояние эл­
линского (платонического) и иранского (историко-мессианского) 
начал в раннем христианстве, поэтому подробности и аргумента­
цию здесь мы повторять не будем. Важно лишь подчеркнуть, что 
Александрия, т. е. Египет, выступали в этой борьбе идей как сино­
ним платонического, символического и созерцательного подхода, 
соответствующего наиболее яркому выражению именно греческой 
метафизики.

Если по результатам Эфесского собора и отлучения Нестория 
(ок. 381 —ок. 451) от православия отделилась Восточная церковь 
(то есть сторонники Антиохийского богословия), ставшая нестори- 
анской, после Халкидонского собора и особенно после Шестого 
(III Константинопольского) собора от православия отошли, напро­
тив, наиболее последовательные сторонники Александрийской 
школы, сохранившие верность Оригену, Афанасию Великому и Ки­
риллу Александрийскому. Это привело к возникновению самостоя­
тельных церквей, называемых «монофизитскими» (признающими 
только божественную природу Христа) или «миафизитскими» (этот 
нюанс подчеркивает, что сторонники этого богословского учения

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя; Он же. Ноо- 

махия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала; Он же. Ноомахия. Иранский Ло­
гос. Световая война и культура ожидания.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 167

признают в Христе единую, но не единственную природу) —Копт­
ской, Эфиопской, Сирийской и Армянской.

Коптская церковь возникает в VI веке вследствие разделения 
Александрийского патриархата, доселе единого, на две кафедры — 
диофизитскую и миафизистскую; эта церковь стоит на позициях 
миафизитства. Она названа Коптской не случайно, но в силу того, 
что именно в этой традиции в контексте христианской культуры бо­
лее всего проявилась египетская идентичность. Египтяне эллини­
стического периода воплотили свой Dasein в платонической созер­
цательной метафизике, что глубоко затронуло и египетское христи­
анство. Показательно, что христианство распространялось в Египте 
на коптском языке, на этом языке читал свои проповеди и Афанасий 
Великий. С III по V век на коптский были переведены все основные 
тексты Священного Писания, и христианство стало новой формой 
египетского (коптского) Логоса. Наиболее последовательным его во­
площением была именно Александрийская богословская школа, за 
которой после Халкидонского собора и последовало большинство 
коптов, тогда как среди греков или полностью эллинизированного 
городского населения позиции разделились. На коптском языке го­
ворило подавляющее большинство египетского монашества в нача­
ле V века, что не могло не повлиять на его позиции в отношении Хал- 
кидонских споров.

К середине V века различия между коптской идентичностью 
и греко-римской (византийской) догматикой вполне проявили себя, 
и в течение следующего столетия коптское самосознание все боль­
ше воспринимало себя как начало, отдельное от византийского, что 
и отражалось в вопросе отношения к Александрийскому богосло­
вию. Те египтяне, которые последовали за Константинополем, назы­
ваемые «мелькитами», состояли преимущественно из греков, а коп­
ты, т. е. собственно египтяне, жившие в сельских районах и в глуби­
не страны, последователи за миафизитскими патриархами.

Византийские Императоры пытались и после Халкидонского со­
бора смягчить формулировки отвержения монофизитства —не 
в последней степени для того, чтобы удержать Египет (то есть коп­
тов) в составе Империи. Но в VI веке эта церковная политика была 
исчерпана, и в момент Пятого вселенского собора, на котором был 
подвергнут анафеме Ориген, ситуация была уже непоправима. Коп­
ты духовно отделялись от Византии, и формой этого отделения в ре­
лигиозной области стало именно миафизитство1. С этого времени

1 К югу от Египта, в Эфиопии и Судане, большинство последовало за миафизит- 
ской церковью, которая стала преобладающей в Эфиопии. Лишь в княжестве Маку- 
рия в Нубии влияние Византии оказалось преобладающим.



168 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Коптская церковь представляет собой самостоятельную ветвь под 
началом коптского патриарха (папы1).

Первым собственно коптским патриархом Александрии был 
Феодосий I (? —567), не признанный православными и сосланный 
византийским Императором Юстинианом I (ок. 482 —565). Следую­
щие коптские патриархи Дамиан (? —605) и Афанасий (? —616) на­
ходились вне Александрии и окормляли паству из Сирии. Следую­
щий патриарх Андроник (? —623), несмотря на давление византий­
ских властей и православной патриархии, находился в Александрии. 
Во время патриаршества Андроника в Сирию и Палестину в 623 году 
вторглись войска сасанидского шаха Хосрова II (ок. 570 — 628), кото­
рые захватили множество монастырей, а затем взяли Александрию, 
расправившись с жителями с невероятной жестокостью. Позднее 
они двинулись в Верхний Египет и подвергли такому же обращению 
города и монастыри, там расположенные. Это был болезненный 
удар, нанесенный коптам и особенно Коптской церкви и коптскому 
монашеству.

Однако вскоре после этого, в 628 году, византийскому Императо­
ру Ираклию (ок. 575 — ок. 641) удалось отбить Египет у персов. Так 
как византийцы восстановили контроль и над церковью, поставив 
халкидонского патриарха и снова начав гонения на монофизитов, 
следующему коптскому патриарху Вениамину (? —662) пришлось 
опять бежать из Александрии в монастырь Св. Макария в Верхнем 
Египте.

В 639 году в Египет вторглись арабы-мусульмане под началом 
Амр ибн аль-Аса (ок. 585 —ок. 664) и в 642 году взяли Александрию. 
На этом завершился римский период египетского историала, и Еги­
пет, завоеванный мусульманами, подвергся интенсивной арабиза­
ции и стал частью мусульманского мира, чем он и остается вплоть до 
настоящего времени.

Однако на первом этапе между коптским патриархом Вениами­
ном и арабским военачальником Амр ибн аль-Асой установились 
в целом благожелательные отношения. Арабы позволили Вениами­
ну вернуться в Александрию, отстроить церкви и монастыри и пред­
ставлять отныне коренное население —коптов-христиан. При этом 
христиан, сторонников халкидонской формулы (мелькитов), арабы, 
напротив, всячески притесняли, видя в них проводников византий­
ской политики. Это на определенное время создало для миафизитов 
благоприятные условия, что позволило им укрепить свою традицию 
даже в условиях мусульманского господства.

1 «Папами» назывались вначале именно александрийские патриархи, и лишь 
позднее этот обычай переняли епископы Рима.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 169

Отныне термин «копты» снова меняет свое значение. Мы виде­
ли, что «коптами» называли этнических египтян, бывших граждана­
ми Римской Империи. Затем под этим термином стали понимать 
преимущественно христиан-монофизитов, сторонников Коптской 
церкви. А после арабских завоеваний понятие «копты» стало прила­
гаться к коренному населению, не подвергшемуся арабизации. В по­
давляющем большинстве это были копты-христиане, принадлежа­
щие к Коптской (миафизитской) церкви. Но в глазах арабов они 
представляли собой «людей книги», и этническая принадлежность 
совпадала с конфессиональной.

Мелькиты в Египте также постепенно арабизировались и стали 
своего рода «этнической» (точнее, этноконфессиональной) группой, 
отличной как от греков-византийцев, так и от коптов-миафизитов1.

Коптская церковь продолжала избирать патриархов, непрерыв­
ная линия которых сохраняется до сегодняшнего дня. В настоящее 
время патриархом является папа Феодор И.

Гностицизм: злые истоки мира
Еще одним религиозно-философским течением, имеющим са­

мое прямое отношение к Египту позднеэллинистического периода, 
является гностицизм1 2. И снова его центром, как и в случае неоплато­
низма, герметизма и важнейшей школы христианского богословия, 
становится Александрия. Именно в Александрии были созданы пер­
вые гностические системы Валентином3 (ок. 100 —ок. 160), позднее 
перебравшимся в Рим, и Василидом, даты жизни которого не извест­
ны, но который распространял свое учение в Александрии между 
117 и 138 годами. В Александрии во II —IV веках был составлен гно­
стический текст «Пистис София»4, где отражены идеи, относящиеся 
к различным гностическим школам (вероятнее всего, к валентианам 
или офитам). Единственный экземпляр этого столь важного для 
истории идей документа сохранился на коптском языке.

Многие идеи, образы и теории гностиков несут на себе египет­
ские черты и разрабатывались в египетском (коптском) контексте.

1 Позднее часть мелькитов перешла в униатство, признав главенство Папы рим­
ского, но сохранив византийский обряд. В настоящее время термин «мелькиты» при­
меняется только к арабоязычным униатам Ближнего Востока, находящимся в лоне 
Мелькитской Греческой Католической Церкви.

2 ЙонасГ. Гностицизм. СПб.: Лань, 1998.
3 Школа Валентина. Фрагменты и свидетельства. СПб.: Алетейя, 2002.
4 Schmidt С. (Hrsg.). Pistis Sophia, ein gnostisches Originalwerk des dritten Jahrhun­

derts aus dem Koptischen übersetzt. Leipzig: Hinrichs, 1925.



170 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Гностики включили в свои тексты следующие очевидно египетские 
концепции:

• образ Софии, имеющей определенные параллели с образом еги­
петской Исиды (тема скорби Исиды, странствий Исиды и т. д.);

• образ «злого демиурга», узурпатора, сближающегося с фигурой 
Сета, что особенно показательно, если учесть отождествление 
Сета с богом иудеев, восходящее еще к дохристианским време­
нам1;

• Дракона кромешной тьмы «Пистис Софии»1 2 как прямой аналог 
Anona;

• теория эонов, явно восходящая к представлению о стоянках-ча­
сах «Книги Мертвых», по которым проходит душа в потусторон­
нем мире;

• описания путешествий в мире мертвых, включая сражения 
с существами, его населяющими;

• теория «слов силы», «тайных имен», способных активно воздей­
ствовать на духовные события и на существ потустороннего 
мира —архонтов у гностиков, скопированных с образов стра­
жей дверей в «Книге Мертвых»;

• теория множественных «я» египетской антропологии.
Сама стилистика гностических текстов, подчас записанных на 

папирусах, несет на себе явный отпечаток египетской интеллекту­
альной среды и изобилует отсылками к египетским богам, символам, 
святилищам, мифологическим сюжетам, преданиям и т. д. И хотя эл­
линские и иранистские влияния в гностицизме являются преоблада­
ющими, а они проистекают из совершенно отличных культурных 
кругов и иных ноологических топологий, сам язык изложения гно­
стических трактатов полон египетских аллюзий и подразумеваний.

Христианский гностицизм существовал вплоть до V столетия, 
где его следы постепенно теряются. Но доктрины гностиков оказали 
огромное влияние на становление христианского богословия, по­
скольку именно в полемике с ними были сформулированы первые 
христианские догматы. Показательно, что с гностиками полемизи­
ровал и Плотин, который не был христианином.

Гностицизм можно рассматривать в целом как еще одно типич­
ное выражение эллинизма, и в нем, как и во всех остальных случаях, 
доминирующими элементами являются платонизм, с одной сторо­
ны, и иранские влияния, с другой. Показательно, что Василид какое-

1 Плутарх. Осирис и Исида. С. 30.
2 Schmidt Carl (ed.). Pistis Sophia. Hauniae: Gyldendalske Boghandel-Nordisk For- 

lag( 1925.



Глава б. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 171

то время проповедовал в Персии, о чем свидетельствуют «Акты»1, 
приписываемые христианскому проповеднику Архелаю. Можно 
предположить, что идеи гностиков формировались в той же среде, 
что и манихейство, поскольку в обоих случаях в основе лежит жест­
кая онтологическая оппозиция между мирами Света и мирами Тьмы, 
составляющая основу учения о Световой войне, на которой основа­
на иранская религия в ее самых разных типах и течениях1 2. В «Ноо- 
махии»3 и в предваряющей ее книге «В поисках темного Логоса»4 мы 
неоднократно обращались к гностицизму, рассматривая различные 
стороны этого учения и предлагая его ноологическую идентифика­
цию. В системах и Василида, и Валентина мы идентифицировали до­
минанту платонизма, которая была очевидна и для их противников, 
в частности, для Плотина, полагавшего, что гностицизм представля­
ет собой искажение платоновской философии (злой демиург гно­
стиков в отличие от доброго демиурга платоников), а также иран­
ский дуализм, восходящий к маздеизму и зороастризму. Это точно 
соответствует и всем остальным религиозно-философским систе­
мам эллинизма, поэтому гностицизм причисляется к этому идейно­
му кругу с полным основанием — в разных учениях элементы плато­
низма (в сочетании с пифагорейством и аристотелизмом), с одной 
стороны, и иранской традиции (сотериология, эсхатология, профе- 
тология, пришествия в конце времен сакрального царя и т. д.), с дру­
гой, лишь комбинируются в различных пропорциях.

От платонизма, одним из важнейших центров которого в элли­
нистическом мире была как раз Александрия, гностики заимствова­
ли базовую топику онтологии, представляющую собой мир идей 
и мир феноменов, тел. Область идей считалась вечной, небесной, 
божественной, блаженной и насыщенной бытием и знанием. Мир 
явлений представлялся как нечто временное, постоянно меняющее­
ся, искаженное, редуцированное. Это создает принципиальный 
Дифференциал, на котором строится вся система вертикального ми­
ровоззрения — онтология, гносеология, наука, религия, обряды, по­
литика, этика, искусство и т. д. Но в платонизме связь между ориги­
налом (парадигмой) и копией прямая, она подобна отношениям Отца 
к Сыну. В иранской традиции, где также есть духовный мир образ­
цов (менок) и телесный мир копий (гетик), между ними встает еще 
°Дно начало, принципиально отсутствующее у эллинов —Ангро-Ма- 
нью, Дух Тьмы, Злая Мысль. Это начало вторгается в телесный мир,

1 Hegemonius. Acta Archelai. Leipzig: J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1906.
2 Дугин А. Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
3 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.
4 Дугин А.Г. В поисках темного Логоса. М.: Академический проект, 2014.



172 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

извращает его и искажает пропорции. Таким образом, между имма­
нентным и трансцендентным возникает оппозиция; телесный мир 
становится вотчиной зла, откуда темный дух начинает титанические 
атаки на Небо и обитель Бога, штурм небес.

Еще одной чисто иранской чертой является метафизика Света, 
которая становится важнейшим признаком онтологического разде­
ления в контексте великой войны Ахура-Мазды с Ангро-Манью. 
Свет становится синонимом бытия именно в силу жесткой драмати­
ческой оппозиции Тьме. Такое акцентирование Света как фунда­
ментального начала является следствием центрального для иранской 
религии концепта Световой войны.

И наконец, также иранским элементом является эсхатология, об­
ращенная в будущее —ожидание прихода Спасителя (Саошьянта), 
великой реставрации изначальных онтологических пропорций 
и всеобщего воскрешения (в тексте «Пистис Софии» это называется 
«свершением всех свершений»1).

Именно такую эллинско-иранскую картину мы встречаем у гно­
стиков. Отсюда и сближение Василида, одного из первых создателей 
гностических философских систем, с Персией и манихейством. 
Гностики жестко противопоставляют духовную плерому и имма­
нентный мир. Поэтому если у платоников демиург, создатель телес­
ного мира —благое начало, то у гностиков он становится злым (без­
умным, глупым, горделивым, заносчивым, как правитель тринадца­
того зона Аутадес, αυθάδης, дословно «дерзкий», в гностическом 
сочинении «Пистис София»1 2). В принципе платонизм и иранский 
дуализм полностью исчерпывают метафизику гностицизма, как 
в целом составляют основу эллинистической культуры энтузиазма 
и в других ее проявлениях —вплоть до герметизма и христианства.

Однако в гностических системах, которые складывались именно 
в Египте, и конкретно в Александрии (Валентин, Василид, составите­
ли «Пистис Софии» и т. д.), мы видим целый ряд египетских образов, 
поэтому можно проследить, как египетская религия самого позднего 
периода включается в этот метафизический контекст и привносит 
в него самобытные чисто египетские черты.

Прежде всего следует обратить внимание на детализацию сред­
него (промежуточного) мира и нюансированную космологию 
и пневматологию, которая является отличительной чертой египет­
ского стиля. Это мы ясно видим в герметизме и неоплатонизме (осо­
бенно в школе Ямвлиха). В гностицизме эта сторона учения разрабо­

1 Schmidt С. (Hrsg.) Pistis Sophia, ein gnostisches Originalwerk des dritten Jahrhun­
derts aus dem Koptischen übersetzt.

2 Ibid.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 173

тана еще более подробно, что можно считать чисто египетской чер­
той, не свойственной ни грекам, ни персам. Гностические тексты 
предают огромное значение мирам эонов и их архонтам, правите­
лям, а также сонмам подсобных и строго иерархизированных тон­
ких существ —архангелов, ангелов, даймонов, деканов, литургов 
и т. д. Сам мир эонов находится, согласно гностикам, между миром 
людей и сферой архетипов, поэтому в нем воплощается зазор между 
совершенством и несовершенством, истиной и ложью. Это проме­
жуточное положение эонов, как и гештальт «злого демиурга», явля­
ется характерной чертой гностицизма: могущества, управляющие 
миром, диктующие судьбу Вселенной и человечества, творящие лю­
дей, наказывающие и поощряющие их —это силы Тьмы, узурпиро­
вавшие место Света, похитившие и присвоившие истинный Свет 
архетипов и за его счет установившие свое злое и несправедливое 
господство. Таким образом, мир в его естественном состоянии, на­
ходящийся под властью архонтов, есть Преисподняя, из которой ду­
шам, догадывающимся или знающим об истинном Свете, находя­
щемся выше сферы эонов, необходимо выбираться, прорываясь 
с боем или с помощью особых ухищрений через небесные сферы, 
где правят боги-узурпаторы. Зоны мыслятся в духе месопотамской 
и египетской астрологии — это светила, планеты и созвездия, а так­
же регионы небесного свода, представленные в виде разумных мо­
гущественных духовных существ. Они посылают свои излияния 
в человеческий мир, правят людьми и историей, определяют судьбы, 
вмешиваются в существование и природные явления и т. д. Если 
в герметизме и неоплатонизме эти могущества либо нейтральны, 
либо положительны и действуют в согласии с общими духовными 
парадигмами, пребывающими еще выше, то в гностицизме они 
предстают злым началом, сеющим хаос, агрессию, заблуждение 
и умножающим кошмар существования. Даже там, где они выступа­
ют носителями порядка и закона, этот порядок и закон является 
строго имманентным, одновременно блокирующим прямой доступ 
к более высоким сферам. По сути, зоны и их архонты в гностицизме 
предстают восставшими на царство истинного Света, что делает 
положение людей в мире двояким: будучи подчиненными более 
сильным и влиятельным могуществам, люди несут, тем не менее, 
внутри себя искру трансцендентного Света, которая мучается в те­
лесно-психической тюрьме архонтов и стремится вернуться на ду­
ховную родину из космического изгнания.

Вот в этот платонически-маздеистский контекст и вторгается 
египетская тема. Мир гностицизма становится прямым аналогом 
Дуат религии пирамид, т. е. миром мрака и смерти, сквозь который



174 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

путешествует ладья Гора, двигаясь от заката к рассвету, от смерти 
к новой жизни, от осени к весне. Мир становится миром Смерти, 
и далее к земному существованию применяются все те критерии 
и правила, которые были нормативами «Египетской Книги Мерт­
вых». Детализация космоса, захваченного силами Мрака (Ангро- 
Манью), здесь совпадает с египетским пейзажем Дуата и Аменти, 
т. е. с египетской онтологией Смерти.

Отсюда и детали прохождения душ сквозь зоны, описываемые 
на разные лады в гностических текстах. Чаще всего, как и в «Еги­
петской Книге Мертвых», души должны показать архонтам знаки, 
печати, имена и сакральные символы, соответствующие именно 
этим местам, стоянкам и зонам. Они должны совершить ритуалы, 
в некоторых случаях преподнести дары, а в других —дать бой выс­
шим могуществам Небес. Это точно повторяет логику прохожде­
ния свиты Гора и Ра сквозь сектора мира Смерти. Именно так опи­
саны маршрут сквозь различные стоянки и столкновения с их на­
селением. Отсюда обилие египетских имен —включая Аменти, 
и т. д. в гностических текстах. Но теперь весь мир становится ми­
ром Смерти.

В эпоху поздней античности египетская идентичность нисходит 
к своим низшим слоям. И вполне закономерно, что египетская ин­
терпретация космоса также становится окрашена в тона Смерти. 
Мир дня и жизни больше уже не является египетским; там правят 
иные народы и иные законы. Копты больше не хозяева своей стра­
ны, следовательно, они постепенно мигрируют в миры Смерти и за­
кономерно проецируют это мировоззрение на Вселенную. В этом 
можно увидеть собственно египетский характер гностицизма. То­
пика онтологии задана греками (платониками) и иранцами. Христи­
анская традиция в полной мере отражает пересечение и синтез этих 
двух начал. Но детализация мира как мира Смерти и его отождеств­
ление с Дуат, подземными областями онтологии — это исключитель­
но египетская черта, не свойственная ни грекам, ни иранцам. В этом 
состоит самый основной вклад египтян в гностицизм, что придает 
ему специфический стиль, отторгнутый как платонизмом (Плотин), 
так и христианской ортодоксией, которая при всей оппозиции меж­
ду Ветхим и Новым Заветом, ярко обозначенной уже в писаниях 
св. апостола Павла, никогда не принимала столь жестких формул, 
как у гностиков. Это значит, что христианство и неоплатонизм ни­
когда не становились полностью египетскими, не принимали траги­
ческого и мрачного стиля тонущей цивилизации.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 175

Структура Дракона, пневматическая искра 
и кривляющийся двойник

В некоторых гностических текстах близость к сюжетам «Египет­
ской Книги Мертвых» является прозрачной. Так, в «Пистис Софии» 
в описании структуры космоса появляется образ Дракона кромеш­
ной тьмы, кусающего свой хвост, в котором легко узнать египетско­
го змея Anona. Дракон кромешной тьмы описывается как имеющий 
в себе 12 отсеков (как Дуат в «Египетской Книге Мертвых» имеет 
12 стоянок), каждым из них правит архонт. Эти архонты имеют об­
лик, сходный с классическими египетскими божествами.

В первом отсеке правит архонт с головой крокодила (аналог еги­
петского бога Собека) с именем Энхтонин; во втором архонт с голо­
вой кошки (аналог египетской богини Бубастис) —Харахар; в треть­
ем — архонт Архарох с головой пса (аналог египетского бога Ануби- 
са); в четвертом —архонт Ахрохар с головой змеи (аналог 
египетского бога Геба); в пятом —архонт с головой черного быка 
Мархур (аналог египетского бога Аписа); в шестом —архонт с голо­
вой кабана Ламхамор (так иногда изображался бог Сет); в седь­
мом —архонт с головой медведя Лухар (египетские богини Апт 
и Хебт, выступающие в функции Великой Матери, представляли со­
бой созвездие Большой Медведицы); в восьмом —архонт с головой 
орла Лараох (аналог египетской богини Нехбет, Великой Матери 
Верхнего Египта); в девятом —архонт с головой василиска Археох 
(аналог египетской богини Уаджет); в десятом отсеке находится це­
лая толпа семиголовых архонтов с головами драконов под общим 
именем Ксармарох (как дракон с семью головами изображался так­
же бог-крокодил Собек); в одиннадцатом —также толпа семиголо­
вых архонтов, но с лицами кошек под именем Рохар (снова аналог 
Бубастис); в двенадцатом —еще большая группа семиголовых ар­
хонтов с собачьими лицами под началом архонта Хремаора1. Но если 
в «Египетской Книге Мертвых» через 12 стоянок в подземном мире 
проходит солярный кортеж, то в «Пистис Софии» внутрь Дракона 
кромешной тьмы попадают души конченных грешников, поскольку 
спастись из этих отсеков невозможно —двери, открывающиеся 
вверх, сторожат другие архонты, следящие за сохранением косми­
ческого порядка. После бесконечных мук внутри Дракона кромеш­
ной тьмы души грешников рассеиваются в абсолютном мраке мате­
рии. Только в редчайших случаях и благодаря особому произволе­
нию страны Света, лежащей выше мира эонов, души могут быть

1 Schmidt С. (Hrsg.). Pistis Sophia, ein gnostisches Originalwerk des dritten Jahrhun­
derts aus dem Koptischen übersetzt. P. 207 — 208.



176 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

изъяты из этой муки и отправлены в новые тела (гностики «Пистис 
Софии» верили в метасоматоз).

Вполне египетские мотивы мы встречаем и в гностической ан­
тропологии. Мы видели, что египетская религия признает несколько 
душ, а само тело —как потенциальную мумию —считает также свя­
щенным объектом (это вполне резонирует с иранским, а позднее 
христианским представлением о всеобщем воскресении). В «Пистис 
Софии» гностический взгляд на структуру человека изложен до­
вольно подробно.

Души людей состоят из слез, пота и дыхания архонтов, т. е. из 
особой эонической, звездной «материи». Однако, кроме собственно 
души (ψυχή), в человеке есть еще несколько конституирующих эле­
ментов. Самым внутренним и важным из них является «сила» 
(δύναμις) или «искра» (ςπινθήρ). Гностики утверждают: благодаря этой 
силе, находящейся в самом центре души, в ее ядре, душа «стоит и не 
падает»1. В системе Василида это называется «пневматическим на­
чалом» (πνευματικός), строго отличным от души как таковой (психиче­
ское начало —ψυχικός). Для гностиков именно это измерение являет­
ся самым главным, т. к. онтологически оно является трансцендент­
ным для мира эонов и архонтов и берет свое начало от чистого Све­
та, стоящего радикально над зонами и неизвестного архонтам. 
Собственно с этим началом и связана вся сотериологическая струк­
тура гностической философии: его необходимо пробудить и спасти, 
а сама душа как часть эонического мира последней ценностью не яв­
ляется. Более того, она представляет собой лишь оболочку «силы», 
«искры», которую предстоит в ходе путешествия сквозь небесный 
мир —по ту сторону —вернуть ее хозяевам и родителям —архон­
там. Это их пот, слезы и дыхание.

Но перед воплощением (энсоматоз, ενςώματος) архонты проделы­
вают еще несколько операций над двусоставной душой. Они дают 
ей выпить из «чаши забвения» (платоническая деталь) и насыщают 
ее «семенем зла». Но у гностиков «чаша забвения» не просто пред­
мет, из которого душа пьет. Она становится еще одной ее оболочкой, 
ее низменным двойником, с помощью которого она, во-первых, за­
бывает о своей небесной сущности, а во-вторых, становится подчи­
ненной архонтам эонов, слабой, глупой и порочной, подверженной 
воздействию тех качеств и свойств, которые закладывают в нее ар­
хонты. Гностики «Пистис Софии» называют ее «кривляющимся ду­

1 Здесь можно вспомнить выражение германского мистика и герметика Агрип­
пы Неттесгеймского (I486 — 1535) «anima stante et non cadente», повторяющего выра­
жение Пико делла Мирандолы. De la Mirándole Jean Pic. Neuf sente conclusions philos­
ophiques, cabalistiques et théologiques. P.: Allia, 2006. P. 194.



Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма 177

хом», «духом-имитатором», άντιμίμον πνεύμα. Если душа это дитя ар­
хонтов, то «чаша забвения» —это их инструмент, их раб, послушно 
исполняющий их волю (в частности, жесткие формы предопределе­
ния астрологическими параметрами времени и места зачатия, рож­
дения и т. д.). Василид называл это термином «προςηρτημένα», что, 
возможно, является источником концепта христианской монаше­
ской аскетики — «прилог». И наконец последним элементом являет­
ся «судьба», μοίρα, которой архонты опечатывают душу, фиксируя 
изначально —до воплощения в теле — все то, что ей предстоит пере­
жить и как, где и когда умереть.

После того, как душа готова, архонты разделяют ее на две части 
и посылают 360 помощников-литургов (по числу дней в году и граду­
сов в круге + пять планет, главных фигур эонического среза бытия) 
искать мужчину и женщину, соответствующих символическим 
свойствам созданной души. Они соединяются, и в утробе матери 40 
и еще 30 дней архонты ткут тело, состоящее из 360 элементов и пол­
ностью воспроизводящее структуру составной души. Затем они по­
ручают плод и будущего ребенка другим могуществам, а сами воз­
вращаются в свои зоны. После рождения человек имеет, таким 
образом:

• «тело», ςώμα;
• кривляющегося двойника (άντιμίμον πνεύμα), соответствующего 

тому, что современная западная антропология называет «инди­
видуумом», но что можно было бы назвать «личным Триксте­
ром»1;

• судьбу, μοίρα, полностью контролирующую все аспекты телесно­
го существования и поведение и пристрастия «двойника», но не 
властную над «силой»;

• душу (ψυχή), состоящую из звездного пота;
• тайную и скрытую в глубине «силу» (δύναμις),«искру» (ςπινθήρ), 

что можно соотнести с атманом индуизма1 2, «третьим человеком» 
рейнских мистиков3 или Радикальным Субъектом4.

1 О гештальте Трикстера и его метафизическом значении см.: Дугин А.Г. Ноо- 
махия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское наследие и следы Вели­
кой Матери; Он же. Ноомахия. Цивилизации Нового Света. Прагматика грез и разло­
жение горизонтов. М.: Академический проект, 2017. Здесь будет уместно сравнение 
с образом из австралийской традиции: «душа, воющая в кустах». См.: Дугин А.Г. Ноо­
махия. Океания. Вызов Воды.

2 Дугин А. Г. Ноомахия. Великая Индия. Цивилизация Абсолюта. М.: Академиче­
ский проект, 2017.

3 Дугин А.Г. Ноомахия. Германский Логос. Человек Апофатический. М.: Акаде­
мический проект, 2015.

4 Дугин А.Г. Радикальный Субъект и его дубль.



178 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Таким образом, мы имеем дело со сложной антропологической 
картиной, напоминающей детализацию душ в египетской религии 
(ба, ка, ах и т. д.), где тело представляет собой аналог «мумии» —как 
фиксации сложной волатильной структуры отдельных и автоном­
ных аспектов души.

Гностическая инициация («крещение») описывалась как строгое 
разделение еще при жизни человека тела, двойника и судьбы, с од­
ной стороны, и души и силы, с другой. Крещение, по образному вы­
ражению «Пистис Софии», ставится между ними, позволяя душе 
освободиться от «двойника» («чаши забвения»), телесной детерми­
нации и, следовательно, судьбы, и двигаться за пробудившейся си­
лой к мирам Света. Именно это гностики и понимали под христиан­
ством: освобождение от власти архонтов и мира эонов (астрологиче­
ских и космологических предопределенностей) и прорыв к истоку 
того пневматического Света, который составляет тайный центр душ 
(если не всех душ, то по меньшей мере избранных).

Если мы соотнесем теперь герметизм, неоплатонизм, христиан­
скую теологию Александрийской школы, египетское монашество 
и гностицизм, то получим последний кадр египетского историала, 
который завершает погружение в глубины Смерти, но передает на­
следникам отчаянную и яркую миссию — продолжить путь к ново­
му рассвету. И судя по неутасающему вниманию к египетской куль­
туре и ее грандиозным памятникам, ключ к смыслу которых со вре­
менем был утерян, цивилизации, ставшие в той или иной мере 
реципиентами египетского послания, продолжают испытывать ин­
терес и притяжение к египетскому горизонту, фрагменты которого 
стали органической частью иных культур, религий и народов.



Глава 7. Исламизация и арабизация

И сомкнулись воды

Эпоха пребывания египтян под контролем Рима лишила Египет 
политической самостоятельности, а христианизация нанесла окон­
чательной удар по религиозной идентичности египтян. Каждый из 
этих этапов можно считать очередным шагом погружения египет­
ского Dasein'а в область Смерти. Но самая серьезная катастрофа 
случилась в 639 году в ходе арабского завоевания, когда командую­
щий арабской исламской армией Амр ибн аль-Ас (ок. 573 — 664) при­
нял решение о вторжении в Египет и в 641 году вошел в Александ­
рию, вытеснив оттуда византийские войска. Через четыре года ви­
зантийцы предприняли попытку отвоевать Египет, но снова 
закрепиться в нем им не удалось, и с этого момента вся территория 
Египта стала частью исламского мира. В 658 году Египет оказывается 
в составе Омейядского халифата.

К изменению этнического баланса в Египте приводили и преж­
ние завоевания —ассирийские, персидские, эллинские и римские, 
но египтяне на всех этапах сохраняли свою идентичность и состав­
ляли среди населения Египта подавляющее большинство. Также им 
удавалось в той или иной мере (в последние периоды все хуже 
и хуже) сохранять свою культурную и религиозную идентичность, 
которая, однако, меняла свою семантическую основу под влиянием 
иранских, эллинистических, а позднее христианских идей. Лишь 
вторжение мусульман-арабов нанесло удар и по этой составляю­
щей —по египтянам как этносу. Мало того, что арабы были носите­
лями жесткой догматической религии, совершенно нетерпимой 
к политеизму, но они представляли собой активную этническую 
общность, находящуюся в состоянии экспансии и подъема, что при­
водило к арабизации тех народов, которые им удавалось подчинить 
себе. Это касалось прежде всего исламской религии, в которой араб­
ский язык был священным. Но и в этническом смысле арабы стре­
мились установить свои социокультурные порядки (часто непосред­
ственно смыкающиеся с религиозными установками), где норма­
тивным типом выступали сами арабы —воинственные кочевники. 
Прежде всего арабизации подверглись именно самые близкие



180 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

к Аравии территории —Палестина, Сирия, Египет и Месопотамия, 
а так как Египет находился рядом с Аравией, откуда и хлынули пото­
ки завоевателей, то через Египет арабы рванулись на запад, подчи­
нив себе Ливию и другие территории Магриба, населенные преиму­
щественно берберскими народами, и дошли до Иберийского полу­
острова, захватив его почти целиком. Удар арабский волны по Египту 
был самым сильным и массовым.

Эту волну с большим трудом остановили византийцы, которые 
сами чуть было не стали ее жертвами, а в этническом смысле, захва­
ченные арабами земли Ирана, где утвердился ислам, не подверглись 
в полной мере арабизации, т. к. персы обладали чрезвычайно силь­
ной собственной идентичностью, этнической же мощи арабов не 
хватило для того, чтобы ассимилировать народы в таком масштабе. 
Однако для арабизации Ближнего Востока силу новых завоевателей 
хватало, и Египет стал одной из тех территорий, этническая иден­
тичность которой была почти полностью стерта. Свое лицо сохрани­
ли лишь египетские христиане, прежде всего миафизиты, этниче­
ская идентичность которых совпала с их религиозной идентично­
стью, что мусульмане в духе доктрины «людей книги» («ахль-аль 
китаб») вынуждены были терпеть. Так, понятие «копт» приобрело 
еще одно значение: «египетские христиане».

Очевидно, что арабизация и исламизация распространялись по­
степенно. Обращение в ислам влекло за собой принятие арабского 
языка, ставшего официальным языком Египта в 706 году. Знание 
арабского облегчало перспективу смешанных браков с арабской до­
минантой (гипергамия для самих египтян). Так как арабы были бо­
лее сильной стороной в этом завоевании, то родство с ними означало 
для местного населения повышение социального статуса, а приня­
тие их языка, привычек и нравов облегчало интеграцию в исламское 
общество.

В результате египтяне утрачивали последнее, что делало их сами­
ми собой в эпоху Империй, эллинизации и христианизации —свой 
этнический стержень. Египетский Dasein и так погружался все глуб­
же и глубже в темную область онтологии (Дуат), но сейчас воды со­
мкнулись над народом фараонов, как в свое время воды Красного 
моря над египтянами, преследовавшими евреев, выводимых из 
Египта Моисеем. На сей раз это были воды арабизации и исламиза- 
ции, захлестнувшие египетский горизонт и сделавшие его частью 
совершенно иного Этнорелигиозного и культурного пространст­
ва —южно-семитского и исламского. С точки зрения теософии, это

Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 7. Исламизация и арабизация 181

была победа Восточной пустыни над уникальной древней цивилиза­
цией Нила — Черной Страной.

Правда, копты пытались поднять восстание за обретение незави­
симости. Одна из ранних и наиболее серьезных попыток была пред­
принята в 725 — 733 годах, но оказалась жестоко подавленой.

История Египта становится частью истории Арабского халифата 
со всеми его этапами —Омейядский, Аббасидский, позднее Фати- 
мидский халифат —вплоть до Айюбидов (курдской династии Салах 
ад-Дилна), мамлюков и захвата Османской Империей, частью кото­
рой Египет оставался вплоть до английской колонизации (1914 — 
1922) и обретения независимости —создания постколониального 
национального государства. Но получившее в 1922 году независи­
мость от англичан государство Египет было уже не египетской, 
а арабской политией, частью единого арабско-исламского простран­
ства.

При Омейядах и Аббасидах столицей Египта становится город 
Фустат, которую основал вблизи древнейшего египетского города 
Мемфис еще Амр ибн аль-Ас. На его месте позднее был построен 
современный город Каир.

В 770 году Аббасиды свергли Омейядов, и Египет стал частью Аб- 
басидского халифата. Однако в 868 году управление Египтом было 
передано багдадским халифом его тюркскому военачальнику Ахме­
ду ибн Тулуну (835 — 884), который быстро добился фактической не­
зависимости от Багдада и основал династию Тулунидов. Это было 
первым появлением тюрок в Египте, предвосхищая более поздние 
эпохи мамлюков и вхождение в состав Османской Империи1. Знамя 
Тулунидов представляло собой совершенно черное полотнище1 2. По­
степенно могущество этого эмирата выросло настолько, что ему уда­
лось подчинить территории Палестины и Сирии. Ахмед ибн Тулун 
создал сильную армию, состоящую из тюрок, берберов, греков и ну­
бийцев. В этот период Фустат, столица Египта, и комплекс мечетей, 
дворцов и крепостей Катай, который заложил Ахмед ибн Тулун, ста­
новится одним из крупнейших населенных пунктов Ближнего Вос­
тока и всего Средиземноморья.

Формально Египет считался вассалом Багдада, но на практике не 
подчинялся ему и проводил совершенно самостоятельную политику.

Такое положение дел сохранялось при жизни основателя госу­
дарства Ахмеде ибн Тулуне и при его сыне Хумаравейхе (864 — 896),

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское 
наследие и следы Великой Матери.

2 Так снова в ином историческом контексте мы видим символизм «Черной Стра­
ны», Та-Кемет.



182 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

который, не отличаясь воинскими талантами отца, все же сумел со­
хранить государство1, но во время неудачного правления сына Ху- 
маравейха Джейша (882 — 896), свергнутого тюркской гвардией, го­
сударство стало стремительно слабеть и было в 905 году завоевано 
Аббасидами.

Джабир ибн Хайян: шиизм и алхимия — ангел как 
цель
Однако с самого начала арабского правления —уже в эпоху Омей- 

ядов —начинается процесс проникновения в исламское общество эл­
линистической культуры, преобладавшей на вновь завоеванных ара­
бами территориях. В принципе и до этого Аравийский полуостров не 
был изолированной зоной, полностью свободной от влияний окружа­
ющих его эллинистических обществ. Наряду с архаическими ф ор­
мами южно-семитской традиции бедуинов, наиболее устойчивых 
в центре Аравии, со всех сторон Аравийский полуостров был окру­
жен развитыми и утонченными цивилизациями, в которых преобла­
дали типичные для позднего эллинизма формы культуры энтузиаз­
ма. Кроме ортодоксальных течений христианства, широкое распро­
странение имели синкретические течения —иудео-христианского, 
манихейского и иных типов, а также остатки политеистических 
культов —включая неоплатонизм, теургию, герметизм и т. д. 
И в этом комплексе определенную, хотя и не главенствующую роль, 
играли египетские мотивы. Поэтому определенные следы эллиниз­
ма, иудео-христианства, гностицизма и даже герметизма мы встре­
чаем уже в Коране, а когда арабы становятся правителями всего эл­
линистического Ближнего Востока, то это влияние еще более возра­
стает. Так, мы видим, что омейядский принц Халид ибн Язид ( ? — 704), 
сын второго омейядского правителя Язида1 (645 — 683), проявляет 
интерес к египетской традиции —герметизму, астрологии, алхимии 
и т. д. Считается, что он был первым, кто начал традицию системати­
ческих переводов алхимических текстов (прежде всего трудов Зоси- 
мы Панаполитанского) на арабский язык. Халид ибн Язид вошел 
позднее в историю алхимии как легендарный покровитель Великого 
Делания, а приписываемые ему беседы с византийским монахом 
Марианом Греком (он же архетипический алхимический автор Mori- 
enus) о получении философского камня1 2, стали первым алхимиче­

1 Он был убит в собственном гареме, по одной версии, многочисленными ж ена­
ми и наложницами, по другой —евнухами.

2 Stavenhagen L. A Testament of Alchemy. Hanover, New Hampshire: University 
Press of New England, 1974.



Глава 7. Исламизация и арабизация 183

ским произведением, переведенным с арабского на латынь (1144 год). 
Так египетская алхимия входит в арабскую культуру Омейядской 
эпохи.

Но настоящего расцвета арабская алхимия достигает вместе 
с фигурой знаменитого арабского алхимика Джабира ибн Хайяна 
(ок. 721 —ок. 815) ̂  Он сочетает герметизм и алхимию с шиитской 
доктриной, будучи учеником и конфидентом (по некоторым верси­
ям носителем титула «баба», «духовных врат») шестого Имама Джа- 
фара ас-Садыка1 2 (702 — 765).

Джабир ибн Хайян родился в эпоху Омейядов, но в течение его 
жизни и на его глазах Омейяды пали от рук Аббасидов. Причем в этих 
событиях становления Аббасидского халифата шииты, считавшие 
Омейядов непримиримыми врагами, играли ключевую роль (в част­
ности, Абу Муслим)3. Поэтому отчасти Джабир ибн Хайян оказался 
свидетелем важности шиитского фактора в исламском мире. При 
этом шиитская теология Джабира ибн Хайяна, близкая к радикаль­
ным шиитским кругам (гулат), представляла собой не какое-то одно 
течение, но парадигмальное изложение шиитской доктрины, позво­
ляющее объединить самые различные толкования и школы. Джабир 
ибн Хайян был сторонником абсолютного приоритета 'Али как Има­
ма над Мохаммадом как пророком, но при этом не отдавал предпоч­
тений ни одной из ветвей Алидов, оспаривавших между собой права 
Имамата. Более того, Джабир ибн Хайян вводит особую фигуру 
в классическую иерархию шиизма, отсутствующую в других иерар­
хиях и системах —Сироту (УаШп) или Славного (Марф, под которой 
он понимает архетип шиита, полностью реализовавшего в себе ду­
ховную мудрость Имамата, но не принадлежащего к роду Алидов4. 
Тем самым, шиизм приобретает у Джабира ибн Хайяна значение аб­
солютной антропологической и онтологической парадигмы, в центре 
которой стоит фигура Совершенного Человека, аМпвап а1-КатП, Ра­
дикального Субъекта. Эта же типология характерна для суфизма 
и составляет его сущность, поэтому Джабира ибн Хайяна считали 
также суфием. Но шиитский характер его учения не подлежит со­
мнению: цель истории и мира для него — это обнаружение последне­
го Имама, Каима-Воскресителя, в котором Совершенный Человек 
найдет свое финальное, иероисторическое воплощение.

1 Lory Р. Alchemie et mystique en terre d'Islam. P.: Gallimard, 2003.
2 Джафар ас-Садык является ключевой фигурой шиитской традиции, т. к. имен­

но он сформулировал основы шиитского мировоззрения и придал шиизму его окон­
чательную философскую и юридическую форму.

3 Дугин А. Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
4 Corbin H. Le livre du Glorieux de Jabir ibn Hayyan/Eranos Jahrbuch. XIX. 1950.



184 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Под «алхимией» Джабир ибн Хайян понимает особое измере­
ние, которое находится между верхним миром, куда он относит слой 
первого Ума, идей-архетипов и ангелических сущностей, и нижним 
миром, куда входят три царства —животное, растительное и мине­
ральное. Между этими половинами космоса существуют обратные 
аналогии: Первый Ум отражается в камне, идеи —в растениях, а ан­
гелы —в живых существах1. И в каждом из нижних царств есть по­
люс, через который они связаны с верхним миром. Среди метал­
лов — золото, среди растений —целебные травы и плодоносящие 
деревья, среди животных —человек. «Алхимия» же — это тот космо­
логический слой, который сопрягает камень с Первым Умом, расте­
ние —с идеей, а человека —с ангелом1 2. Полностью реализованный 
ангеломорфоз человека ставит его в центре всей структуры, делает 
его «философским существом», т. е. Совершенным Человеком, во­
круг которого и осуществляется круговращение мира, истории, лю­
дей, ангелов и стихий. Джабир ибн Хайян выражает эту высшую 
идею алхимической антропологии в следующих словах:

Ангел —это цель, к которой А1-та1ак аЬдМуа аПаН
устремлена Вселенная3. уаЩаЫ а1-ка\\гп Пау-М.

Совершенный Человек как земной ангел и есть полюс алхимии 
как среднего мира. Бог —полюс большого мира, обычный человек 
(малый человек) —полюс телесного мира стихий. Алхимический же 
человек есть срединный человек, пересечение всех симметрий: че­
рез него проходит ось, соединяющая Первый Ум, Логос-Нус, с кам­
нем, идею — с растением, ангелов — со зверьми. Поэтому он активно 
соучаствует в творении мира, являясь его печатью и его серединой. 
Такое понимание алхимии однозначно относит ее к дионисийскому 
Логосу в его классическом проявлении4.

Собственно египетских черт в учении Джабира ибн Хайяна мы 
встречаем немного, хотя вся его философия основана на оригиналь­
ном развитии именно александрийского герметизма.

Египетским влиянием можно объяснить центральное внимание 
в философии Джабира ибн Хайяна, уделяемое именам, а также бук­
вам арабского алфавита и числам. Они являются ноологическими 
сущностями, из которых состоит мир. Знание подлинных имен ве­

1 Darmstaedter Е. Die Alchemie des Geber. Berlin: Verlag von Julius Springer, 1922.
2 HaqS. Nomanul. Names, Natures, and Things: The Alchemist Jäbir ibn Hayyän and 

his Kitäb al-Ahjär (Book of Stones). Boston; Dordrecht; London: Kluwer Academic Publish­
ers, 1994.

3 Lory P. Alchemie et mystique en terre d'Islam. P. 227.
4 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.



Глава 7. Исламизация и арабизация 185

щей позволяет алхимику быть их повелителем. В этом можно уви­
деть герметические и гностические мотивы печатей и обрядовых 
формул, которые дают возможность покорить определенные сущ­
ности или пройти мимо различных архонтов и стражей порога. 
В гностических системах знание имен архонтов, позволяющее их 
победить или нейтрализовать, восходит к текстам пирамид и по­
смертным обрядам, связанным с прохождением солнца нижней по­
ловины мира.

Кроме того, сами иероглифы были идеографическими знаками, 
где связь с предметами была наглядной1. Джабир ибн Хайян приме­
няет этот же подход к арабским буквам, также интерпретируя их 
как идеограммы, лежащие в основе Вселенной. Показательно, что 
он делит 28 букв арабского алфавита на две серии —14 светлых 
и 14 темных, что вполне соответствует двум фазам прохождения 
солнца в египетской традиции по стоянкам, но только у Джабира 
ибн Хайяна на первый план выступает лунный цикл (28 дней), а не 
солнечный (30), что связано со спецификой южно-семитской тради- 
ции1 2.Еще одной египетской чертой является идея Джабира ибн Хайя­
на о пятидесяти пяти небесных «персонах» (вйакЬ?), которые являют­
ся духовными сущностями, управляющими мирозданием. В этом лег­
ко увидеть гештальты гностических архонтов, восходящие, в свою 
очередь, к планетарным богам египетской традиции. Все вместе они 
составляют плерому, в центре которой находится Каим-Воскреси- 
тель, последний Имам и он же — Совершенный Человек.

В алхимии Джабира ибн Хайяна мы можем встретить и ту линию 
обращения к древнему допотопному знанию, которую мы видели 
у  Зосимы. Здесь также речь идет о нисхождении небесных энергий 
в земной мир, что представляет переход от потенциального могуще­
ства к его телесной овеществленной актуализации. И отталкиваясь 
от нижнего —минерального —уровня, алхимик-шиит призван на­
чать обратный процесс: восхождения к срединному миру алхимии 
и финальному явлению (парусин) Махди-Каима. Но если у Зосимы 
обращение к этому хамитскому горизонту носит зловещие черты, 
сопряженные с гештальтом падших ангелов, мистерий плоти и им­
плицитного титанического восстания, что дает нам версию «черной 
алхимии», то у Джабира ибн Хайяна этот титанический аспект от­
сутствует, будучи истолкован в духе Логоса Диониса, что прекрасно 
вписывается в многократно подчеркиваемую нами тривалент- 
ность герметизма и алхимии.

1 Corbin H. Le livre du Glorieux de Jabir ibn Hayyan.
2 Дугин A.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



186 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Джабир ибн Хайян оказал огромное влияние на последующее 
развитие арабской и европейской алхимии, оставив после себя 
внушительный корпус трудов, часть которых была, вероятно, со­
ставлена его учениками и последователями на основе устной пере­
дачи традиции. Алхимические трактаты, получившие широкое рас­
пространение в средневековой Европе под именем «Гебера», были 
самостоятельными произведениями, никак не связанными с труда­
ми самого Джабира ибн Хайяна, хотя и отражали тот же алхимиче­
ский цикл представлений, учений и предписаний, свойственный 
алхимии в целом. Но слава Д жабира ибн Хайяна была настолько ве­
лика, что само его имя придавало алхимическому тексту дополни­
тельный авторитет.

К линии духовной алхимии с шиитским уклоном Джабира ибн 
Хаяйна принадлежали другие крупные фигуры арабской духовной 
культуры —Мохаммед ибн Умайл ат-Тамими1 (900 — 960), араб из 
Андалусии, в работах которого мы встречаем многочисленные ссыл­
ки на Египет (в частности, отождествление алхимической печи с еги­
петским храмом), иранский алхимик аль-Тутраи (1061 —ок. 1121), 
составивший обширный сборник алхимических текстов на араб­
ском, включая переводы Зосимы, а также последняя ярчайшая фи­
гура средневековой исламской алхимии иранец Аль-Джалдаки (? — 
1342), вторую половину жизни проведший в Египте и похороненный 
в Каире (он продолжал развивать «теорию весов»2 Джабира ибн 
Хайяна).

Зу-н-Нун аль-Мисри: герметические истоки 
суфизма
Параллельно Джабиру ибн Хайяну в истории арабского герме- 

тизма (так же, как и в случае Халида ибн Язида в суннитском контек­
сте) мы встречаем еще одну фигуру —Зу-н-Нуна аль-Мисри (796 — 
859), который был египтянином (по некоторым версиям, нубийцем) 
и принадлежал к первому поколению исламских суфиев. В отличие 
от Джабира ибн Хайяна он был суннитом.

Зу-н-Нун аль-Мисри был носителем эллинистической культуры, 
изучал платонизм и герметизм. Его имя «Зу-н-Нун» символически 
указывало на пророка Иону, путешествовавшего в чреве кита —от-

1 Muhammad ibn Umail Three Arabie treatises on alchemy. Calcutta: Asiatic Society 
of Bengal, 1933.

2 Corbin H. La science de la balance et les correspondances entre les mondes en 
gnose islamique: d'apr s l'oeuvre de aydar Âmolî, VlIIe/XIVe si cle/Eranos Jahrbuch. XLII. 
Leiden: E.J. Brill, 1975.



Глава 7. Исламизация и арабизация 187

сюда буквальное значение «человек из рыбы», «человек из кита». 
Предания утверждают, что Зу-н-Нун аль-Мисри знал науку египет­
ских иероглифов и был способен осуществлять теургические опера­
ции. В частности, ему повиновались рыбы. Зу-н-Нун аль-Мисри счи­
тается одним из создателей суфийской доктрины в целом. В частно­
сти, он подчеркивал центральное значение гнозиса (марифат), 
который превосходил все уровни девоционального внешнего благо­
честия. Возможно, такое понимание марифата, ставшее позднее ос­
новой суфийской философии, напрямую восходит к египетскому 
гностицизму. То, что Зу-н-Нун аль-Мисри принадлежал к какой-то 
еще более древней традиции, подчеркивается тем фактом, что хро­
ники сохранили имя его учителя — Са'дуна Каири, который был 
египтянином, но о котором ничего, кроме имени и этнокультурной 
принадлежности, не известно.

В свою очередь, учеником Зу-н-Нун аль-Мисри был иранский су­
фий, также считающийся одним из столпов суфизма —Сахл ат-Ту- 
стари (818 — 896). Сахл ат-Тустари оставил после себя ряд трудов, ко­
торые представляли собой передачу более древней традиции — 
в частности, учения Зу-н-Нуна аль-Мисри. В философии Сахл 
ат-Тустари, имеющей, как мы видим, египетские корни, можно уви­
деть определенную параллель с гностическими учениями «Пистис 
Софии». Так, Сахл ат-Тустари утверждает, что до рождения души 
заключают на Небесах пакт с Богом, обязуясь оставаться ему верным 
в течение жизни и до момента воскресения. В шиитском гнозисе 
(Тгйп) этот мотив также играет центральную роль. Отвечая на вопрос 
Бога «А-1аз1:о Ы-гаЬЫ-кот?» («Не Я ли ваш Господин?»1) утверди­
тельно, душа необратимо выбирает свой путь. Но попадая в тело, 
учит Сахл ат-Тустари, души забывают о своей клятве и сбиваются 
с пути, а община «знающих» (пророков, мистиков и философов) на­
поминает им об этом, обращая внимание человечества от внешнего 
(захир) ко внутреннему (батин). Архетипом же человека, полюсом 
духовного (гностического) человечества выступает «свет Мохамма­
да». Таким образом, мы видим в раннем суфизме снова все основные 
черты эллинистической метафизики —платонизм, иранизм, онтоло­
гию Света и Радикального Субъекта, гнозис, сотериологию и обра­
щение к пневматическому (внутреннему) человеку. То обстоятельст­
во, что учителем иранца Сахл ат-Тустари является египетский ми­
стик Зу-н-Нун аль-Мисри, продолжающий еще более древнюю 
традицию, показывает, что здесь мы имеем дело с чудом сохранив­
шейся и в эпоху арабских завоеваний александрийской традиции.

Коран. 7: 171.



188 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Арабский герметизм в своих различных течениях наследовал 
египетский герметизм, продлив в определенной мере египетскую 
традицию —хотя и в чрезвычайно опосредованном и многократно 
трансформированном виде вплоть до эпохи монгольских завоева­
ний. Кроме того, герметизм был инкорпорирован в суфизм и шиизм, 
став интегральной частью философских систем внутреннего ислама, 
что позволяет косвенно проследить его влияние в этих направлениях 
исламской религиозной культуры вплоть до настоящего времени.

Фатимиды: великое исмаилитское воскрешение
Возвращаясь к истории мусульманского Египта, следует обра­

тить внимание на тот период, когда он оказался включенным в кон­
текст шиизма, т. е. особого направления внутреннего ислама, что 
также (как мы видели в случае с Джабиром ибн Хайяном) подразу­
мевает открытость к отдельным сторонам позднеегипетской тради­
ции.

После падения Тулунидов в 905 году власть Аббасидов над Егип­
том продлилась недолго, и в 935 году Египет оказался в руках у тюрк­
ского военачальника Мухаммеда ибн Тугадж Абу-Бекра (882 — 946), 
называвшего себя среднеазиатским титулом «Акшид», откуда назва­
ние кратковременной династии Ихшидиды. После его смерти власть 
переходит к евнуху Кафуру (905 — 968), а в 969 году Египет захватили 
войска шиитского (исмаилитского) государства Фатимидов1, где 
правил в то время четвертый халиф Аль-Муизз Лидиниллах (935 — 
975).

Фатимидская династия была создана изначально шиитскими 
проповедниками из Ирана, но опиралась на берберов. Исмаилит- 
ский ислам был совершенно отличен от суннитской версии, до этого 
преобладавшей в Египте, поскольку в его основе лежали платониче­
ские и гностические идеи, довольно близкие эллинизму в целом. 
В шиизме иранские и эллинские мотивы были доминирующими, 
с точки зрения экзегетики коранических основ ислама, и поэтому 
к структуре египетского (эллинистического) горизонта они были на­
много ближе, чем захиритский суннизм. Шиитские проповедники 
проникли в Египет еще раньше, в IX веке, а в 902 году войска шии- 
тов-карматов вторглись с Сирию и нанесли поражение Тулунидам, 
хотя закрепить военные успехи не смогли. Однако сеть влияния ис- 
маилитских проповедников (дай) в Египте сложилась уже в то вре­
мя, и к моменту вторжения войск Аль-Муизза Лидиниллаха она ока­

1 Дугин А.Г Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 7. Исламизация и арабизация 189

зала им поддержку изнутри. Так Египет становится частью шиит­
ской Империи. В этот период недалеко от Фустата и Катай был 
заложен город Каир, который, разрастаясь, включил в себя и Фустат 
и Катай, и стал новой столицей Фатимидов. С тех пор Каир остается 
столицей Египта вплоть до настоящего времени. Тот факт, что он 
был заложен исмаилитской династией, имеет большое символиче­
ское значение.

В эпоху правления следующего пятого халифа Аль-Азиз Биллаха 
(955 — 996) в Каире был основан первый и самый крупный универси­
тет исламского мира Аль-Азхар.

Государство Фатимидов со столицей в Каире представляет со­
бой совершенно особое явление. Исмаилиты резко смягчили дав­
ление захиритского ислама, создали благоприятные условия для 
христиан разных церквей (православных, миафизитов, несториан 
и т. д.) и представителей других конфессий (в частности, для иуде­
ев). Политической и административной элитой были представители 
разных народов, причем большинство было коптами и христиана­
ми. В результате мы видим, что вновь Египет отчасти возвращается 
к тому типу общества, который преобладал в нем до исламских за­
воеваний — с характерным эллинистическим и иранистским стилем 
культуры. Это обосновывалось еще и тем, что сами Фатимиды были 
носителями иранского Логоса, в чем их и упрекали багдадские ха­
лифы, считавшие последователями иранских хуррамитов, близких 
по идеологии к зороастрийцам. Это же было основой идентичности 
и карматов, еще одного исмаилитского течения, соперничавшего 
с Фатимидами. Так, египетский стиль отчасти возвращается в но­
вой форме в фатимидскую эпоху, открывая возможность изыскан­
ному египетскому Логосу проявиться в новом догматическом —на 
сей раз исламском —контексте. В теологии и метафизике исмаи- 
лизма для египетского Логоса были открыты новые возможности. 
Исмаилизм, как и гностицизм, содержит развернутое учение об 
эманациях 10 Умов и сложную систему диалектического пути к выс­
шему тождеству. Ноэтические эманации, промежуточный мир воо­
бражения (mundus imaginalis), развертывающийся вокруг Десятого 
Интеллекта, пневматомахия избранных (шиитов) против диктатуры 
отчужденного большинства (суннитов), трагический идеал жерт­
венных страданий и финальный приход Махди-Спасителя —все 
это составляло и основу исмаилитской метафизики, и классическую 
структуру эллинистических (платонически-иранистских) доктрин 
с ярко выраженной мессианской, сотериологической и гностиче­
ской спецификой, составлявших интеллектуальное ядро алексан­
дрийской традиции.



190 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Шестой халиф Аль-Хаким Биамриллах (985— 1021) был филосо­
фом мистиком и сторонником радикальных реформ (в частности, 
отмены рабства). Он попытался провести революцию сверху, на­
правленную на обращение египетского общества к высшим идеа­
лам, что в исмаилитской доктрине было сопряжено с явлением 
«скрытого Имама» и началом всемирной реставрации (аналог гно­
стической концепции «свершения всех свершений»). Так снова на 
сей раз в исламской оболочке в Египте возрождается александрий­
ский гностицизм, насыщенный пронзительным ожиданием послед­
него эсхатологического откровения.

Другом Аль-Хакима Биамриллаха был Мухаммад ибн Исмаил ад- 
Дарази (? — 1018), который провозгласил самого Аль-Хакима Биа­
мриллаха обещанным Махди и основал отдельное религиозное тече­
ние в рамках исмаилизма, получившее название «учение друзов» 
(по имени ад-Дарази).

В 1021 году Аль-Хаким Биамриллах, любивший проводить ночи 
в пеших прогулках на пригородных холмах (иногда вместе с Дара- 
зи), не вернулся во дворец. По одной версии он был убит заговорщи­
ками, недовольными его идеалистическими реформами, но некото­
рые исмаилиты (низариты и друзы) верят, что он, будучи «Имамом 
времени», ушел в «сокрытие» и вернется в «последние времена».

После исчезновения Аль-Хаким Биамриллаха власть перешла 
к его сыну Аз-Захиру Биллаху (1005—1036), который приостановил 
революционные реформы предшественника и восстановил преж­
нюю более реалистичную модель управления государством. В этот 
момент Фатимидский халифат начинает проявлять первые признаки 
политического кризиса. В Сирии восстают суннитские племена бе­
дуинов, начинаются трения с византийцами за контроль над Алеппо.

При следующем правителе фатимидского Египта Маад аль- 
Мустансире Биллахе (1029— 1094), остававшемся на троне в течение 
долгого срока (60 лет), государство продолжает слабеть. В тюркской 
гвардии, бывшей основной опорой Фатимидов, вспыхивают проти­
воречия. Дело усугубляется также конфликтами и других этниче­
ских военных формирований —берберов и нубийцев. Ситуация 
усугубляется распространением чумы и голодом. Все это приводит 
к упадку монархической системы управления, а власть оказывается 
в руках военачальников.

Тем не менее в этот период при дворе халифа мы видим выдаю­
щегося теоретика исмаилитской философии иранца Абу Наср Му- 
айад фил-Дин аль-Ширази (1000 — 1078).

То обстоятельство, что влиятельный визирь армянского проис­
хождения Аль-Афдаль Шаханшах (1066— 1121), после смерти Маад



Глава 7. Исламизация и арабизация 191

аль-Мустансир Биллаха назначил правителем не старшего сына Абу 
Мансур Низара (1045— 1095) г на чем настаивал покойный халиф, но 
младшего Алъ-Мустали Биллаха (1074— 1101), привело к расколу ис- 
маилитов на два течения —низаритов и мусталитов. В самом Египте 
верх одержала партия аль-Мустали, но сторонники Низара не опу­
стили рук и продолжили борьбу. Однако после неудачного восста­
ния в 1095 году они были вынуждены бежать из Египта. Центр низа­
ритов сместился к востоку —в Сирию, и еще восточнее в Иран, где 
возникла знаменитая крепость Аламут, остававшаяся центром ради­
кального духовного исмаилизма вплоть до вторжения монголов1. 
Низариты развивали наиболее радикальную версию шиитского гно- 
зиса, вдохновляясь Аль-Хакимом Биамриллахом и настаивая на то­
тальном эсхатологическом преображении мира1 2.

Сторонники Аль-Мустали Биллаха заняли более умеренную по­
зицию в религиозных вопросах и в отношении к эсхатологическому 
императиву тотального преображения мира и «духовного воскресе­
ния».

В этот период в Палестину вторгаются турки-сельджуки, но Фа- 
тимидам удается отбить у них Тир и Иерусалим. Однако в это время 
в Палестине появляется новая сила — крестоносцы, которые овладе­
вают Иерусалимом в 1099 году и создают там Иерусалимское коро­
левство.

Следующий халиф Аль-Амир Биахкамиллах ( 1096 — 1130), так же 
как и его отец, находился под влиянием визиря Аль-Афдаль Шахан­
шаха, который и был источником политических решений и факти­
ческим правителем государства. Однако после его убийства, ответ­
ственность за которое возложили на низаритов, хотя нельзя исклю­
чить и роль в нем самого халифа, уставшего от опеки визиря, халиф 
Аль-Амир начинает править самостоятельно, стремясь сохранить 
державу от явно надвигающегося распада. Самого Аль-Амир Биах- 
камиллаха убивают (на сей раз без сомнения) низариты, так и не 
смирившиеся с переходом власти по линии аль-Мустали.

При двенадцатом халифе Аз-Зафир Биамриллахе (1133—1154) 
внутренние противоречия в Египте еще более накаляются, а на 
территории Фатимидов продолжают наступать крестоносцы. 
В 1154 году крестоносцы захватили последний оплот Фатимидов 
в Палестине —крепость Ашкелон. Аз-Зафир Биамриллах был обез­
главлен своим визирем, и власть ненадолго перешла к тринадцатому 
халифу Аль-Фаиз Бинасруллаху (1149 — 1160), а от него к последнему 
правителю фатимидского Египта — его брату Аль-Адид Лидинилла-

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
2 Jambet С. La grande réssurrection de Alamüt. P.: Verdier, 1990.



192 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

ху (1149— 1171). ПриАль-Адиде Лидиниллахе, какипри предыдущих 
правителях, снова вся власть оказывается в руках визиря, на сей раз 
бывшего ставленником сельджукского атабека Сирии Нур ад-Дина 
Зенки (1116—1174) из династии Зангидов. Фатимидам, окончатель­
но потерявшим самостоятельность, остается лавировать между кре­
стоносцами и сельджуками Зангидами. Так Аль-Адид Лидиниллах 
попытался в 1167 году заключить с крестоносцами союз против сель­
джуков, но в конце концов сельджуки оказались более влиятель­
ными, и новым визирем под их влиянием был назначен курд Салах 
ад-Дин (1138—1193), служивший атабекам. После смерти Аль-Адид 
Лидиниллаха, не оставившего наследника, Салах ад-Дин захватил 
в Египте власть, основав новую —на сей раз суннитскую и курд­
скую —династию Айюбидов.

С 969 по 1171 год Египет был исмаилитским государством с осо­
бой теологией и метафизикой, которая по своей структуре была по­
следним отблеском эллинизма. В этой форме египетская идентич­
ность смогла в последний раз заявить о себе посредством исмаилит- 
ских учений —особенно крайних, где утонченная космология, 
гностицизм и платонизм еще раз напомнили былое величие Алек­
сандрии, закатными лучами которого можно считать фатимидский 
Аль-Азхар или исмаилитские центры эсхатологического гнозиса.

От Салах ад-Дина до османов
Захват власти над Египтом курдом Салах ад-Дином, опиравшем­

ся на сельджукские войска и на первых порах бывшим вассалом 
Зангидов, которые, в свою очередь, признавали над собой верхов­
ную власть Аббасидов, резко изменил культурное положение Егип­
та, а также других территорий Ближнего Востока и Ливии, оказав­
шихся под властью новой могущественной державы. После эпохи 
преобладания исмаилитского шиизма, мягко относившегося к дру­
гим конфессиям и религиозным течениям, покровительствовавшего 
духовным поискам и искусству, Салах ад-Дин сделал опору на сун­
низм в его захиритской версии, что резко осложнило жизнь тем сло­
ям египетского общества, которые стремились сохранить идентич­
ность, несмотря на ислам и арабизацию. Но на этот раз захиритский 
суннизм доминировал с опорой не на арабов, но на тюрков-сельджу- 
ков, ставших политической элитой Египта. Мы видели, что еще до 
Фатимидов тюркский фактор в истории исламизированного Египта 
был довольно весомым. При Айюбидах он укрепляется еще больше.

Салах ад-Дин превратил Египет в мощное государство, подчи­
нившее себе Сирию, Палестину, Йемен и Месопотамию. Перед



Глава 7. Исламизация и арабизация 193

смертью он завещал отдельные земли своим сыновьям, что привело 
к междуусобицам и разделению Империи Айюбидов на несколько 
довольно самостоятельных государств. При том, что столицей оста­
вался Каир, не всегда его правители владели самыми обширными 
землями бывшей Империи Садах ад-Дина. Наследником Салах ад- 
Дина стал его второй сын Аль-Азиз Усман ибн Юсуф (1171 — 1198), 
правивший в Египте, а после его смерти державу возглавил младший 
брат Салах ад-Дина Аль-Адиль I Ахмад ибн Айюб (1145—1218), кото­
рому удалось снова восстановить единовластие. Единство государ­
ства сохранялось и при правлении сына Аль-Адиля Аль-Камиль Му­
хаммада ибн Ахмада (1177 — 1238), хотя он на время уступил Иеруса­
лим и значительные территории Палестины крестоносцам, заключив 
договор с Фридрихом II Великим Гогенштауфеном (1194— 1250). Но 
после его смерти держава Айюбидов погрузилась в пучину династи­
ческой гражданской войны.

Сын Аль-Камиля Аль-Адиль II (1216— 1248) был свергнут гварди­
ей мамлюков, особого военного сословия, которое сложилось 
в Египте при последних Фатидимах и состояло из тюркских рабов, 
а также из представителей других кавказских народов, оторванных 
от семей и воспитанных в духе жесткого и нетерпимого суннитского 
ислама. Мамлюки говорили на кыпчакском языке и представляли 
собой суннитский военный орден с тюркской этнической доминан­
той, что отличало их от основного населения Египта и Ближнего Вос­
тока, к тому времени полностью арабизированного. Свою инако- 
вость они чувствовали и в отношении правящей курдской династии 
Айюбидов. После того, как они выступили решающей силой в дина­
стическом перевороте, в результате которого к власти пришел Ас- 
СалихН (1205— 1249), они стали на практике полновластными пра­
вителями Египта. Позднее они убили сына Ас-Салиха II Туран-шаха 
ибн Айюба (? — 1250) и с 1250 года начали править Египтом уже от­
крыто. После свержения Айюбидов мамлюки не привнесли в рели­
гиозный и политический стиль правления Айюбидов ничего прин­
ципиально нового, сохранив доминацию суннизма и захиритского 
богословия, что было характерно и для курдов и сельджуков.

Мамлюки были прекрасными воинами, и им удалось отразить 
восстание огромных монгольских армий на Ближний Восток, оста­
новив их продвижение на запад. После того, как монголы взяли Баг­
дад, бежавший Аббасидский халиф прибыл в Каир, где мамлюки 
приняли его как правителя, признав его статус. Но никакой реаль­
ной властью он уже не обладал. Тем не менее, с точки зрения преем­
ственности исламской Империи (Арабского халифата), произошел 
перенос столицы халифата из Багдада в Каир, и Египет мамлюков



194 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

стал следующим —четвертым — центром имперской исламской го­
сударственности —вслед за Мединой, Дамаском и Багдадом.

Одним из самых выдающихся правителей мамлюков был султан 
Бейбарс I (1225— 1277), который и нанес поражение монголам в Си­
рии, завоевав тем самым авторитет среди других воинов. Все после­
дующие правители Египта вплоть до конца XIV века были предста­
вителями династии Бахритов, а затем ее сменила новая династия 
Бурджитов. Ее основателем был черкес Баркук (ок. 1339—1399), ко­
торому удалось не только захватить власть, но и восстановить един­
ство Египта, расшатанное очередными усобицами. При Бурджитах 
во властной элите начинают укрепляться черкесы, рабы, как и сам 
Баркук, и потомки рабов, захваченных на Кавказе и проданных 
в рабство в Египет.

Государство мамлюков не было стабильным; гражданские вой­
ны, династические конфликты и усобицы были в нем постоянным 
явлением. В один из таких периодов усобиц халиф из рода Аббаси- 
дов аль-Мустаин II (1390—1430) получил в Египте реальную власть 
султана, но в скором времени снова был вынужден уступить ее мам­
люку Шейху аль-Махмуди (1369— 1421).

На протяжении всего периода правления мамлюков Египет был 
довольно сильным государством, существовавшим во многом благо­
даря могущественной армии. Однако династия была слаба, и элита 
мамлюков постоянно поднимала восстания, сменяя по своему жела­
нию тех или иных правителей и приводя к власти других, чтобы сме­
стить их снова.

Последним султаном Египта из черкесской династии Бурджитов 
был Туман-бай II аль-Ашраф (1473—1517). Во время его правления 
в Египет вторглись армии османского султана Селима I (1465 — 1520). 
Османская Империя в это время неумолимо превращалась в новый 
полюс гегемонии на Ближнем Востоке и в Северной Африке. Туман- 
бай II оказал османам ожесточенное сопротивление и не опустил 
рук даже после того, как турки взяли Каир. Отступив, он мобилизо­
вал мамлюков и бедуинов на сопротивление и снова вернулся в Каир, 
чтобы сразиться с турками. Однако османские войска имели преи­
мущество, Туман-бай II снова потерпел поражение и был предатель­
ски выдан другом-бедуином туркам, которые его казнили, повесив 
на воротах Каира.

Захватив Египет, турки вырезали верхушку мамлюков и отпра­
вили регалии Аббасидских султанов в Стамбул. Египет с этого мо­
мента вошел в состав Османской Империи, которая провозгласила 
себя новым халифатом —правопреемником Аббасидского, номи­
нально существовавшего и в египетский период.



за
хв

ат
 Е

ги
пт

а 
О

м
ей

яд
ам

и 
лм

р 
иб

н-
ал

ь-
Ас

друзы

I

5
I I
I *

*1?5 5 л|Х |
1 ^5 5

низариты-------
старец Горы

I

и2|

I

II41 £
а

Ь
5 _

?! Египет в составе  
О сманской Империи

>

Омейяды

сунниты

Ихшидиды

Тулуниды
сунниты

Фатимиды
шииты

1
$

Айюбиды | мамлюки
сунниты I сунниты

Аббасиды
сунниты

641 868 935 969 1021 1094 1154 1171 12501258 1517

Египетский историал эпохи исламизации (до османских завоеваний)



196 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

Культурный разрыв и геополитическая
преемственность

Эпоха правления Айюбидов и мамлюков в отношении собствен­
но египетской идентичности была продолжением цивилизационной 
катастрофы. Если при Фатимидах египетский Логос еще мог найти 
какие-то пути для сохранения в контексте культурного и религиоз­
ного шиитского синтеза, то жесткое правление захиритских сунни­
тов, ставящих выше всего именно военную доблесть, ни в чем не пе­
ресекалось с семантикой египетской структуры.

Фелахи, египетские крестьяне, ставшие практически крепост­
ными, были интегрированы в арабизированное суннитское общест­
во с мамлюкской знатью, а области Верхнего Египта, древние города 
которого пришли в запустение, контролировали кочевники-бедуи­
ны.

Включение Египта в состав Османской Империи не сильно из­
менило такое положение дел, хотя в самой Османской Империи 
изначально ислам был батинитским с элементами шиизма, что со­
хранялось в форме суфийского тариката Бекташи и близких к нему 
алевитов, учение которых официально исповедовала военно-адми­
нистративная элита Османской Империи —орден янычар1.

Тем не менее в Египте и в это время существовали, даже подчас 
активно развивались, суфийские ордена; копты-монофизиты и дру­
гие христианские церкви также смогли сохраниться в условиях до­
вольно жесткого шариатского стиля правления, на периферии об­
щества продолжались и иные мистические и интеллектуальные те­
чения, в том числе остатки исмаилитов (друзы). Но египетский 
Dasein, уже на предыдущих этапах подвергшийся колоссальным 
ударам и оказавшийся под сильнейшим влиянием других культур­
ных горизонтов, практически растворился к Османской эпохе в бо­
лее поздних слоях.

Однако с геополитической точки зрения, Египет как государство 
в разные эпохи в полной мере сохранял преемственность чрезвы­
чайно устойчивых парадигмальных отношений с восточными и за­
падными соседями. И после арабских завоеваний всякий раз, когда 
Египет становился самостоятельной и независимой политической 
силой, —во время правления Тулунидов, Фатимидов, Айюбидов, 
мамлюков и т. д., —правители решали те же задачи, что стояли и пе­
ред фараонами начиная с периода Старого царства:

Дугин А. Г. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское 
наследие и следы Великой Матери.



Глава 7. Исламизация и арабизация 197

• установление центральной власти над Дельтой и Верхним Егип­
том,

• защита от ливийцев на западе и семитов на востоке, а при благо­
приятных обстоятельствах —

• расширение на Ливию и Ближний Восток египетской власти, что 
превращало Египет в региональную Империю.
Такой Империей Египет и становился при Тулунидах, Фатими- 

дах, Айюбидах и мамлюках, хотя отныне Египет был одной из поли­
той исламского мира, а правящей элитой в нем были либо арабы, 
либо тюрки (а также черкесы мамлюкской династии Бурджитов). 
Идеологии этих политий были различны —от радикального захирит- 
ского суннизма до суфизма и исмаилизма, равно как и стили правле­
ния и династии, но геополитически, кто бы ни правил Египтом, был 
вынужден следовать постоянному алгоритму, состоящему из:

• обеспечения территориальной целостности самого Египта от 
Дельты до порогов Нила,

• решения ливийского вопроса на западе и
• баланса сил в пользу Египта в Палестине, Сирии и Месопотамии 

(в некоторые периоды также на Аравийском полуострове).
И даже тогда, когда Египет находился в составе других ислам­

ских государств, даже относительное повышение уровня его само­
стоятельности неумолимо ставило перед правителями строго те же 
самые геополитические задачи, которые в течение тысячелетий еги­
петской истории решали фараоны, Птолемеи и различные ислам­
ские династии.

В составе Османской Империи
После Османско-мамлюкской войны 1516—1517 годов Египет 

в течение трех столетий был вилайятом Османской Империи 
и  управлялся назначаемым султаном пашой. При этом султаны со­
хранили институт мамлюков, назначая из их среды правителей от­
дельных провинций, на которые была поделена территория Египта.

Османский период истории Египта, как и все остальные, в геопо­
литической сфере основывался на классической схеме. Османские 
власти ставили перед собой главную задачу —не позволить Египту 
превратиться в самостоятельную политою, для чего всегда сущест­
вовали определенные предпосылки. На этом строилась вся осман­
ская политика, где баланс сил между пашой, региональной элитой 
мамлюков и группой высокопоставленных османских чиновников 
(диван) должен был выстраиваться таким образом, чтобы блокиро­
вать изначально любые попытки сепаратизма. В целом османам это



198 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

удавалось до 1805 года, а формально Египет оставался в составе Ос­
манской Империи до 1914 года. Однако с самого начала османского 
правления мы видим, как поставленные османами паши пытаются 
добиться независимости. Первый мятеж поднял уже в 1524 году на­
местник Ахмед-паша1 (? — 1524), который вернул административную 
систему, существовавшую при мамлюках, и заключил альянс с беду­
инскими племенами, а затем, по сути, бросил вызов Высокой Порте, 
провозгласив независимость. Османам удалось подавить восстание, 
а преданного бедуинами Ахмед-пашу, называемого в турецкой исто­
риографии «предателем», —Хайн Ахмед-паша, —казнить.

Территория Верхнего Египта не сразу была подчинена османам. 
До 1576 года она находилась под властью многочисленных бедуин­
ских племен, поэтому османским властям снова —как и в эпоху фа­
раонов — предстояло объединить Нижний и Верхний Египет.

Сходные проблемы снова остро встают в XVIII веке. Так, египет­
ский правитель Али-бей аль-Кабир (1728—1773), бывший этниче­
ским абхазом и христианином, который в юношестве был продан 
в рабство египетскому мамлюку грузинского происхождения и вос­
питан в исламской традиции, снова объединяет Нижний и Верхний 
Египет, раздираемые местными правителями —бедуинами, мамлю­
ками и янычарами. Выполнив эту задачу, он распространил свою 
власть на западные области Аравии —Хиджаз. В 1768 году Али-бей 
аль-Кабир разгромил корпус янычар, выслал османского пашу, ра­
зорвал вассальные отношения с Портой, а в 1770 году объявил о пол­
ной независимости Египта и провозгласил себя султаном. Во время 
русско-турецкой войны в 1771 году он заключил против турок воен­
ный союз с Российской Империей и захватил Сирию. Союз с рус­
скими вызвал протест среди египетских мусульман, что привело 
к расколу сторонников Али-бей аль-Кабира и, в конце концов, к его 
гибели. Османам же удалось снова вернуть Египет под свой конт­
роль. Однако в самом египетском обществе стремление к освобож­
дению от Высокой Порты и достижению независимости с этого мо­
мента настолько укрепилось, что стало константой в последующие 
эпохи.

В самом конце XVIII века в Египет вторгаются войска европей­
ских колонизаторов, активно захватывавших колонии на африкан­
ском континенте и превращающих Африку в продолжение зоны 
конфликтов между державами самой Европы. В 1798 году в Египет 
вступает армия Наполеона Бонапарта (1769—1821) с целью захва­
тить Египет и создать преграду между Англией, главной соперницей

1 Считается, что Ахмед-паша имел грузинское происхождение.



Глава 7. Исламизация и арабизация 199

наполеоновской Франции, и ее индийскими колониями. Хотя Еги­
пет в этот период считался официально частью Османской Импе­
рии, фактически он представлял собой самостоятельное образова­
ние, на которое Порта имела весьма ограниченное влияние. Им пра­
вили в этот период на паритетных началах два мамлюка грузинского 
происхождения —губернатор Мурад-бей (1750-1801) и Ибрагим- 
бей (1735-1817).

По этой причине Стамбул не стал протестовать против француз­
ского вторжения, надеясь руками Наполеона нанести удар по мя­
тежной провинции, с которой своими силами справиться было бо­
лее невозможно. Наполеон одержал ряд внушительных побед над 
мамлюками и добился своими реформами поддержки местного на­
селения, постепенно распространив французскую власть на всю 
территорию Египта —включая Верхний Египет. Обеспокоенная 
успехами французов Англия включилась в конфликт, атаковав 
французский флот и интригами заставив Турцию объявить Наполе­
ону войну, хотя ранее Стамбул в целом благосклонно относился 
к разгрому французами мамлюков, а сам Наполеон провозгласил 
себя действующим в интересах османского султана. Турки вступили 
в Сирию, где столкнулись с французскими войсками, но те нанесли 
им поражение, заставив отступить.

Несмотря на военные успехи, Наполеон не смог закрепиться 
в Египте, что было связано с общей расстановкой сил в его противо­
стоянии с Англией на европейских фронтах. Вместе с тем англичане 
напрямую включились в конфликт с французскими колониальными 
войсками в Египте, действуя на стороне турок, но, по сути, пресле­
дуя свои собственные колониальные интересы. После возвращения 
Наполеона в Европу французские военачальники были вынуждены 
капитулировать, и Египет с 1801 года оказался фактически в руках 
англичан, хотя формально они признали власть османов и не вклю­
чали Египет в состав своей колониальной Империи.

Египетский поход Наполеона стал точкой отсчета в европейском 
увлечении египетской историей, вызвавшей бурный интерес после 
того, как французы привезли из Египта множество древних арте­
фактов и образцов египетского искусства. Французский филолог 
и историк Жан-Франсуа Шампольон (1790—1832) предлагает пер­
вую достоверную версию дешифровки египетских иероглифов, что 
позволяет более детально проанализировать египетские памятники. 
С этого времени начинается становление египтологии и системати­
ческого изучения Египта и его традиции. Однако безусловные до­
стижения в области археологического и лингвистического метода 
омрачаются доминирующим в этот же самый момент в Западной Ев-



200 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

pone материалистическим и позитивистским мировоззрением, су­
щественно затрудняющим расшифровку семантических аспектов 
памятников Древнего Египта.

Этот догматический материализм строгих и щепетильных в дру­
гих отношениях (кроме смысла того, что они исследуют) ученых 
с лихвой восполнялся спутанными и произвольными фантазиями 
европейских оккультистов, продолжавших обращаться с египет­
ской традицией совершенно произвольно, подстраивая семантиче­
ски невнятные выводы позитивистских исследователей под свои 
экстравагантные экзотические системы. Так, занимавшийся алхи­
мией последователь Сведенборга1 (1688— 1772) и основатель братст­
ва «Авиньонских Иллюминатов» французский монах-бенедиктинец 
Дом Пернети (1716— 1796) в труде «Мифы Древнего Египта и Древ­
ней Греции, приводимые без тайн и по общему принципу с объясне­
нием иероглифов и Троянской войны»1 2 дает совершенно произволь­
ное толкование основных сюжетов и мифов Древнего Египта.

С увлечением Египтом был связан «египетский поворот» во 
французской масонерии —в частности, создание ряда масонских 
лож египетского обряда — Мемфис и Мицраим, позднее объединив­
шихся в общую структуру Мемфис-Мицраим с большим количест­
вом градусов, надстроенными над 33 градусами Шотландского обря­
да и экзотическими титулами. Египетская масонерия отличалась 
повышенным вниманием к оккультным практикам и учениям, что 
отличало ее от обычной масонерии, становившейся в XIX веке все 
более рационалистической и секулярной. В некоторых классифика­
циях египетские ложи масонства называют «горячей масонерией», 
тогда как обычные ложи —и прежде всего Великий Восток — «хо­
лодной масонерией». В египетском масонстве в центре внимания 
стали герметические доктрины, алхимические практики и теургиче­
ские ритуалы. Так, в Европу после походов Наполеона в виде «горя­
чего масонства» Мемфис-Мицраим и близких к нему оккультист- 
ских организаций (таких, как английские ложи «Герметическое 
братство Луксора» или «Золотая заря»3) пришел призрак Египта,

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Германский Логос. Человек Апофатический.
2 Пернети Дом Антуан-Жозеф. Мифы Древнего Египта и Древней Греции, при­

водимые без тайн и по общему принципу с объяснением иероглифов и Троянской 
войны. М.: ИП Береза С.И., 2013.

3 Орден «Золотая заря», Golden Dawn, основан оккультистом Самуилом Лиддел 
Мазерсом (1854—1918). В эту организацию вступил еще один знаменитый британ­
ский оккультист Алистер Кроули (1875—1947), на фантастических реконструкциях 
Мазерса построивший еще более произвольную систему —учение «Телема» с сата­
нинской спецификой, где египетские мотивы и герметизм стали составной частью 
титанически антиномистского контекста.



Глава 7. Исламизация и арабизация 201

хотя в самом Египте никаких следов древней традиции к тому време­
ни уже не осталось1. Но к египетскому Логосу эти реконструкции не 
имеют практически никакого отношения и свидетельствуют, ско­
рее, об отчаянных и агонизирующих попытках отдельных предста­
вителей западноевропейской цивилизации Модерна вырваться лю­
бой ценой за пределы узкого материализма, доминирующего в За­
падной Европе с начала Нового времени. Соответственно, их 
логичнее отнести к формам экстравагантного европейского дека­
данса, интересного, с определенной точки зрения, как явление, но 
малосодержательного в отношении оценки сакральных цивилиза­
ций (что досконально и аргументированно показал Рене Генон в це­
лой серии своих критических трудов1 2).

Однако нельзя не заметить определенной ноологической связи 
между европейским Модерном с доминацией Логоса Кибелы и от­
кровенным титанизмом и темной стороной Египта в его герметиче­
ской версии —той, которая была акцентирована в трактовке Зоси- 
мы «химии» как наследия «падших ангелов», составляющего тем­
ную сторону идентичности хамитского горизонта.

В Египте в 1805 году приходит к власти новый сильный правитель 
албанского происхождения Мухаммад Али (1769—1849), который 
формально признает сюзеренитет Порты, но, по сути, строит собст­
венное государство. Искусно лавируя между англичанами, которым 
он оказал вооруженное сопротивление после их попытки высадить­
ся в Александрии, и турками, Мухаммад Али добился большой само­
стоятельности на Ближнем Востоке и принялся все больше укре­
плять личную власть. Так, в 1811 году он организовал масштабную 
резню мамлюков, остававшихся с давних эпох политической элитой 
Египта. Параллельно Мухаммад Али вел войны с ваххабитами, со­
здавшими свое государство в Саудовской Аравии с опорой на ре­
формированный ислам крайне суннитского и захиритского толка, 
из которого ваххабиты изгнали любой намек на философскую и тем 
более мистическую интерпретацию, требуя воспринимать корани­
ческие предписания буквально и строго на основе текста. Как и ан­
глийские протестанты в отношении раннего христианства, ваххаби­
ты призывали вернуться к изначальной эпохе исламской уммы, счи­
тая всю историю исламских государств, начиная с Омейядского

1 Еще одной организацией аналогичного толка было «Общество Бдительных» 
(Les Veilleurs), основанное французским оккультистом и «альтернативным египтоло­
гом» Рене Швалером де Любичем (1887 — 1961).

2 Guénon R. Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion. P.: Nouvelle Librairie 
Nationale, 1921; Idem. L'Erreur spirite. P.: Marcel Rivière, 1923; Idem. Le Règne de la Quan­
tité et les Signes des Temps. P.: Gallimard, 1945; Idem. Orient et Occident. P.: Payot, 1924.



202 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

халифата, искажением и ересью. Объединившись под властью ло­
яльной ваххабитам саудовской династии, они начали борьбу против 
Османской Империи и против соседних исламских государств, стре­
мясь распространить повсюду влияние своей секты и власть саудов­
ских монархов3. Мухаммаду Али удалось справиться с вызовом вах­
хабитов и в 1811 — 1818 годах захватить весь Аравийский полуостров. 
Снова мы видим константы египетской геополитики, на сей раз в ее 
ответе на вызов со стороны Восточной пустыни. В этом же геополи­
тическом ключе Мухаммад Али строит свою политику и на южном 
направлении, где он распространяет свое влияние в Верхнем Египте 
вплоть до Судана, который присоединяет к своим территориям, 
превратив в провинцию со столицей в Хартуме.

В 1830 году Мухаммад Али укрепился настолько, что перестал 
выплачивать налоги Порте, а в 1831-м начал войну с Турцией. В этой 
борьбе Мухаммад Али представляет себя вождем арабов (хотя сам 
он был албанцем) в их стремлении освободиться от османской вла­
сти, что привлекает на его сторону население Палестины, Сирии 
и Ливана. Успешным было наступление египетской армии и в Ана­
толии, где войска Мухаммада Али дошли вплоть до Коньи. Победы 
над армией султана показали, насколько слаба Османская Империя, 
и вдохновили Мухаммада Али на то, чтобы выступить в поход на взя­
тие Стамбула. Ситуация турок становилась отчаянной, и от немину­
емого поражения от рук Мухаммада Али их спасло только вмеша­
тельство Российской Империи, выславшей флот для защиты Стам­
була.

В этот момент Англия и Франция, которая после краха наполео­
новской политики стала послушно следовать за атлантистской гео­
политикой Великобритании, приняв английское главенство в Евро­
пе как данность, опасаясь сближения России с Османской Импери­
ей, вмешались в ситуацию и объединенными усилиями заставили 
Мухаммада Али ограничить свою власть территорией Египта и сно­
ва выплачивать дань Порте. Таким образом, Египет почти стал но­
вым имперским полюсом в исламском мире Восточного Средизем­
номорья, но эта экспансия была остановлена вначале Русско-турец­
ким союзом, а затем прямым вмешательством колониальных держав 
Западной Европы.

После смерти Мухаммада Али у власти в Египте прочно обосно­
вывается династия его потомков, которая постепенно укрепляет са­
мостоятельность Египта, опираясь преимущественно на поддержку 
Англии, которая в значительной мере определяет основные страте­

3 Дугин А. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 7. Исламизация и арабизация 203

гические линии египетской политики. Внук Мухаммада Али Исма­
ил-Паша (1830—1895) проводит модернизацию страны под конт­
ролем европейских буржуазных институтов —в частности, банков­
ского дома Ротшильдов, который назначал ключевых министров 
в египетском правительстве, определяя экономическую политику 
страны. В 1859 году начинается строительство Суэцкого канала, 
представляющего собой важнейший стратегический пункт для всей 
структуры Британской Империи, т. к. благодаря этому появился 
кратчайший путь из Средиземного моря в Персидский залив и далее 
в Индийский океан. Строительством канала руководил француз­
ский дипломат Фердинанд Лессепс (1805 — 1894), а вторую половину 
акций получили англичане, что лишило Египет какого бы то ни было 
контроля над ним.

Модернизация и отложенная независимость
Модернизация Египта по колониальному сценарию и в целом 

в отрыве от османского общества начинается уже с эпохи Мухамма­
да Али и продолжается в течение всего XIX века, когда политическая 
элита Египта все более копирует буржуазные институты и экономи­
ческие модели. Параллельно в египетском обществе распространя­
ются европейские политические идеи —национализм, либерализм, 
секуляризм и парламентская демократия. Так, в 1866 году созывает­
ся первый египетский парламент —Маджлис шура ан-навваб. При 
этом основой культуры остается ислам суннитского толка, в контек­
сте которого, однако, получил широчайшее распространение су­
физм. Положительное отношение к суфизму и даже его поддержка 
являются отличительной чертой османской религиозной политики 
(что ярче всего было видно на первых этапах османского историа- 
ла)1. Это в полной мере касается Египта, где в османскую эпоху су­
фийские тарикаты действовали свободно и беспрепятственно, со­
здав обширную сеть суфийских братств, как в Дельте, так и на всей 
территории страны. Именно суфийская структура общества предо­
пределила религиозную идентичность египетского ислама в послед­
ние столетия, и особенно наглядно это проявилось в войне с вахха­
битами, учение которых было нетерпимо ко всем другим формам 
исламской традиции, и прежде всего к суфизму. Поэтому отноше­
ние с саудовской династией было окрашено не только геополитиче­
скими противоречиями, но и религиозными —египетский ислам от­
носился к традиционному суннизму шафиитского и маликитского

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское 
наследие и следы Великой Матери.



204 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

мазхабов с сильной суфийской доминантой. Такой же ислам был 
распространен среди арабов Ближнего Востока, а собственно ос­
манское влияние еще более укрепляло суфийскую составляющую. 
В этом заключалось отличие религиозного стиля ранних тюркских 
правителей Египта и мамлюков от османской эпохи: в османском 
контексте египетский арабский ислам свободно развивает свою ба- 
тинитскую составляющую, которая становится важнейшим компо­
нентом и религиозного обучения —прежде всего в крупнейшем 
университете исламского мира Аль-Азхар, основанном еще Фати- 
мидами. Так, большинство руководителей Аль-Азхара являются по­
томственными суфиями и членами авторитетных египетских тари- 
катов.

К концу XIX века в Египте постепенно складывается национа­
листическое движение, направленное и против Турции, и против 
Англии под лозунгом «Египет для египтян». Одним из лидеров его 
становится военачальник Ораби-паша (1842—1911), поднявший 
в 1882 году восстание за независимость. Это привело к бегству хеди­
ва (вице-султана) Тауфик-паши (1852—1892), после чего Ораби-па­
ша фактически захватил всю полноту власти. На это англичане отве­
тили военным вторжением, в ходе которого нанесли египетской ар­
мии поражение, а самого Ораби-пашу захватили в плен. После этого 
британские войска оккупировали всю территорию Египта.

Однако египтяне не оставляли надежд на независимость, стре­
мясь получить ее не столько прямым путем национального восста­
ния, сколько через сложные дипломатические ходы. Во время прав­
ления последнего хедива (вице-султана) Египта Аббаса II Хильми 
(1874—1944) Египет делает еще ряд шагов в сторону независимости. 
При этом независимость теперь требуется отстоять не только от 
Порты, находящейся в последней стадии упадка, но и от Англии, 
полностью контролировавшей Египет в вопросах стратегии, эконо­
мики и политики, в частности, через наличие английских войск на 
всей территории Египта. Так, в частности, в 1899 году англичане при­
нуждают Аббаса II Хильми установить над Суданом кондоминиум, 
что на практике означало присоединение Судана к Британской Им­
перии в качестве колонии. Аббасу II Хильми приходится лавировать 
между турками и англичанами, что связывает его усилия по обрете­
нию полного суверенитета, к которому Египет к началу Первой ми­
ровой войны оказывается в целом готов.

В 1913 году Аббас II Хильми публикует проект Конституции, 
предусматривающей создание независимого парламента, что долж­
но было превратить Египет в постколониальное национальное госу­
дарство. Видя, что все идет к обретению Египтом независимости,



Глава 7. Исламизация и арабизация 205

в 1914 году британцы свергли Аббаса II Хильми и напрямую провоз­
гласили Египетский султанат протекторатом Великобритании.

С этого момента Египет окончательно разрывает связи с Осман­
ской Империей и становится частью колониальной Империи Анг­
лии. Хотя владычество турок над Египтом завершается, вместо ожи­
даемой независимости, египтяне получают нового сюзерена в лице 
британской короны. Таким образом, полноценное освобождение 
и суверенитет Египта снова откладываются.

Египетская идентичность по итогам исламизации
Исламский период египетской истории, который длится вплоть 

до настоящего времени, характерен полным рассеиванием египет­
ской идентичности. Единственное, что соединяет современный ис­
ламский Египет с Древним Египтом —это копты-христиане, кото­
рые этнически являются прямыми потомками древних египтян, но 
при этом эллинизация, а затем христианизация, и наконец, арабиза­
ция во всех ее формах настолько глубоко повлияли на их культур­
ный горизонт, что выявить в нем аутентично египетские черты едва 
ли представляется возможным. В социальном смысле копты являют­
ся преимущественно фелахами, т. е. крестьянством, продолжая те 
хозяйственные практики, которые преобладали в Древнем Египте, 
но культура, язык, обычаи и самосознание фелахов почти не несут 
никаких собственно египетских признаков. Среди них преобладает 
арабский язык, а на коптском проходят лишь богослужения в хри­
стианских церквях.

Вместе с тем внимательное и детальное изучение коптской хри­
стианской традиции может привести к выявлению отдельных эле­
ментов, сопряженных с изначальным египетским горизонтом, а сам 
факт сохранения коптов как этноса является признаком преемст­
венности Оаэет'а (хотя и не древнеегипетского, но, по крайней 
мере, просто египетского), что теоретически позволяет реконструи­
ровать более высокие уровни египетского Логоса, подвергшиеся 
почти полному забвению. Несмотря на сильнейшее давление ислама 
и арабского начала, что только усиливается распространением сре­
ди египтян салафизма, коптский Ренессанс теоретически возможен, 
но если такая перспектива и будет реализована, даже частично воз­
родить можно будет лишь незначительную часть египетского Лого­
са, хотя и это представляло бы собой огромную ценность.

Другая линия египетской преемственности может быть обнару­
жена в египетском суфизме. Герметизм, алхимия, платонизм и отча­
сти гностическая антропология, как мы видели, были интегрирова­



206 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

ны в структуры и доктрины внутреннего ислама, а значит, в египет­
ском суфизме мы можем при желании обнаружить влияние Египта 
(по меньшей мере позднего, эллинистического). Однако и это требу­
ет огромных усилий и специфических методов, что является в насто­
ящих условиях практически невыполнимым требованием. Тем не 
менее, как и в случае с коптами, теоретически возможен и суфий­
ский египетский Ренессанс, в котором будут по-новому переосмы­
слены и оценены древние влияния египетского Логоса на саму ис­
ламскую традицию.

Колоссальным значением обладают памятники Египта —пира­
миды, усыпальницы, остатки архитектуры, свитки и стелы, папиру­
сы и настенные надписи, повествующие о древней культуре. Кор­
ректная дешифровка и интерпретации этого наследия, сохранивше­
гося несмотря на века исламской культуры, в целом совершенно 
безразличной к египетской идентичности и древним эпохам, могла 
бы дать новое и более глубокое и системное понимание египетских 
структур.

Но в целом арабизацию и исламизацию Египта следует расцени­
вать как эпоху разрыва преемственности цивилизации, который 
при этом произошел не одномоментно, но растянулся, в свою оче­
редь, на столетия. Каждый новый поворот в истории исламского 
Египта, новая династия и новые религиозно-политические реформы 
удаляли египетский горизонт в область непроявленного, заставляя 
погружаться в самые темные слои египетской идентичности.

Возможно ли после стольких веков давления и искоренения еги­
петское возрождение, восхождение египетского солнца из обители 
Мрака и Смерти, является открытым вопросом, причем нет никаких 
явных признаков, позволяющих ответить на него утвердительно. 
Тем не менее онтология вечности не допускает полного исчезнове­
ния того, что несет в себе ее измерение, а следовательно, мы не 
должны быть категоричными и в отрицании такой возможности.

Египет и сегодня остается загадкой, перед которой замирают 
высшие умы и великие полководцы человечества —от Платона 
и Александра Великого до Салах ад-Дина и Наполеона.



Глава 8. Современный Египет: 
независимость и поиск 
идентичности

Освобождение от Британии: Насер и суверенность
Египет оставался под прямым протекторатом Британии до 

1922 года. В последние годы по всей стране стали нарастать народ­
ные волнения, направленные против англичан. Наибольшей интен­
сивности они достигли весной 1919 года, войдя в историю как Еги­
петская революция. В антибританских акциях протеста принимали 
участие самые различные слои населения. В этот период закладыва­
ются основы египетского национализма, применяющего к арабам 
принципы европейских наций.

В результате волнений англичане принимают решение отказать­
ся от протектората, но сохранить свое влияние в Египте иным не 
столь прямым способом. Так, в 1923 году было провозглашено Коро­
левство Египет. Его первым правителем стал король Ахмед Фуад I 
(1868— 1936). Но англичане, по сути, продолжали управлять им и по­
сле обретения формальной независимости.

В 1936 году Великобритания подписывает с Египтом договор 
о размещении там британских войск для защиты Суэцкого канала. 
Несмотря на то, что в Египте находились английские войска, сме­
нивший на троне своего отца Ахмед Фуада I король Фарук I (1920 — 
1965) с началом Второй мировой войны не спешил вступать в нее на 
стороне союзников. Однако в отношении итальянцев, находивших­
ся в Египте, после оккупацией Муссолини Ливии, были предприня­
ты репрессивные меры, что вызвало вторжение итальянских войск. 
Против них выступили англичане, отбросив итальянцев снова в Ли­
вию и захватив часть этой страны. После этого последовало вторже­
ние нацистов —Африканского корпуса Эрвина Роммеля (1891 — 
1944), которые вернули итальянцам территории Ливии, но были 
остановлены англичанами недалеко от Каира. Таким образом, и по­
сле Второй мировой войны Египет геополитически оставался в об­
щей системе Британской Империи.

В 1948 году после создания государства Израиль Египет вступил 
вместе с другими арабскими странами с ним в войну, которая закон-



208 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

чилась победой Израиля. Поражение отрицательно сказалось на от­
ношении египтян к правящей династии, которую националисты об­
виняли в нерешительности и полной зависимости от европейских 
держав (прежде всего от Англии). Так как англичане и не думали по 
собственной воле покидать Египет, несмотря на растущий в обществе 
национализм, группа египетских офицеров, разделяющих идеи еги­
петского национализма и панарабизма во главе с Мухаммадом Наги­
бом (1901 — 1984) и Гамалем Абдель Насером (1918—1970), подняли 
в 1952 году восстание и свергли Фарука I, провозгласив независи­
мость и преобразовав в 1953 году королевство Египет в Республику.

Первым президентом независимого Египта стал Мухаммад На­
гиб, а с 1956 по 1970 год им правил Насер, бывший одним из самых 
ярких лидеров арабского мира той эпохи. Политически Насер был 
сторонником арабского социализма, сочетающего принципы нацио­
нальной идентичности с требованиями социальной справедливости. 
В геополитическом контексте он был противником стран Запада, 
в которых видел главную угрозу независимости Египта и остальных 
стран арабского мира, глашатаем которого он сам себя считал. На­
сер следует политике неприсоединения, балансируя между запад­
ным и восточным лагерями для того, чтобы обеспечить максимально 
благоприятные условия для арабского суверенитета.

Насер был сторонником интеграции арабских стран в единое 
Панарабское государство, разделяя в целом идеи, разработанные те­
оретиками партии Баас (в Сирии и Ираке).

В 1958 году Насер делает первый шаг по воплощению в жизнь па­
нарабской идеи и совместно с президентом Сирии Шукри аль-Куат- 
ли (1891 — 1967) провозглашает создание Объединенной Арабской 
Республики. В ответ на это объединяются в Арабскую Федерацию 
два других арабских государства, оба управляемые Хашемитами — 
Иордания королем Хуссейном ибн Талалом (1935 — 1999), Ирак Фей- 
саломП (1935—1958). Геополитически интеграционный проект На­
сера носит континентальный и антизападный характер, а проект 
Хашемитов, напротив, ориентирован больше на Запад —Англию 
и США. Однако обе попытки оказываются недолговечными. Хаше- 
митское государство просуществовало только несколько месяцев, 
т. к. Фейсал II был свергнут и казнен баасистами. В 1961 году распа­
лась конфедерация Египта и Сирии.

Спустя некоторое время, уже после смерти Насера в 1971 году 
Египет, Сирия и Ливия снова предпринимают попытку создать Фе­
дерацию Арабских Республик, но и эта попытка не удалась.

Египет при Насере занимал жесткую позицию в отношении Из­
раиля, что стало отличительной чертой его политики. После того, как



Глава 8. Современный Египет: независимость и поиск идентичности 209

Насер в 1956 году издал закон о национализации Суэцкого канала 
и принял помощь от СССР для строительства Асуанской плотины, 
европейские державы (Англия и Франция) вместе с Израилем осу­
ществили военное вторжение в Египет на Синайский полуостров 
с целью свергнуть Насера и вернуть собственность, которой они ли­
шились. Но так как это вторжение вызвало жесткую реакцию со 
стороны СССР и не было подаержано США, которые видели в евро­
пейцах конкурентов своим собственным экономическим интересам 
на Ближнем Востоке, французам, англичанам и израильтянам при­
шлось вывести свои войска и признать потерю собственности, нацио­
нализированной Насером.

Еще один конфликт с Израилем произошел в 1967 году, закон­
чившись сокрушительным поражением Египта и оккупацией Изра­
илем Синайского полуострова. Это нанесло по престижу Насера ко­
лоссальный удар, т. к. антиизраильская линия была наряду с антиза­
падной важнейшим элементом его политики и философии. Это 
заставило Насера подать в отставку.

На смену Насеру во главе Египта пришел политик с совершенно 
иной ориентацией —Анвар Садат (1918—1981), который взял курс 
на сближение с США. При нем все попытки реализовать проекты 
«панарабского социализма» были свернуты.

Братья-мусульмане: от суфизма к салафизму
В XX веке в арабском мире и, в частности, в Египте сложилось 

несколько версий националистической идеологии, на основе кото­
рой создавались постколониальные государства. Наряду с арабским 
социализмом, ярче всего представленным партией Баас в ее различ­
ных версиях (сирийской, иракской, ливийской и т. д.), существовали 
монархические течения (Хашемитская монархия, Саудовская дина­
стия и т. д.), которые чаще всего ориентировались на европейские 
державы (прежде всего Англию и США), а также течения, где рели­
гиозная исламская составляющая была идейной основой1. Идеоло­
гия, построенная на основе ислама, часто называется исламизмом. 
В самом исламизме можно выделить несколько течений —наиболее 
радикальным является саудовский ваххабизм, представляющий со­
бой реформированный ислам, в котором крайние тенденции сун­
нитского захиризма доходят до своего логического конца, отрицая 
все формы традиционного ислама, включая классические мазхабы. 
Это —крайняя форма салафитского течения. Другие более умерен-

Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



210 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

ные, но также исламистские версии салафизма, не отрицающие 
мазхабов и допускающие какие-то модели интерпретации Корана 
и сунны, могут сочетаться с суфизмом. Но практически во всех ситуа­
циях в XX веке исламистская идеология находилась в жесткой оппо­
зиции исламскому социализму, баасизму и панарабскому национа­
лизму. Это до некоторой степени предопределило геополитическую 
специфику соответствующих движений—арабский социализм и пан­
арабизм поддерживал СССР, а исламизм, равно как и роялизм, — 
страны Запада.

Специфической формой исламизма, получившей широкое 
распространение к Египте, стало движение «Братьев-мусульман» 
('Ткйуап аЬтизИтйп), созданное в Королевстве Египет, находившем­
ся под прямым контролем Британии. Его основателем был исламский 
философ Хасан аль-Банна (1906— 1949). Движение «Братья-мусуль­
мане» было задумано как своеобразный суфийский орден, призван­
ный восстановить исламскую идентичность в условиях модерни­
зации и колониального давления западной политики, экономики 
и культуры. Изначально «Братья-мусульмане» были ориентированы 
антибритански и, как и другие националисты, боролись за незави­
симость Египта. Сам Хасан аль-Банна был ориентирован жестко 
против Запада и призывал обратиться к истокам ислама, построив 
общество исключительно на основе законов шариата и на мусуль­
манской морали. В отличие от ваххабитов он сам был сторонником 
суфийского учения и восхищался идеями великого иранского поэта 
суфия аль-Газали (1058 — 1111). Хасан аль-Банна при создании своей 
организации опирался на опыт и боевых суфийских братств, таких, 
как мавританские марабуты, османские янычары или иранские кы- 
зылбаши, призывая сочетать духовное образование, моральное вос­
питание и военное дело в целях подготовки полноценных разносто­
ронних личностей, носителей исламской традиции.

Однако постепенно суфийская сторона «Братьев-мусульман» 
уступала салафизму, а наряду с антизападной риторикой в среду 
египетских фундаменталистов проникали идеи прогресса и соци­
ального развития, которым, по их мнению, препятствовал традицио­
нализм (прежде всего суфизм). Таким образом, строго по проте­
стантскому образцу обращение к «изначальной стадии религии» 
открывало путь модернизации и десакрализации. Сходство проте­
стантской Реформации с исламским фундаментализмом ярче всего 
прослеживается в ваххабизме, но та же ситуация полностью повто­
ряется и с египетскими «Братьями-мусульманами» —особенно во 
втором поколении лидеров, сменивших основателя этого течения 
Хасана аль-Банну.



Глава 8. Современный Египет: независимость и поиск идентичности 211

«Братья-мусульмане» считали убийство приемлемым методом 
ведения политической борьбы, и их члены участвовали в серии тер­
рористических актов —в частности, в убийстве премьер-министра 
Махмуда ан-Нукраши-паши (1888—1948). В 1949 году неизвестные 
убили самого Хасана аль-Банну.

«Братья-мусульмане» с самого начала выступили жесткими про­
тивниками курса Насера на египетский и, шире, панарабский нацио­
нализм, т. к. с их точки зрения эта секулярная модель была слишком 
терпима к западной культуре. Но на практике борьба с Насером, 
стремившимся полностью выйти из-под контроля западных держав 
и обеспечить суверенитет Египта, вела лишь к ослаблению антиза­
падных позиций и играла на руку сторонникам сближения с Запа­
дом и египетским либералам.

Так как «Братья-мусульмане» готовили покушение на первого 
президента Мухаммада Нагиба, движение было запрещено, а его 
члены подверглись репрессиям.

Многие члены организации были вынуждены бежать из Египта 
в Саудовскую Аравию или на Запад. Преемником Хасана аль-Банны 
во главе «Братьев-мусульман» стал его зять Саид Рамадан (1926 — 
1995), основавший центр «Братьев-мусульман» в Германии. В 50-е 
годы XX века Саид Рамадан начинает тесное сотрудничество с амери­
канскими спецслужбами, видевшими в «Братьях-мусульманах» важ­
ный инструмент для противостояния панарабскому антиколониаль­
ному движению, получавшему, в свою очередь, поддержку от СССР.

Ярким представителем «Братьев-мусульман» в 1950—1960-е 
годы был египетский идеолог салафизма Сайид Кутб (1906—1966). 
Он еще больше удалился от суфийской стороны изначального брат­
ства и сблизился по основным вопросам с ваххабизмом. Стиль 
и мышление Кутба отличались крайней формой примитивности, но 
такой буквализм и интеллектуальный минимализм в салафитских 
кругах считался достоинством, что наряду с личной активностью 
сделало Кутба чрезвычайно популярным.

После запрета «Братьев-мусульман» Кутб был арестован и про­
вел в тюрьме 10 лет, после чего выпущен, но снова брошен в тюрьму 
по обвинению в подготовке государственного переворота уже 
в 1965 году. В 1966 году он был повешен. Свои идеи Кутб изложил 
в книге, написанной в тюрьме, «Дорожные знаки»1, которая стала 
классическим трудом в салафитской среде.

В начале правления Садата (1918—1981) он пошел навстречу 
«Братьям-мусульманам», разрешив многим из них вернуться в Еги-

Sayyid Qutb. Milestones. Islamabad: International Islamic Publishers Ltd., 1988.



212 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

пет и выпустив других членов движения из тюрем. Садат проводил 
прямо противоположную Насеру политику, решив опираться на 
США и разорвав договоры с СССР. Надеясь на помощь США, он на­
чал в 1973 году еще одну войну с Израилем (Война Судного дня), 
в которой Египет в очередной раз потерпел сокрушительное пора­
жение. В результате Египет стал еще более зависимым от США.

Несмотря на смягчение политики в отношении «Братьев-мусуль- 
ман» со стороны Садата, радикальное крыло организации и ряд при­
мыкающих к «Братьям-мусульманам» дочерних структур, таких как 
«Исламский Джихад», не были удовлетворены компромиссом, 
и в результате Анвар Садат был ими убит.

Его сменил на этом посту Хосни Мубарак, продолжавший точно 
такую же политическую линию. В период его правления «Братья-му­
сульмане» оставались под запретом. Тем не менее «Братья-мусуль­
мане» в это время активно распространяли свою идеологию в ислам­
ском мире. Так, через три года после американского вторжения 
в Ирак в 2003 году иракские салафиты, идеологически близкие к сау­
довским ваххабитам, «Аль-Каиде» и египетским «Братьям-мусуль­
манам», провозгласили создание «Исламского Государства» (ас1- 
Ба\Иа]1 аЬЫапиуа]!), халифом которого был назван салафит Абу 
Бакр Багдади. Эта структура активно включилась в борьбу против 
шиитов и курдов, подвергая уничтожению всех тех, кого можно 
было бы заподозрить в отступлении от салафитского толкования ис­
лама. Таким образом, у сторонников радикального ислама салафит­
ского толка появилась историческая возможность применить свои 
воззрения для построения государства, основанного на законах ша­
риата. На практике это обернулось невиданным и бессмысленным 
террором и масштабным геноцидом, включая пытки и издевательст­
ва над гражданским населением, что в целом удивительно напоми­
нало события английской Реформации и террор эпохи Кромвеля, 
обрушившийся на католиков (преимущественно ирландцев).

Показательно, что вторым лидером «Аль-Каиды», действовав­
шим в Ираке после убийства иорданского салафитского лидера Абу 
Мусаба аль-Заркави (1966 — 2006), становится египтянин Абу Айюб 
аль-Масри (1968 — 2010), также член движения «Братья-мусульма­
не».

Хосни Мубарак оставался президентом Египта до 2011 года, ког­
да началась «Арабская весна», цепная реакция волнений, прокатив­
шаяся по арабским странам Северной Африки, начиная с Туниса. 
На этой волне «Братья-мусульмане» ненадолго пришли к власти под 
вывеской «Партии Свободы и Справедливости». На короткий срок 
с 2012 по 2013 год президентом Египта стал лидер «Братьев-мусуль-



Египет
ский ист

ориал. От Османской И
мперии до наст

оящ
его времени

40

£

*

вторжение османов Селима I 

восстание Ахмед-паши

независимость Египта А лИ -беЙ  ЭЛ Ь-Кабир

М у р ад -б ей  И б р аги м -б ей

вторжение Наполеона

турецко-египетская война

01 пнал |  I
Т ауф и к -п аш а

восстание националистов Ораби-паши

А б б а с  II Х е л ь м и

свержение Аббаса Хельми

Ц

%

I *3

арабо-израильская война

свержение Фарука I

национализация Суэцкого канала 
Объединенная Арабская Республика ^  ^

Е ги п е т  +  С и р и я

поражение в Шестидневной войне 
оккупация Израилем Синайского полуострова

IIг

а  О  ^¡11
Оч $

арабская весна в Египте
М ухам м ед  М у р с и

свержение Мурси

О

А

братья-м
усульм

ане



214 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

ман» Мухаммад Мурси, ориентированный на союз с Турцией Эрдо­
гана и с Катаром, но имевший ряд серьезных разногласий с Саудов­
ской Аравией и ваххабизмом. В период правления «Братьев-мусуль- 
ман» радикальные элементы движения провели жестокие погромы 
коптов-христиан и другие акты насилия, раскалывающие египет­
ское общество по этнорелигиозному признаку.

В 2013 году Мурси свергла группа высокопоставленных воен­
ных, после чего «Братья-мусульмане» были снова объявлены «тер­
рористической организацией», а сам Мурси в 2015 году был приго­
ворен к смертной казни, позднее замененной на пожизненное за­
ключение.

Новым президентом стал более умеренный политик Абдул-Фат- 
тах Халил ас-Сиси.

Суфизм, традиционализм и национальная идея 
Египта
В целом в эпоху независимости Египта национальная идеология 

так и не была сформулирована, поскольку множество исторических 
напластований на изначальную идентичность и влияния западной 
секулярной культуры, основы которой были заложены модерниза­
цией Египта в британскую эпоху, привели к тому, что египетское об­
щество не смогло найти ось, чтобы выстроить вокруг нее суверен­
ную систему ценностей, соответствующую вызовам окружающего 
мира. Арабский национализм, социализм, модернизация и исла­
мизм, а также либеральная демократия западного образца не смогли 
стать теоретической основой для нового выражения египетского 
Dasein'a. Это создает проблему, решать которую еще только пред­
стоит. Но в любом случае удивляет контраст между богатейшей 
и нюансированной духовной культурой Древнего Египта и даже 
Египта эллинистической эпохи, и теми упрощенными, редукцио­
нистскими и слабо интеллектуальными формами, между которыми 
современным гражданам Египта приходится делать идеологический 
выбор. При этом ни глубины арабского Dasein'a со всей парадок­
сальностью и тревожными титаническими мотивами, ни духовная 
роскошь суфизма, ни далекие отзвуки древних культур, которые 
еще рассеянно присутствуют у коптов, не вызывают никакого инте­
реса и не используются для построения на их основании новой вер­
сии подлинно суверенного мировоззрения.

Правда, некоторые шаги в этом направлении все же предприни­
маются. Так, в 2011 году перед лицом роста салафитских настроений 
и усиления позиций «Братьев-мусульман» суфийские тарикаты



Глава 8. Современный Египет: независимость и поиск идентичности 215

Египта приняли решение о создании «Египетской партии освобож­
дения» (Al-Tahrîr al-Masri), основателем которой стал суфийский 
шейх тариката Алъ-Азамийя Абул Азайем. Аналогичную идею выд­
винул шейх тариката Рифаия, ответвления ордена Кадирия.

В Египте в настоящее время распространены различные автори­
тетные тарикаты —Накшбандия, Кадирия, Тиджания, Хальватия, 
Шадилия и многие другие. Если обратиться к суфийскому наследию 
и взять философию суфизма за образец и идейную основу, это могло 
бы дать фундамент для того, чтобы сформулировать корректные отве­
ты на вызовы современности —без того, чтобы прибегать к слабо ин­
теллектуальному салафизму, но не поддаваться на инерцию модерни­
зации и вестернизации. При этом следует учесть одно чрезвычайно 
важное с символической точки зрения обстоятельство: именно в Каи­
ре прожил вторую часть своей жизни и был похоронен крупнейший 
философ-традиционалист Рене Генон (1886 — 1951), принявший ислам 
и получивший посвящение в тарикат Шадилия по линии Алавия. 
С формальной и тем более с неформальной точки зрения Рене Генон, 
шейх Абдуль-Вахид Яхья, был гражданином Египта и должен считать­
ся национальным достоянием наряду с другими величайшими мысли­
телями Египта —исламского и доисламского периодов. Генон своими 
произведениями заложил основу полноценного и глубинно обосно­
ванного традиционалистского мировоззрения, с опорой на которое 
можно обосновать и критическую дистанцию к Западу и современно­
му миру в целом, и выделить в самой исламской традиции именно те 
стороны, которые являются наиболее важными и ценными, с точки 
зрения реставрации глубинной идентичности—арабской, исламской 
и египетской. Это могло бы стать оптимальной прививкой против 
плоского и легко манипулируемого салафизма, а также против модер­
низации и либерализма, к которым клонят прозападные и часто неса­
мостоятельные политические лидеры Египта.

Орден Шадилия и в наше время широко распространен в Египте, 
поэтому учение Генона можно сочетать с живой и непрерывавшей- 
ся традицией, что позволяет говорить о реставрации суфийского 
Dasein'a, в который исторически были включены наиболее аполлони- 
ческие и аполлоно-дионисийские аспекты египетской идентичности.

Следует обратить внимание на интерпретацию Геноном пира­
мид и прежде всего трех наиболее известных из них, расположен­
ных рядом с Каиром. Большая Пирамида в исламской традиции на­
зывается «могилой Сейдны Идриса», который отождествляется 
с Гермесом, египетским Тотом и с библейским Енохом1. Вторая пи­

1 Guénon R. Le Tombeau d'Hermès / /  Guénon R. Formes traditionnelles et cycles cos­
miques. P. 138— 147.



216 Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов

рамида, по Генону, соотносится с Сифом (Сейдна Шит в арабской 
традиции) и с египетской фигурой Агатодаймона, изображавшегося 
в виде змея (египетский Кнеф) и считавшегося учителем Гермеса 
(он фигурирует в ряде герметических диалогов как его наставник). 
Третья же должна соответствовать Адаму, а вся последовательность 
трех пирамид представляет собой символическую печать древней­
ших знаний человечества, переданных потомкам для корректной де­
шифровки. Но в суфийской традиции и, в частности, в системе че­
тырнадцати планетарных сфер, описанных величайшим теоретиком 
суфизма Ибн Араби (1165— 1240), Идрис соответствует сфере солн­
ца и находится в центре всех небесных сфер. Таким образом, Вели­
кая Пирамида, как «Могила Гермеса», представляет собой полюс 
солярной метафизики, передаваемой сквозь тысячелетия и оказав­
шейся в наше время на территории страны, свободной от внешнего 
контроля и обладающей развитой духовной традицией суфизма, 
а также наследующей арабскую версию герметизма и алхимии. Это 
вполне могло бы стать осью идентичности нового Египта, полноцен­
но вступающего в право наследия древней метафизики, ключ к ко­
торой находится не в археологических раскопках и не в фантазий­
ных теориях модернистского Запада, утратившего свою собствен­
ную традицию, свой собственный Логос, но в живой духовной 
и философской среде ортодоксального суфизма.



Часть 2. Горизонт 
берберов: 
притяжение 
крайнего Запада





Глава 9. Ливийский горизонт:
культуры, народы, территории

Великая Берберия: народы моря и гараманты
Еще одной древнейшей цивилизацией в контексте афразийско­

го горизонта является берберская цивилизация, имеющая не мень­
шую древность, чем цивилизация Древнего Египта. Народы, насе­
лявшие земли, расположенные к западу от Египта и простирающие­
ся до атлантического побережья Северной Африки, обобщенно 
назывались либу/рибу, а сама эта страна —Ливией. Сведения о Ли­
вии содержатся в египетских хрониках и памятниках самых ранних 
эпох, что позволяет заключить, что мы имеем дело с культурой, сло­
жившейся одновременно со Старым царством Египта, но очевид­
но — как и египетская —имеющей еще более древние корни. С лин­
гвистической точки зрения, Древняя Ливия относится к афразий­
ской зоне, а парадигма ливийской культуры в целом соответствует 
хамитскому горизонту, представлявшему в эпоху, примыкающую 
к афразийской общности, единый континуум.

Об этой цивилизации сохранилось несравнимо меньше доку­
ментальных сведений, письменных и архитектурных памятников, 
нежели о Древнем Египте, и соответственно, о ее древнейших перио­
дах нам не известно практически ничего или совсем немногое. Но 
вместе с тем народы, являющиеся потомками древних ливийцев, 
в отличие от египтян, сохранились —причем не только этнически, 
но и культурно, и лингвистически, и образуют в настоящее время 
группу берберских этносов, населяющих обширные территории Се­
верной Африки — Сахары и Сахеля.

В эпоху Древнего Египта и в додинастический период практиче­
ски вся территория Северной Африки —вплоть до Атласских гор на 
западе1 и до Сахеля на юге (а Сахара в то время была вполне пригод­
ной для сельского хозяйства) —была населена праберберскими пле­
менами, предками исторических берберов1 2. Поэтому эту террито­
рию в этнолингвистическом смысле можно назвать «Великой Бер-

1 Берберия достигала в западном направлении Канарских островов, чье населе­
ние, предшествующее испанской колонизации, было берберским.

2 Кун К. С. Расы Европы. М.: ACT; Астрель, 2011. С. 465-490.



220 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

берией». Термин «бербер» дан греками всему населению Северной 
Африки и не является этническим самоназванием, но в целом опи­
сывает древнее несемитское население, объединенное этнически, 
лингвистически и культурно. Совокупно эту зону можно назвать 
«берберским горизонтом» как особым пространством, отличным от 
других полюсов афразийского круга —египетского, семитского, ку­
шитского и чадского.

Судя по имеющимся антропологическим и этнологическим дан­
ным и свидетельствам древних египтян, запечатленных в изображе­
ниях ливийцев и их описаниях, праберберы были народом европео­
идного типа, с белой кожей, светлыми волосами, долихокефаличе- 
ским строением черепа, говорящим на неиндоевропейском языке, 
родственном египетскому, хотя нельзя исключить, что этот «хамит­
ский» язык наложился позднее на еще более древний и совершенно 
неизвестный нам лингвистический пласт. Загадкой остается и древ­
неливийское письмо, имеющее определенное сходство с древнефи­
никийским, но до настоящего времени не расшифрованное.

Тот факт, что древние ливийцы пользовались конями и колесни­
цами, дает основания предположить, что по меньшей мере отдель­
ные этнические группы пришли в Северную Африку из Турана 
и Евразии, скорее всего, через Переднюю Азию, пройдя через Дель­
ту Нила к западу, но это может быть довольно поздним явлением. 
Однако кочевой и воинственный образ жизни, которым отличались 
ливийцы с самых древних эпох, не подлежит сомнению. И это явля­
ется важнейшей константой берберской идентичности: в отличие от 
оседлых земледельцев-египтян, ливийцы изначально были воинст­
венным кочевниками-скотоводами.

Кроме древнеберберского горизонта, в более поздней истории 
XIV—XII веков до Р.Х. зафиксирована серия эпизодов, когда Египет 
подвергался вторжению «народов моря», к которым относят племе­
на шерданов (сардов, обосновавшихся в Сардинии в XIV—XIII веках 
до Р.Х.), тирсенов или турша (тирренов, предков этрусков), фили­
стимлян (пеласгов/пуластья), данунов (данайцев), мушуэш или мос- 
хой (фригийцев), шакалеша или чаккаль (сикулов, население Сици­
лии с XIII в. до Р.Х.), акайваша (ахейцев Гомера, т. е. предков элли­
нов), гарамантов, луков (ликийцев Анатолии) и тевкров (вероятно, 
коренного населения Трои), рвавшимся в Северную Африку1. Все 
эти народы были европеоидного типа (белокожие, светловолосые, 
светлоглазые и долихокефалические), но далеко не все индоевро­
пейскими (безусловными индоевропейцами были среди них ахей­

1 D'Amato R., Salimbeti A. The Sea Peoples of the Mediterranean Bronze Age 1450 — 
1100 BC.L: Osprey, 2015.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 221

цы-акайвашаг данайцы-дануны, мушуэш-фригийцы и луки-ликий- 
цы). Наличие среди «народов моря» неиндоевропейских этносов 
с однозначно европеоидными чертами ставит интересную проблему 
об их культурном типе и происхождении. Герман Вирт (1885— 1981) 
считал их выходцами из расположенного в Северной Атлантике1, 
позднее затопленного, островного комплекса. С ним он соотносил 
проторуническую письменность, лежащую, по его мнению, в осно­
вании как финикийского письма, так и шумерской клинописи, еги­
петских и даже китайских иероглифов, письма Мохенджо-Даро 
и позднейшего брахми в Индии, включая, естественно, собственно 
германскую и тюркскую рунику. Но эта теория не получила ни под­
держки, ни развития, т. к. первые модели ее изложения у Вирта 
страдали явными дефектами или натяжками, которые, однако, тео­
ретически могли бы быть устранены без ущерба для основного со­
держания (но этого-то как раз никем проделано и не было). В любом 
случае, с точки зрения древнейших культурных кругов и цивилиза­
ций, вопрос об идентичности архаических доиндоевропейских, но 
вместе с тем европеоидных («белых») народов, имеет большое зна­
чение; и в случае «народов моря», столь серьезно аффектировавших 
этносоциологическую картину Средиземноморья, он стоит особен­
но остро.

Мы сталкивались с этой проблемой при изучении различных об­
ластей евразийского континента, где от Анатолии через Балканы 
и Кавказ вплоть о Скандинавии и Британских островов, а также до 
Пиренеев —встречали следы белых европеоидов явно неиндоевро­
пейского происхождения. К ним относятся народы Старой Европы 
(по классификации М. Гимбутас), последними остатками которых 
можно считать лапландцев, пиктов, басков и кавкасионов (потомков 
хатто-хурритских народов)1 2. Берберы являются частью этого палеоев- 
ропейского континуума, к которому относились «народы моря», но 
история которого уходила гораздо глубже в древность, нежели XIII — 
XII века до Р.Х., когда «народы моря» стали важнейшим фактором 
геополитики Восточного Средиземноморья, оказавшись в поле вни­
мания египетских хроник.

Египетским фараонам удалось отбить это мощное наступление, 
связанное с фундаментальным изменением этнического баланса

1 Wirth Н. Der Aufgang der Menschheit. Forschungen zur Geschichte der Religion, 
Symbolik und Schrift der atlantisch-nordischen Rasse. Jena: Diederichs, 1928; Idem. Die 
Heilige Urschrift der Menschheit. Symbolgeschichtliche Untersuchungen diesseits und 
jenseits des Nordatlantik. Leipzig: Koehler & Amelang, 1936.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское 
наследие и следы Великой Матери.



222 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

в тех областях, откуда вышли «народы моря» (предположительно 
этой территорией были земли Передней Азии), но при этом египтя­
не позволили некоторым племенам (в частности, пеласгам/фили- 
стимлянам) поселиться на пограничной с ними территории —к се­
веру от Синайского полуострова в современной Палестине, полу­
чившей свое название как раз от филистимлян1. Другой народ, 
входивший в число «народов моря», гараманты, проникли в Север­
ную Африку и создали там в конце II тысячелетия до Р.Х. могуще­
ственное процветающее государство1 2, упоминаемое Геродотом 
в V столетии до Р.Х. Были ли гараманты носителями берберского 
языка, подчинившими себе древних ливийцев, или они, напротив, 
заимствовали язык более древнего населения, достоверно выяснить 
невозможно.

В VIII веке до Р.Х. государство гарамантов уже включало в себя 
весь нынешний Феццан, южные районы Триполитании и значи­
тельную часть Мармарики, т. е. занимало территорию современной 
Ливии и некоторые прилегающие к ней земли. Это государство мно­
гие века сохраняло свою независимость. Геродот сообщает, что его 
жители создавали не просто ирригационные системы, но целые 
искусственные озера, и из такого искусственного Меридова озера 
вода поступала в древний город гарамантов, расположенный на ме­
сте современного ливийского порта Сирт. Столицей государства га­
рамантов был город Гарама (современный Джерма)3.

Государство гарамантов было присоединено к Римской Импе­
рии лишь в 19 году до Р.Х., позднее же гараманты подверглись ара­
бизации в ходе арабских завоеваний VII века по Р.Х. Известно, что 
гараманты говорили на языке берберской группы и использовали 
древнеливийское письмо4. Были ли они этнически родственны древ­
ним берберам или нет, вопрос остается открытым, но в любом слу­
чае они были органической частью Великой Берберии. Так как с эт­
нокультурной точки зрения берберы и «народы моря» были европео­
идами и «белыми», то вполне можно назвать Великую Берберию 
Белой Африкой, которая была «белой» от границ Нила до Рио-де-Оро 
в Западной Сахаре и далее, до Канарских островов.

1 Dothan Т., Dothan М. People of the Sea: The search for the Philistines. N.Y.: Scribner, 
1992.

2 Mattingly D.J. (ed.). The Archaeology of Fazzan. Volume I: Synthesis. L.; Tripoli: So­
ciety for Libyan Studies; Department of Antiquities, 2003.

3 Gearon E. The Sahara: A Cultural History. Oxford: Signal Books, 2011.
4 Письмо, используемое современными туарегами, тифинаг, имеет сходств0 

с древнеливийским письмом.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 223

Древние египтяне выделяли две группы ливийцев. Одну из них 
они называли «техенну», ее они определяли как более темную, а дру­
гую — «машауша», совсем светлую и представляющую собой насе­
ление дальнего запада. Это египетское название машауша западно­
ливийского племени мазитов, упоминаемого Геродотом, и совре­
менное самоназвание берберов-рифейцев из Марокко «мазуза», 
а также части берберских племен «имазиген» и «тамазиг», скорее 
всего, отражают этнокультурную преемственность, имеющую древ­
нейшие корни.

Белая Африка берберов исторически подвергалась нескольким 
волнам колонизации. Если не считать вторжения «людей моря», 
ставших частью берберского этногенеза, то можно выделить фини­
кийскую волну, связанную с основанием Карфагена, в ходе которой 
часть берберов была подчинена финикийцами, а часть оттеснена 
к югу. Затем следовали римские завоевания; далее германо-алан­
ское вторжение вандалов (в 429 году по Р.Х.), включение в состав Ви­
зантийской Империи (с 522 года). В VII веке берберы оказались под 
самым мощным ударом — на сей раз их захлестнула арабско-ислам­
ская волна, оказавшая самое большое влияние на берберскую циви­
лизацию и превратившая ее в часть арабско-исламского мира с со­
вершенно иной цивилизационной установкой, культурой, религией, 
идентичностью и языком. Позднее Северная Африка оказалась в со­
ставе Османской Империи, но турецкое влияние глубоко берберов 
не затронуло. В колониальную эпоху берберы, как и остальные на­
роды Африки, оказались под властью европейских колониальных 
режимов.

Берберские племена
Берберские предания говорят о том, что все берберы происходят 

от двух первопредков, оба по имени Берра, но не являвшихся родст­
венниками — от Берра ибн Бранеса и Берра ибн Ботра. От них прои­
зошли три берберских племени, давших начало позднее множеству 
других ответвлений, распространившихся тремя волнами по всей 
территории Северной Африки. Эти племена:

1) масмуда (или гомара, гомера);
2) сенхаджа (или сенхайя);
3) зената.

Вначале по Северной Африке расселились масмуда, образовав 
первый и самый древний пласт берберского населения. Они, как 
и последовавшие за ними сенхаджа, считали своим происхождени­
ем атлантическое побережье современного Марокко —Рио-де-Оро.





Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 225

Бербером по происхождению был философ Апулей (ок. 124 —?), 
относящийся к Среднему платонизму и писавший по-латыни, автор 
знаменитого произведения «Золотой Осел» («Метаморфозы»)1 и дру­
гих философских произведений.

Многие берберы доисламского периода приняли христианство. 
Так, блаженный Августин (354 — 430), один из учителей церкви, был 
этническим бербером. Основатель ереси донатизма, Донатус Маг­
нус (? —ок. 355), также был бербером, другой ересиарх Арий (256 — 
336) имел берберские корни.

В начале VII века по Р.Х. прославилась жрица берберского бога 
войны Гурзила1 2 Дахия аль-Кахина (Дайя Ульт Йнфак Таджравт) из 
Нумидии, возглавившая религиозное и военное сопротивление 
арабским завоевателям.

Берберская аристократия с древности рассматривала сельское 
хозяйство как занятие «недостойное воинов» и сохраняла неизмен­
ным древнейший уклад кочевого скотоводческого быта. Таковы туа­
реги, проживающие от ливийской пустыни до Рио-де-Оро и от ал­
жирских оазисов до Нигера. До настоящего времени у туарегов со­
храняются чрезвычайно архаические обычаи.

Племя туарегов делится на благородных людей (ихаггаренов), 
хранителей веры (инеслеменов) и просто свободных (имрадов), 
а также рабов (инкланов) и кузнецов (инеденов). Мужчины тща­
тельно скрывают свое лицо, т. к. увидеть лицо мужчины считается 
позором для того, чье лицо увидели, и после этого мужчине необхо­
димо либо покончить с собой, либо убить того, кто оказался свидете­
лем позора. Женщины же лица не закрывают. Даже несмотря на 
исламизацию, туареги практикуют моногамные браки, и положение 
женщин в обществе существенно выше окружающих племен (в пер­
вую очередь арабских). Более того, у туарегов преобладает матрили- 
нейный и матрилокальный брак. При этом в политических вопросах 
особую роль играет мать вождя (аминокаля). Все это признаки ярко 
выраженного матриархата. Там, где туареги практикуют земледе­
лие, этим занимаются исключительно женщины, а обработка земли 
происходит при помощи мотыги, т. е. без использования тяжелого 
плуга и крупного скота, что является типичной чертой матриархаль­
ной организации общества.

Родственные туарегам рифийцы (амацирги, шиллу) из Марокко 
представляют собой преимущественно горное население и занима-

1 Апулей. Апология. Метаморфозы. Флориды. М.: АН СССР, I960.
2 Гурзил был божеством берберского племени лагуатан, известного с III века по 

Р.Х. Он представлялся в образе быка войны, которого выпускали при начале сраже­
ния.



Зона расселения берберских племен в XXI веке



Та-Хене Ливия

пр абе р б ер ы

ли б у

кочевники

скотоводы

|

I
II
3
I

Империя
Александра
Египет
Птолемеев

христианизация
Киренаики

Ливийская 
династия 
в Египте

Карфаген

гарам анты

Римская Империя

— Нумидия —
I

государство Византия 
вандалов

К о рд о вски й

эм и р ат

О м е й я д ы ------------А б б асид ы

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ ►
3500 1200 943 825 815 631 525 202 146 111 46 Р.Х. 429 522 689 711 750

Берберский историал. Первая фаза



228 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ются земледелием, причем разные рода ведут свое происхождение 
как от сенхаджа, так и от зената, что свидетельствует о сложном про­
цессе этногенеза даже в самом ядре формирования древнего бер­
берского племени.

Коренные жители Канарских островов, гуанчи, также относи­
лись к этой группе, пока не были ассимилированы испанцами.

К восточным берберам, проживающим в основном в Алжире 
и Тунисе, относятся мзабиты, джербанцы, шауйя и кабилы.

Важно, что берберы сохранили свою идентичность и после ара­
бизации и исламизации, причем значительная часть населения 
Магриба до сих пор говорит на берберских языках или двуязычна, 
и даже те, кто подвергся арабизизации и перешел на арабский язык 
в повседневной жизни, сохраняют элементы берберской культуры 
и идентичности, независимо от исполняемых социальных функций. 
Более всего, как и во всех остальных частях света, утрате этнокуль­
турной идентичности способствует проживание в крупных городах.

Древняя Ливия у Геродота
Чтобы составить представление о цивилизации Северной Афри­

ки, как ее видели эллины V века до Р.Х., можно привести описания 
Геродота, в которых исторические и мифологические мотивы не­
разрывно переплетены между собой, что только углубляет семанти­
ческое измерение общей структуры описываемых им обществ. 
Единственное, на что следует делать поправку, это неизбежный 
в данном случае (как и во всех остальных, впрочем) эллиноцентризм, 
соотносящий наблюдаемые явления с основами греческого (индоев­
ропейского аполлоно-дионисийского) мировоззрения.

Геродот описывает Ливию таким образом.

168. Ливийцы обитают [в своей 
стране] в следующем порядке: на­
чиная от Египта, первое ливий­
ское племя —адирмахиды. Обы­
чаи у них большей частью египет­
ские, а одежда —такая же, как 
у других ливийцев. Женщины их 
носят на обеих ногах по медному 
кольцу и отращивают длинные во­
лосы на голове. Поймав вошь, они 
кусают ее в свою очередь и затем 
отбрасывают.

οικέουςι δέ κατά τάδε Λίβυες. άπ* 
Αιγύπτου άρξάμενοι πρώτοι Άδυρμαχί- 
δαι Λιβύων κατοίκηνται, οΐ νόμοιςι μεν 
τά πλέω Αίγυπτίοιςι χρέωνται, έςθήτα 
δέ φορέουςι οϊην περ οί άλλοι Λίβυες. 
αί δέ γυναίκες αυτών ψέλιον περί έκα- 
τέρη τών κνημέων φορέουςι χάλκεον: 
τάς κεφαλάς δέ κομώςαι, τούς φθείρας 
έπεάν λάβωςι τούς έωυτης έκάςτη άντι- 
δάκνει καί οϋτω ρίπτει.ούτοι δέ μοϋνοι 
Λιβύων τούτο έργάζονται, καί τώ βαςι- 
λέι μοϋνοι τάς παρθένους μελλούςας



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 229

Так поступают из всех ливийцев 
только они одни, и только у них су­
ществует обычай предлагать царям 
своих девушек на выданье. А царь 
тех девушек, которые ему больше 
всего любы, лишает невинности. 
Эти адирмахиды обитают в мест­
ности от Египта до гавани под на­
званием Плин.

169. За ними следуют гилига- 
мы, занимающие местность к за­
паду до острова Афродисиада. 
А в промежутке [между этими 
областями] лежит остров Платея, 
заселенный киренцами, и на ма­
терике — гавань Менелая и мест­
ность Азирида, где киренцы осно­
вали свой город. Отсюда идет [об­
ласть, где произрастает] сильфий. 
А растет сильфий от острова Пла- 
теи до устья Сирта. Обычаи гили- 
гамов подобны обычаям других 
племен.

170. К гилигамам на западе при­
мыкают асбисты. Они живут юж­
нее Кирены. Область их, однако, не 
доходит до моря, так как побережь­
ем владеют киренцы. Среди ливий­
цев они больше всех любят править 
четверками коней и вообще стара­
ются подражать обычаям кирен- 
цев.

171. С асбистами на западе гра­
ничат авсхисы. Живут они в обла­
сти за Баркой и доходят до моря 
у Евесперид. В центре страны авс- 
хисов живут бакалы —маленькое 
племя, область которого тянется 
до моря у Тавхир, города в Бар- 
кее. Обычаи их те же, что и у ли­
вийцев, живущих за Киреной.

ςυνοικέειν έπιδεικνύουςι. ή δέ άν τφ βαςι- 
λέι άρεςτή γένηται, υπό τούτου διαπαρθε- 
νεύεται. παρήκουςι δέ ούτοι οι Αδυρμαχί- 
δαι άπ’ Αίγύπτου μέχρι λιμένος τφ οΰνο- 
μα Πλυνός έςτι.

τούτων δέ έχονται Γιλιγάμαι, νεμόμε- 
νοι τό προς έςπέρην χώρηνί μέχρι Αφρο- 
διςιάδος νήςου. έν δέ τφ μεταξύ τούτου 
χώρω ή τε Πλατέα νηςος έπικέεται, τήν 
έκτιςαν οι Κυρηναΐοι, και έν τη ήπείρω 
Μενέλαος λιμήν έςτι καί Άζιρις, τήν οί 
Κυρηναΐοι οϊκεον, και τό ςίλφιον άρχεται 
άπό τούτου: παρήκει δέ άπό Πλατέης 
νήςου μέχρι τού ςτόματος της Σύρτιος τό 
ςίλφιον. νόμοιςι δέ χρέωνται ούτοι παρα- 
πληςίοιςι τοιςι έτέροιςι.

Γιλιγαμέων δέ έχονται τό προς έςπέ- 
ρης Αςβύςται. ούτοι ύπέρ Κυρήνης οικέ- 
ουςι. έπΐ θάλαςςαν δέ ού κατήκουςι Ας- 
βύςται τό γάρ παρά θάλαςςαν Κυρηναΐοι 
νέμονται. τεθριπποβάται δέ ούκ ήκιςτα 
άλλα μάλιςτα Λιβύων ειςί, νόμους δέ τούς 
πλευνας μιμέεςθαι έπιτηδεύουςι τούς Κυ- 
ρηναίων.

Αςβυςτέων δέ έχονται τό προς έςπέ- 
ρης Αύςχίςαι: ούτοι ύπέρ Βάρκης οίκέ- 
ουςι, κατήκοντες έπι θάλαςςαν κατ’ Εύες- 
περίδας. Αύςχιςέων δέ κατά μέςον της 
χώρης οικέουςι Βάκαλες, ολίγον έθνος, 
κατήκοντες έπι θάλαςςαν κατά Ταύχειρα 
πόλιν της Βαρκαίης: νόμοιςι δέ τοιςι 
αύτοΐςι χρέωνται τοιςι και οί ύπέρ Κυρή­
νης.



230 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

172. За этими авсхисами на за- Αύςχιςέων δέ τούτων τό προς έςπέρης 
паде идет многочисленное племя έχονται Ναςαμώνες, έθνος έόν πολλόν, οι 
насамонов. Летом они оставляют τό θέρος καταλείποντες έπι τη θαλάςςη τά 
свой скот на морском побережье πρόβατα άναβαίνουςι ές Αΰγιλα χώρον 
и уходят на сбор фиников в глубь όπωριευντες τούς φοίνικας, οΐ δέ πολλοί 
страны, в местность Авгилы. Там καί άμφιλαφέες πεφύκαςι, πάντες έόντες 
растет множество огромных пальм, καρποφόροι, τούς δέ άττελέβους έπεάν 
которые все плодоносят. Насамо- θηρεύςωςι, αύήναντες πρός τόν ήλιον κα- 
ны также ловят саранчу, сушат ее ταλέουςι καί έπειτα έπι γάλα έπιπάςςοντες 
на солнце, размалывают и затем πίνουςι. γυναίκας δέ νομίζοντες πολλάς 
всыпают в молоко и [в таком виде] έχειν έκαςτος έπίκοινον αύτέων την μΐξιν 
пьют. У каждого насамона обычно ποιευνται τρόπφ παραπληςίφ τώ καί 
много жен, которые являются об- Μαςςαγέται: έπεάν ςκίπωνα προςτήςω- 
щими. Сходятся же они с женщи- νται, μίςγονται. πρώτον δέ γαμέοντος 
нами приблизительно так, как мае- Ναςαμώνος άνδρός νόμος έςτί τήν νύμφην 
сагеты: ставят палку перед дверью νυκτί τη πρώτη διά πάντων διεξελθεΐν τών 
и затем совокупляются с женщи- δαιτυμόνων μιςγομένην: τών δέ ώς 
ной. Когда насамон женится в пер- έκαςτος οί μιχθη, διδοΐ δώρον τό άν έχη 
вый раз, то, по обычаю, молодая φερόμενος έξ οίκου, όρκίοιςι δέ καί μαντι- 
женщина должна в первую же ночь κη χρέωνται τοιήδε: όμνύουςι μέν τους 
по очереди совокупляться со всеми παρά ςφίςι άνδρας δικαιοτάτους καί 
гостями на свадьбе. Каждый гость, άρίςτους λεγομένους γενέςθαι, τούτους, 
с которым она сходится, дает ей по- τών τύμβων άπτόμενοι: μαντεύονται δέ 
дарок, принесенный с собой из έπί τών προγόνων φοιτέοντες τά ςήματα, 
дома. Обычаи же их при клятвах καί κατευξάμενοι έπικατακοιμώνται: τό δ’ 
и гаданиях вот какие: они приносят άν ’ίδη έν τη, όψι ένύ7υνιον, τούτω χράται. 
клятвы, упоминая самых справед- πίςτιςι δέ τοιηςιδε χρέωνται: έκ της χειρός 
ливых и доблестных мужей древ- διδοΐ πιεΐν καί αύτός έκ της τού έτέρου πί- 
ности, и при этом возлагают руки νει. ήν δέ μη έχωςι ύγρόν μηδέν, οι δέ της 
на их могилы. Для гадания они так- χαμάθεν ςποδοΰ λαβόντες λείχουςι. 
же приходят к могилам предков 
и, помолившись, ложатся спать на 
могиле. И всякому сновидению га­
дающий верит. Дружеские же сою­
зы они заключают так: один дает 
пить другому из [своей] руки, и сам 
пьет из его руки. Если под руками 
нет никакой жидкости, то берут 
с земли щепотку пыли и лижут ее1.

Г еродот . История. Л.: Наука, 1971. С. 230-231.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 231

Здесь следует обратить внимание на подчеркнутый Геродотом 
обычай общности жен, что является признаком матриархального 
уклада.

173. Соседи насамонов псил- 
лы. Племя это погибло вот каким 
образом: южный ветер дул с та­
кой силой, что водоемы [у них] 
высохли и вся страна, лежащая 
внутри [Сирта], стала совершен­
но безводной. Тогда псиллы еди­
нодушно решили идти войной 
против южного ветра (я сообщаю 
только то, что передают ливий­
цы). И когда они оказались в пес­
чаной пустыне, поднялся южный 
ветер и засыпал их песком. После 
гибели псиллов землей их владе­
ют насамоны.

174. Еще дальше к югу от наса­
монов, в стране диких зверей, жи­
вут гараманты, которые сторонят­
ся людей и избегают всякого обще­
ния. У них нет никакого оружия ни 
для нападения, ни для защиты.

175. Это племя живет к югу от 
насамонов. На западе по морскому 
побережью обитают маки. Они 
стригут волосы на голове, оставляя 
чубы: на макушке они отращивают 
волосы, а по сторонам сбривают до 
самой кожи. На войне они носят 
для защиты страусовую кожу. Че­
рез их землю протекает река Ки- 
нип. Она берет начало с так назы­
ваемого холма Харит и впадает 
в море. Холм же этот порос густым 
лесом, тогда как остальная вышео­
писанная [часть] Ливии совершен­
но лишена растительности. От моря 
холм находится в 200 стадиях.

Ναςαμώςι δέ προςόμουροι είςι Ψύλ­
λοι. ούτοι έξαπολώλαςι τρόπφ τοιωδε: ό 
νότος ςφι πνέων άνεμος τά έλυτρα των 
ύδάτων έξηύηνε, ή δέ χώρη ςφι άπαςα 
εντός έοΰςα της Σύρτιος ήν άνυδρος. οι δέ 
βουλευςάμενοι κοινφ λόγω έςτρατεύοντο 
έπι τον νότον (λέγω δέ ταϋτα τά λέγουςι 
Λίβυες), καί έπείτε έγίνοντο έν τη ψάμμω, 
πνεύςας ό νότος κατέχωςε ςφέας. έξαπο- 
λομένων δέ τούτων έχουςι τήν χώρην οι 
Ναςαμώνες.

τούτων δέ κατύπερθε προς νότον άνε­
μον έν τη, θηριώδεϊ οικέουςι Γαράμαντες, 
οϊ πάντα άνθρωπον φεύγουςι και παντός 
όμιλίην, και ούτε δπλον έκτέαται άρήιον 
ούδέν ούτε άμύνεςθαι έπιςτέαται.

ούτοι μέν δή κατύπερθε οικέουςι 
Ναςαμώνων: τό δέ παρά την θάλαςςαν 
έχονται τό προς έςπέρης Μάκαι, οι λόφους 
κείρονται, τό μέν μέςον των τριχών άνιέ- 
ντες αύξεςθαι, τά δέ ένθεν και ένθεν κεί- 
ροντες έν χροΐ, ές δέ τον πόλεμον ςτρου- 
θών καταγαίων δοράς φορέουςι προβλή- 
ματα.διά δέ αύτών Κΐνυψ ποταμός ρέων 
έκ λόφου καλευμένου Χαρίτων ές θά­
λαςςαν έκδιδοι. ό δέ λόφος ούτος ό Χαρί­
των δαςύς ϊδηςι έςτί, έούςης της άλλης της 
προκαταλεχθείςης Λιβύης ψιλής: άπό θα- 
λάςςης δέ ές αύτόν ςτάδιοι διηκόςιοι είςι.



232 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Μακέων δέ τούτων έχόμενοι Γινδά- 
νες είςί, των αι γυναίκες περιςφύρια δερ­
μάτων πολλά έκάςτη φορέει κατά τοιόνδε 
τι, ώς λέγεται: κατ’ άνδρα έκαςτον μιχθέ- 
ντα περιςφύριον περιδέεται: ή δέ &ν 
πλειςτα έχη, αύτη άρίςτη δέδοκται είναι 
ώς ύπό πλείςτων άνδρών φιληθεΐςα.

176. Далее за этими маками сле­
дуют гинданы. У них все женщины 
носят множество кожаных колец 
на лодыжке и, как говорят, вот по­
чему: каждый раз после совокупле­
ния с мужчиной женщина надевает 
себе такое кольцо. Женщина, у ко­
торой наибольшее число колец, 
считается самой лучшей, так как 
у нее было больше всего любовни­
ков1.

В этом пассаже мы вновь видим указание на явные признаки 
матриархального уклада — миролюбие гарамантов и свободные 
нравы женщин ливийского народа гиндамов. Этот же самый обы­
чай эллины встречали и у египтянок, что может служить призна­
ком сходства египетской и ливийской культуры на наиболее архаи­
ческом уровне, сопряженном с матриархальными слоями идентич­
ности.

177. На побережье перед этими 
гинданами обитают лотофаги. Они 
питаются исключительно плодами 
лотоса. Величиной же [плод лото­
са] приблизительно равен плоду 
мастикового дерева, а по сладости 
несколько похож на финик. Лото­
фаги приготовляют из него также 
вино.

178. Далее на побережье живут 
махлии; [и они] также едят лотос, 
но не в таком количестве, как упо­
мянутые только что лотофаги. Зем­
ля же их простирается до большой 
реки под названием Тритон. А река 
эта впадает в большое озеро Три- 
тонида. На озере есть остров под 
названием Фла. На этом-то озере, 
как говорят, оракул повелел лаке­
демонянам основать поселение.

άκτήν δέ προέχουςαν ές τον πόντον 
τούτων των Γινδάνων νέμονται Λωτοφά­
γοι, οϊ τον καρπόν μοΰνον τού λωτοϋ τρώ- 
γοντες ζώουςι. ό δέ τού λωτοΰ καρπός έςτί 
μέγαθος δςον τε της ςχίνου, γλυκύτητα δε 
τού φοίνικος τω καρπω προςείκελος. ποι- 
εΰνται δέ έκ τού καρπού τούτου οι Λωτο­
φάγοι καί οίνον.

λωτοφάγων δέ τό παρά θάλαςςαν έχο- 
νται Μάχλυες, τω λωτω μέν καί ούτοι χρε- 
ώμενοι, άτάρ ήςςον γε των πρότερον λε- 
χθέντων, κατήκουςι δέ έπι ποταμόν μέγαν 
τφ οϋνομα Τρίτων έςτί: έκδιδοΐ δέ οδτος 
ές λίμνην μεγάλην Τριτωνίδα. έν δέ αύτη, 
νηςος ένι τη, ούνομα Φλά. ταύτην δέ τήν 
νηςον Λακεδαιμονίοιςι φαςί λόγιον είναι 
κτίςαι.

Геродот. История. С. 231.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 233

179. Впрочем, существует еще 
и другое сказание. Когда Ясон за­
вершил у подошвы Пелиона по­
стройку своего корабля «Арго», он 
погрузил на борт его кроме гекатом­
бы еще и медный треножник. Затем 
герой поплыл вокруг Пелопонне­
са, чтобы прибыть в Дельфы. На 
пути у Малей корабль подхватил 
северный ветер и отнес к Ливии. 
Не успел Ясон еще увидеть зем­
лю, как очутился на мели озера 
Тритониды. Когда герой недоуме­
вал, как найти выход, продолжа­
ет сказание, явился Тритон и по­
требовал отдать ему треножник. 
За это, сказал бог, он покажет 
аргонавтам проход и отпустит их 
невредимыми. Ясон послушался, 
и Тритон показал ему, [как сой­
ти с мели], а треножник поставил 
в своем святилище. Восседая на 
этом треножнике, Тритон изрекал 
предсказания о будущем Ясону 
и его спутникам: если один из по­
томков плывших с ним на «Арго» 
героев привезет домой этот тре­
ножник, тогда непременно вокруг 
озера Тритониды возникнет сто 
эллинских городов. Услышав это 
предсказание, местные ливийцы 
спрятали треножник1.

έςτι δέ και δδε λόγος λεγόμενος. 
Ίήςονα, έπείτε οί έξεργάςθη ύπό τφ Πη- 
λίφ ή Αργώ, έςθέμενον ές αύτήν άλλην τε 
έκατόμβην και δή καί τρίποδα χάλκεον 
περιπλώειν Πελοπόννηςον, βουλόμενον 
ές Δελφούς άπικέςθαι.καί μιν, ώς πλέοντα 
γενέςθαι κατά Μαλέην, ύπολαβεΐν άνεμον 
βορέην και άποφέρειν προς την Λιβύην: 
πριν δέ κατιδέςθαι γην, έν τοΐςι βράχεςι 
γενέςθαι λίμνης της Τριτωνίδος. καί οί 
άπορέοντι τήν εξαγωγήν λόγος έςτί φανη- 
ναι Τρίτωνα και κελεύειν τον Ίήςονα έωυ- 
τφ δούναι τον τρίποδα, φάμενόν ςφι καί 
τον πόρον δέξειν καί άπήμονας άποςτελέ- 
ειν. πειθομένου δέ τού Ίήςονος, οΰτω δή 
τόν τε διέκπλοον των βραχέων δεικνύναι 
τον Τρίτωνά ςφι καί τόν τρίποδα θεΐναι έν 
τφ έωυτοϋ ίρφ, έπιθεςπίςαντά τε τφ τρίπο- 
δι καί τοΐςι ςύν Ίήςονι ςημήναντα τόν πά­
ντα λόγον, ώς έπεάν τόν τρίποδα κομίςη- 
ται των έκγόνων τις των έν τη Αργοί ςυ- 
μπλεόντων, τότε έκατόν πόλιας οίκηςαι 
περί τήν Τριτωνίδα λίμνην Έλληνίδας 
πάςαν είναι άνάγκην. ταϋτα άκούςαντας 
τούς έπιχωρίους των Λιβύων κρύψαι τόν 
τρίποδα.

Бог Тритон, культ которого был связан с Тритонейским озером 
в Ливии, откуда по египетским приданиям пришла статуя богини 
Нейт, Великой Матери, изображался в виде получеловека-полуры- 
бы. Возможно, это было то же самое божество, которое почиталось 
филистимлянами в образе Дагона, имевшего сходное изображение. 
Если учесть, что филистимляне принадлежали к «народам моря» так 
же, как и ливийцы, то это единство морского змеевидного или рыбо­
подобного бога вполне может быть следом еще более древнего куль-

Г е р о д о т . История. С. 232.



234 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

та. Офитические или ихтиоморфные фигуры, как правило, являют­
ся прямыми указаниями на матриархальные культуры.

Часто сакральные змеи отождествляются с ветром, поэтому 
историю Геродота о походе псиллов против южного ветра вполне 
можно интерпретировать как змееборческий сюжет. У египтян 
с южным ветром связывался зловещий бог Сет.

180. За этими махлиями идут 
авсеи. Эти последние, как и мах- 
лии, живут вокруг озера Трито- 
ниды, и река Тритон образует 
границу между ними. Махлии 
отращивают себе волосы на голо­
ве сзади, а авсеи —спереди. На 
ежегодном празднике Афины де­
вушки их, разделившись на две 
партии, сражаются друг с другом 
камнями и палками. По их сло­
вам, они исполняют древний оте­
ческий обычай в честь местной 
богини, которую мы называем 
Афиной. Девушек, которые уми­
рают от ран, они называют лже- 
девушками. Еще до окончания 
боя народ поступает так: девушку, 
которая сражалась храбрее всех, 
народ украшает коринфским шле­
мом, облачает в эллинские доспе­
хи и, посадив на колесницу, возит 
вокруг озера. Чем они украшали 
своих девушек в древнее время, 
до основания у них эллинских 
поселений, я не могу сказать, но, 
видимо, все же египетским ору­
жием. Ведь, как мне думается, 
даже щит и шлем эллины заим­
ствовали из Египта. Афину же 
они считают дочерью Посейдона 
и богини озера Тритониды. По­
ссорившись со своим отцом, она 
предалась Зевсу, и тот принял

τούτων δέ έχοντας των Μαχλύων 
Αύςέες: οΰτοι δέ καί οί Μάχλυες πέριξ τήν 
Τριτωνίδα λίμνην οικέουςι, τό μέςον δέ 
ςφι ούρίζει ό Τρίτων, και οί μεν Μάχλυες 
τά όπίςω κομώςι της κεφαλής, οί δέ Αύςέ­
ες τά έμπροςθε. όρτή δέ ένιαυςίη Άθηναί- 
ης αί παρθένοι αύτών δίχα διαςτάςαι μά­
χονται πρός άλλήλας λίθοιςί τε και ξύλοι- 
ςι, τφ αύθιγενέι θεφ λέγουςαι τά πάτρια 
άποτελέειν, τήν Άθηναίην καλέομεν. τάς 
δέ άποθνηςκούςας των παρθένων εκ των 
τρωμάτων ψευδοπαρθένους καλέουςι. 
πριν δέ άνειναι αύτάς μάχεςθαι, τάδε ποι- 
ευςι κοινή, παρθένον τήν καλλιςτεύουςαν 
έκάςτοτε κοςμήςαντες κυνέη τε Κορινθίη 
καί πανοπλίη Ελληνική και έπ’ άρμα άνα- 
βιβάςαντες περιάγουςι τήν λίμνην κύκλφ. 
ότέοιςι δέ τό πάλαι έκόςμεον τάς παρθέ­
νους πρίν ή ςφι Έλληνας παροικιςθήναι, 
ούκ έχω ειπεΐν, δοκέω δ’ άν Αίγυπτίοιςι 
δπλοιςι κοςμέεςθαι αύτάς: άπό γάρ Αίγυ­
πτου καί τήν άςπίδα και τό κράνος φημΐ 
άπϊχθαι ές τούς Έλληνας, τήν δέ Άθηναί­
ην φαςί Ποςειδέωνος είναι θυγατέρα καί 
της Τριτωνίδος λίμνης, καί μιν μεμφθεΐςάν 
τι τφ πατρι δούναι έωυτήν τφ Διί, τον δέ 
Δία έωυτοϋ μιν ποιήςαςθαι θυγατέρα, 
ταΰτα μέν λέγουςι, μΐξιν δέ έπίκοινον των 
γυναικών ποιέονται, ούτε ςυνοικέοντες 
κτηνηδόν τε μιςγόμενοι. έπεάν δέ γυναικί 
τό παιδίον άδρόν γένηται, ςυμφοιτώςι ές 
τώυτό οί άνδρες τρίτου μηνός, και τφ άν 
ο’ίκη των άνδρών τό παιδίον, τούτου παΐς 
νομίζεται.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 235

ее как свою дочь. Так они расска­
зывают. Совокупляются же они 
с женщинами сообща, не вступая 
в брак, но сходятся подобно скоту.
Если у женщины родится вполне 
крепкий ребенок, то спустя три 
месяца мужчины собираются вме­
сте, и тот, на кого он похож, счита­
ется его отцом1.

Здесь Геродот уже прямо описывает матриархальные обычаи, 
связанные с военными поединками между женщинами и полным 
промискуитетом, преобладающим в обществе.

Далее Геродот снова упоминает гарамантов и лотофагов, а также 
«троглодитов», «обитателей пещер», которые, возможно, представ­
ляли собой самый архаический пласт хамитского горизонта (хотя 
в нем иногда видят пигмеев или древнеафриканские народы капоид- 
ной расы).

183. Далее в десяти днях пути 
от Авгил —опять соляной холм 
с источником и множеством пло­
доносных финиковых пальм, как 
и в других оазисах. Там обитают 
люди по имени гараманты (весь­
ма многочисленное племя). Они 
насыпают на соль землю и потом 
засевают. Отсюда —кратчайший 
путь к лотофагам, именно трид­
цать дней. В земле гарамантов 
есть также быки, пасущиеся, пя­
тясь назад. Пасутся же они, пя­
тясь назад, вот почему. Рога у них 
загнуты вперед и из-за этого-то 
они и пасутся, отступая назад; 
вперед ведь они не могут идти, 
так как упираются в землю рога­
ми. В остальном они ничем не от­
личаются от прочих быков, толь­
ко кожа у них толще и на ощупь 
(мягче). Так вот, эти гараманты

άπό δέ Αύγίλων διά δέκα ήμερέων 
άλλέων όδοΰ έτερος άλος κολωνός και 
ύδωρ και φοίνικες καρποφόροι πολλοί, 
κατά περ και έν τοΐςι έτέροιςι: και άνθρω­
ποι οίκέουςι έν αύτω τοΐςι ούνομα Γαρά- 
μαντες έςτί, έθνος μέγα ιςχυρώς, οΐ έπι 
τον άλα γην έπκρορέοντες οϋτω ςπείρουςι. 
ςυντομώτατον δ’ έςτί ές τούς Λωτοφά­
γους, έκ των τριήκοντα ήμερέων ές 
αύτούς οδός έςτι: έν τοΐςι και οί όπιςθονό- 
μοι βόες γίνονται: όπιςθονόμοι δέ διά 
τόδε ειςι. τά κέρεα έχουςι κεκυφότα ές τό 
έμπροςθε: διά τούτο όπίςω άναχωρέοντες 
νέμονται: ές γάρ τό έμπροςθε ούκ οίοι τε 
ειςι προεμβαλλόντων ές τήν γην των κε- 
ρέων. άλλο δέ ούδέν διαφέρουςι των άλ­
λων βοών δτι μή τούτο και τό δέρμα ές 
παχύτητά τε και τρΐψιν. οί Γαράμαντες δή 
ούτοι τούς τρωγλοδύτας Αιθίοπας θηρεύ- 
ουςι τοΐςι τεθρίπποιςι: οι γάρ τρωγλοδύ- 
ται Αιθίοπες πόδας τάχιςτοι ανθρώπων 
πάντων

Г ер о д о т . История. С. 232.



236 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

охотятся на пещерных эфиопов на ειςΐ των ήμεϊς πέρι λόγους άποφερομένους 
колесницах, запряженных в чет- άκούομεν. ςιτέονται δέ οί τρωγλο δύται 
верку коней. Ведь пещерные эфио- δφις καί ςαύρους και τά τοιαΰτα των έρπε- 
пы — самые быстроногие среди всех των: γλώςςαν δέ ούδεμιή άλλη παρομοίην 
людей, о которых нам приходилось νενομίκαςι, άλλά τετρίγαςι κατά περ αί 
когда-либо слышать. Эти пещерные νυκτερίδες. 
жители поедают змей, ящериц и по­
добных пресмыкающихся. Язык их 
не похож ни на какой другой: они 
издают звуки, подобные писку лету­
чих мышей1.

Описание языка троглодитов («пещерных эфиопов») напомина­
ет структуру фонем койсанских народов, для которых характерны 
звуки, напоминающие щелканье, хруст и, действительно, свист ле­
тучих мышей. Кроме того, койсаны отличаются способностью чрез­
вычайно быстро бегать. В пещерах до прихода догонов жили обита­
тели уступа Бандиагара в Западной Африке, упоминания о которых 
сохранились в мифах догонов как о народе теллем или толой, описы­
ваемых как племена «красных карликов», наделенных магическими 
способностями —в частности, способностью летать1 2.

Далее следует описание самой западной части Северной Афри­
ки, прилегающей к горе Атлас, считающиеся священной у берберов 
и представляющей собой сакральный полюс их цивилизации. По на­
званию горы Атлас дано название Атлантическому океану.

184. Еще дальше, в десяти 
днях пути от гарамантов, на­
ходится другой соляной холм 
с источником. Около него также 
живет племя под названием ата- 
ранты —единственные, насколь­
ко я знаю, безымянные люди. 
Все они в совокупности носят 
имя атарантов, отдельные же 
люди —безымянны. Они прокли­
нают беспощадно палящее солн­
це и осыпают его бранью за то, 
что солнечный зной губит людей

άπό δέ Γαραμάντων δι* άλλέων δέκα 
ήμερέων όδοΰ άλλος άλός τε κολωνός καί 
ύδωρ, καί άνθρωποι περί αύτόν οικέουςι 
τοΐςι οΰνομα έςτι Ατάραντες, οι άνώνυμοι 
ειςΐ μοΰνοι άνθρώπων των ήμεϊς ϊδμεν: 
άλέςι μέν γάρ ςφι έςτί Ατάραντες οΰνομα, 
ένΐ δέ έκάςτω αύτών οΰνομα ούδέν κέε- 
ται. οΰτοι τω ήλίω ύπερβάλλοντι καταρώ- 
νται καί προς τούτοιςι πάντα τά αίςχρα 
λοιδορέονται, δτι ςφέας καίων έπιτρίβει, 
αυτούς τε τούς άνθρώπους καί τήν χώρην 
αύτών. μετά δέ δι* άλλέων δέκα ήμερέων

1 Геродот. История. С. 232.
2 Laude J. African Art of the Dogon: The Myths of the Cliff Dwellers. N.Y.: The Viking 

Press, 1973.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 237

и их землю. Далее еще через де­
сять дней пути [приходим] опять 
к соляному холму с источником, 
вокруг которого также обитают 
люди. К этому-то соляному холму 
примыкает гора под названием 
Атлас. Гора эта узкая и круглая 
и, как говорят, так высока, что 
вершин ее не видно. Зимой и ле­
том она постоянно покрыта обла­
ками. Местные жители называют 
ее столпом неба, и от имени этой- 
то горы они и получили свое на­
звание. И действительно, их зовут 
атлантами. Рассказывают [о них], 
будто они не едят никаких живых 
существ и не видят снов.

185. Названия племен, живу­
щих в этой холмистой песчаной 
пустыне до атлантов, я могу пере­
числить, а дальше —уже нет. Как 
бы то ни было, эта холмистая пес­
чаная пустыня простирается до 
Геракловых Столпов и даже еще 
дальше1.

άλλος κολωνός άλός και ύδωρ, και άν­
θρωποι περί αύτόν οικέουςι. έχεται δέ 
του άλός Τούτου όρος τφ ούνομα έςτί 
Άτλας, έςτι δέ ςτεινόν και κυκλοτερές 
πάντη, ύψηλόν δέ οΰτω δή τι λέγεται 
ώς τάς κορυφάς αύτοϋ ούκ οιά τε είναι 
ιδέςθαι. ούδέκοτε γάρ αύτάς άπολείπειν 
νέφεα ούτε θέρεος ούτε χειμώνος. τούτο 
τον κίονα τού ούρανού λέγουςι οι έπιχώ- 
ριοι είναι, έπι τούτου τού όρεος οί άν­
θρωποι ούτοι επώνυμοι έγένοντο: καλέ- 
ονται γάρ δή Άτλαντες. λέγονται δέ ούτε 
έμψυχον ούδέν ςιτέεςθαι ούτε ενύπνια 
όράν.

μέχρι μέν δή των Άτλάντων τούτων 
έχω τά ούνόματα των έν τή όφρύη κα- 
τοικημένων καταλέξαι, τό δ’ άπό τούτων 
ούκέτι. διήκει δ’ ών ή όφρύη μέχρι Ήρα- 
κλέων ςτηλέων και τό έξω τουτέων.

Крайне интересными являются сведения о народе атарантов, не 
имеющих личных имен. Размытость представления об индивидуаль­
ности характерна также для некоторых народов Меланезии. Этот 
социологический феномен подробно изучал французский социолог 
и антрополог Морис Леенгард (1878—1954). Леенгард показывает, 
что среди некоторых меланезийских племен есть только собира­
тельное название для одного человека, группы или даже всего пле­
мени — «До Камо»1 2. Показательны также и другие особенности ата­
рантов — солнцеборчество. Солнцеборческие сюжеты мы встреча­
ем время от времени и у других народов Африки —в частности, 
у  нилотского народа шиллук. Чаще всего это также является призна­
ком матриархальной культуры.

1 Геродот. История. С. 234.
2 Leenhard М. Do Kamo: Person and Myth in the Melanesian World. Chicago: Uni­

versity of Chicago, 1979. См. также: Дугин А.Г. Этносоциология. M.: Академический 
проект, 2012.



238 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Также обращает на себя внимание отказ атарантов от животной 
пищи (что характерно для некоторых архаических земледельческих 
культур) и отсутствие сновидений, что можно рассматривать как по­
гружение в область «сна без сновидений» в индуизме, где также су­
ществует предписание для высших каст воздерживаться от мясной 
пищи. Но если атаранты не едят мясной пищи, будучи земледельца­
ми, то кочевые племена, напротив, предпочитают именно ее. Об 
этом Геродот и сообщает:

186. Итак, ливийские племена 
от Египта до озера Тритониды — 
кочевники. Питаются они мясом 
и пьют молоко. Коровьего мяса они, 
впрочем, не едят по той же самой 
причине, как и египтяне. Свиней 
они тоже не разводят. Даже и кирен- 
ские женщины считают греховным 
есть коровье мясо из благоговейно­
го страха перед египетской Исидой. 
В честь Исиды у них установлены 
посты и празднества. А баркейские 
женщины, кроме коровьего мяса, 
избегают есть еще и свинину1.

οΰτω μέν μέχρι της Τριτωνίδος λίμνης 
άπ’ Αίγυπτου νομάδες είςί κρεοφάγοι τε 
καί γαλακτοπόται Λίβυες, και θηλέων 
τε βοών ούτι γευόμενοι, διότι περ ούδέ 
Αιγύπτιοι, καί ΰς ού τρέφοντες. βοών μέν 
νυν θηλέων ούδ’ αί Κυρηναίων γυναίκες 
δικαιοΰςι πατέεςθαι διά την έν Αίγύπτφ 
ΤΙςιν, άλλά καί νηςτηίας αυτή και όρτάς 
έπιτελέουςι. αί δε τών Βαρκαίων γυναίκες 
ούδέ ύών πρός τηςι βουςί γεύονται.

Здесь снова мы видим черты, присущие индуистской культуре — 
в частности, отказ от мяса коровы, а также семитское предписание 
(которое мы встречаем также в культурах, связанных с кругом Ки- 
белы) отказа от свинины.

Геродот описывает культы поклонения Солнцу и Луне.

188. Обычаи же при жертвопри­
ношениях у этих кочевников вот ка­
кие. Сначала у жертвы отрезают ку­
сок уха как начаток и бросают его че­
рез свой дом, а затем свертывают шею 
животному. Жертвы они приносят 
только солнцу и луне. Этим божест­
вам совершают жертвоприношения 
все ливийцы, а жители области вокруг 
озера Тритониды —главным образом 
Афине, а потом Тритону и Посейдону.

θυςίαι δέ τοΐςι νομάςι είςί αϊδε. έπεάν 
τού ώτός άπάρξωνται τού κτήνεος, ριπτέ- 
ουςι ύπέρ τόν δόμον, τούτο δέ ποιήςαντες 
άποςτρέφουςι τόν αύχένα αύτοΰ: θύουςι 
δέ ήλίφ καί ςελήνη μούνοιςι. τούτοιςι μέν 
νυν πάντες Λίβυες θύουςι, άτάρ οί περί 
την Τριτωνίδα λίμνην νέμοντες τη Άθη- 
ναίη μάλιςτα, μετά δέ τφ; Τρίτωνι και τφ 
Ποςειδέωνι.

Геродот. История. С. 234.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 239

189. Одеяние и эгиду на изо­
бражениях Афины эллины заим­
ствовали у этих ливиянок. Толь­
ко одежда ливиянок —кожаная, 
а подвески на эгиде —не змеи, 
а ремни, в остальном же одеяние 
того же покроя. Даже и само на­
звание указывает на то, что одеж­
да на изображениях Паллады ли­
вийского происхождения. Ведь 
ливиянки носят поверх одежды 
козьи шкуры без шерсти, отделан­
ные бахромой и окрашенные ма­
реной. Из этого-то слова «айгес» 
эллины и взяли [название] эгиды. 
Я думаю также, что громкие [при­
зывные] вопли [к божеству] при 
священнодействиях впервые воз­
никли здесь: ведь ливиянки весь­
ма искусные вопленицы. Также 
и езде на четверке коней эллины 
научились от ливийцев1.

την δέ άρα έςθήτα και τάς αιγίδας των 
αγαλμάτων της Άθηναίης έκ των Λιβυςςέ- 
ων έποιήςαντο οί Έλληνες: πλήν γάρ ή δτι 
ςκυτίνη ή έςθής των Λιβυςςέων έςτί καί οί 
θύςανοι οί έκ των αιγιδών αύτηςι ούκ όφι- 
ες είςί άλλα ίμάντινοι, τά γε άλλα πάντα 
κατά τώυτό έςταλται. καί δή καί τό οΰνο- 
μα κατηγορέει δτι έκ Λιβύης ήκει ή ςτολή 
των Παλλαδίων: αίγέας γάρ περιβάλλο­
νται ψιλάς περί την έςθητα θυςανωτάς αί 
Λίβυςςαι κεχριμένας έρευθεδάνφ, έκ δέ 
των αίγέων τουτέων αιγίδας οί Έλληνες 
μετωνόμαςαν. δοκέει δ’ έμοιγε καί όλο- 
λυγή έν ίροΐςι ένθαύτα πρώτον γενέςθαι: 
κάρτα γάρ ταύτη χρέωνται καλώς αί Λί- 
βυςςαι. καί τέςςερας ίππους ςυζευγνύναι 
παρά Λιβύων οί Έλληνες μεμαθήκαςι.

Упоминание Афины в контексте Тритонейского озера и в связке 
с Посейдоном1 2 и Тритоном подсказывает, что речь идет о фигуре, 
лишь формально напоминающей эллинскую индоевропейскую бо­
гиню мудрости. Образ богини-воительницы в данном случае пред­
ставляет Великую Мать в ее гештальте амазонки —подобно египет­
ской Сехмет или финикийской Анат. Возможно, карфагенская боги­
ня Таннит является одним из аспектов этого древнеберберского 
женского божества, отождествлявшегося с Луной.

Более приземленную версию берберской амазонки мы встре­
чаем в образе женского монстра —людоедки тириэль, разрываю­
щей животных и людей и отличающейся властным и независи­
мым характером. Легенда кабилов о происхождении тириэль по­
вествует, что в эпоху, когда люди только родились из земли, 
правили женщины, выступавшие всякий раз инициаторами близ­
ких связей с мужчинами и подчинившие их. Ответной стратеги­
ей мужчин стало строительство домов, в которых все поселились, 
что несколько укротило женский темперамент и стало основой

1 Геродот. История. С. 235.
2 У кабилов бог дождя и воды, аналогичный Посейдону, называется Анзар или 

Агеллид н Угфур (АдеШб п идйи), дословно «царь дождя».



240 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

власти мужчин. Но не все согласились жить в домах. Одна пара — 
мужчина и женина —убежали из деревни. Женщина преврати­
лась в тириэль, людоедку и безжалостное чудовище, а мужчи­
на — в льва1.

Традиции погребального плача имеют также прямое отношение 
к матриархальным хтоническим культам.

191. К западу от реки Тритона τό δέ προς έςπέρης του Τρίτωνος πο- 
в пограничной с авсеями области ταμοΰ Αύςέων έχονται άροτηρες ήδη Λί- 
обитают ливийцы-пахари, у кото- βυες και οικίας νομίζοντες έκτηςθαι, τοϊςι 
рых есть уже постоянные жили- οΰνομα κέεται Μάξυες. οι τά έπΐ δεξιά των 
ща. Имя этих ливийцев —максии. κεφαλέων κομόωςι, τά δ’ έπ’ άριςτερά κεί- 
Они отращивают волосы на пра- ρουςι, τό δέ ςώμα χρίονται μίλτφ. φαςι δέ 
вой стороне головы и стригут их οΰτοι είναι των εκ Τροίης άνδρών. (...) 
на левой, а свое тело окрашивают Μαξύων δέ Λιβύων Ζαύηκες έχονται, 
суриком. Говорят, будто они—вы- τοϊςι αί γυναίκες ήνιοχευςι τά άρματα ές 
ходцы из Трои. (...) τόν πόλεμον.

193. С максиями граничат за- 
веки, у которых женщины на вой­
не правят колесницами1 2.

Снова мы видим упоминание оседлых берберов наряду с кочев­
никами, и опять Геродот упоминает у племени завеков женщин, 
управляющих колесницами, т. е. участвующих в воинских походах 
наравне с мужчинами.

Берберский горизонт простирается от Египта до Гибралтара, 
и как утверждает Геродот, выходит за Геракловы Столпы, в Атлан­
тический океан.

196. Карфагеняне же рас­
сказывают еще вот что. Обита­
емая часть Ливии простирается 
даже по ту сторону Геракловых 
Столпов. Всякий раз, когда кар­
фагеняне прибывают к тамош­
ним людям, они выгружают свои 
товары на берег и складывают 
в ряд. Потом опять садятся на 
корабли и разводят сигнальный 
дым. Местные же жители, завидев

λέγουςι δέ και τάδε Καρχηδόνιοι. 
είναι τής Λιβύης χώρόν τε και άνθρώ- 
πους έξω Πρακλέων ςτηλέων κατοι- 
κημένους: ές τούς έπεάν άπίκωνται 
καί έξέλωνται τά φορτία, θέντες αύτά 
έπεξής παρά την κυματωγήν, έςβάντες 
ές τά πλοία τύφειν καπνόν, τούς δ’ έπι- 
χωρίους ίδομένους τόν καπνόν ίέναι 
έπΐ τήν θάλαςςαν καί έπειτα άντί των 
φορτίων χρυςόν τιθέναι και έξαναχω- 
ρέειν πρόςω άπό των φορτίων, τούς δέ

1 Lacoste-Dujardin C. Le conte kabyle. P.: F. Maspero, 1970.
2 Геродот. История. С. 235 — 236.



Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории 241

дым, приходят к морю, кладут золо­
то за товары и затем уходят. Тогда 
карфагеняне опять высаживаются 
на берег для проверки: если они 
решат, что количество золота рав­
ноценно товарам, то берут золото 
и уезжают. Если же золота, по их 
мнению, недостаточно, то купцы 
опять садятся на корабли и ожида­
ют. Туземцы тогда вновь выходят 
на берег и прибавляют золота, пока 
купцы не удовлетворятся. При 
этом они не обманывают друг дру­
га: купцы не прикасаются к золоту, 
пока оно неравноценно товарам, 
так же как и туземцы не уносят то­
варов, пока те не возьмут золота1.

Καρχηδονίους έκβάντας ςκέπτεςθαι, και 
ήν μέν φαίνηταί ςφι άξιος ό χρυςός των 
φορτίων, άνελόμενοι άπαλλάςςονται, ήν 
δέ μή άξιος, έςβάντες όπίςω ές τά πλοία 
κατέαται: οί δέ προςελθόντες άλλον πρός 
ών έθηκαν χρυςόν, ές οδ άν πείθωςι. άδι- 
κέειν δέ ούδετέρους. ούτε γάρ αύτούς του 
χρυςοΰ άπτεςθαι πριν άν ςφι άπιςωθη τη 
άξιη των φορτίων, οΰτ’ έκείνους των φορ­
τίων άπτεςθαι πρότερον ή αύτοι το χρυςί- 
ον λάβωςι.

Это место Геродота обычно интерпретируют как указание на гу- 
анчей, автохтонных жителей Канарских островов, которые, вероят­
но, этнически представляли собой народ, близкий к берберам. Эта 
деталь может быть интерпретирована в свете истории про Атланти­
ду, древний континент, лежавший, согласно Платону, западней Гер­
кулесовых Столпов и уничтоженный вследствие катаклизма. В опре­
деленном смысле это можно рассматривать как непрерывность всего 
афразийского горизонта вплоть до условных территорий Атлантиды, 
за последний остаток которой можно принять Канарские острова.

Г еродот . История. С. 236.



Глава 10. Религия и ноология Белой 
Африки

Берберский Логос и внешние влияния
О религиозных традициях и учениях берберов сохранилось 

крайне мало сведений. Очевидно, на древних ливийцев оказывали 
влияние следующие цивилизационных полюса:

• египтяне, с которыми они тесно соседствовали, подчас воевали, 
и даже среди египетских династий была одна ливийская;

• финикийцы, особенно после основания в VIII веке до Р.Х. Карфа­
гена, распространившего финикийское влияние на все северное 
побережье Африки;

• греки, которые основали в VII веке до Р.Х. колонию в Киренаике, 
положив начало интенсивному обмену, как материальному, так 
и идейному, с местными берберскими племенами;

• римляне, после победы над Карфагеном, ставшие главной силой 
в Нумидии;

• а также народы и племена Черной Африки, которые граничили 
с берберским горизонтом на юге1.
Надо заметить, что скорее всего эти влияния были взаимными, 

т. к. ливийцы, в свою очередь, воздействовали на религиозные взгля­
ды египтян, финикийцев, греков и негров, представляя собой в их 
глазах развитую и древнюю цивилизацию. Показательно, что само 
слово «Африка» происходит от имени древнеливийского бога войны 
Ифри.

Египетским влиянием можно объяснить следы культа покойни­
ков и некоторые аналоги мегалитических конструкций в форме мав­
золеев, служивших усыпальницей для берберских царей. Это под­
тверждается несколькими недавно обнаруженными берберскими 
мумиями. Кроме того, согласно ряду египтологов, в частности, 
Э. Баджу2, египетский бог Осирис мог иметь ливийское происхож­
дение, т. к. наиболее древние центры его почитания в Египте распо­
лагались на западной стороне и на территориях, близких к Ливии. 
Кроме того, ряд символов Осириса совпадал с традиционными отли-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.
2 Бадж Э.А.У. Религия и магия Древнего Египта. М.: Ломоносову 2017.



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 243

чительными признаками изображения ливийцев в египетских текс­
тах и картинах. Те же признаки, причем с еще большей наглядно­
стью (два пера, служащие отличительным знаком ливийских вои­
нов), встречаются в изображениях египетской богини Амунет, 
считавшейся супругой Амона и отождествлявшейся с Нейт.

Относительно Нейт ряд египтологов также выдвигает гипотезу 
о ее ливийском происхождении. Нейт почиталась в Саисе как Боги­
ня Мать. По одной из египетских легенд, богиня Нейт сама пришла 
в Саис из земель, расположенных на крайнем западе, а точнее, 
с Тритонийского озера в Ливии (современный Тунис). Этот сюжет, 
возможно, отражает матриархальные культы древних ливийцев, чьи 
следы сохранились у некоторых берберских племен (например, 
у  туарегов) до настоящего времени. Кроме того, согласно египет­
ским источникам, ливийцы почитали Исиду. Культ Великой Матери 
связан со Страной Смерти и, соответственно, с Осирисом напря­
мую.

Вся символическая цепочка довольно логична. Запад (а Ливия 
находится на западе от Египта) есть место расположения входа 
в Страну Мертвых, а царем Страны Мертвых (Дуат), является Оси­
рис. Эта гипотеза может быть чрезвычайно значимой для понима­
ния берберского Логоса. Если допустить, что он связан с Осирисом, 
играющим важнейшую роль в структуре египетской цивилизации 
и в египетском мифе, то указание на Ливию (Белую Африку) как 
источник его происхождения становится чрезвычайно содержа­
тельным. А если Великая Мать доминирует в древнеливийской куль­
туре, то вся картина становится еще более цельной.

Финикийское влияние на религию древних ливийцев можно 
идентифицировать в культе богини Таннит, угаритской Анат, кото­
рая воплощает в себе темный аспект титанической женственности. 
Это указание, впрочем, довольно органично соотносится с возмож­
ным ливийским происхождением Нейт и общематриархальной ори­
ентацией берберской культуры. В этом случае упоминания о прине­
сении ливийцами в жертву младенцев могут получить определенное 
подтверждение, т. к. это отличительная черта западно-семитских 
(и южно-семитских) кибелических и титанических культов. Кроме 
того, ряд историков полагает, что имя Таннит могло изначально 
иметь берберское происхождение, т. к. в берберских языках жен­
ские имена начинаются и заканчиваются на Т. В таком случае мож­
но допустить и обратное —т. е. берберский источник гештальта кар­
фагенской Танит.

Греки довольно рано столкнулись с гарамантами, населяющими 
Ливию, и после основания колонии Киренаики тесно с ними взаимо-



244 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

действовали. После захвата Киренаики персами Ливия становится 
частью Всемирного царства, а когда Александр Великий побеждает 
персов и основывает новую —Третью —версию этого Всемирного 
царства, эллинское влияние на берберов качественно возрастает. 
При правлении Птолемеев в Египте Киренаика окончательно стано­
вится частью единого эллинистического континуума, в котором со­
четаются собственно эллинские и иранистские черты. В этот период 
среди берберов распространяются все те духовные течения, которые 
были характерны для эллинистической культуры энтузиазма —пла­
тонизм, христианство, гностицизм, герметизм, манихейство и т. д.

После падения Карфагена западные области берберского мира 
оказываются под контролем Рима, который позднее распространит 
свое влияние и на более восточные территории Северной Африки. 
Но римское господство незначительно затронуло эллинистическую 
культуру, которая, напротив, стала общим знаменателем культуры 
самих римлян. Поэтому нахождение берберов под римской властью 
принципиально не меняло эллинистической сущности той цивили­
зации, которая сложилась на всей территории Северной Африки — 
от Ближнего Востока до Гибралтара и атлантического побережья.

Контакты с негроидными племенами —как нило-сахарской, так 
и нигеро-конголезской семей, а также с отдельной группой носителей 
чадских языков, относящихся к той же афразийской семье, что и бер­
берский —были не столь однозначными, поскольку негроидные на­
роды были носителями самых разнообразных культур и традиций, 
отчасти имевших общие черты с египетской и ближневосточной ци­
вилизацией, а отчасти совершенно оригинальных, причем многое за­
висело от конкретного народа или племени. Вместе с тем сами бербе­
ры, со своей стороны, оказывали на народы и общества Черной Аф­
рики (особенно Западной) довольно сильное воздействие. Прежде 
всего это сказывалось на передаче традиций кочевого скотоводческо­
го стиля жизни и сопутствующей ему воинственности. Эти черты мы 
встречаем у целого ряда негров, живших в непосредственной близо­
сти от берберов —главным образом у кочевых племен тубу и близких 
к ним гуранов, даза и т. д., проживающих в Сахаре на территории 
Феццана в Ливии и на севере Чада, а также у фульбе, хауса и т. д.

В этом эллинистическом горизонте и происходило распростра­
нение христианства в Северной Африке.

Берберский матриархат
Греки, основавшие колонию Киренаику, утверждали, что в осно­

ве названия этого города лежит предание о ливийской женщине-во-



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 245

ине (амазонке) Кире, великой охотнице на львов. Показательно, что 
некоторые греческие источники сообщали о ливийском происхож­
дении тех или иных богов и богинь эллинского пантеона. Так, Геро­
дот, как мы видели, говорит о ливийском происхождении Афины 
Паллады, которую почитают до сих пор (до времен, когда писал Ге­
родот) ливийцы, живущие вокруг Тритонийского озера1. Сама же 
Афина, по преданиям ливийцев (как утверждает Геродот), родилась 
не от Зевса, но от Посейдона и самого Тритонийского озера. Он до­
бавляет, что платье Афины и ее эгиды точно повторяют костюм ли­
вийских женщин. Геродот также указывает на ливийское происхож­
дение бога морей Посейдона, бога Тритона с рыбьим хвостом, а также 
Ламий, Медуз и Горгон. Ламия представлялась в образе богини-змеи, 
а Медуза Горгона описывается как прекрасная девушка, возлюблен­
ная Посейдона, вызвавшая ревность ливийской «Афины», превра­
тившей ее волосы в змей, а затем помогавшей Персею ее обезгла­
вить. Согласно одной из версий, само слово «амазонки» могло быть 
связано с этнонимом берберского племени амазиг.

Все эти образы могут быть истолкованы как прямые указания на 
матриархальные культы древних берберов. Афина в этом контексте 
выносится за скобки солярной аполлонической парадигмы грече­
ского Логоса и связывается не с рождением от Зевса без матери, но 
с рождением от бога морей Посейдона и водной стихии —Трито­
нийского озера. В том случае присущие Афине черты амазонки и во­
ительницы резонируют с образом основательницы Киренаики во­
инственной охотницы на львов девы Кире. Женские чудовища — 
Ламии, Медузы и Горгоны —явно относящиеся к хтоническим 
культам Великой Матери, существенно дополняют общую картину, 
а почитание Посейдона и Тритона, богов моря, окончательно закреп­
ляет связь древнеливийской культуры с циклом Великой Матери.

Греческие мифы рассказывают о богине Ливии, выступающей 
как супруга Посейдона (явный эквивалент Афины Тритонейской). 
Потомством Посейдона и Ливии являются три сакральных монар­
ха — Белус, Агенор и Лелекс. Бог Белус правил над страной Кеми 
(Египтом), Агенор —над Финикией и Ханааном, а Лелекс —над гре­
ческим городом Мегара (с именем Лелекс связывался народ лелегов, 
близкий к пеласгам). Имя «Белус», возможно, является родственным 
аккадском Белу, а также западно-семитскому Ва'алу1 2. Сыновьями 
Белуса от Ахирои, дочери бога Нила, считались Египет и Данай, пра­

1 Вупоп J.t Вупоп T. (eds.). Hamito-Semitica: Proceedings of a colloquium held by the 
Historical Section of the Linguistics Association (Great Britain) at the School of Oriental and 
African Studies. The Hague: Mouton, 1975.

2 Дугин A. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



246 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

вивший Ливией. Эти фигуры связывают все пространство от Запад­
ной Африки (Ливия) до Месопотамии, включая Египет, Палестину, 
Сирию и Аравию (то есть семитский мир), а также архаические на­
роды Восточного Средиземноморья (пеласгов и лелегов1) в единое 
культурное поле, которое почти точно совпадает с зоной распро­
странения афразийских языков.

С точки зрения сакральной географии греков, большое значение 
имеет то, что именно на крайнем западе располагается Атлас, титан, 
начавший восстание против богов Олимпа, титаномахию, и сын По­
сейдона и Геи-Земли великан Антей, названный «царем Ливии». 
Греки полагали, что именно в Западной Африке, в Марокко находит­
ся могила Антея, которого ливийцы почитают как бога, и кроме того, 
среди них распространен культ гор, называемых горами Атласа, ко­
торые находятся в Марокко, а также в Мавритании, Алжире и Туни­
се. Этим же горам поклонялись и гуанчи с Канарских островов. Ма­
рокко же является для берберов священной прародиной.

Этот единый горизонт Ливии с полюсом, локализуемым либо не­
далеко от Столпов Геракла, либо даже за их пределами, т. е. в услов­
ной области Атлантиды Платона, обладает специфическими цивили­
зационными чертами.

Если мы теперь соберем эти разнородные сведения о цивилиза­
ции ливийцев-берберов в одну картину, то получим ярко выражен­
ную доминацию Логоса Кибелы, хтоническую матриархально-тита­
ническую культуру. А все мужские и патриархальные фигуры, упо­
минаемые в этом контексте, так или иначе сопряжены с титанизмом. 
В этом контексте следует вспомнить то, что мы говорили об Осирисе 
и о возможности его истолкования не в дионисийском контексте, 
а в оптике Адониса. Ливийский фактор здесь может быть не менее 
весомым, нежели финикийский (ханаанский).

Если подвести итог краткому экскурсу в берберскую/ливий- 
скую культуру, мы видим почти однозначную доминацию Логоса Ве­
ликой Матери. Белая Африка/Великая Берберия оказывается в та­
ком случае элементом того матриархального круга Великой Матери, 
на войне с которым основана эллинская аполлоно-дионисийская 
олимпийская идентичность. Перед лицом ноологической компози­
ции индоевропейского Логоса1 2 в структуре титаномахии Северная 
Африка предстает противоположным ему полюсом. А с точки зре­
ния финикийского, западно-семитского Логоса, и шире, хамитского 
горизонта, включающего себя дофараонический Египет, напротив, 
можно отметить вполне гармоничное соответствие и непрерыв-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



Л
ог

ос
 Д

ио
ни

са
 

Л
ог

ос
 А

по
лл

он
а

платонизм

христианство греки эллинизм Рим

манихейство
персы

.о
§ю

§

Осирис 

Страна Запада 
вход в царство Смерти

Египет

кочевники скотоводы

Кира-амазонка

Антей

Атлас
титанизм

Посейдон Тритон
Ливийская

Нейт Афина
Тритонийское озеро Горгоны

Ламии
Медузы

Великая Мать
Гер одот

Танит

финикийцы

афразийский (хамитский) горизонт

матриархат

Общая структура берберской идентичности



248 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ность. И в этом смысле выводы некоторых историков относительно 
того, что Карфагенская цивилизация была не исключительно фини­
кийским явлением, но включала в себя значительный объем элемен­
тов ливийско-нумидийской культуры, и пуническая идентичность 
складывается из альянса финикийского и ливийского начала, прио­
бретают и обоснованность, и логичность.

Гараманты и гинекократия по Бахофену
Рассмотрение ливийской цивилизации Белой Африки и выясне­

ние ее глубинных связей с Логосом Великой Матери подводят нас 
к важной цивилизационной проблеме, которая сопряжена с культу­
рой «народов моря». Таким народом были, как мы видели, гараман­
ты, которые считаются или предками ливийцев/берберов, или их 
более поздним этническим компонентом. В любом случае ливийцы 
и «народы моря» относятся к общему этнокультурному типу среди­
земноморских европеоидов неиндоевропейского происхождения 
с преобладанием матриархата. Это позволяет рассмотреть культуру 
Великой Берберии как часть более общего цивилизационного ком­
плекса древнего Средиземноморья, отличного от других полюсов — 
индоевропейского в целом, эллинско-латинского в частности.

Здесь можно вспомнить теории И. Бахофена1 (1815—1887), со­
гласно которым до прихода индоевропейцев в Средиземноморском 
бассейне существовала цивилизация, в центре которой стоял культ 
Великой Матери. Эту же идею разделял и Ю. Эвола1 2. Мы рассматри­
вали следы этой цивилизации во многих томах «Ноомахии», обнару­
живая их практически во всех уголках евразийского континента3 за 
исключением территории Турана, прародины индоевропейцев4.

Бахофен называет эту социальную форму гинекократией. Он 
пишет об этом:

Материнское право относится к более ранней ступени развития, 
чем система патриархата, и лишь с победоносным наступлением по­
следней ее полное и ничем не стесненное процветание сменяется 
упадком. Поэтому гинекократические формы жизни проявляются

1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. Basel: Benno Schwabe Verlagsbuchhan­
dlung, 1897; Idem. Mutterrecht und Urreligion.

2 Evola J. Rivolta contro il mondo modern. Milano: Ulrico Hoepli, 1934.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское 

наследие и следы Великой Матери.
4 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 249

преимущественно у тех племен, которые противостоят эллинисти­
ческим народам как старшее поколение. Они составляют сущест­
венный элемент той первоначальной культуры, своеобразный рису­
нок которой столь же тесно связан с принципатом материнства, как 
эллинизм —с господством патриархата1.

В описании системы «материнского права», гинекократии, Бахофен 
в целом указывает на характерные стороны Логоса Кибелы, вниматель­
ное рассмотрение которых приводит нас к комплексу метафизических 
представлений, определенных нами как «черная философия»1 2.

Гинекократия, исходящая из порождающего материнства 
и представленная в его физическом образе, полностью подчинена 
плоти, подчинена явлениям природной жизни, у которых она за­
имствует всю полноту внутреннего и внешнего бытия; живее, чем 
последующие поколения, ощущает она единство природы, гармо­
нию целого, для которой человечество еще не стало слишком старо, 
глубже воспринимает боль смертного жребия и ту неустойчивость, 
шаткость теллурического бытия, оплакивая которое женщина, осо­
бенно мать, стремится найти высшее утешение; последнее же, обре­
тенное в явлениях природной жизни, вновь оказывается связанным 
с порождающим материнским лоном, с воспринимающей, лелею­
щей и питающей материнской любовью. Во всем послушная зако­
нам физического бытия, женщина обращает свой взор преимуще­
ственно к земле, ставит хтонические силы выше уранового света3.

Ряд выделяемых Бахофеном черт мы легко узнаем, впрочем, 
и в египетской культуре, что сближает ее с культурным кругом Вели­
кой Матери4, а также в Ливии и, шире, в цивилизации «народов 
моря». Так, Бахофен говорит о следующих признаках гинекократии:

1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
W elt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. VI.

2 Дугин А. Г. Ноомахия. Три Логоса.
3 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

W elt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. XVII.
4 О Египте сам Бахофен высказывается, пожалуй, слишком категорично: «Еги­

пет — страна стереотипной гинекократии, весь его строй существенно опирается на 
культ материнства, на превосходство Исиды перед Осирисом, в силу чего тут и об­
наруживается удивительное совпадение материнского права с теми чертами, кото­
рые демонстрирует жизнь доэллинских племен». Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine 
Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihren religiösen und rechtlichen 
Natur. S. XVI. Такое прочтение, как мы видели, возможно, является далеко не единст­
венным.



250 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Уже древние ставили в одну линию преимущество ночи и пред­
почтение левой стороны, связывая и то и другое с принципатом ма­
теринства; именно здесь древнейшие нравы и обычаи демонстриру­
ют нам, что мы имеем дело не с абстрактной философской мыслью 
позднейшего происхождения, а с реальностью первоначального 
образа жизни —это и использование ночи как единицы исчисления 
времени, и выбор ночи для битвы, для переговоров, для правосудия, 
и предпочтение темноты для культовых действий. Дальнейшее про­
слеживание этой идеи позволяет издалека узнать характерную спе­
цифику периода преимущества материнства в жизни мира в пред­
почтении луны —солнцу, воспринимающей земли —оплодотворя­
ющему морю, мрачной стороны природного бытия, связанной со 
смертью, —светлой стороне становления, умерших —живущим, 
печали — радостям1.

Мы видели в герметических текстах, что в сакральной геогра­
фии египтян Ливия соотносилась с левой стороной мира, с той, где 
находится спуск в подземный мир. И на основании этого символиз­
ма египтяне полагали, что ливийцы, жители запада, сражаются ле­
вой рукой1 2.

«Народы моря», включая ливийцев (гарамантов), в большей сте­
пени, чем кто бы то ни был еще, соответствуют этому типу цивилиза­
ции. В сводках греческих авторов часто смешиваются между собой 
два культурных круга —эфиопский (кушитский) и ливийский. Поэ­
тому можно встретить такое выражение «эфиопы-гараманты». Ба- 
хофен приводит ряд свидетельств древних греков, прямо указываю­
щих на матриархальные структуры этих народов —в частности, 
общность жен.

К этим народам примыкают и эфиопские авсеи, живущие у за­
болоченного озера Тритониды. Геродот, История, IV, 180: «Совокуп­
ляются же они с женщинами сообща, не вступая в брак, но сходятся 
подобно скоту»3 (ούτε ςυνοικέοντες κτηνηδόν τε μιςγόμενοι.). У того же 
озера Тритониды Диодор Сицилийский ищет прародину ливийских 
амазонок (Историческая библиотека, III, 52). Эфиопскую царицу — 
Кандакию —упоминает Страбон (География, XVII, 820). В известиях
0 гарамантах —еще одном большом эфиопском племени, —речь 
идет в первую очередь лишь об общности жен. Солин (Полигисто-
1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. IX.
2 Hermes Trismegiste. Corpus Hermeticum. V. IV. P. 56 -  57.
3 Перевод Г .А. Стратановского. —Прим. Д.К. Трубчанинова.



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 251

рия, 30, 2 — 3): Garamantici Aethiopes matrimonia privatim nesciunt, sed 
vulgo omnibus in venerem licet (лучше было бы сказать in venerem ru­
ere licet, как у Горация: in venerem ruentis tauri). Inde est, quod filios 
matres tantum recognoscunt: paterni nominis nulla reverentia est. Quis 
enim verum patrem noverit in hac luxuria incesti lascivientis? Eaprop­
ter Garamantici Aethiopes inter omnes populos degeneres habentur: 
nec immerito, qui afflicta disciplina castitatis successionis notitiam ritu 
improbo perdiderunt1. —Помпоний Мела (О положении Земли, I, 39): 
Nulli certa uxor est. Ex his qui tam confuso parentium coitu passim in­
certique nascuntur quos pro suis colant formae similitudine agnoscunt1 2. 
Плиний Старший (Естественная история, V, 8): Garamantes matri­
moniorum exsortes passim cum feminis degunt3. Наконец, Марциан 
Капелла (О бракосочетании Филологии и Меркурия, VI, § 674): Gara­
mantes vulgo feminis sine matrimonio sociantur4. Потому и Aco, эфи­
опская царица, связывается с 72 заговорщиками, чтобы погубить 
Осириса, истинного супруга Исиды, согласно мифу, изложенному 
Плутархом (Об Исиде и Осирисе, 13). Хотя нигде и не упоминается 
о том, чтобы эфиопские гараманты предавались публичным сово­
куплениям, однако это представляется весьма вероятным. На эту 
мысль наводит нас уже символ собаки, которую эфиопы считали 
высшим воплощением своего божества. Свидетельства тому мы на­
ходим у Плиния (Естественная История, VIII, 40), у Элиана (О при­
роде животных, VII, 40) и у Плутарха (Об общих понятиях. Против 
стоиков, И). Собака —это образ гетерической Земли, радующейся 
любой возможности оплодотворения. Беспорядочно и с неизмен­
ным бесстыдством предающаяся соитию, она воплощает принцип 
животной прокреации яснее всего и в самой грубой форме. Поэ­
тому не приходится сомневаться, что сопоставляемые Плутархом

1 «Эфиопы гараманты не ведают брака, а предаются любовным наслаждениям 
сообща. Поэтому детей у них признают за своих только матери, а к отцовскому име­
ни никакого уважения нет. Да и кто бы мог узнать настоящего отца в этом разгуле 
сладострастного смешения? Поэтому эфиопы гараманты считаются у всех народов 
за выродившихся, и не без причины, поскольку вследствие отвратительного обычая 
они вместе с оскверненной чистотой утратили понятие о преемственности». (Пере­
вод И.И. Маханькова). — Прим.Д.К. Трубчанинова.

2 «Жены у гарамантов общие. При таком беспорядочном браке мужчина усы­
новляет тех детей, которые внешне похожи на него, и заботится о них, как о своих». 
(Перевод С.К. Апта). —Прим. Д.К. Трубчанинова.

3 Лат. «Гараманты, не вступая в брак, живут со всеми женщинами без разбо­
ра». — Прим.Д.К. Трубчанинова.

4 Лат. «Гараманты распутно сходятся с женщинами, не вступая в брак». —Прим. 
Д.К. Трубчанинова.



252 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

(ОбИсиде и Осирисе, 44) слова kugov1 и icueiv1 2 действительно восходят 
к одной и той же общей основе —при том что ни одно из них, по-ви­
димому, не выводится из другого3.

Сообщение об участии эфиопской царицы Асо, связываемой 
с гарамантами (то есть с ливийцами), в борьбе против Осириса на 
стороне Сета представляет собой важнейшую символическую де­
таль: титанизм (воплощенный в фигуре Сета) всегда остается свя­
занным с гештальтом Великой Матери.

Ливийские кочевники напрямую соотносились греками с ама­
зонками, и были в их глазах единым —гинекократическим —куль­
турным кругом с «эфиопами». К этому же архаическому типу отно­
сились и народы, названные троглодитами, «пещерными жителя­
ми», на которых, по сообщению Геродота, ливийцы, воспринявшие 
уже очевидные черты патриархата (прежде всего боевые колесни­
цы), в более поздние эпохи охотились. Бахофен, ссылаясь на Стра­
бона, подчеркивает, что у троглодитов также мы встречаем общ­
ность жен:

Женщины и дети у них общие, кроме принадлежащих власти­
телям. Тот, кто соблазнит жену властителя, в наказание должен от­
дать овцу. Женщины тщательно чернят себе брови краской «стиби» 
и носят на шее раковины вместо амулетов. (...)

Черная окраска женского лица является следствием того же 
фундаментального воззрения. Она должна и внешне уподобить 
женщину земной материи, ибо черный цвет —это цвет плодород­
ной земли, пропитанной оплодотворяющей водой (об этом в особен­
ности см. у Плутарха, Об Исиде и Осирисе, 33). Потому черна аркад­
ская Деметра Гиппия у фигалейцев, называвших ее Metaxivri4 (Пав- 
саний, Описание Эллады, VIII, 42. Ср.: Вергилий, Георгики, IV, 126 
и 291). Черно и темное материнское чрево, которое, как мы увидим 
позднее, соответствует ночи. Материнство связывает себя с идеей 
ночи, из чрева которой рождается день, подобно тому как отцовское 
право связано с царством света, с днем, рожденным от Солнца Ма- 
терью-Ночью. На религиозном воззрении подобного рода основан, 
должно быть, обычай массилийских ливийцев сражаться лишь но­

1 Др.-греч. «пёс, собака». —Прим.Д.К. Трубчанинова.
2 Др.-греч. «оплодотворять, зачинать, быть беременным». —Прим. Д.К. Трубча­

нинова.
3 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. 11.
4 Др.-греч. «чёрная». — Прим. Д.К. Трубчанинова.



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 253

чью, а днем отдыхать, откуда пошло и выражение Θρακία παρεύρεςις1 
(Николай Дамасский, FHG, III, 462). На нем же основан и счет време­
ни по ночам, засвидетельствованный у ливийских кочевников (Ни­
колай Дамасский, FHG, III, 463).(...)

С черным цветом троглодитских женщин и меланхленов (Геро­
дот, История, IV, 107) связан обычай селиться в подземных пещерах, 
сближающий эти народы с азиатско-понтийскими гипогеями, о ко­
торых упоминают схолиаст к Аполлонию Родосскому (Аргонавтика, 
I, 943), Страбон (География, XI, 506) и Аполлодор (Мифологическая 
библиотека, III, 45), а также с катудеями Гесиода (Suid. et. Harpocrat. 
ύπο γην οίκοΰντης1 2) и не ведающими солнечного света северными 
и италийскими киммерийцами, о чьих расположенных близ италий­
ских Кум темных подземных ходах упоминает Страбон (География, 
V, 244 — 245). Сугубо физическая половая природа материнства, вид 
которой столь устрашил Беллерофонта3, нашла свое внешнее выра­
жение также и в образе раковины4.

Тирания и три Логоса политического патриархата

В высшей степени интересны догадки Бахофена о связи матри­
архата и тирании. С его точки зрения, это объясняется сакрализа­
цией мужского правителя как всеобщего оплодотворителя в услови­
ях общности жен. Бахофен развивает эту мысль о происхождении 
тирании и определенного типа монархии из матриархальной струк­
туры общества также на примере ливийских народов.

Относительно народов Ливии, о которых преимущественно 
шла речь в приведенных до сих пор известиях и самое имя которых 
возводят к некой yóvt| <xi>to%0g)v5 (Геродот, История, IV. 45), у Ари­
стотеля можно найти одно примечательнейшее известие. Среди 
причин, по которым Стагирит отвергает платоновское учение об 
умножающей любовь и братские чувства общности женщин и де­
тей, далеко не последнее место занимает то его суждение, что такая 
общность нисколько не достигает своей цели: уничтожить всякого
1 Др.-греч. «фракийская уловка». Помимо Николая Дамасского, о «фракийской 

уловке» сообщает также Страбон (География, IX, 2, 4). —Прим. Д. К. Трубчанинова.
2 Др.-греч. «обитающие под землёй». —Прим. Д.К. Трубчанинова.
3 С символизмом раковины мы встретимся при разборе меланезийских посвяти­

тельных обрядов и мифов.
4 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. 15—16.
5 Др.-греч. «местной женщине». —Прим. Д.К. Трубчанинова.



254 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

рода связь между отдельными людьми. «Как бы то ни было, — про­
должает он (Политика, II, 1, 13), —невозможно было бы избежать 
тех случаев, когда некоторые граждане стали бы все-таки призна­
вать тех или иных своими братьями, детьми, отцами, матерями: 
физическое сходство, существующее между детьми и родителями, 
неизбежно послужило бы им взаимным доказательством действи­
тельного родства. Так бывает и по словам некоторых занимающих­
ся землеописанием. В верхней Ливии у некоторых племен суще­
ствует общность жен, а новорожденные распределяются между 
родителями на основании сходства. Даже у некоторых животных, 
например у лошадей и коров, самки родят детенышей, очень по­
хожих на их производителей; для примера можно сослаться на 
фарсальскую кобылицу по кличке Справедливая»1. Обычай рас­
пределять детей между отцами по сходству Геродот (История, IV, 
180) отмечает у авсеев, живущих вокруг озера Тритониды: «Если 
у женщины родится вполне крепкий ребенок, то спустя три меся­
ца мужчины собираются вместе, и тот, на кого он похож, считает­
ся его отцом»1 2. В этом установлении уже проявляется переход от 
материнского права, всецело относящегося к ius naturale, к прин­
ципу брака. Помимо матери, у ребенка теперь появляется и отец. 
Если материнство всегда достоверно и подкреплено физической 
определенностью —mater natura vera, —то отцовство покоится не 
более чем на предположении, причем это справедливо как в браке, 
так и при свободном смешении полов. Отцовство всегда остается 
фикцией. В семейной жизни она основана на самом браке и его 
постулируемой исключительности. Здесь действует принцип: pa­
ter est quem nuptiae demonstrant3. В добрачную эпоху место этой 
правовой фикции занимала другая вероятность: телесное сходство 
ребенка с отцом. Новая фикция носит чисто юридический харак­
тер — прежняя имела сугубо физическую природу. Чтобы распро­
странить физическую достоверность на отцовство, порою прибега­
ли к следующему обряду: когда жена разрешалась от бремени, отец 
также ложился в постель и подражал роженице. К этой теме мы 
вернемся позднее, когда будем говорить о традициях, связанных 
с усыновлением. Здесь же я укажу лишь на обычай жителей Кипра, 
приведенный у Плутарха (Тесей, 20), а также на иберийский обы­
чай, упоминаемый Страбоном (География, III, 165), в основании ко­
торого лежит то же самое представление: «yeœpyouçi dirai, xê ouçai те

1 Перевод С. А. Жебелева. —Прим. Д.К. Трубчанинова.
2 Перевод Г. А. Стратановского. —Прим. Д.К. Трубчанинова.
3 Лат. «Отцом является тот, на кого указывает брак». — Прим Д.К. Трубчанинова.



j-дзва 10. Религия и ноология Белой Африки 255

SiaKovoüqi xolq ävdäqxv, siceivoGq avG’eaOrwv KaxaicXivaqai»1. Позднейшая 
фикция соответствует позитивному ius civile, первоначальная — 
ius naturale, частью которого являются общность женщин и мате­
ринское право. Здесь материнство вновь предстает в качестве объ­
единяющего, а отцовство —в качестве разобщающего начала: то, 
что разделили между собою многочисленные отцы, мать собирает 
в единое целое. Из взаимосвязи обоих этих принципов Аристотель 
по праву заключает, что общность женщин никогда не сможет при­
вести к тому, что, казалось бы, должно являться ее целью. Ведь на­
блюдаемые сходства неизбежно заставляют подозревать родство, 
даже если оно не получает общественного признания, как это про­
исходит у авсеев и некоторых других народов. Вместо общности 
детей следствием такого устроения будет бездетность мужчины. 
Никто не будет утверждать: «все эти тысячи детей —мои», но ни­
кто и не скажет: «вот этот ребенок — мой», а если даже и скажет, то 
все равно будет сомневаться и непременно добавит: «мой, а может 
быть, и еще чей-то». Поэтому мужчина не только не будет считать 
всех детей своими собственными, но у него и вообще не будет де­
тей. Это замечание Аристотеля (2, 1, 11) представляется совершен­
но верным лишь с точки зрения отцовского права. По отношению 
к полной естественности господствующего материнского права 
уже само выделение того или иного ребенка по сходству предста­
ет ущемлением ius naturale, первой попыткой освободиться из-под 
его власти.

Да и само по себе это сходство на той ступени культурного раз­
вития было по необходимости меньше, чем у нас, поскольку свобод­
ное и всеобщее половое смешение препятствовало образованию 
индивидуальных различий, снова и снова растворяя их в общей 
массе. Род, непрестанно воспроизводящий себя посредством само­
оплодотворения, может иметь лишь один, общий родовой тип, как 
это свойственно животным, в то время как различия между отдель­
ными его членами, даже между мужчиной и женщиной, будут весь­
ма незначительны. С этим согласен и Гиппократ, который отмеча­
ет (О воздухах, водах и местностях, 18), что скифы имеют лишь 
общий народный тип, не имея индивидуального, и что все азиаты 
схожи между собой, тогда как в Европе многообразие физических 
условий влечет за собой столь же великое разнообразие народных 
типов (там же, 23). Подтверждением сделанного замечания служит 
тот факт, что оба пола у азиатских народов вплоть до нынешнего
1 Др.-греч. «Эти женщины обрабатывают землю, а после родов укладывают сво-

*** Мужей вместо себя и ухаживают за ними». Перевод Г.А. Стратановского. —Прим.
'А Трубчанинова.



256 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

дня продолжают носить совершенно одинаковые одежды (Геро­
дот IV, История, 116).

С общностью женщин неразрывно связана тирания одного пра­
вителя. Мы уже отмечали ее у арабов, троглодитов, эфиопов и ибе­
рийцев, живущих близ Каспийского моря (Страбон, География, XI, 
501). Каждое племя имеет своего тирана. Его господство покоится 
не на чем ином, как на праве оплодотворения. Коль скоро половая 
жизнь не знает здесь никаких различий, а значит, упраздняется 
также индивидуальное отцовство, то все имеют здесь лишь одного 
отца —тирана, сыновьями и дочерьми которого является весь народ 
и которому принадлежит все имущество, о чем Эфор у Страбона (Гео­
графия, X, 480) делает достойное внимания замечание. Слово «ти­
ран» сохраняет здесь свое изначальное физическое значение, равно 
как и имя «Папей»1 (Геродот, История, IV, 59). Ибо τύραννος проис­
ходит от τύρος или τύλος1 2 —обозначения производящей природной 
силы, как это будет более подробно разъяснено в последующих гла­
вах нашего труда. Такое признание владычества одного мужчины 
еще не означает уклонения от ius naturale, господствующего и над 
этим состоянием, поскольку всякое свое право тиран принимает от 
женщины. Сама его власть наследуется через тело матери: не соб­
ственным детям, а детям своей сестры оставляет свое царство эфи­
опский правитель. Это значит, что всякий племенной вождь (как, 
например, ликийский), когда речь зайдет о легитимации его власти, 
будет выводить свое право не по отцовской, а по материнской ли­
нии, то есть от матери своей матери или (что то же самое) вести его 
отсчет от сестры прежнего царя. Таким образом, супруга нужна ему 
не для того, чтобы рождать преемников —ибо его сыновьям пред­
стоит не взойти на трон, а напротив, раствориться в общей народ­
ной массе, —но лишь для того, чтобы бок о бок с мужским природ­
ным принципом выступал и женский, дабы тем самым была явлена 
вся тотальность материальной силы, которая у некоторых народов 
Ливии воплощена в андрогинной форме, и дабы осуществить идею, 
представленную в образе двойного топора, служившего у амазонок 
оружием, а у жителей Тенедоса, у лидийских гераклидов и, по этрус­
скому обычаю, у римлян —бывшего символом империи (Гераклид 
Понтийский, fr. 7, FHGII, 213 с примечаниями Шнейдевина в Нега-

1 «На скифском языке Гестия называется Табити, Зевс (и, по-моему, совершен­
но правильно) —Папей ».Геродот усматривает в имени скифского божества ПаяаТо<; 
указание на его всеобщее отцовство; этой же интерпретации следует и Бахофен. — 
Прим.Д.К. Трубчанинова.

2 Среди множества значений этого слова автор, несомненно, имеет в виду преж­
де всего «мужской член». —Прим. Д.К. Трубчанинова.



Глава 10. Религия и ноология Белой Африки 257

elidis Politiarum quae extant, p. 66). Посредством этого союза тиран 
устанавливает физическую связь со своим племенем —ту связь, ко­
торую в еще большей полноте обретает кефалонийский тиран, схо­
дясь с каждой невестой. Для передачи царской власти брак не имеет 
значения, и потому преступление против него может быть наказано 
всего лишь штрафом в одну или несколько овец1.

Эти соображения, имеющие огромную ценность для определе­
ния структуры ливийского (берберского) горизонта, могут служить 
ключом к еще более общей проблеме —качественного различия 
в структурах самого патриархата. Если оставить в стороне про- 
грессистский взгляд европейского Модерна на поступательность 
общественного развития, в том числе и в теории самого Бохофена, 
мы можем, опираясь на эти замечания, предложить более общую 
схему, которая объясняет целый ряд принципиальных ноологиче- 
ских и теософских проблем, с которыми мы сталкиваемся при из­
учении самых разных цивилизаций и культур. Если подойти к видам 
патриархата со структуралистской (синхронической) точки зрения, 
то мы сможем идентифицировать следующие формы:

• патриархат как тирания, описанная в основных чертах в при­
веденном отрывке Бахофена (в египетской мифологии этот геш­
тальт представлен фигурой змееголового бога Земли Геба);

• патриархат как вертикальная солярная структура, что самим 
Аристотелем идентифицировалось как монархия, а Платоном — 
как правление царя-философа;

• промежуточная форма патриархата между тиранией и монар­
хией, где ситуация может качнуться в ту или иную сторону. 
Совершенно очевидно, что эти типы патриархата строго соот­

ветствуют трем Логосам.
Тирания воплощает в себе принцип хтонического титанизма, не­

разрывно связанного с матриархатом, Логосом Кибелы и фигурой 
Великой Матери. В яркой форме мы видим это начало в гештальте 
Ва'ала1 2, ключевом для западно-семитской (ханаанско-финикий­
ской) цивилизации, и вероятно, оказавшем огромное влияние на 
весь афразийский горизонт. Она основана на приапическом культе 
оплодотворения (откуда предлагаемая интерпретация τύραννος как 
τύρος или τύλος) и воплощает в себе хтонический черный дубль монар­
хии, когда во главе государства-улья становится фигура священного

1 Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. S. 16—17.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва’ала.



258 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

трутня-оплодотворителя или животворящего пса со всеми приве­
денными Бахофеном деталями.

Промежуточная форма (мезопатриархат) совпадает со структу­
рами Логоса Диониса, и сакральный царь, окруженный женами 
и наложницами (то есть условно «всеми женщинами народа, племе­
ни» и т. д., соответствует роли Диониса как покровителя вакханок. 
Учитывая то, что Логос Диониса, как мы многократно наблюдали, 
может легко сместиться в сторону его «черного двойника», Адониса, 
между первым и вторым типом патриархата сложно провести стро­
гую разделительную черту.

Третий тип патриархата в проекции на систему политики дает 
солярную и небесную монархию, ярче всего представленную в ин­
доевропейских обществах, но встречающуюся также и у иных наро­
дов, как продолжающих индоевропейскую традиции Турана, так 
и, по всей видимости, никак с ней не связанных (например, в Импе­
рии инков1). Этот аполлонический патриархат в политике неразрыв­
но связан с общей структурой вертикальной метафизики, в которой 
мужской субъект (А1 2 по Шеллингу2) пронзительно осознает свое 
родство с трансцендентным небесным началом (А1), от имени кото­
рого он и осуществляет правление как сакральный обряд распро­
странения небесных лучей в толще телесного мира.

Промежуточная модель патриархата, которую мы связали с Ло­
госом Диониса, может сместиться и в сторону аполлонического на­
чала, и тогда фигура сакрального монарха, окруженного свитой 
женщин, меняет свою семантику с приапической и хтонической на 
солярно-ураническую. Именно это мы видим в индуистских доктри­
нах шиваизма и вишнуизма и прежде всего в теориях шакти3.

Таким образом, сами структуры патриархата превращаются 
в область интенсивной Ноомахии, где патриархат не только ведет 
Световую войну с матриархатом, но и его различные типы, соответ­
ствующие антагонистическим Логосам, противостоят друг другу* 
В системе Платона тирания есть нечто прямо противоположное ари­
стократии, а в системе Аристотеля —монархии, и в обоих случаях 
для этих двух носителей классического индоевропейского Логоса 
Аполлона она представляет собой наихудшую модель политическо­
го устройства.

Сведя эти замечания воедино, а также подкрепив их детальными 
исследованиями средиземноморского матриархата Й. Бахофена,

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Цивилизации Нового Света. Прагматика грез и разложе­
ние горизонтов.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Теософия. Горизонты и цивилизации.
3 Дугин А.Г. Ноомахия. Великая Индия. Цивилизация Абсолюта.



Ло
го

с 
Ки

бе
лы

 
Л

ог
ос

 Д
ио

ни
са

 
Л

ог
ос

 А
ол

оп
по

на
царь-философ

сакральная монархия

Сын Небесного Отца

солярный правитель 

небесный патриархат

вертикальное общество

>5

I ^
о
<=Г
О

царь Дионис 

мезопатриархат
шакти

вакхический обряд

пес

I
%лI-и01з-юо

Т
тирания

гештальт Ва'ала 
приапизм 

царь-трутень

государство-улей

Великая Мать 

матриархат

Сет

Геб

Типы патриархата

туранский культурны
й горизонт 

хам
итский горизонт

индоевропейцы
 

базовы
й уровень

аф
разийского горизонта



260 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Г. Вирта, М. Гимбутас\ К. Кереньи1 2 и других историков, мы получа­
ем картину средиземноморской цивилизации в состоянии, предше­
ствующем приходу индоевропейцев с их строгим патриархатом, 
солярной (аполлоно-дионисийской) религией, вертикальной мета­
физикой, трехфункциональной моделью общества, жесткой поли­
тической иерархией и идеалом универсальной Империи. «Народы 
моря» и Белая Африка указывают нам на важную особенность этой 
доиндоевропейской цивилизации, в которой практически несом­
ненно доминировал Логос Кибелы: ее ядром были белые европеоид­
ные народы, определяющие остов этой протоцивилизации и являю­
щиеся исконными носителями матриархального и, видимо, титани­
ческого начала. В этой ситуации семитский (западный и южный) 
элемент представлял собой органическую часть этой более общей 
структуры, а не исключение и не главный ее полюс. Пришедшие 
в Средиземноморье белые индоевропейцы —предки эллинов и рим­
лян —вступили с этой преимущественно белой европеоидной циви­
лизацией в фундаментальный ноологический конфликт, что и стало 
содержанием растянувшейся на несколько тысячелетий великой 
Ноомахии —битвы Логосов, культур, цивилизаций, обществ, полов, 
богов и людей, живых и мертвых.

В этом смысле Северная Африка была одним из многочислен­
ных театров боевых действий, где Логос Аполлона, Логос Диониса 
и Логос Кибелы сходились в смертельном противостоянии. При 
этом Световая война велась не просто между патриархатом и чи­
стым матриархатом, следы чего стираются уже на самом раннем эта­
пе афразийского горизонта, но между различными типами патриар­
хата, обладающими антагонистической семантикой.

1 Гимбутас М. Цивилизация Великой Богини: мир Древней Европы. М.: РОССПЭН, 
2006.

2 Kerenyi К. Die Jungfrau und Mutter der griechischen Religion: eine Studie über Pal­
las Athene. Düsseldorf: Rhein-Verlag, 1952.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху

Сопротивление исламизации: аль-Кохина — 
берберская Дева Воительница
В период арабских завоеваний Северной Африки арабы, точно 

так же, как и в Сирии, Месопотамии, Иране и Центральной Азии, 
пришли не на пустое место, а в пространство древней развитой ци­
вилизации со своей особой идентичностью. Берберские племена не 
сразу и не в полной мере приняли ислам, но постепенно в целом под­
верглись арабизации и стали частью Омейядского халифата, рас­
пространившего свое влияние на весь Магриб. Берберы представля­
ли собой первых, кого арабы встретили на своем пути в сторону Ат­
лантики, пройдя Египет, и именно они были главным этническим 
компонентом арабских завоеваний Магриба и Испании.

При этом берберы далеко на сразу признали владычество ара­
бов. Так, против арабов мужественно сражался царь государства 
Альтава Кусайла (? —690) из берберского племени авраба, обратив­
шийся в христианство. Берберы создали коалицию с византийцами 
и в 682 году смогли отстоять от первых армий Омейядов свои земли, 
располагавшиеся на территории современного Туниса и Восточного 
Алжира. Кусайла нанес арабам серьезное поражение и даже захва­
тил их столицу в Магрибе —Кайруан (современный Тунис), став на 
определенное время властителем независимой берберской христи­
анской Африки. Позднее он был убит в бою с новыми посланными 
из Дамаска исламскими войсками.

Показательно, что в битвах с арабами особым мужеством отли­
чались берберские девы-воительницы, воплощающие на новом 
историческом витке гештальт ливийских амазонок и, в частности, 
тритонейской Афины. Такова была Дахия аль-Кахина, возглавив­
шая сопротивление арабам после гибели Кусайлы. Предание о Да- 
хии аль-Кахине сообщает, что она была выдана замуж против своей 
воли, но (повторяя жест Данаид) обезглавила мужа в первую брач­
ную ночь и стала царицей одного из берберских государств, полу­
чившего самостоятельность после распада Римской Империи. Дахия 
аль-Кахина расширила пределы своего царства от горного массива 
Opee на северо-востоке Алжира до оазиса Гадамес на северо-западе



262 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Ливии. В легендах она выступает как женщина с длинными волоса­
ми и очень высокого роста. Поздние версии преданий (например, 
Ибн Халдун) говорят о том, что аль-Кахина принадлежала к бербер­
скому племени джарава, принявшему иудаизм. Согласно другим 
источникам (ат-Туджани), она была политеисткой, прорицательни­
цей и исповедовала культ бога войны Гурзила.

Когда армия Омейядов под началом полководца Хасана ибн аль- 
Нумана (? —ок. 700) вторглась в Северную Африку и захватила 
в 698 году у византийцев Карфаген, берберы нанесли ей сокруши­
тельное поражение, заставив отступить в Киренаику и отложить за­
воевание Магриба на несколько лет. В конце концов, арабы, не в си­
лах справиться с берберами военным путем, предложили аль-Кахи- 
не вместе захватить Иберийский полуостров и земли вестготов, но 
когда царица согласилась пропустить арабскую армию в ее пути на 
запад, арабы предательски повернули оружие против берберов и та­
ким образом расправились с ними. Последняя битва состоялась 
у гор Ореса в 703 году, и царица аль-Кахина мужественно сражалась 
в ней до конца, пока не была обезглавлена (как Медуза Горгона Пер­
сеем) противниками.

После гибели аль-Кахины Северная Африка оказалась в руках 
арабов, которые разделили ее территорию на три области —Египет 
со столицей в Фустате, Ифрикия со столицей в Кайруане (Тунис) 
и Магриб со столицей в Фесе. В 709 году арабские войска взяли Тан- 
джер. Таким образом, весь берберский горизонт оказался в начале 
VIII века под арабским владычеством.

Берберы захватывают Испанию
Обращение берберов в ислам было насильственным и осуществ­

ленным с предельной жестокостью. Так как политеисты вообще не 
имели права на жизнь, первыми жертвами исламизации стали носи­
тели традиционных берберских верований. Судьба христиан и не­
большого числа иудаизированных берберов была несколько легче, 
но арабы обращали в рабство всех без различия, уничтожая бербер­
скую идентичность в целом.

Отдельные очаги сопротивления исламизации какое-то время 
сохранялись, но постепенно берберы приняли ислам и арабское 
господство как неизбежность, стараясь реализовать свой особый 
берберский Dasein уже через исламские политико-культурные 
структуры. Так берберы, обратившиеся в ислам, становились вое­
начальниками и принимали участие в следующих этапах арабских 
завоеваний —на сей раз в составе арабских армий.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 263

Берберский полководец Тарик ибн Зияд (670 — 720), подчинен­
ный наместника Ифрика, вторгся в 711 году во главе берберской ар­
мии на Иберийский полуостров, положив начало исламскому заво­
еванию Испании, находившейся под властью вестготов. Формально 
он появился в Испании по приглашению одной из противоборству­
ющих вестготских политических партий. Берберы в Испании были 
известны как «мавры», хотя под этим термином иногда понимали 
берберов и арабов, а также всех людей с темной кожей. Местом 
высадки Тарика ибн Зияда был мыс Гибралтар, названный так в его 
честь «Джабар аль-Тарик». После этого берберский военачальник 
нанес решающее поражение армии вестготов в битве при Гвадале- 
те, что позволило ему подчинить почти всю территорию Кордовы, 
Малаги и взять столицу Толедо. Испанию завоевали именно бербе­
ры. Лишь позднее в следующем 712 году в Испанию пришли собст­
венно арабы под началом наместника Ифрикии Мусы ибн Нусайра 
(640 —ок. 716); вместе с берберским войскам они завершили захват 
Иберийского полуострова. Важно подчеркнуть, что на Иберийский 
полуостров арабы пришли в меньшинстве, тогда как основу ислам­
ских завоевателей составляли именно берберы1.

По сути, Магриб в исламскую эпоху можно считать пространст­
вом единой Великой Мавритании, где преобладало берберское насе­
ление, объединенное арабами-мусульманами под своим владычест­
вом, т. к. свободолюбивые берберские племена ранее не имели ни­
какого централизаторского вектора и постоянно враждовали друг 
с другом.

Испания отныне стала называться Аль-Андалус. Берберы рас­
пространяли ислам намного мягче, чем сами арабы; их правление — 
по крайней мере, на первом этапе —было не намного жестче, чем 
власть арианской элиты вестготов над Никейским большинством 
Пиренейского полуострова в предыдущий период. Переход в ислам 
способствовал повышению социального статуса или сохранял этот 
статус для знати, что способствовало обращению. Приняв ислам, 
рабы освобождались от своей зависимости, что также увеличивало 
число людей, его принимающих. Но тем не менее большинство ис­
панцев оставались христианами, и продолжали сохранять верность 
глубинной идентичности на протяжении всего периода мавритан­
ского господства. Население, не принявшее ислам, характеризо­
валось в исламском праве как «зимми» и вынуждено было платить 
повышенный налог. Совокупно не принявшие ислам испанцы назы­
вались мосарабами (mozárabes).

Дугин А.Г. Ноомахия. Латинский Логос. Солнце и Крест.



264 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Мавры Аль-Андалуса создали в Испании особый культурный 
стиль, где латинские элементы сочетались с исламо-берберскими.

На первом этапе в Аль-Андалусе в самой правящей исламской 
элите постоянно вспыхивали конфликты между арабами, представ­
лявшими высшую аристократию и правящий дом Омейядов, и бер­
берами, которые составляли основу армии и военной знати. Позд­
нее берберы составили основу класса землевладельцев. Подавляю­
щее большинство мусульман Испании были именно магрибскими 
берберами, выходцами с территорий современных государств Мав­
ритания и Марокко.

В целом же завоевание мусульманами Испании создало общест­
во из нескольких слоев. Элита состояла преимущественно из арабов 
и берберов, а также из иудеев и принявших ислам испанцев. Собст­
венно арабы, приезжавшие из Аравии и Сирии, были в подавляю­
щем меньшинстве, селясь в крупных и чаще всего портовых горо­
дах. Берберов было намного больше, и они проникали в глубь полу­
острова, в аграрные районы. Но к необратимому этническому 
сдвигу это не привело — большинство населения оставалось ла­
тинским и христианским.

Берберские пророки и шиизм
Не все берберы признали арабскую власть. Так, в 739 году вспых­

нуло берберское восстание против Омейядов, которое начали бер­
беры племени масмуда (прежде всего племена баргавата, гомара) 
и к которому позднее примкнули зената (племя микнаса). Формаль­
но его идеологией стало учение хариджитов, отвергавших привиле­
гии племени Курайш на власть.

Во главе восстания стал Майсара аль-Матгари (? — 740), сплотив­
ший берберские племена и одержавший над войсками Омейядов 
ряд внушительных побед. Однако взять Ифрикию восставшим не 
удалось. После этого племя баргавата отошло от хариджитской идео­
логии и в 744 году на атлантическом побережье современного Ма­
рокко создало берберское государство Баргавата. Первым королем 
его стал Тариф аль-Матгари (? —744). Его сын, второй правитель го­
сударства Баргавата Салих ибн Тариф, провозгласил себя пророком 
и Махди, составил берберскую версию Корана, ввел новые обряды 
и обычаи, сочетающие элементы суннизма, шиизма, хариджизма 
и берберской религии. Он отменил многие коранические запреты 
и ввел другие (например, на яйца). Салих объявил, что его тайным 
берберским именем является имя Верба. В 47 лет он двинулся в сто­
рону востока, обещав вернуться в седьмом поколении правителей



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 265

государства Баргавата, передав власть своему сыну. Таким образом, 
уже в VIII веке мы видим стремление берберов обосновать свою 
уникальность и в религиозной сфере, проведя берберскую реформу 
ислама с глубинным мистическим переосмыслением самой бербер­
ской традиции. Показательно, что это государство было расположе­
но в западной области Северной Африки, считавшейся священной 
прародиной берберов. Государство Баргавата просуществовало 
вплоть до XI века, когда в 1058 году оно было завоевано Аль-Морави- 
дами.

Когда Абассиды свергли Омейядов и основали Багдадский хали­
фат, последний представитель династии Омейядов Абд ар-Рахман I 
(731 — 788) бежал в Испанию и провозгласил себя эмиром Аль-Анда- 
луса, сделав столицей Кордову. Хотя после взятия Кордовы эмират 
заявил о полной независимости от Багдада, новой столицы халифа­
та, религиозные и экономические связи остались тесными. К 781 году 
Абд ар-Рахман I объединил под своей властью практически всю Ибе­
рию, взял Сарагосу и подчинил пиренейских басков. Его преемник 
Абд ар-Рахман II (792 — 852) закрепил власть эмира и приступил к по­
литике последовательной исламизации, обращая все большее число 
автохтонов в ислам. Усиление арабского фактора вместе с создани­
ем эмирата последних Омейядов несколько изменило этнорелигиоз­
ный баланс, т. к. арабы традиционно проводили более активную 
и жесткую политику исламизации, чем берберы и постепенно сбли­
зившиеся с берберами культурно арабы Магриба.

При Аббасидах проповедь политического шиизма постепенно 
возрастает, и в начале X столетия исмаилитские проповедники ста­
новятся настолько популярными в Западной Африке, что им удается 
поднять берберов Ифрикии (современный Тунис) на эсхатологиче­
ское восстание против полузависимой от Багдада арабской дина­
стии Аглабидов, после чего в Магрибе создается Фатимидский хали­
фат, основу которого составляют именно берберы. Главной силой 
Движения стало берберское племя кутама, принадлежащее к группе 
сснхаджа1. Фатимиды в 909 году основывают в Тунисе свою столицу 
и начинают покорение соседних территорий, вначале объединив 
берберов, затем захватив Египет, а вслед за этим Палестину и Си­
рию. После того, как столица Фатимидов была перенесена в Египет, 
берберы кутама основали династию Зиридов, правившую в Ифри- 
кИи и находившуюся в вассальной зависимости от Фатимидов.

1 Другими крупными группами берберов были зената, обитавшие на севере, 
и Иасмуда, населявшие земли современного Марокко. Кутама были предками совре­
менных алжирских кабилов.



266 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Распространение шиизма среди берберов представляло собой 
чрезвычайно важное явление, т. к. берберская идентичность сущест­
венно отличалась от арабской, а шииты, со своей стороны, представля­
ли духовную и метафизическую оппозицию аравийской доминанте, 
проявлявшейся прежде всего в радикально захиритиской версии сун­
низма1. Поэтому для берберов поддержка шиитов была способом 
борьбы за восстановление независимости и несла в себе подспудно 
антиарабский мотив. В шиитской мистике снова ожили древние пред­
ставления берберов о сакральной географии. Мифы о древней праро­
дине, лежащей на крайнем западе Африки, у Геракловых Столпов или 
даже за их пределом, трансформировались в эсхатологическое ожида­
ние явления Махди, который также в представлениях берберов дол­
жен был прийти из-за Атласских гор. Показательно, что именно там 
и находилось вплоть до XI века берберское государство Баргавата с до- 
минацией мистико-эсхатологической идеологии.

Альморавиды и Альмохады
Кордовский халифат, со своей стороны, где официально домини­

ровал арабский суннизм, противопоставлял себя не только Аббаси- 
дам, но и Фатимидскому халифату, управляемому исмаилитами. Он 
рухнул в 1031 году после свержения последнего Омейядского халифа 
Хишама III (975 —1036). Вслед за этим территория халифата распалась 
на несколько автономных образований (тайфов), каждое из которых 
управлялось исламскими властителями —арабами и берберами.

Следует подчеркнуть, что арабский язык в Магрибе распростра­
няется в качестве lingua franca только при Фатимидах, а ранее ара­
бы, составлявшие правящий класс, были окружены местными наро­
дами, говорившими на различных берберских диалектах. Это было 
также сопряжено с расселением в Западной Африке многочислен­
ного арабского племени бану хиляль1 2, на которое опирались фати-

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.
2 Бану хиляль, как и подавляющее большинство аравийских племен, были чи­

стыми кочевниками (бедуинами) и жестко настаивали на своих традициях и образе 
жизни. Так, арабский историк Ибн Халдун замечает, что нашествие бану хиляль и их 
жестокость привели к тому, что огромные территории Северной Африки были прев­
ращены из процветающих плодородных земель в пустыни. Бану хиляль —подобно 
библейским рехавитам —твердо держались древнего кочевого аравийского уклада 
и основанной на нем «асабийя». В эпоху Фатимидов они были обращены в шиизм, но 
позднее снова вернулись к суннизму (малекитский мазхаб). Весьма показательно, что 
название «бану хиляль» дословно означает «сыны полумесяца», что подчеркивает их 
принадлежность к культуре монотеизма Луны. Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. М оно­
теизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 267

мидские правители для того, чтобы справиться с периодически под­
нимающимися восстаниями отдельных берберских племен.

В XI веке в Северо-Западной Африке под влиянием проповедни­
ка маликитского мазхаба Абдуллах ибн Ясин аль-Гузулия (? — 
1058/1059) среди небольшой группы берберской знати возникло те­
чение аль-Мурабитун, которое превратилось в военно-религиозный 
орден, стремительно подчинивший себе огромные территории 
Магриба и захвативший юго-западные области Иберии. В латин­
ском произношении они стали называться Альморавидами. Ядром 
аль-Мурабитун стали берберские племена сенхаджа (лемтуны), 
а также зената, гедала и т. д. Так образовался Альморавидский хали­
фат, одна часть которого была расположена на территории Испании 
и Португалии, а другая —большая —в Африке.

В основе идеологии Альморавидов лежал суннизм, который, со­
гласно их лидеру Абдуллаху ибн Ясину и его последователю и спод­
вижнику Юсуфу ибн Ташфину (ок. 1009 — 1106), должен был покон­
чить с остатками древней берберской веры и перейти от поверх­
ностной исламизации берберов к полной и глубокой ассимиляции 
исламского учения и образа жизни.

Альморавиды завоевали огромные территории, включая совре­
менное Марокко, Мавританию, Западную Сахару и Алжир (область 
Тлемсен). Создателем Империи Альморавидов Юсуфом ибн Ташфи- 
ном (ок. 1009 — 1106) был в 1062 году основан город Марракеш. Юсуф 
ибн Ташфин был великим правителем, сумевшим объединить под 
своей властью не только Северную Африку, но и Испанию, где пра­
вили удельные князья —тайфа.

Альморавиды захватили государство Баргавата, убедив бербе­
ров, что преобладавшая там профетическая идеология Салиха ибн 
Тарифа является «ересью» и что необходимо вернуться к ортодок­
сальной суннитской версии ислама. Тем не менее Альморавиды, 
в свою очередь, культивировали многие древние берберские тради­
ции, с которыми сами же и боролись. Так, в частности, они ввели 
правило для политической и религиозной элиты закрывать лицо 
мужчин под глазами особым головным убором тагельмустом, кото­
рым до нашего время пользуются берберы-туареги. Тагельмуст име­
ли право (и даже обязанность) носить лишь представители высшей 
знати Альморавидов, тогда как всем остальным сословиям это запре­
щалось. Сокрытие лица мужчинами относится к древнейшим ма­
триархальным обычаям.

Правление Альморавидской династии было опрокинуто другим 
течением —аль-Муваххидун, дословно «подчиняющиеся Единому»; 
в латинизированной версии — «Альмохады». Это были представите­



268 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ли мистического учения, критиковавшего лицемерие и отступление 
суннитской верхушки Альморавидов от исламской этики. Течение 
быстро распространилось среди берберов Западной Африки — пре­
жде всего среди племен масмуда. Основателем этого направления 
стал Абу Абдуллах Мухаммад ибн Тумарт (1078 — 1130). Изначально 
центром этого движения был город Тинмель в горах Атласа.

Доктрина Альмохадов была основана на критике учения Альмо­
равидов, непримиримыми противниками которых они стали. Ту­
март при поддержке окружения (по большей части берберов горно­
го племени масмуда, а также племен харга, хинтата и т. д.) провозгла­
сил себя Махди, Мессией. Хотя сам Тумарт погиб при неудачном 
штурме Марракеша, его последователи постепенно окрепли и пере­
хватили власть на значительной территории Альморавидов.

Основателем династии Альмохадов стал ближайший сподвиж­
ник Тумарта Абдул-Мумин ибн Али аль-Куми (1101 — 1163). Его вой­
ска захватили земли Альморавидов в Северной Африке, включая 
Марракеш, и продолжили свои атаки на Иберию, завоевав ее юж­
ные земли. Испанской столицей Альмохадов стала Севилья. Импе­
рия Альмохадов распространилась на огромные территории Север­
ной Африки —от атлантического побережья до Египта.

Берберские политии после Альмохадов: Марракеш 
непокоренный
В начале XIII века господство Альмохадов постепенно слабеет. 

Их державу сотрясают усобицы. Девятый халиф династии Альмоха­
дов Абу Ала аль-Мамун (? — 1232) в своей междуусобной борьбе 
опирался не только на мусульман, но и на христиан Кастилии, что 
привело к тому, что кастильцы взяли Марракеш, а сам аль-Мамун от­
казался от доктрины основателя Альмохадов Тумарта и провозгла­
сил единственным Махди —Исуса Христа. Это заставило отвер­
нуться от него мусульман и ослабило власть династии Альмохадов 
в целом. К 30-м годам XIII века держава Альмохадов стала стреми­
тельно дробиться на ряд региональных тайфов, что позволило хри­
стианам севера усилить Реконкисту. В 1236 году король Святой Фер­
динанд III Кастильский (1199—1252) захватил Кордову, а через 12 лет 
Севилью. Параллельно этому короли Арагона выбили в 1233 году 
исламских правителей с Балеарских островов, распространив свою 
власть на Валенсию и отчасти Мурсию1.

Дугин А.Г. Ноомахия. Латинский Логос. Солнце и Крест.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 269

После распада Империи Альмохадов ей наследовали несколько 
берберских политий. В Ифрикии в 1229 году выходцами из племени 
масмуда, ранее служившими Альмохадам, была основана бербер­
ская династия Хафсидов. Ее правителям удалось подчинить себе 
территории современного Туниса, ставшие ядром нового государст­
ва. Хафсиды быстро укрепились в качестве важного фактора геопо­
литического баланса сил в Северной Африке и продолжали играть 
эту роль вплоть до XVI века, когда попали в зависимость от более мо­
гущественных сил — Испании (и соответственно Священной Герман­
ской Империи) и Оттоманской Турции. В конце концов, в 1574 году 
Тунис был окончательно захвачен османами.

В 1236 году становится независимым еще одно берберское госу­
дарство —Тлемсен (современный Алжир), где укрепилась династия 
Зайянидов (другое название Абдальвадиды), происходящая из племе­
ни зената. На первом этапе правители Зайянидов опирались на араб­
ское племя бану хиляль. Зайяниды время от времени впадали в вас­
сальную зависимость от окружающих берберских политий, а также 
от королевства Арагон, освободившегося от исламского правления. 
Но полностью свою независимость они утратили лишь в 1554 году, 
когда государство было включено в Османскую Империю.

Приблизительно в это время берберы того же (что и Зайяниды) 
племени зената в 1244 году основали Маринидскую династию со 
столицей в Фесе. Государство Маринидов просуществовало до 
1465 года, когда их сменила другая берберская династия —Ваттаси- 
дов. Ваттасиды, однако, не смогли достаточно укрепить свою власть, 
чем воспользовались португальцы, захватившие прибрежные зоны 
и начавшие постепенно распространять свое влияние и на внутрен­
ние территории Марокко.

Ваттасиды правили до 1554 года, а после этого уступили место ди­
настии Саадитов. Эта династия интересна тем, что ее правители испо­
ведовали махдистскую идеологию шиизма, а также активно поощря­
ли в Марокко суфизм, положив его принципы и учения в основу сво­
ей государственной политики.

Основатель династии Абу Абдаллах аль-Каим би Амриллах носил 
типично исмаилитское имя и считал себя наследником миссии Има­
мов. Основанное им движения шарифов было поддержано суфист­
скими братствами (прежде всего Шадилия) и племенами масмуда. 
Шарифы начали войну против португальцев, сумели вытеснить их 
с территории Марокко и постепенно из чисто религиозного движе­
ния стали полноценной династией, захватив власть в Марракеше.

Государство Саадитов достигает своего пика во время правления 
Ахмада аль-Мансура (1549— 1603). Он принимает активное участие



739 744 
781 

909 
1031 1058 1062 11211147 

12291269 
1465 

1554 1574

М арокко Алж ир Тунис Ливия
Тлем сен Иф рикия

гибель византийского экзарха Карфагена Григория

второе вторжение арабов в Африканский экзархат

N0

основание Кайруана (Тунис)

Кусайла

царство Альтам

Хасан  ибн аль-нум ан  взятие Карфагена 

Д ахия аль-Кахина

завершение захвата Африки мусульманами

И0>тзо\

8*
Ш
■ Ч

восстание берберов против Омейядоа

Тариф  аль-М атгари  

С алих ибн Тариф

Абу Гуфайл
Аглабиды

> основание Фатимидского халифата 
! (Тунис)

Тарик ибн Зияд
вторжение берберов в Испанию

падение Кордовского халифата

. Абдуллах ибн Ясин  

Ю суф ибн Ташфин

*8
1  И схак ибн Али

2* Абу А бдуллах М ухаммад ибн Т ум арт 

“  Абдул-М умин ибн Али аль-Куми

Абу Ала аль-М амун  

Абу Д абус

¥ I

завершение Реконкисты 
Иберийского полуострова

Э
О■о



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 271

в европейской политике, заключив с королевой Англии Елизаветой I 
(1533— 1603) союз против Испании. Его проекты будущего возрож­
дения берберского мира предполагали новое завоевание Испании, 
а также распространение влияния Марокко на территории Нового 
Света. В духе ливийский атлантической мистики он провозглашает 
будущее явление Махди по обе стороны Атлантического океана, со­
единяя шиитскую эсхатологию с сакральной географией бербер­
ской традиции.

Во время его царствования Марокко захватывает самую круп­
ную в истории Африки Империю Сонгай, хотя надолго удержать эти 
территории под своей властью Саадитам не удается.

Саадитов в 1666 году сменяет другая династия, опирающаяся на 
весьма сходную религиозную идеологию —Алауиты, которая оста­
ется правящей вплоть до настоящего времени. Основателем дина­
стии был Мулай Рашид ибн Шериф (1631 — 1672).

Некоторое время на севере Марокко существовало суфийское 
берберское государство Дила, основанное Абу Бакром ибн Мухамма­
дом (1537 —1612), которому удалось захватить и удерживать под своим 
контролем значительные территории. Абу Бакр ибн Мухаммад был 
последователем учения величайшего марокканского суфия тариката 
Шадилия бербера племени джазула Мухаммада аль-Джазули (? — 
1435). Позднее государство Дила было завоевано Мулай Рашидом ибн 
Шерифом, что привело к укреплению власти Алауитов в Марокко.

Марокко было единственным берберским государством, кото­
рое не утратило независимости в период османских завоеваний Се­
верной Африки.

Суфизм и махдизм: берберский «полюс Запада»
Берберский суфизм берет свое начало в эпоху Альморавидов. 

Считается, что одним из первых суфиев Магриба был Абу Бакр ибн 
аль-Араби (? — 1148), бывший, согласно преданию, учеником круп­
нейшего иранского мыслителя и мистика аль-Газали (ок. 1058 — 
1111). Другим учеником Аль-Газали был бербер Мухаммад ибн Са­
лих ибн Харзихим (? — 1112). Племянник Мухаммада ибн Салих ибн 
Харзихима Сиди Али ибн Харзихим (? — 1163), получив посвящение 
от Абу Бакра ибн аль-Араби и своего дяди основал в Фесе суфий­
ский тарикат (завийя), следующей линии аль-Газали.

От Сиди Али ибн Харзихима посвящение получил знаменитый 
берберский суфий Абу Мадиан1 (1126—1198). Другим его учителем

Abu Madyan. The Way of Abu Madyan. Cambridge: Islamic Texts Society, 1996.



272 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

был суфий из племени дуккала Абу Яаза (? — 1157). Абу Мадиан был 
современником перехода власти от Альморавидов к Альмохадам. Во 
время своего паломничества в Мекку он встретил там основателя 
ордена Кадирия иранца шейха Абд-уль Кадера Джилани (1077 — 
1166), объединив, таким образом, несколько линий суфийской пре­
емственности. Суфийская традиция считает, что Абу Мадиан поло­
жил основание ордену Кадирия в Магрибе. Он учредил завийю (су­
фийский центр) в городе Беджая на севере Алжира, которая стала 
чрезвычайно популярной, поскольку Абу Мадиан обращался не 
только к исламским ученым, но и к простому народу, среди которого 
суфизм обрел большое число последователей.

Альмохады были озабочены ростом влияния суфийского ордена 
Абу Мадиана, поскольку он настаивал на соблюдении высокого ду­
ховного стиля, созерцательности и социальной справедливости, что 
далеко не всегда было совместимо с жесткими реалиями политики. 
С Абу Мадианом встречался величайший суфийский философ 
Мухаиддин ибн Араби (1165— 1240), который также родился в госу­
дарстве Альмохадов (его мать была этнической берберкой). Ибн 
Араби, таким образом, в свою очередь был связан с берберской вер­
сией магрибского суфизма и его кутбом.

Еще одной выдающейся фигурой берберского суфизма был по­
следователь Абу Мадиана Абд-аль Салам ибн Машиш (1140— 1227). 
Абд-аль Салам ибн Машиш носил в суфийском мире своей эпохи по­
четный титул «полюс Запада», тогда как «полюсом Востока» считал­
ся Абд-уль Кадер Джилани. Эти символические титулы отмечали со­
бой крайние точки суфийской ойкумены, и если «полюс Востока» 
был представлен иранцем (Джилани), что вполне естественно, учи­
тывая иранские корни суфизма как такового1, то следует обратить 
внимание, что «полюсом Запада» был бербер ибн Машиш. И хотя его 
собственное посвящение также уходило корнями на Восток (а через 
Абу Мадиана к тому же Джилани), берберский фактор в суфизме 
Северной Африки стал весомым явлением.

Учеником Ибн Машиша стал Абу аль-Хасан аль-Шадили (1196 — 
1258), основатель знаменитого ордена Шадилия, получившего широ­
кое распространение не только в Великой Мавритании среди бербе­
ров Северной Африки, но и в Египте и арабском мире в целом. Аль- 
Шадили основал первую завийю нового ордена в Тунисе в 1228 году·

Абу аль-Хасан аль-Шадили считается величайшим суфийским 
учителем, а его тарикат — одним из самых авторитетных и влиятель­
ных в исламском мире. Именно к этому ордену принадлежал основа-

ДугинА.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 273

тель философии традиционализма Рене Генон. В Каире многие ру­
ководители университета Аль-Азхар традиционно являются члена­
ми именно этого ордена.

Учение «полюса Запада» Ибн Машиша и его преемника аль-Ша- 
дили содержало философский пункт, который обычно связывают 
с философией Ибн Араби1 —«вахдат аль-вуджут», \vahdat а1-тцй<1, 
что в целом указывает на глубинное метафизическое родство между 
Богом и миром. Сам этот тезис можно истолковать по-разному: и как 
имманентизм, и как учение о Радикальном Субъекте (аНпБап а1- 
Капи1), т. е. о тайном тождестве между внутренним «Я» человека 
и  божественным присутствием (аналог учения индуистской Адвай- 
ты). Этот пункт стал главным камнем преткновения для исламских 
теологов захиритов в их критике суфизма и особенно учения Ибн 
Араби, будучи воспринятым как раз как имманентизм, гранича­
щий с пантеизмом, т. е. упускающий из виду метафизический за­
зор  между Творцом и творением. Учитывая специфику берберского 
горизонта в его корнях, такую интерпретацию полностью исключить 
невозможно, однако тот же самый тезис в контексте радикального 
аполлонизма, свойственного иранскому Логосу, будет однозначно 
расшифровываться в трансценденталистской оптике Радикального 
Субъекта (в духе аль-Халладжа). В интерпретации учения о «вахдат 
аль-вуджут» и можно увидеть тонкую диалектику между берберским 
«полюсом Запада» и иранским «полюсом Востока». В философии 
Ибн Араби оба полюса безусловно смыкаются в неразрывном синте­
зе (что можно соотнести с Логосом Диониса), но до какой степени 
«полюс Запада», воплощенный в Ибн Машише и особенно в его пре­
емнике аль-Шадили, толковал принцип «вахдат аль-вуджуд» в имма- 
нентистском ключе (как утверждают захириты), и в какой мере он 
был связан с гештальтом «совершенного человека», достоверно ска­
зать невозможно. То же самое справедливо и для других основопола­
гающих пунктов учения аль-Шадили —и в частности, относительно 
тезиса о «растворении в океане Единства» (ампш П Ьа1ш аЬлуаЬбаИ)1 2.

1 Современный американский философ Уильям Читтик показывает, что сам Ибн 
Араби не использовал термин «вахдат аль-вуджут», который, напротив, поставили 
в центр полемики, направленной против него, его противники (Ибн Таймийя, Сархин- 
ди и т. д.). Также не использовал его и Ибн Машиш. Но тем не менее содержание этого 
концепта, подхваченного индийскими последователями Ибн Араби, и прежде всего 
Саид аль-Дином Фаргани, довольно точно соответствует метафизике Ибн Араби и Абд- 
аль Садам а ибн Машиша. См.: Chittick W. Wahdat al-Wujüd in India//Ишрак. Ежегодник 
исламской философии. 2012. № 3. М.: Восточная литература, 2012. С. 29 — 40.

2 Douglas Elmer Н. (ed.). Muhammad ibn Abi al-Qasim Al-Sabbagh, The Mystical 
Teachings of Al-ShädhilT: Including His Life, Prayers. N.Y.: Suny Press, 1993.



274 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

В знаменитой суфийской молитве, сохранившейся от Абд-аль 
Салама ибн Машиша и до настоящего времени остающейся основой 
учения ордена Шадилия, доктрина «вахдат аль-вуджут» поясняется 
через три духовных диалектических момента:

Погрузи меня в моря Единст- wa zujja bl fi bihäri-l-'ähadiyyah 
венного,

Извлеки меня из болота еди- wa-nshulnl min awhäli-tawhld 
нения (тавхида),

Но утопи меня в видении wa-ghriqnl fl 'ayni bahri-1- 
Моря Единого. wahdah

Здесь подчеркивается различие между тремя принципиальны­
ми терминами, означающими в арабском «единое» —ahadiyyah, 
tawhld и wahdah. Ahadiyyah —это традиционный принцип единст­
венного Бога, на котором строится вся исламская теология. Он озна­
чает строгую трансцендентность и отсутствие общей меры с творе­
нием. Tawhld —может толковаться двояко: как утверждение един­
ственности Творца и невозможность для твари соучаствовать в его 
природе (захиритское толкование), но и как стремление к едине­
нию с Ним в духовном мистическом опыте (батинитское, суфий­
ское толкование). Wahdah — означает единство, т. е. прямую сопри­
частность к сущности Бога, что и имеется в виду под учением «вах­
дат аль-вуджут». В данном случае Абд-аль Салам ибн Машиш под 
«тавхидом» имеет захиритское толкование, которое он преодолева­
ет (отсюда и эпитет «болото тавхида» —awhäli-tawhld). Таким обра­
зом, вся доктрина «вахдат аль-вуджут» представляет собой три мо­
мента:

1) утверждение единственности Бога (то есть его строгой отдельно­
сти от творения);

2) преодоление этой единственности и онтологической дистанции, 
в ней заключающейся;

3) обретение тайного единства с Богом в сущности батинитского 
опыта.
Очень важны три метафоры влаги (важнейшего элемента бер­

берского сакрального космоса). Здесь эта метафора выступает как 
синоним мира, обретающего свой онтологический статус в привяз­
ке к постулированию метафизики Творца. Рядом с Единственным 
мир превращается в моря —слово bihar во множественном числе 
(bihär). Тонуть в морях Единственности —это операция фана', пога­
шения эго (а значит, мира, множественности) перед лицом недо­
ступного и неприкосновенного Бога. Но моря множественности, 
в которых исчезает эго смиренного суфия (фана'), превратятся в бо­



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 275

лота (awhal —тоже во множественном числе, как и моря), т. е. в не­
что мелкое и губительное, если остановиться на единственности 
(как это делают приверженцы чисто внешнего ислама — захириты). 
Поэтому надо сделать следующий решительный шаг и погрузиться 
в море (на сей раз в единственном числе, потому что это совершенно 
иное море —море божественного бытия) Единого, Единства, где че­
ловек (как предстоятель мира) более не отличен от Бога. Однако 
важно, что ибн Машиш не говорит в третьем случае о погружении 
в море (Море) Единого непосредственно, как это было с морями 
(множественное число) Единственного. Здесь между человеком (по­
гружающимся) и морем Единого встает еще одни термин — 'ауп, что 
обычно переводят как «сущность», essentia. Но следует обратить 
внимание, что в арабском языке у этого термина совсем иной кон­
текст. Семантическим ядром является значение глаза и связанные 
с ним действия —видеть, смотреть, наблюдать. Сущность, сущее, 
вещь —это то, на что падает глаз, что попадает в область видимого. 
Поэтому в данном случае речь идет именно о видении, о созерцании, 
т. е. об онтологии Света. И само море —это световое Море дополни­
тельного измерения бытия, в котором внешне различное становится 
внутренне единым.

Еще один фрагмент этой принципиальной для суфизма как тако­
вого молитвы говорит о фигуре «посредника», которым в суфий­
ской антропологии является «совершенный человек».

Говорят: если нет посредника, idh lawla-l-wasitatu la-dhhaba 
то нет и того, в чем он посредни- kama qlla mawsut 
чает.

То есть если нет посланника Бога (полюса имманентного присут­
ствия), то нет и мира, в который он послан. В данном случае ибн Ма­
шиш касается особой суфийской феноменологии, сопряженной 
с Логосом Диониса и миром имажиналя (А. Корбен). Внешний мир 
есть проекция сознания Радикального Субъекта, остывшая греза 
Ума. И если нет того, что находится между Творцом и творением, то 
нет и творения, поскольку без этого опосредования оно утрачивает 
всякую онтологическую основу.

В Магрибе и особенно среди суфиев братства Шадилия до насто­
ящего временя чрезвычайно распространена молитва Абд-аль Сала- 
ма ибн Машиша, которая емко описывает суть его учения, полно­
стью воспринятое аль-Шадили.

Орден Шадилия позднее разделился на ряд направлений —наи­
более значимыми из которых были Даркавия (конец XVHI века) 
и Фассиятуш (XIX век). Ветвью ордена Даркавия было созданное



276 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

египтянином Ахмадом аль-Алави1 (1869— 1934) направление Алавия, 
в которое был посвящен шведский художник и мистик Иван Агели1 2 
(1869— 1917), ставший первым мокадаамом (официальным предста­
вителем) ордена в Европе и взявший исламское имя Абд уль-Хади. 
Иван Агели, в свою очередь, передал посвящение (бараку) Рене Те­
нону и способствовал тем самым его обращению в суфизм.

В целом берберы сыграли огромную роль в распространении су­
физма в Северной Африке, оставаясь духовным «полюсом Запада» 
вплоть до настоящего времени.

Мы видели, какую роль орден Шадилия сыграл в истории Ма­
рокко, где последователи шейха этого тариката Мухаммада аль- 
Джазули основали суфийское государство Дила. В эпоху династии 
Саадитов и вплоть до правящей до настоящего времени династии 
Алауитов суфизм продолжал и продолжает оставаться основным ре­
лигиозным течением в Марокко, являясь во многом той инстанцией, 
где глубинная берберская идентичность проявляет себя органично 
и естественно в контексте исламской традиции.

Еще раньше распространения суфизма среди берберов и отчасти 
параллельно ему мы видим формирование махдистского мировоззре­
ния, корни которого уходят в раннюю эпоху Фатимидского халифата 
и в государство Баргавата, где официальной идеологией была свое­
образная версия махдизма, связанная с глубинной профетической 
уверенностью в том, что берберская идентичность призвана сыграть 
решающую роль в эсхатологической драме —парусин Махди.

Махдистская составляющая дает о себе знать и позднее в эпоху 
Альмохадов и особенно Саадитов, которые фактически сделали ши­
изм в особой версии системы правления шарифов официальной 
идеологией Марокко.

Махдизм и суфизм в берберской культуре часто неразделимо пе­
реплетались друг с другом, вбирая в себя одновременно определен­
ные стороны более древней доисламской традиции. Общей парадиг­
мой являлась глубинная интуиция относительно роли берберов в ми- 
стической истории мира, где им предстояло исполнить миссию 
«полюса Запада» в широком смысле. Мы видели, что для берберской 
традиции именно крайний запад Африки считался сакральным цен­
тром и духовной прародиной. Ориентация на Запад вплоть до выхо­
да за пределы Гибралтара составляла важнейший вектор ливийского 
горизонта. Отсюда сакрализация Тритонейского озера и Атласских

1 Lings М. A Sufi saint of the twentieth century: Shaikh Ahmad al-Alawi, his spiritual 
heritage and legacy. Cambridge: The Islamic Texts Society, 1999.

2 Abdul-H&di. Écrits pour La Gnose, comprenant la traduction de l'arabe du Traité de 
TUnité. Milan: Archè, 1988.



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 277

гор. Если продлить это направление, то мы оказываемся в сфере 
условного континента Атлантиды.

Показательно, что Рене Генон связывал египетскую традицию, 
а также еще более древнюю, с его точки зрения, месопотамскую тра­
дицию, именно с Атлантидой, говоря о двух Гермесах —Египетском 
(Hermes El-Miçrî) и Вавилонском (Hermes El-Bâbelî)1. С лингвистиче­
ской и культурной точек зрения это вполне соответствует афразий­
скому (семито-хамитскому) горизонту, где именно берберы являются 
самым западным сегментом, вплотную прилегающим к Атлантиче­
скому океану (отсюда символизм поклонениям горам Атласа у гуан- 
чей с Карибских островов). Гипотетически можно говорить и о ливий­
ском Гермесе, который, если согласиться с Геноном, был синоним 
центра Атлантической традиции1 2. Этого «третьего Гермеса» или «Гер­
меса Гермесов» (Hermes El-Harâmesah) Генон также упоминает, соот­
нося его с духовным центром Атлантической традиции, которую он, 
в свою очередь, связывает с Адамом, интерпретируемым как «Крас­
ный Человек»3. Этим трем Гермесам и соответствуют, по Генону, три 
египетские пирамиды (по-арабски называемые haram—множествен­
ное число ahram). Великая Пирамида соответствует Еноху, вторая — 
Сету, а третья самому Адаму4, что в применении к гештальту Гермеса 
дает последовательность —Гермес Египетский, Гермес Вавилонский 
и Гермес Атлантический. Именно этот атлантический полюс и можно 
соотнести с глубинным ядром берберского горизонта.

В суфийском контексте мы можем идентифицировать это в «по­
люсе Запада», с чем связана миссия ибн Машиша и ордена Шадилия, 
которая вместе с Ахмадом аль-Алави была передана в Западную Ев­
ропу Агели и Генону с подчеркнуто эсхатологической коннотацией5. 
В шиитском контексте берберского махдизма тот же мотив встреча­
ется у основателя государства Баргавата Тарифа аль-Матгари, а так­
же у берберов кутама, поддержавших Фатимидов. К этому же следу­
ет отнести и предвидения саадитского правителя Ахмада аль-Мансу- 
ра о появлении Махди по обе стороны Атлантического океана. 
В целом в радикальном шиизме существует предание о появлении 
Махди на крайнем Западе, что связано как раз коренными бербер­
скими представлениями.

1 Guénon R. Le Tombeau d'Hermès. P. 63.
2 Guénon R. Place de la tradition Atlantéenne dans le Manvantara / /  Guénon R. Formes 

traditionnelles et cycles cosmiques. P. 20 — 22.
3 Guénon R. Quelques remarques sur le nom d’Adam / /  Guénon R. Formes tradition­

nelles et cycles cosmiques. P. 23 — 25.
4 Guénon R. Le Tombeau d'Hermès. P. 62.
5 Lings M. A Sufi saint of the twentieth century: Shaikh Ahmad al-Alawi, his spiritual 

héritage and legacy.



278 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Все вместе это дает общее представление о берберском полюсе 
в исламской духовной традиции, отражающем еще более глубокие 
и древние —доисламские —представления.

Магриб в османскую эпоху
Берберские политии, сложившиеся в Северной Африке после 

распада державы Альмохадов, в начале XVI века сталкиваются с воз­
вышением Османской Империи, которая распространяет свое влия­
ние на Западное Средиземноморье, развивает морской военный 
и торговый флот и нуждается в новых военно-морских базах. Так, 
государства Хафсидов и Зайянидов оказываются под властью турок. 
В 1515 году Алжир признает свою вассальную зависимость от Высо­
кой Порты, а в 1570 году турки включают эти территории в состав 
своей Империи напрямую, в качестве бейлика, т. е. провинции.

Лишь Марокко сохраняет свою независимость, оставаясь по­
следним оплотом берберской государственности в эпоху османско­
го господства в Северной Африке.

Турки составляли в Османском Алжире подавляющее меньшин­
ство, тогда как основным населением по-прежнему оставались бер­
беры и арабы. Большую роль в управлении этими землями играл ор­
ден янычаров, чьи корни уходили в раннеосманский тарикат, осно­
ванный Хаджи-бекташем. Идеология этого ордена имела много 
общих тем с берберским суфизмом.

В период османского владычества территории Северной Афри­
ки были разделены на три относительно независимых территори­
альных образования —Алжир, Тунис и Триполитанию (на западе 
современной Ливии). Центром турецкого господства был Алжир.

Верховным правителем Алжира вначале был бейлербей, затем 
после 1570 года —паша, затем некоторое время он носил титул ага, 
а с 1761 по 1830 год —дей. 1761 год был поворотным с точки зрения 
укрепления самостоятельности Алжира. Если бейлербей, паша и ага 
назначались Высокой Портой напрямую, то отныне деи выбирались 
аристократическим советом (диваном), что делало Алжир относи­
тельно независимым от турок. Деи правили Триполи и Тунисом.

В соседнем Тунисе, находившемся под властью турок с 1574 года, 
янычары захватили власть уже в 1591 году, хотя деи Туниса стали от­
носительно независимыми несколько позднее —с 1704 года, когда 
к власти пришла династия Хусайнидов.

Однако Алжир не представлял собой полноценного централизо­
ванного государства. Разные территории управлялись как местны­
ми племенами (берберскими и арабскими), так и религиозными



Глава 11. Берберы в исламскую эпоху 279

братствами (марабутами), часто с суфийской доминантой. Различ­
ные княжества и племена время от времени восставали против цент­
ральной власти и вступали в локальные конфликты друг с другом. 
Турки же контролировали территорию лишь номинально и прежде 
всего порты и центры, расположенные в прибрежной зоне.

Османский Алжир почти с самого начала становится зоной раз­
вития морского пиратства, в котором принимают участие как турки, 
так и берберы. Главной целью пиратов становятся европейские 
суда, курсирующие по Средиземному морю. Против алжирских пи­
ратов были направлены многочисленные военные кампании евро­
пейских держав. Еще одной причиной для постоянных европейских 
походов на османский Магриб было развитие работорговли, объек­
тами которой становились как африканцы, так и европейские плен­
ники, продаваемые турками на невольничьих исламских рынках. 
Сами европейские державы в своей колониальной практике актив­
но развивали захват рабов и торговлю ими, эта традиция была по­
черпнута ими в исламском обществе и прежде всего в османских 
областях Магриба. Тем не менее тот факт, что рабами становились 
европейцы, вызывал возмущение и неоднократно становился пово­
дом к военным операциям против турок в Северной Африке.

Еще одной причиной была конкуренция европейских купцов 
с османскими.

Османские правители предлагали западным странам, в частно­
сти, американскому торговому флоту, за определенную цену защи­
щать корабли от пиратов, но американцев условия не устроили, что 
привело в начале XIX века к Берберским войнам, в ходе которых 
американские суда обстреливали алжирский порт.

Алжирские деи были почти независимы от Стамбула, хотя и про­
водили общую с османами политику, направленную на противодей­
ствие влиянию европейских держав на территориях Магриба.

Во время африканского похода Наполеона Алжир воспринял его 
благосклонно, т. к. алжирцы извлекали выгоду из антибританской 
политики Наполеона, но позднее алжирский дей вошел в конфликт 
с французским посланником, и французы, воспользовавшись этим, 
вторглись в 1830 году в Алжир и превратили его в свою колонию. 
Последним деем Алжира, который сдался французам, был Хуссейн 
Дей (1765-1838).

Триполитания становится относительно независимой от осма­
нов в начале XVIII века, когда янычарский военачальник Ахмед Ка- 
раманлы (1686— 1745) в 1711 году изгнал турецкого пашу и основал 
новую династию. Под властью Караманлы постепенно оказались об­
ласти Феццана и Киренаики, т. е. территории, соответствующие



280 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

современной Ливии. В 1832 году, воспользовавшись династически­
ми проблемами, османы вторглись в Триполитанию и установили 
в ней прямое управление.

Однако османы не имели сил для того, чтобы восстановить в Три- 
политании централизованную власть, тем более что в это время со­
седний Египет фактически превратился в самостоятельное государст­
во, враждебное Османской Империи. Это дало возможность полити­
ческому возвышению суфийского тариката, основанного ливийским 
бербером Мухаммадом ибн Али ас-Сануси (1787— 1859) и ставшего 
известным как тарикат Санусия. В его основе лежали учение ордена 
Шадилия и ряд традиций, заимствованных из других суфийских 
братств. По сути, сануситы взяли на себя политико-социальную ор­
ганизацию Ливии, где их главным центром стала Киренаика. Сану­
ситы стремились восстановить независимую берберскую государ­
ственность, основанную на духовных началах суфийской филосо­
фии. При этом они выступали как против османского господства, 
так и против европейских колониальных сил. По сути, сануситы ста­
ли на новом историческом этапе выразителями берберской иден­
тичности, предложив политико-культурную форму и идеологию для 
берберского возрождения. Тем не менее после окончательно ухода 
османов в 1911 году в Ливию вторглись итальянские войска, превра­
тив ее в свою колонию. В это время сануситы возглавили борьбу 
против новой колониальной силы —итальянцев.

Если Алжир стал французской колонией в 1830 году, Ливия оста­
валась —чисто номинально —частью Османской Империи вплоть 
до ее распада, Тунис был присоединен Францией в 1881 году, после 
того, как французские войска вошли на территорию Туниса из Ал­
жира, объявив Тунис протекторатом.

Еще одна зона Западной Африки, расположенная на юге от Ма­
рокко, Мавритания, была колонизирована французами в начале 
XX века, но открыто колонией Мавритания была признана лишь 
в 1920 году.

В такой ситуации единственным берберским (берберо-араб­
ским) политическим образованием осталось Марокко, оказавшееся 
постепенно в кольце колониальных владений и стремившееся ба­
лансировать между различными европейскими державами, чтобы, 
играя на их противоречиях, сохранить независимость и дальше, 
что правителям династии Алауитов удалось лишь на некоторое вре­
мя, т. к. в 1904 и 1910 годах Франция смогла распространить свой 
контроль на значительные территории Марокко, а в 1912 году был 
подписан договор об установлении над Марокко французского 
протектората.



Глава 12. Постколониальный период 
в истории Магриба: 
типология берберского 
национализма

Суфизм и свобода
В начале XX века все государства Северной Африки, относящие­

ся к берберскому горизонту, как и все остальные африканские тер­
ритории, были поделены между европейскими колониальными дер­
жавами. Французы установили власть над Мавританией, Марокко, 
Алжиром и Тунисом, а итальянцы над Ливией. Часть территорий 
Марокко и Западная Сахара оказались под властью испанцев. Одна­
ко берберы не сразу признали господство европейцев.

Одно из самых крупных восстаний против французов поднял 
в Алжире сразу после его захвата Францией в 1830 году суфийский 
философ и мистик Абд аль-Кадир (1808—1883), берберский род ко­
торого был связан с Фатимидской династией. Его отец был суфий­
ским наставником ордена Кадирия, а жена —дочерью другого су­
фийского учителя.

Абд аль-Кадир сумел сплотить берберские и арабские племена 
в отдельное суфийское государство, которое было провозглашено на 
части территорий Алжира, отвоеванных у французов. Абд аль-Кадир 
признал власть султанов Марокко, чем обеспечил их поддержку. 
К концу 30-х годов XIX века суфийская армия Абд аль-Кадира контро­
лировала почти весь Западный Алжир (Оран). Столицей эмирата стал 
город Маскара. В начале 1840-х годов французам удалось разбить ар­
мии Абд аль-Кадира, но после вынужденного отъезда из Алжира 
в 1845 он снова возвращается и поднимает новое восстание. Оконча­
тельно справиться с вооруженными формированиями суфиев Абд 
аль-Кадира удалось только в 1847 году, когда ему пришлось сдаться 
властям. Французы перевезли его во Францию, а затем помиловали.

Абд аль-Кадир оставил выдающиеся философские и богослов­
ские труды1 и был похоронен рядом с могилой Ибн Араби. Он счита-

1 Abd-el-Kader. Rappel à l'intelligent, avis à l'indifférent: Considérations philos­
ophiques, religieuses, historiques, etc. P.: Librairie de l'Institut, 1858; Idem. Écrits spirituels,



282 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ется национальным героем Алжира, пробужденным архетипом не­
преклонного борца за свободу народа, созерцателя и приверженца 
справедливого политического и социального устройства.

Так же как Абд аль-Кадир в Алжире с французами, с итальянца­
ми, оккупировавшими Ливию в 1911 году, вели непримиримую 
борьбу суфии сануситы. Орден сануситов, изначально созданный 
в Мекке, переместился в Киренаику, откуда началось создание сете­
вого суфийского государства, постепенно ставшего самостоятель­
ной силой. Хотя до прихода итальянцев сануситы боролись с турка­
ми, позднее они выступали на стороне Османской Империи, исходя 
из принципа солидарности исламских обществ перед лицом евро­
пейских колониальных держав. Поэтому пока Киренаика и Трипо- 
литания оставались под номинальной властью Стамбула, турки сде­
лали главу ордена сануситов командующим исламскими вооружен­
ными силами. С 1911 по 1932 год именно орден Санусия стоял во 
главе вооруженной освободительной борьбы ливийцев. При этом 
стратегия ордена не ограничивалась Ливией: так как его ответвле­
ния существовали и в других странах Северной Африки, то и они 
были мобилизованы на борьбу с французами в Алжире и Чаде и с ан­
гличанами в Египте.

После окончания Второй мировой войны итальянцы, которые 
были вынуждены вывести войска еще в 1943 году, отказались от 
своих претензий на Ливию, но Киренаику и Триполитанию захва­
тила Англия, а Феццан —Франция. Несмотря на приход в Ливию 
новых колониальных держав, легитимной властью в Ливии оста­
вались именно сануситы, контролировавшие большинство терри­
торий и обладавшие огромным авторитетом последовательных 
борцов за независимость в глазах народа. Главе ордена Санусия 
Мухаммаду ас-Сануси (1890— 1983) удалось договориться с англи­
чанами о предоставлении автономии Киренаике, где структуры 
ордена были наиболее сильны, а также о том, чтобы воспроизвес­
ти такую же орденскую систему правления в Триполитании. 
В 1950 году было принято решение о создании Ливийской Феде­
рации с монархической формой правления. Так, Ливию возглавил 
Мухаммад ас-Сануси, ставший основателем новой династии — 
Идрисом I. В 1951 году Ливия была официально провозглашена 
суверенным государством.

Сануситы добились независимости ценой геополитических 
уступок Англии и США, что позднее привело к свержению монар­
хии группой революционно настроенных офицеров, исповедовав­

textes traduits et commentés par Michel Chodkiewicz. P.: Le Seuil, 1982.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 283

ших идеи арабского национализма (баасизм) и близких к платформе 
египетского президента Насера. Свержение короля в 1969 году орга­
низовал полковник Муаммар Каддафи (1942 — 2011). В целом же 
пример сануситов в Ливии, как и Абд аль-Кадира в Алжире в пре­
дыдущем столетии, показывает важную роль берберского суфизма 
в освободительной борьбе народов Северной Африки. Именно су­
фийские тарикаты —подчас с махдистской ориентацией, близкой 
шиизму1, —выступали как главная политико-религиозная сила бер­
берского возрождения, выражающая на новом историческом этапе 
глубинную берберскую идентичность.

Постколониальные идеологии
С первого десятилетия XX века и по 50-е годы народы Северной 

Африки находились под оккупацией европейских государств, что 
сделало эти территории зоной колониальной модернизации. Идеи ев­
ропейского Модерна в сфере политики, образования, культуры 
и экономики внедрялись в североафриканские общества, и посте­
пенно отдельные представители берберских и арабских элит интег­
рировались в европейскую цивилизацию, получая в Европе образо­
вание, впитывая модернистскую идеологию и проникаясь западным 
мировоззрением. Однако для всей этой цивилизационной зоны 
была характерна устойчивость в сохранении древних традиций 
и соответствующего уклада жизни. Подавляющее большинство на­
селения жило общинами, сохраняло исламское мировоззрение 
с многочисленными элементами доисламских традиций и категори­
чески и осознанно отвергало европейский образ жизни. Там, где не­
совместимость западной и берберской цивилизаций осознавалась 
наиболее остро, берберы поднимали восстания и вели против евро­
пейцев национально-освободительные войны. Мы видели, что чаще 
всего во главе таких движений становились суфийские ордена или 
отдельные деятели марабитун. При этом наиболее непреклонными 
врагами европеизации и модернизации в Северной Африке были 
именно берберские племена Ливии, Алжира и Марокко. Наиболее 
успешными были антиколониальные инициативы в труднодоступ­
ных областях, где сохранялись очаги архаических обществ, таких 
как кабилы в Алжире или марокканские берберы племени айт варь- 
ягер, поднявшие восстание против испанцев в Испанском Марокко 
в горах Риф и создавшие там в 1921 году независимое государство 
Республику Риф под управлением исламского судьи (кади) Абд уль-

1 Так полное имя Мухаммада ас-Сануси включало в себе и титул аль-Махди.



284 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Карима (1882 —1963). Абд уль-Карим наряду с Абд аль-Кадиром стад 
символической фигурой борьбы берберов за свою независимость.

В целом в XX веке в процессе борьбы берберов и арабов Север­
ной Африки за свободу сложилось несколько идеологических те­
чений, которые и легли в основу политических систем тех госу­
дарств, которые появились после обретения этими странами суве­
ренитета.

Под влиянием колониальной культуры в элитах сложилась вес­
тернизированная модернистская прослойка, принявшая западный 
образ жизни и логику западной истории как нечто универсальное, 
составившая ядро коллаборационистов с европейскими колониаль­
ными властями, а позднее ставшая главной опорой европейских дер­
жав в регионе. Среди модернизированных берберов и арабов, одна­
ко, в свою очередь, произошло разделение на:

• последовательных сторонников либеральной демократии в ев­
ропейском ключе, представляющих собой подавляющее мень­
шинство не только среди населения, но даже среди политиче­
ских элит, в силу глубокой чуждости идеологии европейского 
Модерна берберскому духу и крайне негативному опыту евро­
пейской колонизации;

• националистов, использующих модернизацию для построения 
национальных государств с политической системой, в целом по­
вторяющей западные образцы, но ориентированных на укрепле­
ние суверенитета и независимости (принцип «модернизации без 
вестернизации»1);

• левые силы, находящиеся под влиянием коммунистических и со­
циалистических идей, которые они восприняли как путь к деко­
лонизации, при этом социалистические и националистические 
тенденции, как правило, шли рука об руку;

• панарабистов, сочетающих социализм с арабской версией на­
ционализма в духе идеологии партии Баас (наиболее ярким 
примером являлся ливийский правитель Муаммар Каддафи, 
позднее разработавший собственную версию идеологии Треть­
его пути).
На противоположном конце идеологического спектра находи­

лись жесткие противники европеизации и модернизации. Они так­
же делились на несколько направлений:

• традиционалисты, как правило, суфийского толка (марабитун), 
имевшие (как, например, сануситы) интегральный проект для

1 Huntington S.P. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. N.Y- 
Simon & Schuster, 1997.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 285

всей Северной Африки и часто опиравшиеся на берберские пле­
менные и этнические образования;

• монархисты и сторонники традиционных иерархических форм 
правления и существующих династий;

• этноцентрические группы берберов (такие, как кабилы Алжи­
ра, ряд племен Марокко, туареги и т. д.);

• салафиты (шариатисты), чаще всего находящиеся под влиянием 
радикально захиритского ислама и ваххабизма и ориентирован­
ные на Саудовскую Аравию и арабские монархии стран Персид­
ского залива.
Представители этих течений и составили политическое ядро 

постколониальных стран Северной Африки, в каждой из которых 
сложилась своя уникальная комбинация всех этих элементов с доми- 
нацией той или иной идеологической группы или нескольких из них.

Ливия: орден Сануси, Каддафи и салафиты
Ливия получила независимость в 1951 году благодаря воинствен­

ным суфиям сануситам, положившим начало новой династии. В этом 
случае идеологией стал суфийский традиционализм в сочетании со 
вновь установленной монархической системой правления.

Сануситам с их универсальным проектом освобождения Север­
ной Африки удалось объединить три отдельные области — Киренаи- 
ку на востоке, Триполитанию на западе и Феццан на юге, создав на 
их основании Объединенное Королевство Ливия. «Объединенным» 
оно было потому, что каждая из этих областей имела собственную 
структуру, историю и этносоциологические особенности. Наиболь­
шим влиянием сануситы обладали в Киренаике, где орден со време­
нем достаточно укрепился. Триполитания в целом признала автори­
тет Мухаммад Идриса ас-Сануси, провозглашенного эмиром. Фец­
цан был населен преимущественно кочевыми племенами (в том 
числе и неграми-скотоводами гурани, близкими к этнической груп­
пе тубу, входящей в нило-сахарскую семью), поэтому здесь влияние 
центра было неустойчивым.

Идеология сануситов была антиевропейской и противостоящей 
Модерну, но в геополитике Мухаммад Идрис ас-Сануси предпочи­
тал опираться на англичан и американцев, что делало Ливию зависи­
мым от общей стратегии стран Запада в период холодной войны. 
Вместе с допуском в Ливию англосаксонских военных и экономиче­
ских структур, что было продиктовано тактическими, а не идеологи­
ческими соображениями, постепенно складывалась новая форма 
колонизации —не столь открытая, как османская или итальянская,



286 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

но не менее действенная. Такое положение дел привело к росту не­
довольства ливийского населения.

В этой ситуации ряд ливийских офицеров под руководством 
Муаммара Каддафи, выходца из берберского племени ад-каддафа, 
разработали план военного переворота, который и был осуществ­
лен в 1969 году, что привело к свержению короля и созданию новой 
политической системы. Каддафи был сторонником панарабистской 
версии национального социализма, хотя принадлежал к берберско­
му племени, распространенному в Сирте (между Киренаикой 
и Триполи) и Феццане. Это была идеология, которая ориентирова­
лась на независимость Ливии от стран Запада, на построение соци­
ально справедливого общества и на обретение полноценного суве­
ренитета.

На первом этапе Каддафи полагал, что революция в Ливии бу­
дет лишь этапом цепочки революций во всем арабском мире, что 
должно было (по его мысли) привести к созданию единого Пан­
арабского государства — от Марокко до Ирака. Этим была обуслов­
лена инициатива по объединению Ливии с Египтом Насера и Суда­
ном. В 1970 году Каддафи и Насер объявили о проекте создания 
Федерации Арабских Республик в составе Египта, Ливии и Судана 
(что повторяло на новом этапе архетип Египетской Империи с при­
легающими к ней с запада и юга областями, которые ранее также 
входили в зону египетского влияния). Этот союз был задуман как оп­
позиция странам Запада и начало построения могущественной и су­
веренной зоны североафриканской цивилизации, представляющей 
собой геополитическую альтернативу прозападным режимам — 
прежде всего Саудовской Аравии. Однако после прихода к власти 
в Египте Анвара Садата, который не разделял антизападных настро­
ений Каддафи, этот проект интеграции был забыт.

Сам Каддафи также пересмотрел свои ранние социалистические 
и панарабистские взгляд ы и стал уделять большее внимание суфий­
ским братствам, предложив также самостоятельную оригинальную 
теорию общества прямой демократии —«Третью Всемирную тео­
рию», основы которой он сформулировал в «Зеленой книге»1. Кро­
ме того, он выдвинул оригинальный панафриканский проект, пред­
полагающий объединение всех стран африканского континента 
в единую политик). Форма правления, установленная Каддафи в Ли­
вии, получила название «народная джамахирия», и с 1977 года Ли­
вия стала называться официально «Джамахирия Ливия». В этой си­
стеме нашли свое отражения многие элементы берберских тради-

Каддафи М. Зеленая книга. М.: Международные отношения, 1989.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 287

ций организации общин с относительно слабой централизацией 
власти и отсутствием наследственной монархии.

При этом Каддафи продолжал следовать антизападным курсом, 
сохраняя определенную дистанцию и от СССР (и в целом стран со­
циалистического лагеря). В 1983 году Каддафи предложил интегра­
ционный проект королю Марокко, направленный на этот раз на ин­
теграцию стран Магриба, который, однако, также не состоялся. 
В этом плане речь шла о восстановлении не Великого Египта, но Ве­
ликой Ливии, Мавритании или Берберии.

Муаммар Каддафи оставался у власти в течение длительного 
времени, и постепенно проблемы в Ливии накапливались. Запад 
и прежде всего США переменили стратегию в отношении бросив­
шего им вызов ливийского лидера и стали поддерживать набираю­
щие силу салафитские исламистские группировки, вставшие в оп­
позицию секулярному режиму Каддафи. Теперь уже в его отноше­
нии были выдвинуты обвинения в сотрудничестве с бывшими 
колониальными державами и в недостаточном внимании к исламу 
(отсутствие институционализации законов шариата), что вылилось 
в 2010 —2011 годах в гражданскую войну. Страны Запада поддержа­
ли боевиков-исламистов, оказав им политическую и военную по­
мощь. Это привело к свержению Каддафи и его жестокой казни вос­
ставшими в 2011 году. Последним оплотом Каддафи был Сирт, тра­
диционная территория племени, из которого он был родом.

Таким образом, панарабизм с элементами национализма и афри­
канской интеграции был сменен преобладающим среди восставших 
салафизмом.

Однако повстанцы не представляли собой единого политического 
или идеологического течения, поэтому сразу же после свержения Кад­
дафи началась внутриусобная борьба отдельных группировок между 
собой. Это привело к тому, что три исторически самостоятельные обла­
сти Ливии, объединенные ранее сануситами, фактически стали неза­
висимыми, а Ливийское государство продолжало существовать лишь 
номинально. Так снова появились три почти полностью автономные 
территории —Киренаика, Триполитания и Феццан. Феццан, в основ­
ном состоящий из пустынь, туареги объявили в 2013 году зоной собст­
венного контроля, не подчиняющейся никакой власти. При этом нег­
ры-скотоводы гурани, родственные народу тубу, проживающему 
в Чаде, и участвующие во многолетней гражданской войне в этой стра­
не, выдвинули план построения самостоятельной государственно­
сти1. В Бенгази был создан Совет Киренаики. Триполи стал еще одним

Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.



288 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

центром власти, имеющим весьма ограниченное влияние, а отдель­
ные прибрежные территории контролируются Исламским Государст­
вом. Большинство современных политических группировок (кроме 
туарегов и негров Феццана) исповедуют крайние формы захиритского 
суннизма, что создает естественную дистанцию между ними и основ­
ным населением, культура которого строится на совершенно иных —- 
берберских и суфийских принципах.

Тунис: мягкий национализм
Соседний с Ливией Тунис с 1881 года стал колониальным владе­

нием Франции. С начала XX века там также складывается нацио­
налистическое движение за независимость, главной политической 
силой которого становится партия Дустур. Одним из ее лидеров стал 
Хабиб Бургиба (1903 — 2000), который впоследствии в 1957 году по­
сле достижения независимости избирается первым президентом 
Туниса. Бургиба разделял либерально-националистические взгля­
ды, был сторонником модернизации и вестернизации, но при этом 
считал, что Тунис должен строить суверенное и современное нацио­
нальное государство с либерально-демократической идеологией. 
Эту позицию не разделяли другие члены Дустура, которые ориен­
тировались на традиционализм (суфизм, марабитун) и исламизм 
(салафизм), что приводило к сочетанию национализма с антизапад­
ной и антимодернистской ориентацией. В начале 30-х годов XX века 
это вылилось в раскол партии. Сторонники Бургибы объединились 
в партию Новый Дустур, а исламисты и традиционалисты стали на­
зываться Старым Дустуром. Новый Дустур позднее был преобразо­
ван в Социалистическую партию Дустур.

В 1947 году после окончания Второй мировой войны Франция 
предоставила Тунису автономию, но это не удовлетворило национа­
листов, которые продолжали борьбу против французской оккупа­
ции страны.

В 1956 году Франции пришлось признать независимость Туниса, 
объявленного монархическим государством, главой которого стал 
бей Мухаммад VIII аль-Амин (1881 — 1962). Но такая форма правле­
ния продлилась совсем недолго, и через год, в 1957 году, была про­
возглашена республика во главе с Хабибом Бургибой.

Бургиба был жестким правителем националистического толка, 
противодействовал военному присутствию Франции в Тунисе 
и в определенное время сблизился с панарабскими режимами, все­
рьез рассматривая перспективы панарабской интеграции, несмотря 
на то, что лично был турком и потомком османских аристократов.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 289

В 1987 году Бургиба на волне народных протестов был смещен, 
а главой государства стал Зин аль-Абидин Бен Али. В отличие от Бурги- 
бы Бен Али был либералом и западником и проводил политику, полно­
стью соответствующую нормам западной демократии. Однако это 
привело государство к состоянию тотальной коррупции и культурной 
депрессии, что вылилось, в конце концов, в массовые протесты и свер­
жение режима. Волнения в Тунисе были первым актом «арабской вес­
ны», серии выступлений, в том числе и вооруженных, которые прока­
тились по Северной Африке в 2011 — 2014 годах, положив начало граж­
данской войне в Ливии и Сирии, а также интенсификации военных 
действий в Ираке. В Египте «арабская весна» привела к смещению 
Мубарака, приходу к власти «Братьев-мусульман», а затем к их новому 
запрету и аресту лидера Мурси. При этом в большинстве случаев идео­
логией восставших был радикальный захиритский исламизм, идейно, 
финансово и политически поддерживаемый Саудовской Аравией 
и монархиями стран Залива. В Тунисе, где «арабская весна» и нача­
лась, после свержения Бен Али на выборах получила большинство так­
же Партия возрождения, основанная на умеренной версии исламист­
ской идеологии. Однако в отличие от Ливии и Сирии в Тунисе победа 
исламистов не привела к террору и гражданской войне, и к власти 
пришел альянс либералов (президент Монсеф Марзуки) и умеренных 
исламистов (премьер-министр Хамади Джебали). В 2014 году на выбо­
рах президента также победил политик либерального толка Беджи 
Каид Эс-Себси, принадлежащий к османской знати и потомок раба из 
Сардинии, интегрированный в элиту правящих беев.

В целом в Тунисе берберская идентичность в политической и со­
циокультурной сфере акцентирована меньше, чем где бы то ни было 
в североафриканских странах.

Алжир: берберский традиционализм и арабизация
В колониальную эпоху на территории Алжира борьба против ок­

купантов никогда не прекращалась. Мы видели, с каким мужеством 
против французов сражались суфийские отряды Абд аль-Кадира. 
Сформулированная им идеология была одной из важнейших состав­
ляющих алжирского национализма в его суфийско-традициона­
листской версии с ярко выраженной берберской составляющей. 
В XX веке появляются и иные идеологические системы, где в отли­
чие от Абд аль-Кадира преобладает модернизм и сказывается влия­
ние колониальной европеизации, перенимающей европейские идеи 
и концепции нормативного социального и политического устройст­
ва, экономики, науки, культуры и т. д.



290 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Одним из националистических лидеров нового поколения бо­
ровшихся за независимость стал Ферхат Аббас (1899— 1985), выхо­
дец из берберского племени кабилов, сохранившего многие чрезвы­
чайно архаические черты культуры, мифологии, обрядов и т. д. Фер­
хат Аббас придерживался умеренно-исламских взглядов, но не 
отвергал и западную культуру, считая главной целью обретение Ал­
жиром независимости от Франции. Он участвовал в 1933 году в со­
здании движения Народный союз Алжира, а в 1938 году возглавил 
партию со сходным названием. Позднее он создавал и другие поли­
тические организации, а также играл важную роль в альянсах и коа­
лициях с другими лидерами алжирских националистов —как рели­
гиозных, так и светских.

В 1954 году была создана еще более радикальная националисти­
ческая организация —Фронт национального освобождения, объя­
вившая войну французской колониальной администрации и всем 
французам вообще на территории Алжира. Здесь мы видим сочета­
ние национализма с коммунистическими идеями и исламским 
социализмом. Процесс деколонизации в представлении идеологов 
Фронта национального освобождения был неразрывно связан с со­
циальной революцией, понятой в марксистском ключе.

В этом же 1954 году началась франко-алжирская война, в ходе 
которой Фронт национального освобождения прибегал к террори­
стическим методам, убийствам и массовой резне гражданского на­
селения. На это французские колониальные власти отвечали симме­
тричными репрессиями. Подчас противостояние между левыми на­
ционалистами и французскими войсками приобретало характер 
полноценных военных действий. Война длилась до 1962 года, хотя 
Президент Франции генерал Де Голль (1890— 1970) уже в 1959 году 
признал, что независимость Алжиру предоставить придется.

Первым президентом независимого Алжира в 1963 году стано­
вится Ахмед Бен Белла (1918 — 2012), выходец из суфийского рода, 
разделявший идеи национализма и панарабизма. Он был одним из 
вдохновителей вооруженной борьбы с французами. В 1965 году Бен 
Беллу свергает его бывший сподвижник по борьбе Хуари Бумедьен 
(1932—1978). Бумедьен был (как и Ферхат Аббас) выходцем из Каби- 
лии и прошел обучение в суфийской завийе. Показательно, что имя 
«Бумедьен» Хуари взял в честь великого суфийского мастера Абу 
Мадиана. Хуари Бумедьен был носителем жесткой антизападной 
и антимодернистской идеологии, основанной на традиционализме, 
суфизме и утверждении арабско-берберской идентичности.

Эпоха правления Хуари Бумедьена, остававшегося у власти до 
1978 года, была периодом укрепления Алжира, который постепенно



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 291

становился одной из ведущих держав не только Северной Африки, 
но всего африканского континента. В данном случае суфийские 
корни правящей идеологии и повышенное внимание к традицион­
ной идентичности в сочетании с негативным отношением к евро­
пейской культуре колонизаторов совмещались с рациональной ор­
ганизацией общества и проведением успешных социальных и эко­
номических реформ.

После смерти Хуари Бумедьена Алжир возглавил президент 
Шадли Бенджедид (1929 — 2012). В период его правления в 1980-е го­
ды идеологический вектор, установленный Хуари Бумедьеном и со­
четающий в себе традиционный для Магриба суфийский ислам с ра­
циональным национализмом, стал смещаться в сторону нетерпимо­
го захиризма и попытками искусственной арабизации алжирского 
общества. Параллельно возрастает влияние Саудовской Аравии 
и салафитских режимов стран Залива. Политически рост нетерпи­
мого экстремистского салафизма проявляется в создании Ислам­
ского фронта спасения, идеология которого была основана на ради­
кальном суннизме. Это приводит к противостоянию с берберскими 
племенами, поскольку правительство Алжира отказывает берберам 
в официальном статусе их языка —прежде всего кабильского. Одна­
ко это было лишь очередным этапом, и даже кульминацией антибер- 
берской политики, которая началась почти сразу после обретения 
Алжиром независимости —преподавание берберских языков 
(в частности, кабильского) было запрещено уже с 1962 года.

В 1980-е годы начинается волна протестов среди кабильского на­
селения, что получило название «берберская весна». Одним из ее 
идеологов становится кабильский интеллектуал и поэт Мулуд Мам- 
мери (1917— 1989). «Берберская весна» началась с того, что алжир­
ские власти запретили конференцию Мулуда Маммери, на что ка- 
бильские студенты ответили серией массовых акций протеста.

В 1991 году Исламский фронт спасения одержал победу на выбо­
рах, но правительство Алжира отказалось признать победу ислами­
стов, что, по сути, стало государственным переворотом и началом 
гражданской войны. Шадли Бенджедид в 1992 году был смещен, 
и власть взяли в руки военные, придерживающиеся секулярной вер­
сии национализма в сочетании с ориентацией на Запад (прежде все­
го Францию).

Гражданская война между правительством Алжира (пошедшим 
на уступки кабилам и признавшим их право на язык и культуру, что 
и стало завершением «берберской весны») и Исламским фронтом 
спасения, а также другими подчас еще более крайними исламист­
скими группировками, длилась более 10 лет —вплоть до 2002 года.



292 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Напряженность в Алжире начала спадать с 1997 года, когда 
к власти пришел президент Абдель Азиз Бутефлика, который сумел 
воспользоваться противоречиями между исламистскими группи­
ровками и перетянуть некоторые из них на свою сторону. К 2002 году 
гражданская война в целом завершилась, хотя отдельные террори­
стические группировки, связанные с «Аль-Каидой» и Исламским Го­
сударством, продолжают свою подрывную деятельность вплоть до 
настоящего времени.

Несмотря на то, что после прихода к власти военных ситуация 
с кабилами и другими группами берберов несколько нормализова­
лась, последствия систематической насильственной арабизации да­
вали о себе знать, и в 2001 году в Кабилии снова начались акции про­
теста, получившие названия «Черной весны». Столкновения с поли­
цией привели к многочисленным жертвам, что стало основанием для 
создания таких берберских организаций, как Ароч и Движение за 
автономию Кабилии, которые начали борьбу за утверждение бер­
берской идентичности. Показательно, что эти организации подчер­
кивают отсутствие социально-политической вертикали в традици­
онных берберских обществах и призывают к возврату этих древних 
устоев. Одним из харизматических лидеров движения Ароч стал ин­
теллектуал Белаид Абрика, представляющий собой символ совре­
менного кабильского движения. Под влиянием «Черной весны» Аб­
дель Азиз Бутефлика пошел на уступки кабилам, жандармы покину­
ли Кабилию и ее главные центры, столицу Беджая и город Тизи Узу, 
а берберский язык, разрешенный несколько раньше, стал в 2016 году 
наряду с арабским отныне вторым государственным.

В настоящее время официальной идеологией Алжира является 
светский национализм с арабской доминантой и ориентацией на 
страны Запада, и прежде всего на Францию, при том что главной оп­
позицией является просаудовский радикальный салафизм и край­
ние формы захиризма. Однако наиболее органичная и естественная 
алжирская идентичность, гораздо в большей степени склоняющаяся 
к суфизму и берберскому культурному коду, остается в обществе 
представленной слабо, ассоциируясь ситуативно то с либералами- 
националистами, то с салафитами.

Марокко: традиционализм, монархия, атлантизм
Марокко —единственное государство Магриба, сохранявшее 

независимость от Османской Империи и управлявшееся династией 
А\ауитов. Однако выстоять перед напором европейских колониаль­
ных держав эта страна не смогла и в XIX веке стала постепенно усту­



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 293

пать свои территории —испанцам (на севере Марокко, а также 
в южной части марокканского побережья Атлантического океана) 
и французам. Так как Марокко поддержало антифранцузское вос­
стание Абд аль-Кадира, французы воспользовались этим для оттор­
жения у этого государства его территорий. После того, как Франция 
установила контроль над Сахарой и значительной частью Судана, 
и  в частности, объявила своими владениями территорию Маврита­
нии (также как и Марокко населенной берберами), влияние фран­
цузов в Марокко резко возросло. Тунис и Алжир также были фран­
цузскими колониями, и для полного покорения Магриба (за исклю­
чением Ливии) Франции недоставало только колонизации Марокко. 
Англия и другие европейские державы (кроме Германии) признали 
Марокко зоной французских интересов, и к 1911 году Франция 
контролировала уже большую половину территории султаната Ма­
рокко. Южная часть стала испанской колонией Западная Сахара. 
В 1912 году марокканский султан Мулай Абд аль-Хафиз (1875 — 1937) 
подписал официальный договор об установлении над Марокко 
французского протектората. Марокко оставалось французским вла­
дением до обретения независимости в 1956 году.

В этот период берберы время от времени поднимали восстания. 
Так, в 1921 году была создана Рифская Республика, просуществовав­
шая до 1926 года. Ее идеологией был традиционализм — суфизм в со­
четании с берберской идеей.

Параллельно этому в Марокко развивались и другие типы наци­
онализма:

• либеральный национализм, свойственный Комитету мароккан­
ского действия, созданному в 1934 году и настаивавшему лишь 
на том, чтобы французская администрация позволила мароккан­
цам занимать высокие позиции в обществе, и

• радикальный национализм, представленный партией Истикляль 
(дословно Независимость), которую возглавил один из главных 
идеологов марокканского национализма и автор теории «Вели­
кого Марокко» Балафредж Ахмед (1908— 1990).
Крайние националисты сыграли важную роль в обретении неза­

висимости, а в отношении к монархической власти в разные перио­
ды занимали ситуативно разную позицию.

После окончания Второй мировой войны в Марокко начался 
подъем движения за обретение полной независимости, символом 
которого стал султан Мухаммеду (1909—1961), следовавший к этой 
цели даже ценой репрессий со стороны французов. После того, как 
Мухаммеда V французские власти отправили в ссылку, заменив ма­
рионеточной фигурой, в Марокко начались волнения, и колониаль­



294 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ной администрации не оставалось ничего другого, как вернуть леги­
тимного в глазах общества правителя. Оказавшись снова номиналь­
ным главой государства, султан Мухаммед V стал еще жестче вести 
курс на полную независимость, и в 1956 году Марокко обрело свобо­
ду. В этом же году состоялось присоединение к нему и Танжера, 
зоны, ранее находившейся под международным управлением. В это 
же время Марокко добилось возврата контроля и над испанскими 
колониальными территориями на севере страны. Само государство 
было переименовано в 1957 году из султаната в королевство, чтобы 
еще больше подчеркнуть его независимость и суверенность.

В случае Марокко национальной идеологией стал монархизм 
и традиционализм с опорой на классический суфийский ислам 
и берберские традиции.

В геополитической сфере при этом Марокко придерживается ат- 
лантистской ориентации, считая своим главным стратегическим 
партнером США и страны НАТО. В целом это напоминает типологи­
чески правление сануситов в Ливии: сочетание традиционалистской 
и в целом антизападной и антимодернистской идеологии с прагма­
тическим союзом со странами Запада. Однако в этом геополитиче­
ском атлантизме Марокко можно увидеть и нечто большее, чем чи­
стый прагматизм. Сам коренной берберский Логос связан с Атлан­
тидой и полюсом, лежащим за пределом Геракловых Столпов, 
а пророчества Ахмада аль-Мансура из марокканской династии Саа- 
дитов о синхронном появлении Махди по обе стороны Атлантиче­
ского океана также содержат в себе определенную ноологическую 
двусмысленность1 с учетом того, что североамериканская цивилиза­
ция, как цивилизация Запада в целом, представляет с эпохи Модер­
на полюс антитрадиционного общества, в центре которого угадыва­
ется профиль не Махди, а его эсхатологического противника —Дад- 
жала. На этом как раз и настаивает Рене Генон, следующий традиции 
суфийского ордена Шадилия, представляющего собой ту сторону 
берберской идентичности, которая также имеет отношение к Запа­
ду (что отражено, в частности, в титуле ибн Машиша — «полюс Запа­
да»), но в совершенно ином смысле.

В настоящее время королем Марокко является Мухаммед VI из 
традиционной для страны династии Алауитов.

Мавритания: рабовладение, независимость и путчи

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Цивилизации Нового Света. Прагматика грез и разложе­
ние горизонтов.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 295

Мавритания относится к пограничной зоне между берберо­
арабским пространством Северной Африки и негроидными народа­
ми, преимущественно нигеро-конголезской семьи.

Изначально эту страну населяли бафуры, основной субстрат ко­
торых относился к нигеро-конголезской группе народов манде, но 
которые испытали сильное влияние берберов сенхаджа.

В современной Мавритании на севере преобладает берберское 
население с некоторым арабским элементом, на юге —негритян­
ское. Так как западные берберские племена Нумидии, согласно 
Страбону, сами себя называли «маврами», это стало названием Рим­
ской провинции. «Маврами» называли берберов римляне, а позднее 
испанцы. Хотя римская Мавритания находилась намного севернее, 
французы в 1903 году назвали «Мавританией» свою колонию, рас­
положенную к юго-востоку от Марокко.

Берберы проникают на эту территорию, ранее населенную нег­
роидами, с III века по Р.Х., а ислам на эти земли приходит с XI века 
вместе с волной распространения арабских племен в Западном Су­
дане. Вместе с тем на культуру народов, населяющих Мавританию, 
оказывали влияние негритянские Империи Гана, Мали и Сонгай. 
Однако установить в Мавритании централизованную власть не уда­
лось ни федерации племен сенхаджа, ни Альморавидам. Процесс ис- 
ламизации и арабизации растянулся на столетия, медленно вытес­
няя автохтонные культы негритянских племен и берберов.

Исторически в Мавритании с эпохи арабских завоеваний сло­
жилась своеобразная этносоциологическая система вертикали, где

• высшей элитой считались арабы (преимущественно племена 
бени хассан, относящиеся к группе макиль), пришедшие в Саха­
ру в середине XVII века и в напряженном противостоянии под­
чинившие берберский эмират (преимущественно племен сен­
хаджа);

• далее шли воинственные племена кочевых берберов и религиоз­
ные деятели (марабуты), которые появились в древней чисто нег­
ритянской Империи Гана в эпоху Альморавидов;

• еще ниже берберы оседлые и выплачивающие дань местным 
правителям;

• и наконец, покоренные негритянские племена, чаще всего пред­
ставлявшие собой бесправных рабов.
При этом подавляющее большинство населения еще в эпоху 

французской колонизации вело кочевой образ жизни, а оседлым 
было не более 10% населения.

В Мавритании институт рабства получил самое широкое и мас­
штабное развитие, став интегральной частью экономики.



296 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Европейские державы признали за Францией право на террито­
рии, прилегающие к реке Сенегал, но устанавливать прямое правле­
ние и напрямую подчинять местные племена колониальной админи­
страции французы начали лишь в XX веке. Тот факт, что системати­
ческая колонизация началась в Мавритании довольно поздно, 
позволил институтам традиционного общества сохраниться там 
в естественном состоянии дольше, чем в других колониях, где евро­
пейское присутствие было более интенсивным и глубоким. Это при­
вело, в частности, к тому, что институт рабства, бывший основой хо­
зяйственной деятельности в течение многих столетий, в Маврита­
нии сохранился до настоящего времени. Официально рабство было 
отменено здесь в 1980 году. Мавритания была последней страной 
в мире, отказавшейся от рабства, но уголовного наказания не пред­
усмотрено до сих пор.

Мавритания с 1920 года стала частью Французской Западной 
Африки, в 1946 году —протекторатом Франции, а в 1956 году —не­
зависимой республикой в рамках Французского сообщества.

Полную независимость Мавритания получает в 1960 году. Ее сто­
лицей становится небольшой портовый город Нуакчот, поскольку 
прежняя столица Сен-Луис осталась на территории Сенегала. После 
провозглашения независимости на территорию Мавритании с юга 
переместились негритянские племена народов фульбе, сонинке 
и волоф, несколько изменив сложившийся в прежние века этносо- 
циологический баланс. Таким образом, в Мавритании сложилось 
три пояса:

• нигеро-конголезские народы на юге, которых французская ад­
министрация продвигала на ключевые позиции в управленче­
ских структурах на позднем этапе колонизации (в силу их лояль­
ности французам);

• мавры (арабы и берберы) на севере, которые никогда не были 
лояльны колониальным властям и являлись основным источни­
ком работорговли;

• харатины, потомственные рабы, занимающие территории цент­
ральной части Мавритании и относящиеся к негритянским наро­
дам, веками жившим под властью арабов и берберов («белых 
мавров»), что привело их к утрате идентичности и к адопции язы­
ка господствующей касты (арабского и берберского). 
Большинство населения Мавритании мусульмане, т. е. серьез­

ных религиозных различий между различными группами нет при 
всей жесткой и устойчивой дифференциации кастовой этносоцио- 
логической системы.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 297

Негроиды юга сохранили свою идентичность и язык, а также 
статус свободных граждан. Харатины, к которым относится около 
40% населения Мавритании, остаются носителями кастового созна­
ния подчиненного класса, предпочитающего оставаться в зависимо­
сти от арабов и белых мавров, в идентичности которых они косвен­
но соучаствуют в качестве низшего компонента. И наконец, арабы 
и берберы в целом представляют североафриканский тип традици­
онного общества, основное отличие которого от народов Марокко, 
Алжира, Туниса и Ливии состоит в том, что в течение многовековых 
контактов с нигеро-конголезскими народами они превратили их 
в многочисленный социальный класс рабов, аналогов чему в других 
североафриканских обществах не было даже в самом отдаленном 
приближении. В других политиях Северной Африки берберы и ара­
бы не могли превратить в рабов, причем потомственных и обладаю­
щих соответствующим кастовым самосознанием, таких же как они 
берберов и арабов, а контакты с неграми, жившими на соседних тер­
риториях, никогда не были столь интенсивными и масштабными. 
Поэтому институт рабства, хотя и существовал в арабско-бербер­
ском мире, нигде не получил такого масштабного развития.

После обретения независимости и с учетом влияния на политику 
Мавритании Франции такое положение создало серьезную пробле­
му. Любые формы мавританского национализма, обращающиеся 
к традиционному обществу, неминуемо наталкивались на жесткую 
систему каст и широко распространенную модель рабства, что было 
несовместимо с нормативами европейского Модерна. Но и попытки 
сделать ставку на либеральный национализм на основе индивидуаль­
ного гражданства создавали непреодолимые препятствия, т. к. натал­
кивались на сопротивление со стороны традиционалистов. Более 
того, такой гражданский национализм продвигался преимуществен­
но неграми с опорой на французов, что в глазах мавров придавало 
этой идеологии ярко выраженный этнический —и одновременно 
колониальный —характер. Харатины же чаще всего довольствова­
лись сложившейся моделью соучастия в кастовой системе, которая 
стала для них своего рода традицией, и лишь немногочисленные вы­
ходцы из этой группы включались в процессы модернизации, демо­
кратизации и борьбы за свои права. Все это делало политическую 
систему Мавритании крайне нестабильной.

Постколониальные Мавритания и Западная Сахара
Первым президентом Мавритании стал Моктар ульд Даддах 

(1924 — 2003), поставленный французами и правивший в авторитар­



298 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

ном стиле. Он был представителем религиозного берберского рода 
марабитунов ульд Берри, в котором традиционно преобладал су­
физм ордена Кадирия. Таким образом, во главе страны был постав­
лен представитель высшего класса («белых мавров») и носитель тра­
диционной для берберов батинитской идентичности, но в построе­
нии мавританского национализма главную роль играли негры юга, 
считавшиеся наиболее законопослушными гражданами, тогда как 
арабы и берберы сплошь и рядом следовали за интересами племени 
или клана, а не центрального правительства.

В 1975 году, когда последние европейские державы предоставля­
ли своим колониям независимость, Марокко и Мавритания предъ­
явили права на территорию Западной Сахары, бывшей колонии Ис­
пании. В 1975 году мавританцы захватили южную треть территории 
Испанской Сахары, а в 1979 году большую часть территории захва­
тило Марокко.

В 1976 году в Западной Сахаре, относящейся к орбите влияния 
двух берберских государств, —Марокко и Мавритании, —сложи­
лось националистическое движение Фронт Полисарио, поставив­
шее своей целью освобождение территорий от марокканцев. Фронт 
был создан кочевым народом сахрави — смешанного берберо-араб­
ского происхождения с преобладанием берберской культуры 
(в частности, культ женщин) и арабского языка (диалект хассания). 
Фронт Полисарио провозгласил создание государства —Арабская 
Демократическая Республика Сахрави. С 1976 года Фронт Полиса­
рио возглавлял Мохаммед Абдельазиз (1947 — 2016). Фронт Полиса­
рио в своей борьбе за независимость колебался между Марокко 
и Мавританией, которые оккупировали основные территории За­
падной Сахары. В противостоянии с Мавританией он опирался пре­
жде всего на Алжир.

Война с Фронтом Полисарио негативно сказалась на Маврита­
нии. В ходе разразившегося кризиса Моктар ульд Даддах был сме­
щен вследствие государственного переворота, организованного во­
енными в 1978 году, а у власти через некоторое время укрепился 
один из лидеров военных —Мохаммад Кхуна ульд Хайдалла, выхо­
дец из народа сахрави, но участвовавший в боевых действиях про­
тив Фронта Полисарио. Его самого в 1984 году сместил в ходе госу­
дарственного переворота Маауя ульд Сид Ахмед Тайя, при котором 
обостряются отношения между арабо-берберским севером и негри­
тянским югом, а власть начинает склоняться к арабо-берберской 
версии национализма с ярко выраженной антинегроидной состав­
ляющей. В результате в Мавритании этнические конфликты прио­
бретают острый характер, что ведет к бегству негров в Сенегал.



Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба... 299

К концу 90-х годов XX века в Мавритании складывается новый 
тип оппозиции, основанной на салафитской идеологии и выступаю­
щей за радикально захиритский суннизм, противостоящий традици­
онному религиозному стилю марабитун. В 2003 году правительст­
венные группы, сочувствующие исламистам и недовольные правле­
нием Тайи, стоящего в целом на традиционалистских позициях, а во 
внешней политике опирающегося на страны Запада, попытались 
совершить государственный переворот, но Тайя сумел сохранить 
власть. В 2005 году другая группа заговорщиков добилась успеха, 
и сместила Тайю, отправившегося отныне в ссылку. В 2007 году был 
избран новый президент — Сиди Мохамед ульд шейх Абдаллахи, ко­
торый, однако, снова был смещен военной хунтой через год, — 
в 2008 году, —во главе которой стоял Мохамед ульд Абдель Азиз. 
Мохамед ульд Абдель Азиз остается главой Мавритании вплоть до 
настоящего времени.

Если Сиди Мохамед ульд шейх Абдаллахи следовал либеральной 
политике, ориентируясь при этом на западные державы и продол­
жая в целом политику Тайи, то Мохамед ульд Абдель Азиз больше 
склонялся к антизападному курсу и к исламским режимам, но не са- 
лафитского, а традиционалистского толка —прежде всего, к Ирану, 
а также к Марокко и Ливии.

Туареги: лишенные государства
Многочисленный и наделенный острым общинным самосозна­

нием, а также самобытной культурой, берберский народ туарегов 
следует рассматривать как отдельное социоэтнологическое явление. 
Туареги являются кочевниками и проживают на территории Саха­
ры — северная половина —в юго-западной Ливии и юго-восточном 
Алжире, а южная —в западном Нигере, восточном Мали и на севере 
Буркина-Фасо. Территория, компактно занимаемая туарегами, сопо­
ставима по масштабам с крупным африканским государством. Туа­
реги представляют собой один из самых архаичных берберских на­
родов, сохранив древнейшие устои и традиции. В частности, до на­
стоящего времени у туарегов действует запрет на обнажение лица 
мужчинами. При этом женщины туарегов лица не закрывают. Жен­
щина пользуется в обществе туарегов привилегированным положе­
нием, система родства матрилинейна и матрилокальна. Многие важ­
ные решения в обществе принимает мать вождя (аминокаля), пользу­
ющаяся высоким авторитетом. Несмотря на распространение ислама 
с практиками многоженства, брак у туарегов строго моногамный.



300 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

Туареги сохранили древний берберский язык —тамашек, а так­
же особую систему письменности тифинаг, основанную на древне­
ливийском письме.

Так как туареги ведут преимущественно кочевой и скотовод­
ческий образ жизни и придерживаются социально-политических 
моделей с отсутствием вертикали, они никогда не имели своей го­
сударственности, но при этом активно сопротивлялись интеграции 
в другие уже существующие политии. Туареги традиционно доми­
нировали над оседлыми обществами, примыкающими к зонам про­
живания самих туарегов, совершая на них регулярные набеги, об­
кладывая данью и обращая в рабство (у туарегов существует особая 
каста рабов инкланов и кузнецов инеденов, которая отличается от 
самих туарегов этнически и состоит из негроидов). Часть туарегов 
практикует мотыжное земледелие. Для туарегов характерен также 
обычай разведения коз, являющийся признаком древних матриар­
хальных культур.

В эпоху создания Французской Западной Африки именно туаре­
ги оказали французам самое яростное сопротивление, кульминаци­
ей которого было туарегское восстание 1916—1917 годов. Убедить 
туарегов признать французскую власть удалось только через подкуп 
вождей отдельных влиятельных племен.

После того, как страны Магриба и Центральной Африки, где туа­
реги составляли значительный процент населения, получили неза­
висимость, традиционная модель этносоциологического баланса сил 
в Сахаре и роль в этом балансе туарегов стала стремительно менять­
ся, что затронуло сам уклад жизни туарегов, сократив объем и ин­
тенсивность их влияния, а также нарушив сложившиеся веками 
структуры отношений с соседними народами.

Так постепенно появились концепции туарегского национализ­
ма. Он опирается на исторические прецеденты. Так, в Нигере туаре­
ги в 1449 году создали султанат Агадес. В 1500 году он был завоеван 
Империей Сонгай, но в 1591-м снова вернул себе независимость. 
Расцвет султаната приходится на XVII век. Французы захватили его 
в 1900 году, но туареги сопротивлялись в течение еще четырех лет, 
хотя, в конце концов, так и не признали легитимности французской 
власти.

В западных районах Нигера они традиционно сильны и состав­
ляют значительную часть населения.

В 90-е годы XX века в Нигере были созданы Вооруженные Силы 
туарегов Пустыни Сахара. Эта группировка подняла восстание 
в 1990 году и продолжала военные действия против правительства 
вплоть до 1995 года, после чего было достигнуто перемирие. Борьбу



Киренаика

Османская Империя

& монархия Каддафи

итальянская 
' колонизация

Киренаика

Триполитания

Феццан

5I
,> ч

янычары деи Хусайниды
фактическая не.

-------------- Османская Империя ■ французская колонизация
Хабиб Бургиба

О- -х X £X &5 §

Абд
аль-Кадир

деи
фактическая

Османская Империя - французская колонизация -

: Бумедьен Беиджедид гражданская
война
салафиты

Азиз Бутефлика

Рифская республика 
Абд уль-Карим

Алауиты
- французская колонизация -

Мухаммед V МухаммедУ!

.  французская колонизация 
Нигера

французская колонизация ’ 
Мали

Азавад

традиционное общество французская
колонизация

Даддах Хайдалла Тайя

Мавритания

Абдель Азиз

1515 1704 1711 1761 1830 1881 1911 1921 1951 19571969 1978 1986 2008 2011

Берберский историал. Османы, европейская колонизация и независимость



302 Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада

с правительством Нигера туареги возобновили в 2007 году в форме 
Нигерийского Движения за Справедливость, к которому примкнули 
антиправительственные группировки народов фульбе (нигеро-кон- 
голезская семья) и кочевников тубу (нило-сахарская семья). Лиде­
ром Нигерийского Движения за Справедливость является туарег 
Лгали аг Аламбо.

В период 2007 — 2009 годов начались волнения туарегов не только 
в Нигере, но и в соседнем Мали, поскольку туареги в равной мере 
населяют примыкающие друг к другу территории обоих государств. 
Поэтому в вооруженном восстании туарегов в Нигере принимали 
участие и туареги Мали—в частности, один из влиятельных полити­
ков и полевых командиров Ибрахим аг Баханга.

Туареги Мали, со своей стороны, в 2012 году, воспользовавшись 
государственным переворотом в Мали, провозгласили создание Не­
зависимого Государства Азавад на одноименной территории Мали1. 
Столица этой области —Тумбукту. Позднее туареги смягчили свои 
требования, требуя лишь автономии и широких полномочий в соста­
ве Мали. Именно в Мали туарегский национализм проявился наибо­
лее ярко, поскольку туареги представляют собой основное населе­
ние Северного Мали, но в политическом смысле на уровне государ­
ства они представлены незначительно.

Лидером туарегского движения в Мали является Биляль аг Аше- 
риф.

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.



Часть 3. Цивилизация
Куш и эфиопская 
миссия





Глава 13. Кушитский горизонт

Кушиты и афразийская прародина

Теперь перейдем к еще одному культурному кругу Северной 
Африки, который непосредственно примыкает к Египту с юга. Здесь 
мы встречаем цивилизацию Куш1, основой которой были народы, 
относящиеся к кушитским. В настоящее время потомки древних ку­
шитов проживают на огромных пространствах Северо-Восточной 
Африки —преимущественно в Эфиопии, Эритрее, Сомали, Джибу­
ти и Судане.

Следует сразу заметить, что мы понимаем под «цивилизацией 
Куш» совсем не то, что историки и культурологи XIX —XX веков. 
Во-первых, в отличие от них мы не включаем в нее семитский мир 
и Месопотамию, а также Элам, дравидов, Южную Азию и Океа­
нию только на том основании, что народы этих обществ имели 
(действительно или гипотетически) темный цвет кожи. Сама по 
себе гипотеза о том, что между этими горизонтами могла наличест­
вовать общая структура (и скорее всего этой структурой была ци­
вилизация Великой Матери), довольно правдоподобна, и мы подхо­
дили к такому выводу в других томах «Ноомахии»1 2. Но прежде, чем 
сделать подобное обобщение, необходимо осуществить «насыщен­
ное описание»3 (К. Гирц) всех этих культурных кругов по отдельно­
сти и в разных комбинациях, т. к. в противном случае мы будем 
иметь дело с упрощенными редукционистскими схемами, искажа­
ющими до неузнаваемости тонкие цивилизационные закономер­
ности и ноологические особенности соответствующих культурных 
горизонтов.

Во-вторых, мы не включаем в кушитскую цивилизацию негров 
и их общества вопреки некоторым панафриканским теориям 
и «эфиопионизму», ограничивая кушитское пространство террито-

1 Edwards D.N. The Nubian Past. L.: Routledge, 2004.
2 Дугин A.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали; 

Он же. Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропейское наследие 
и следы Великой Матери; Он же. Ноомахия. Великая Индия. Цивилизация Абсолюта; 
Он же. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины.

3 Гирц К. Интерпретация культур. М.: РОССПЭН, 2005.



306 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

риально границами, приблизительно соответствующими Кушитско­
му царству1, и лингвистически —зоной распространения кушит­
ских языков. Однако в случае Аксума и, соответственно, Эфиопии 
на кушитский горизонт накладывается сабейский, где в едином поле 
сочетаются кушитские и эфиосемитские языки1 2.

В-третьих, кушитской в широком смысле можно считать праро­
дину афразийских культур, но в этом случае речь идет о совершен­
но ином —и намного более древнем, нежели Кушитское царство 
или совокупность кушитских народов, — слое североафриканско­
го и ближневосточного историала, реконструируемом лишь гипоте­
тически.

Итак, собственно кушиты представляют собой отдельную об­
ласть афразийского горизонта, которая имеет ряд уникальных осо­
бенностей, но и некоторые общие черты с хамитскими народами 
(египтянами и берберами), с одной стороны, и семитскими, с другой. 
Греки подчас называли кушитов «эфиопами», но этот термин мог 
применяться как к неграм Африки в целом, так и к ливийцам, хотя 
они отличались светлой кожей. Так, мы видели, что Геродот не отли­
чал эфиопов от ливийцев, считая их одним целым, хотя ни с культур­
ной, ни с лингвистической, ни с фенотипической, ни с географиче­
ской точек зрения это не так.

К кушитам относят:
• народы, говорящие на кушитских языках (это кушиты в узком, 

этническом смысле);
• близкие к ним по культуре и истории народы, говорящие на язы­

ках эфиосемитской группы.
Отдельно следует выделить нилотское народы (негроиды), кото­

рые с I тысячелетия до Р.Х. расселились в долине Верхнего Нила 
и которые испытали на себе влияния цивилизации Куш.

Кушиты населяли с глубокой древности территории Африкан­
ского Рога, и согласно одной из версий, именно в этом пространстве 
находился центр формирования афразийской лингвистической 
общности3. Если эта гипотеза верна, то именно кушитский горизонт 
и следует считать прародиной семито-хамитов, расселившихся из 
этой области в разных направлениях —египтяне к северу, семиты 
к востоку и северо-востоку, берберы и чадцы к западу и северо-за­

1 Torok L. The Kingdom of Kush: Handbook of the Napatan-Meriotic Civilization. 
Leiden: BRILL, 1998.

2 Marcus H. G. A History of Ethiopia (updated ed.). Berkeley: University of California 
Press, 2002.

3 Ehret Ch. Ethiopians and East Africans: The Problem of Contacts; Blench R.M., Mac­
Donald. K. C. (eds.). The Origin and Development of African Livestock.



Глава 13. Кушитский горизонт 307

паду. Сами же кушиты остались на месте. В этом случае именно ку­
шитская культура должна рассматриваться как ключевая и парадиг- 
мальная для других афразийских цивилизаций в их изначальном, 
субстратном слое.

Мы видели на примере египетской и берберской цивилизаций, 
что в них на самом архаическом уровне идентичности преобладал 
матриархат и хтонические мотивы, следы которых заметны и на бо­
лее поздних стадиях. Этим, вероятно, объясняется титанический 
и хтонический характер семитских культур1, поскольку титанизм 
представляет собой патриархальное издание Логоса Великой Ма­
тери. Для полноты картины нам еще потребуется сделать краткий 
обзор народов, говорящих на языках чадской группы, также отно­
сящихся к афразийской семье, но и без этого складывается устой­
чивое представление о том, что весь афразийский горизонт строил­
ся на фундаменте Логоса Кибелы. В принципе именно это в более 
широком восточно-средиземноморском контексте утверждает 
и Бахофен1 2. Но если это так, то и в случае кушитской культуры мы 
должны обнаружить явные признаки матриархата. И более того, 
при согласии с теорией об афразийской прародине, локализуемой 
в области Африканского Рога, матриархальных элементов в кушит­
ской цивилизации должно быть больше, чем где бы то ни было еще.

С другой стороны, следуя за Геноном, мы наметили вектор запад­
ного происхождения афразийского горизонта, связанного с услов­
ным континентом Атлантидой — т. е. с крайним западом Северной 
Африки (горы Атлас) и возможно некоторыми островами, некогда 
существовавшими в Атлантическом океана западнее Гибралтара. 
Идея трех Гермесов также отсылает к атлантической прародине се- 
мито-хамитов. В этом случае необходимо как-то соотнести эти две 
гипотезы —одну этнолингвистическую, а другую, построенную на 
закономерностях сакральной географии —между собой, и прояс­
нить связь кушитской идентичности с «полюсом Запада».

Мы видели, что Геродот смешивал между собой эфиопов и ли­
вийцев, указывая на яркие элементы матриархата и хтонических 
культов у тех, и у других, но имел ли он в виду действительно куши­
тов или под «эфиопами» понимались какие-то племена берберов или 
нилотов, достоверно определить невозможно. Пример с троглодита­
ми, «пещерными эфиопами» представляет собой именно такой слу­
чай. Какой народ таким образом описывает Геродот, однозначно 
определить не удается.

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
2 Bachofen J.J. Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur.



308 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Исходя из этих поставленных вопросов, рассмотрение кушит­
ской идентичности приобретает фундаментальное значение для тео­
софии всего афразийского пространства. Поэтому в ходе обзора ци­
вилизации Куш и проверяя выделенные гипотезы, мы подходим к ре­
шающему выводу о базовой ноологической структуре горизонта 
семито-хамитов, значение которых и для всего африканского конти­
нента, и для Средиземноморья, а значит, и для Малой Азии, Европы 
и Центральной Азии огромно. Кушитский Логос, если нам удастся 
к такому приблизиться, сможет стать решающим аргументом при ре­
шении ноологической проблемы колоссальной значимости.

С лингвистической точки зрения, к кушитам причисляют наро­
ды, говорящие на языках афразийской семьи, выделенной в отдель­
ную семью наряду с семитскими, берберскими, чадскими языками 
и египетским языком. Кушитские языки делятся на три группы:

• центрально-кушитские —агавские языки, на которых говорят 
народы агау в Эфиопии и Эритрее;

• восточно-кушитские, куда входят самые распространенные в на­
стоящее время языки — оромо, сомалийский, сидамо, афарский, 
хадия;

• южно-кушитские, на которых говорят народы Танзании и Ке­
нии, куда входят языки ираквской группы, почти исчезнувший 
асах и мертвый язык квадза;

• северо-кушитские—язык беджа.
В некоторых классификациях к ним добавляют омотские языки, 

распространенные среди некоторых народов юга Эфиопии1.
Согласно выводам хронолингвистики, протокушитская языко­

вая общность должна была сформироваться в VIII—VII тысячелети­
ях до Р.Х.

Народы, говорящие на языках кушитской семьи, традиционно 
населяли область Африканского Рога и прилегающие к нему терри­
тории, а также севернее вдоль побережья Красного моря, где пре­
обладал язык беджа.

С фенотипической точки зрения, кушиты представляли собой пе­
реходную фазу между европеоидным и негроидным типом. Цвет кожи 
у них существенно темнее, чем у египтян и семитов, но при этом пре­
обладает долихокефалия и европейские черты лица. Согласно одним 
этнологам, кушиты возникли как результат смешения средиземномор­
ских европеоидов с негроидным населением Центральной Африки; 
согласно другим —они представляют собой потомков древней этниче­
ской группы, предшествующей разделению на европеоидную и негро-

1 Bender M.L. Omotic: a new Afroasiatic language family. Carbondale, IL: Southern 
Illinois University, 1975.



Глава 13. Кушитский горизонт 309

идную ветвь. В египетских фресках и цветных изображениях отличи­
тельным признаком жителей страны Куш считается черный цвет кожи.

Структура кушитского горизонта
Нубия и Эфиопия представляли собой два уникальных очага 

древнейших культур Восточной Африки, где мы видим исключи­
тельное сочетание утонченных типов цивилизации с развитой соци­
ально-политической, религиозной, архитектурной традицией, с ши­
роким распространением письменности и сохранение целого ряда 
специфических черт архаического общества. Нубия была интег­
рально связана с цивилизацией Египта и была не менее утонченной 
и метафизически дифференцированной, чем она1. Если же учесть 
роль Верхнего Египта, расположенного в непосредственной близо­
сти к Нубии, в формировании раннединастического Египта, то зна­
чение Нубии еще более возрастает. Культура Нубии была метафи­
зически не менее структурированной, нежели египетская, и в целом 
составляла с ней единое целое1 2.

С другой стороны, Сабейское царство, от которого ведет свой 
историал Эфиопия, было тесно связано с семитским миром Аравии 
и Ханааном, а также с Древним Израилем и его традициями3.

Собственно кушиты представляют собой этническую группу, 
где два цивилизационных вектора — египетский (с севера) и семит­
ский (с востока и северо-востока) — пришли в соприкосновение. Но 
этот процесс был уже довольно поздним и в определенном смысле 
«возвратным» явлением, т. к. изначально, напротив, кушитское про­
странство было источником формирования египетской и семитской 
(а также берберской) цивилизаций, что подтверждается лингвисти­
ческими реконструкциями.

В силу такой семантической поливалентности следует разграни­
чить еще более строго, что мы понимаем под определением «кушит­
ский».

В самом древнем и глубинном измерении это описывает про­
странственный и языковой горизонт афразийской прародины.

Следующий слой —это вектора исхода из этой прародины от­
дельных ветвей, которые стоят у истоков самостоятельных горизон­
тов — семитского, египетского и берберского (а также чадского). 
Кушиты же (вместе с эфиосемитами) остаются на месте.

1 Welsby D.A. The Kingdom of Kush. The Napatan and Meroitic Empires. L.: British 
Museum Press, 1996.

2 Scholz P. O. Nubien. Geheimnisvolles Goldland der gypter. Stuttgart: Theiss, 2006.
3 Henze P.B. Layers of Time: A History of Ethiopia. Addis Ababa: Shama Books, 2004.



310 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Структура и слои кушитского горизонта

Отдельные горизонты, сложившиеся за пределами «афразийской 
прародины», оказали на изначальную территорию и на оставшихся 
на ней кушитов глубокое цивилизационное воздействие, что мы ви­
дим вначале в истории Нубии, а позднее — в Сабейском царстве.

В результате современное состояние кушитского горизонта мо­
жет быть реконструировано как сочетание всех этих структурных 
и исторических слоев —определенные стороны кушитской идентич­
ности сохраняют древнейшие элементы, другие являются следами 
влияния соседних цивилизаций (включая их упрощение и архаиза­
цию), а третьи представляют собой результат органических транс­
формаций самого глубинного кушитского Dasein'а, характер кото­
рых требуется выяснить, исходя из историала кушитских народов.

Кушитские этносы
Кушитские этносы до сих пор населяют огромные пространства 

от Восточной пустыни Египта до Северо-Восточной провинции Ке­
нии, а к югу и юго-западу от этой зоны компактные расселения пле­
мен кушитской группы встречаются в Северной Танзании (ираку, 
горова) и Северной Уганде (тесо, магогодо). Всего в настоящее вре­
мя численность кушитов превышает 30 млн.



Глава 13. Кушитский горизонт 311

Ядро кушитских этносов сформировалось в XIX-XVIII тысячеле­
тиях до Р.Х., и именно этот народ составил основное население Нубии 
и государства Куш, давшее название всему горизонту, но территории 
современного Судана и Африканского Рога были заселены предками 
кушитов еще ранее, поэтому самые древние периоды, соответствую­
щие протокушитской культуре, фиксируются с III тысячелетия до Р.Х. 
С этого времени кушиты (и их прямые предшественники) находились 
в активном взаимодействии с египетской цивилизацией, включая ин­
тенсивный социально-экономический обмен, взаимопроникновение 
религий (что включало не только заимствование кушитами египет­
ских богов —в первую очередь Амона, Осириса, Исиду, и ритуалов, но 
и введение нубийских богов в египетский пантеон —богини Мехит, 
Сехмет, Марул, возможно, Онурис), военные конфликты и союзы.

В эпоху государства Куш (конец III тысячелетия) можно фиксиро­
вать появление кушитских этнических групп, прямых предков беджа1 
и агау1 2; намного позднее агау сыграли огромную роль в истории Ак- 
сумского царства и дали эфиопскую династию Загве, основавшую 
христианскую столицу Лалибэла (эфиопский Новый Иерусалим). Воз­
никшие позднее Аксумское царство и его наследница Эфиопия заня­
ли центральное место в культурном мире кушитов. Именно кушиты 
вместе с древними эфиосемитскими народами (геэз, амхара, тигрэ, 
тиргаи и т. д.), а также с мигрировавшими на плато Тигре сабеями из 
Южной Аравии и Йемена образовали этническую основу Аксумского 
царства. До сего времени в Эфиопии кушиты составляют, как мини­
мум, половину населения. Здесь они представлены народами:

• агау, к которым относят билен, аунги и т. д., в древности населяв­
шими обширную территорию к западу от приморских равнин 
Эфиопии;

• оромо, крупнейшим из кушитских народов, ассимилировавшим 
ряд других кушитских и семитоязычных групп Эфиопии;

• консо, к которым причисляют собственно консо, а также гидоле, 
цамако, гобезе, арборе, дасанеч (юго-западная Эфиопия);

• сидамо3, в Средние века населявшими обширные территории на 
юге и в центре Эфиопского нагорья;

• омото4 —в том числе омето, гонга, гимира-мажи, аари-банна, 
ямма (Западная Эфиопия).

1 Беджа относят к северокушитской группе.
2 Агау принято относить к центрально-кушитской группе.
3 В Средние века сидамо создали ряд собственных государств — в частности, Ха- 

Дья, Камбата и т. д.
4 Омото из группы гонга, занимавшие в Средние века обширные пространства 

вплоть до долины Голубого Нила, имели свою государственность с центром Ынарья



312 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Египет

кушиты

; ; ; /Т И Г р е  \
7 Эритрея

тигринья/

*' ·  ; ; ucaatc [амхары

::: :::
·" оромо:::::: сомали

^  гидамо..............куш ит а ...........
гедеф:;:::::::::;;;;;;;;; <??*??{!*

' 9 Р 0 ^ °  : . р а х а н в е р у . .  'кавийя /

Южный Судан

ад журен.....................

·;; ударод ;;;
V ::: сомали

Кения

Зоны распространения кушитских и эфиосемитских народов и языков
Кушитские племена—сомалийцы, афар, беджа, сахо и т. д. —за­

нимают аридные приморские равнины от Египта до Кении. В насто­
ящее время кушитским является практически все население Сома­
ли, Джибути, значительная часть населения Судана (беджа), Кении 
(оромо-боран, сомали-дарод, рендилле, габбра, оромоязычные се­
верные покомо, банна, бони и др.), Танзании (ираку, суле, горова,
и царство Кафа. См.: История Тропической Африки (с древнейших времен до 1800 г.). 
М: Наука, 1984. Иногда омото выделяют в отдельную семью. См.: Bender M.L. Omotic: 
a new Afroasiatic language family.



Глава 13. Кушитский горизонт 313

алава, бурунги). Несколько кушитских народов мы встречаем в Эри­
трее (афары, сахо).

Кушиты оказали существенное влияние на этногенез многих аф­
риканских народов: в первую очередь, на эфиосемитов —народы 
амхара, второй по численности этнос в Эфиопии, тигре и тиграи, 
а также на некоторые племена банту (на севере Кении) и южных ни­
лотов Восточной Африки (нуэры, динка, ануак, кунама, берта, масаи 
ит. д.).

Кушитские этносы по социологическим характеристикам чрез­
вычайно различны. Часть из них живет в городах, хорошо знакома 
с письменной культурой, историей и т. д. Другие группы кушитов 
ведут кочевой образ жизни. Третьи — оседлые и занимаются земле­
делием. Четвертые живут рыболовством.

В целом кушитские народы обладают довольно обостренным 
историческим самосознанием, четко ощущают свое отличие как от 
арабов, так и от негроидных этносов Африки (не говоря уже об оче­
видных различиях с европейцами) и представляют собой вплоть до 
настоящего времени определенное цивилизационное единство, 
основывающееся на общности кушитской идентичности. Однако 
следует сразу отметить, что кушитский горизонт не вошел в свою 
АиясЬтиск-стадию, по Л. Фробениусу (или давно прошел ее и полно­
стью забыл об этом), т. е. полноценных теорий панкушитского нацио­
нализма не существует, равно как и символических комплексов или 
философских теорий, которые настаивали бы на доминации кушит­
ского архетипа и призывали к его возрождению и интеграции под 
его единым началом в контексте той или иной политии.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, 
Мероэ

Цивилизация верховий Нила: государство Керма
К югу от Египта, выше по течению Нила, от первого египетского 

нома со столицей в Элифантине с древних времен сложилась особая 
социокультурная и этническая общность, находившаяся под силь­
ным влиянием египетской цивилизации, но обладавшая целым ря­
дом особенностей. Египтяне называли эту область «Ta-Сети», до­
словно «Страна Лука» или «Страна Лучников». В настоящее время 
большая ее часть находится на территории государства Судан. Дру­
гим названием этой страны было «Нубия», которая делилась на се­
верную и южную половину. Северную египтяне называли Уауат, 
а южную — Куш. Жители этой страны назывались «нобадами», а само 
название, возможно, происходит о египетского слова nub —дослов­
но «золото», т. к. эти земли с древнейших племен были известны до­
бываемым в них золотом1.

Территории страны Ta-Сети (Северный Судан) были населены 
в тот же самый период, когда и земли Египта —в IV — III тысячелети­
ях до Р.Х. При этом культурный тип также был очень близок к еги­
петскому: большинство было оседлыми аграрными племенами. Веро­
ятно, жители Древней Нубии составляли с народом додинастическо- 
го Египта единый культурный и цивилизационный континуум. 
В этом случае между кушитами как народом, оставшимся на терри­
тории афразийской прародины, и египтянами, расселившимися 
в среднем и нижнем течении Нила, может быть установлена прямая 
связь. Мы видели, что истоки египетской государственности тесно 
сопряжены с Верхним Египтом, а тот, в свою очередь, представлял 
собой единое культурное пространство с Нубией.

В период Среднего царства на юге Египта образуется могущест­
венное государство Керма2, просуществовавшее приблизительно 
с 2500 по 1280 год до Р.Х. К 1600 году до Р.Х. это государство подчи­
няет себе второй крупный политический центр, расположенный на

1 Scholz Р. О. Nubien. Geheimnisvolles Goldland der Ägypter.
2 Kendall T. Kerma and the Kingdom of Kush. Washington D.C.: National Museum of 

African Art, Smithsonian Inst., 1997.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ 315

этой территории, Сай, и превращается в могущественную Импе­
рию, по объему вполне сопоставимую с Египтом (с 1-го по 4-й порог 
Нила) и, скорее всего, даже более централизованную. В государстве 
Керма существовала царская династия, военная аристократия, жре­
чество1. Основу хозяйства, как и в Египте, образовало крестьянство, 
занятое возделыванием плодородных земель в долине Нила.

Приблизительно до середины XXIII века до Р.Х. Египет конт­
ролировал территории, находящиеся южнее Элефантины, в Ниж­
ней Нубии. Государство Керма же в тот период располагалось еще 
южнее —на территории Верхней Нубии. Позднее египтяне, погру­
женные во внутренние усобицы в эпоху Первого переходного 
периода (2250 —2050 годы до Р.Х. или VII —X династии), утратили 
контроль над этими землями, и власть над ними перешла к усилив­
шейся державе Керма. В эпоху Среднего царства египтяне посте­
пенно втянулись в постоянное пограничное соперничество с Керма, 
строя против участившихся атак с юга целую систему оборонитель­
ных сооружений.

Во время Второго переходного периода египетской истории, ког­
да власть в Нижнем Египте захватили гиксосы, правители Керма за­
ключили с ними союз и попытались организовать согласованное 
вторжение в Верхний Египет с двух сторон —с севера (гиксосы) 
и с юга (войска Керма). Археологические данные свидетельствуют, 
что в 1575 и 1550 годах до Р.Х. государство Керма усилилось настоль­
ко, что его войска вторглись глубоко в Египет и разграбили многие 
города.

В эпоху Нового царства после изгнания гиксосов и восстановле­
ния единства Египта воинственный египетский фараон Тутмос I 
предпринял поход на Керма, одержал полную победу и окончатель­
но подчинил Нубию своему владычеству, превратив ее в южную 
провинцию, дойдя до плодородных земель Донголы, на границе 
с «землей Карай», как сказано в памятных стелах, сооруженных 
в честь подвигов Рамсеса I. Границей Египта стал остров Томбос 
около третьего порога Нила (на севере современного Судана)1 2.

В последние эпохи существования Керма была подчинена друго­
му крупному городскому центру, расположенному на севере на 
острове Сай —между вторым и третьим порогом Нила.

Территория государства Керма находилась в составе Египта до 
1300-х годов до Р.Х., но египетские хроники сообщают, что местное 
население периодически поднимало против египтян восстания.

1 Bonnet Ch. The Nubian Pharaohs. N. Y.: The American University in Cairo Press, 2003.
2 Kendall T. Kerma and the Kingdom of Kush.



316 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В раскопках города Керма были обнаружены захоронения египет­
ских и местных князей, выполненные по египетскому обучаю.

О культуре и религии древнейшего пракушитского государства 
практически не сохранилось никаких достоверных сведений, мож­
но отметить лишь следы влияния египетской культуры —храмы 
и святилища, построенные египтянами, а также захоронения и ста­
туи фараонов, которые в точности повторяли египетский стиль.

По косвенным признакам лингвисты и историки заключают, что 
население Керма говорило на протокушитских языках, близких 
к восточно-кушитской ветви.

Государство Куш
В XI века до Р.Х. на территории Нубии, где ранее существовало 

государство Керма, постепенно возникает новое политическое об­
разование — Куш со столицей Напата. Керма было завоевано егип­
тянами, поэтому к моменту появления Куша в 1070 году до Р.Х. Ну­
бия была глубоко интегрирована в египетскую культуру.

С культурной и геополитической точек зрения, государство Куш 
являлось прямым наследником Керма и, постепенно усиливаясь, 
превратилось в сильного соперника Египта. Куш просуществовало 
как самостоятельная держава вплоть до IV века по Р.Х.

Расцвет государства Куш приходится на время основателя ку­
шитской царской династии царя Алары, объединившего Нубию от 
города Мероэ до третьего порога Нила. Алара был первым правите­
лем Куша, имя которого сохранилось. Он правил в первой половине 
VIII века до Р.Х. Во время его царствования Куш не только укрепля­
ет свою независимость, но и распространяет свое влияние на Верх­
ний Египет, постепенно двигаясь все дальше к северу —вплоть до 
Фив. По сути, Напата к этому времени становится одним из важней­
ших политических центров Египта. Алара превратил Напату в рели­
гиозную столицу Нубии.

В Напате был расположен самый большой храм Нубии, посвя­
щенный богу Амону (что подчеркивало связь Напаты и Фив), а сам 
культ Амона в Напате начал складываться еще во времена XVIII ди­
настии. Его храм находился у священной для нубийцев скалы Дже- 
бель-Баркал, считавшейся местом пребывания Амона, всех богов 
вообще и точкой, где был сотворен мир, и до настоящего времени 
являющейся местом поклонения1. Амон изображался с телом чело­

1 фундаментальное сакральное значение Джебель-Баркала, по всей видимости, 
признавали и древние египтяне.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ 317

века, головой барана и солнечным диском между рогами. Царь Куша 
считался его прямым потомком1.

Наследники Алары еще более укрепили государство, и при царе 
Капгга (дословно «кушит») уже доминировали в южных областях 
Верхнего Египта, постепенно распространяя свою власть к северу, 
достигнув в конце концов крупнейшего священного и политическо­
го центра Египта —Фив. Влияние кушитских царей стало настолько 
сильным, что Кашта смог добиться назначения своей дочери Аме- 
нирдис I верховной жрицей (иерогамической супругой) бога Амона, 
главного божества Фив, от сестры фараона ТакелотаШ Шепену- 
пет I, которая ранее сама выполняла эту функцию, означавшую на 
практике высшую политическую власть.

Наследник и сын Кашты кушитский царь Пианхи, правивший 
в период с 746 по 716 год до Р.Х., окончательно подчинил себе весь 
Египет, стал фараоном и основал XXV (кушитскую) династию. При 
Пианхи Египет и Куш были объединены.

Пианхи столкнулся с укреплением правителей Саиса в Нижнем 
Египте и провел против них масштабную военную кампанию. При 
этом он опирался на жрецов Амона, бывшего главным божеством 
Куша, которые поддерживали кушитскую династию. Считается, что 
подчинение Египта кушитским фараонам прошло довольно гладко 
в силу общности религиозной системы, культуры, а также из-за мяг­
кого отношения кушитов к населению побежденных городов и отка­
зу от обычных в то время методов репрессий, направленных против 
покоренного населения.

Пианхи наследовал его брат фараон Шабака. Он продолжил ли­
нию Пианхи, но ему снова пришлось подчинять Нижний Египет, 
в котором постепенно укреплялись династии ливийского происхож­
дения. Шабака, как и его предшественники, использует культ Амона 
для сакрализации и легитимации своей власти, назначив свою се­
стру Аменирдис «супругой бога Амона», т. е. верховной жрицей 
культа.

В период правления Шабаки укрепляется Ассирийская Импе­
рия, захватившая Угарит, бывший союзником Египта. Шабака для 
борьбы с ассирийцами создает коалицию с правителями Финикии 
и Ханаана (Иудеи, Идумеи, Моава, Аммона и т. д.), оказавшимися 
под ассирийским господством. Однако эта коалиция оказалась не­
прочной.

От эпохи правления Шабаки сохранилась каменная плита, на ко­
торой был нанесен иероглифический текст, излагающий некоторые

Bonnet Ch. The Nubian Pharaohs.



318 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

детали теологии культа Птаха, который наряду с культом Амона ак­
тивно поддерживали фараоны кушитской династии. В этом тексте 
речь идет о творении богом Птахом мира, первая фаза которого за­
ключалась в создании имен или двойников («ка») всех вещей, кото­
рые Птах замыслил в своем сердце. Эта последовательность стадий 
творений от патриархального небесного божества через идеи или 
парадигмы («творение двойников») и вплоть до самих вещей полно­
стью совпадает с персидской моделью двух творений —мира менок 
и мира гетик в зороастризме1 —и с платонической философией 
и онтологией (мир идей —мир феноменов).

Шабаку сменил его преемник Шабатака, а затем племянник Ша- 
баки Тахарка. Тахарка снова возводит представительницу кушит­
ского царского рода свою мать Акалуку в ранг «супруги Амона» и де­
лает ее великой жрицей. Он укрепляет позиции Египта на юге среди 
местных племен Южной Нубии, а затем снова заключает союз с фи­
никийцами против ассирийцев, создав систему обороны в Аскало- 
не.

В это время могущество Ассирии возрастает, и ее господство 
в соседней с Египтом Палестине укрепляется.

В 671 году до Р.Х. ассирийцы Ассархаддона вторглись в Египет 
и захватили Дельту, объявив ассирийского царя правителем Фини­
кии и Египта. Сам Тахарка был вынужден бежать в Напату, но в ско­
ром времени предпринял попытку отвоевать у ассирийцев власть 
в Египте. Достигнув на первых порах успеха, он позднее столкнулся 
с новым вторжением ассирийских войск на сей раз под командова­
нием Ашурбанипала и был вынужден окончательно покинуть Еги­
пет и обосноваться в Напате. Наследник Тахарки фараон Танутамон 
предпринял еще один поход на Египет, но ассирийцам в очередной 
раз удалось изгнать войска нубийской династии на юг. Так кушит­
ские правители снова вернулись в Нубию, а Египет оказался под 
властью Ассирии в составе ее Империи. Куш снова стал отдельным 
политическим образованием.

Саисский правитель Нехо I в этот период укрепил свою власть, 
а его сын основатель XXVI династии фараон Псамметих I стал союз­
ником Ассирии в борьбе с Танутамоном и помог ассирийцам изгнать 
кушитов в Напату. Постепенно, однако, Псамметиху I удалось осво­
бодиться и от ассирийцев и установить единоличную власть над 
Египтом. Тем самым Египет снова стал управляться фараонами еги­
петского происхождения.

Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожидания.



Кушитский горизонт: народы и политии



320 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

По мере усиления новой династии египтяне под началом Псам- 
метиха II, в свою очередь, в 591 году до Р.Х. вступили на территорию 
Куша, нанесли поражение кушитскому царю Апселте, захватили 
и сожгли его столицу Напату. Нижняя Нубия была включена в со­
став Египта, а ее столица перенесена в город Мероэ.

Львиноголовые боги и черное солнце
Нубийцы поклонялись как египетским, так и своим местным бо­

гам, от которых не осталось почти ничего, кроме имен и нескольких 
изображений. Известно, что они почитали бога войны с головой 
льва Апедемака и его супругу богиню Амесеми с полумесяцем и со­
колом на голове. Львиноголовая богиня Мехит, жена египетского 
бога войны Онуриса, считалась у египтян божеством нубийского 
происхождения. Также, скорее всего, из Нубии пришла и богиня 
Сехмет. Все эти боги и богини связаны с войной, уничтожением 
и имеют отношение к символизму льва. Еще один собственно ну­
бийский бог Себиумекер, бог плодородия, изображается в образе 
человека в островерхой шапке, увенчанной шаром или головой пти­
цы. Также нубийским божеством был Мандулис/Марул, заменяв­
ший в поздние эпохи в некоторых сакральных центрах Верхнего 
Египта Хора или Осириса, а иногда Амона и Атума.

С точки зрения религиозной культуры, цивилизации Керма 
и Куша почти не отличаются от египетской, и лишь воинственные 
львиноголовые боги и богини, если считать их автохтонными геш­
тальтами, указывают на своеобразный характер кушитских об­
ществ1. Мы видели, что в Верхнем Египте образ Великой Матери 
был воплощен в богине-орлице Небхет, а ее грозный аспект в Сех­
мет. Сехмет описывается как богиня, уничтожающая людей в нака­
зание за пренебрежение к почитанию богов и наслаждающаяся их 
кровью и трупами. Ряд характерных черт и мифологических подроб­
ностей позволяет сблизить ее с западно-семитской богиней Анат, 
выступающей паредрой Ва'ала1 2. Египетская иконография Сехмет 
устойчиво связывает ее с крокодилом и со змеями. В некоторых изо­
бражениях она стоит на двухголовой змее. Египтяне считали Сехмет 
создательницей ливийцев и народов Востока, что подчеркивает ее 
иностранное происхождение.

Можно предположить, что образ Сехмет является кушитским 
в своих истоках, а если кушитский горизонт признать прообразом 
всего афразийского, то можно соотнести кушитскую богиню-льви-

1 Scholz Piotr О. Nubien — Geheimnisvolles Goldland der gypter.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 14. Древние царства Кушг Нубия, Мероэ 321

цу (Амесеми, Мехит, Мент, Сехмет и т. д.) с древнейшим архетипом, 
восточным (семитским) воплощением которого является угаритская 
богиня Анат, а западным —карфагенская Танит, в которой можно 
распознать не только финикийские черты (та же Анат), но и влияние 
ливийской Афины Тритонейской, выражающей амазонский архе­
тип ливийской (берберской) Девы-Воительницы.

Близкой семантически и иконографически к Сехмет была боги­
ня Пахт, также представлявшаяся в виде львицы (иногда в виде кош­
ки). Ее название означает дословно «царапающаяся». Она считалась 
покровительницей Восточной пустыни и описывалась как грозное 
божество войны и истребления. Связь с Восточной пустыней пока­
зательна, поскольку западное побережье Красного моря с древней­
ших времен было населено кушитами —предками этнической груп­
пы беджа. В некоторых случаях львица Пахт объединялась в триаду 
(трехголовое божество) с двумя другими гештальтами Великой Ма­
тери — с богинями Мут и Нехбет.

Еще одна богиня египетского пантеона, представлявшаяся в виде 
львицы, —это Тефнут, которая выступала парой бога воздуха Шу 
в гелиопольской теологии. Тефнут также отождествлялась со зноем 
и уничтожающей жарой —с солнечной смертью. Возможно, с этим 
негативным аспектом солярного начала был связан обычай западно­
африканского народа атарантов, «проклинающих солнце», о чем 
упоминал Геродот. Показательно, что ритуальным именем Тефнут 
было «нубийская кошка», что снова подчеркивает ее связь с Нуби­
ей. В одном из мифов описывается, как богиня Тефнут удалилась 
в Нубию, что привело к остановке плодородия в Египте. Она возвра­
щается по настоятельной просьбе богов Ануриса, Тота или Шу. Этот 
сюжет об удалении и сокрытии Великой Матери или другого боже­
ства, ответственного за плодородие, относится к наиболее архаиче­
ским и изначальным циклам, связанным с Логосом Кибелы —это 
главная линия истории про Деметру и Персефону (а следовательно, 
основа Элевсинских мистерий), а также —хеттского Телепинуса.

Имя Тефнут одновременно означало «эта влага», что объединя­
ло в ее образе два аспекта —воду и огонь. Огонь как жар представ­
лялся в этом случае недостатком влаги. Культ Тефнут был особенно 
развит в Гелиополисе, а также в городе Леонтополис (дословно 
«львиный город») в Нижнем Египте. В Леонтополисе находились 
также культовые центры почитания богинь Сехмет и Бает. Египет­
ское название этого города было Тарему, что означало «рыба». Та­
ким образом, символический ряд огонь —лев, с которым связана 
изначальная семантика нубийской (кушитской) версии Великой 
Матери, тесно связывается с символическим рядом вода —влага —



322 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

рыба. Показательно, что в Леонтополисе был развит культ еще од­
ного львиноголового божества —бога войны Маахеса (или Михо- 
са), считавшегося сыном Сехмет (или Бает). При этом можно пред­
положить, что он представлялся рожденным партеногенетически 
от матери-львицы, поскольку его имя дословно означает «Тот, кто 
истинно находится на Ее стороне». Это сближает гештальт Маахеса 
с Аттисом и Адонисом, только в их воинственной титанической 
ипостаси. Маахес упоминается в египетских хрониках довольно 
поздно —только в эпоху Нового царства. Образ Маахеса функцио­
нально и иконографечески чрезвычайно близок нубийскому боже­
ству Апедемаку1. Апедемак также был львиноголовым богом войны. 
Его хтоническая природа проявляется в его изображениях в виде 
змеи с головой льва или человека с четырьмя руками и тремя льви­
ными головами.

С женским солнцем, жаром и плодородием связана богиня Ха- 
тор, также олицетворяющая собой Великую Мать. Хатор считается 
матерью солнца и небесной коровой. Она выступает в роли «ока Ра», 
как и Сехмет. Хатор была богиней любви и греками интерпретиро­
валась как Афродита.

Еще одной фигурой, входящей в цикл, связанный с солнцем 
и имевшей солярные знаки в своей иконографии, была богиня ака­
ции Иусат или Иусас, отождествлявшаяся с Хатор. Богиня Иусат 
была паредрой Атума, творца Вселенной в самых ранних версиях ге- 
лиополисской теологии, где она называлась «бабушкой богов». 
Позднее андрогинный Атум вытеснил Иусат, вобрав в самого себя 
ее функции. Но культ Иусат по-прежнему сохранялся в Египте 
и оставался популярным вплоть до эллинистической эпохи.

Можно обратить внимание на то, что тело льва устойчиво при­
сутствует в образе египетского сфинкса, а также в некоторых изо­
бражениях ламмасу —крылатых львиц с человеческими головами, 
выступающими, как правило, парно в роли стражей порога в древ­
ней культуре сирийской Эблы и Месопотамии.

Символизм льва в контексте афразийских культур был тесно 
связан с солнцем среди планет и с золотом среди металлов. При этом 
в случае Сехмет солнце выступало в его уничтожающей ипостаси — 
как палящий и убивающий все живое карающий небесный огонь. 
Вместе с тем этот солярный символизм сближал Сехмет с другими еги­
петскими фигурами, связанными с солнцем —в частности, с «оком 
Ра».

1 iabkai Louis V. Apedemak, Lion-God of Meroe: A Study in Egyptian-Meroitic Syn­
cretism. Warminster: Aris and Phillips, 1975.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ 323

В отношении связи с золотом, по одной из версий, само название 
страны Нубия, как мы видели, происходит от египетского слова 
«нуба», дословно означающего «золото». Нубия с глубокой древно­
сти считалась основным поставщиком золота в Египет, т. к. добыча 
этого драгоценного металла здесь была чрезвычайно развита.

В целом гештальт богини-львицы воплощал в себе негативный 
аспект солярного символизма, который может быть назван черным 
солнцем или подземным солнцем, связанным с подземным огнем или 
жаром.

Кампания Камбиса
В 525 году до Р.Х. Египет был завоеван персидским царем Камби- 

сом, официально провозглашенным фараоном Египта и основателем 
новой XXVII династии. В истории Египта это было переломным мо­
ментом, т. к. окончательно означало утрату независимости. Египет, 
бывший в течение тысячелетий самостоятельным и могущественным 
царством, —подчас Империей, —оказался в роли провинции геопо­
литического образования, центр которого находился в ином цивили­
зационном круге и принадлежал совершенно отличной от египет­
ской и даже от афразийской культуре.

Подчинив Египет, Камбис отправился вверх по Нилу с тем, что­
бы покорить Куш. Войска Камбиса вышли из Фив и достигли Вели­
кого оазиса (Эль-Харге), подчинив его население. Геродот сообща­
ет1, что Камбис решил двинуться в Эфиопию (в данном случае име­
лось в виду государство Куш), чтобы убедиться в достоверности 
сведений о том, что «эфиопы» живут в среднем по 120 лет, что в их 
стране существует «трапеза солнца» и что они являются «самыми 
красивыми и рослыми людьми на земле». Для этого вначале Камбис 
отправил к нубийцам жителей Элефантины, понимавших язык ку­
шитов. Эпизод общения египтян, посланных Камбисом, содержит 
ряд ценных сведений об их культуре. Так, царь кушитов не обратил 
внимания ни на посланный хлеб, о котором он отозвался уничижи­
тельно, ни на крашеные одежды, оценив лишь вино, которое, по его 
словам, в его царстве не делается, и это в его глазах было единствен­
ным признаком культурного превосходства персов. А поясняя, чем 
питаются кушиты, он сказал — мясом и молоком. Мясо же было вы­
ставляемо по ночам на площади для бесплатной раздачи населению, 
что и называлось «трапезой солнца». Геродот так описывает «трапе­
зу солнца»:

Геродот. История в девяти книгах.



324 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Вот что такое, по рассказам, 
эта «трапеза солнца». Перед го­
родскими воротами находится 
лужайка, полная вареного мяса 
разного рода животных. Каждую 
ночь начальники горожан кладут 
сюда куски мяса, стараясь делать 
это незаметно, а днем всякий же­
лающий приходит есть это мясо. 
Народ же, конечно, верит, что 
мясо это каждый раз порождает 
земля. Такова, как передают, эта 
трапеза солнца1.

ή δέ τράπεζα του ήλιου τοιήδε τις λε- 
γεται είναι, λειμών έςτι έν τφ προαςτείφ 
έπίπλεος κρεών έφθών πάντων των τετρά- 
πόδων, ές τον τάς μεν νύκτας έπιτηδεύο- 
ντας τιθέναι τά κρέα τούς έν τέλεϊ έκάςτο- 
τε έόντας των άςτών, τάς δέ ήμέρας δαί- 
νυςθαι προςιόντα τον βουλόμενον. φάναι 
δέ τούς έπιχωρίους ταύτα την γην αύτήν 
άναδιδόναι έκάςτοτε.

Кроме этого, в темнице египтяне увидели узников, прикованных 
золотыми цепями, т. к. золота в стране Куш было много, а меди, из 
которой делались цепи в Египте, Греции и Персии, мало. О погребе­
ниях кушитов было сказано, что мумии умерших они помещали 
в прозрачный камень, легко поддающийся обработке, и целый год 
после смерти хранили в доме покойного. Также описывалась вода из 
источника, такая легкая, что в ней немедленно тонули даже самые 
легкие породы дерева, и испускающая благодатный аромат.

Этносоциологический вывод из этого описания: аристократиче­
ский слой кушитов был кочевым (приоритет мяса и молока, отказ от 
употребление хлеба, презрение к злаковым), кушиты не носили 
пышных одежд, не практиковали виноградарства, не умели обраба­
тывать медь, хоронили мумифицированные тела по технологиям, от­
личающимся от египетских, почитали предков и в их стране было 
много золота (эта легенда о стране Офир, откуда египтяне и древние 
евреи получали золото2).

Царь Куша не принял даров Камбиса и отправил назад лук.
Геродот так описывает этот эпизод:

Царь эфиопов понял, что они ό δέ Αίθίοψ μαθών δτι κατόπται 
пришли как соглядатаи, и ответил ήκοιεν, λέγει πρός αύτούς τοιάδε. ‘ούτε 
вот что: «Не потому послал вас ко ό Περςέων βαςιλεύς δώρα ύμεας έπεμψε 
мне персидский Царь с дарами, φέροντας προτιμών πολλοΰ έμοί ξεΐνος 
что высоко ценит мою дружбу, γενέςθαι, ούτε ύμεΐς λέγετε άληθέα (ήκε- 
ине говорит он правды. Вы ведь τε γάρ κατόπται της έμής άρχης), ούτε 
пришли в мое царство согляда- έκεινος άνηρ δίκαιος, ει γάρ ήν δίκαιος, 
таями, ион вовсе не праведный ούτ’ άν έπεθύμηςε χώρης άλλης ή της

Геродот. История в девяти книгах. С. 144.
Scholz Piotr О. Nubien —Geheimnisvolles Goldland der Ägypter.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ 325

человек. Будь он праведным че­
ловеком, не жаждал бы он чужой 
земли и не порабощал бы народов, 
которые не причинили ему ника­
кого вреда. Поэтому передайте 
ему вот этот лук и скажите: Царь 
эфиопов советует персидскому 
царю вот что: Если персы так же 
легко сумеют натянуть столь боль­
шой лук, как я его натягиваю, то 
пусть они идут войной с несмет­
ной силой на долговечных эфио­
пов. Если же нет, пусть персид­
ский царь возблагодарит богов, 
что они не внушили сынам Эфио­
пии присоединить к своей земле 
еще и чужую1.

έωυτοΰ, οΰτ’ αν ές δουλοςύνην άνθρώπους 
ήγε ύπ’ <&ν μηδέν ήδίκηται. νυν δέ αύτφ τό- 
ξον τόδε διδόντες τάδε έπεα λέγετε.’ ‘βαςι- 
λεύς ό Αιθιόπων ςυμβουλεύει τω Περςέ- 
ων βαςιλει, έπεάν οΰτω εύπετέως έλκωςι 
τά τόξα Πέρςαι έόντα μεγάθεϊ τοςαΰτα, 
τότε επ’ Αιθίοπας τούς μακροβίους πλή- 
θεϊ ύπερβαλλόμενον ςτρατεύεςθαι: μέχρι 
δέ τούτου θεοΐςι είδέναι χάριν, οι ούκ έπι 
νόον τρέπουςι Αιθιόπων παιςί γην άλλην 
προςκτάςθαι τη έωυτών.’

Камбис без подготовки выступил в поход в Нубию, но в войске 
скоро кончились съестные припасы, начался голод, людоедство, 
а песчаная буря нанесла со своей стороны войскам фатальный урон, 
так что Камбис был вынужден вернуться ни с чем. Таким образом, 
Кушитское царство сохраняет свою независимость и после присое­
динения Египта к персидской Империи Ахеменидов.

После своего возвращения из Нубии Камбис убивает священно­
го бога Осириса Аписа и в скором времени гибнет сам. Присоедине­
ния Куша к персидской державе не состоялось. Тем не менее в пери­
од персидского господства в Египте Куш утратил часть своих север­
ных территорий.

Мероитское царство
Около 300 года до Р.Х. столицей Кушитского царства становится 

город Мероэ, находящийся намного южнее Напаты. Именно там об­
наружены царские захоронения, тогда как Напата, видимо, в пер­
вую очередь была сакральным центром, где находились высшее 
жречество и святилища имперского культа. По сведениям греческих 
историков (Диодор Сицилийский), между кушитскими царями Ме­
роэ и жрецами Напаты существовали конфликты относительно 
того, кому в царстве принадлежит высшая власть, что является при­
знаком вероятного теократического правления.

1 Г е р о д о т . История в девяти книгах. С. 144 — 145.



326 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В Мероэ сохранились пирамиды с могилами кушитских фарао­
нов, повторяющие архитектуру египетских, но меньшие по размеру.

После завоевания Египта Александром Великим Мероитское 
царство сохраняет независимость, продолжая оставаться полюсом 
суверенной политики и распространяя свое влияние на окружаю­
щие территории вдоль среднего течения Нила и в южном направле­
нии.

Вместе с тем в Мероитское царство в этот период начинают про­
никать эллинистические влияния, что ведет к культурному синтезу 
между египетско-кушитской традицией и различными течениями 
эллинизма. Эллинистические влияния становятся особенно нагляд­
ными в эпоху правления мероитского царя Аркамани II (Эргамена 
в эллинистической версии). Он поддерживал союзнические отно­
шения с греческим правителем Египта Птолемеем II Филадельфом, 
при котором закладывалась традиция эллинско-египетского стиля. 
Аркамани II также провел политико-религиозные реформы в Ме­
роэ. Они состояли в ограничении власти жрецов Амона, которые 
были главной опорой Кушитского царства с периода правления царя 
Алара. Цари Куша и Мероэ опирались на жрецов как на главную 
силу, легитимизирующую их власть. Это приводило к тому, что ба­
ланс в определенных случаях смещался в сторону теократической 
модели, и жреческие коллегии Амона вмешивались в политику, про­
водимую царями и диктовали им свои условия. В некоторых случаях 
они могли потребовать от правителя Куша совершить самоубийство. 
При этом в центре жреческой теократии стояли теургические прак­
тики, в которых статуя Амона, находившаяся в главном храме в Ме­
роэ, оживлялась присутствием призванного божества и провозгла­
шала решения, считавшиеся неоспоримыми для всех нубийцев, 
включая царя.

По мере того как Аркамани II настаивал на своем собственном 
суверенитете, жрецы Амона встали ему в оппозицию и даже провоз­
гласили требование, чтобы царь совершил самоубийство из-за того, 
что он отошел от строгой линии, на которой настаивало верховное 
божество Нубии. В ответ на это Аркамани II с верными войсками 
взял штурмом «золотой храм», где находилось главное святилище 
Амона, и вырезал жрецов.

Однако было бы неверно толковать это событие как следствие 
влияния эллинского скептицизма. Культура эллинизма была культу­
рой энтузиазма1, и если в ней отвергался какой-то религиозный 
культ, то лишь для того, чтобы утвердить другой и подчас еще более

Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя.



Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ 327

радикальный и архаический. Поэтому и в самом Египте в этот пери­
од проходит религиозная и культовая реформа, в центре которой 
стоит эллинистическое божество Серапис, связанное с чрезвычай­
но архаическими (хтоническими и гипохтоническими) традициями. 
В этом же ключе была проведена и реформа Аркамани И. Вместо 
культа Амона, который был однозначно патриархальным отеческим 
божеством из круга небесных начал, или, по меньшей мере, он при­
обрел это значение в течение долгого периода андрократического 
правления царей-фараонов, Аркамани II учреждает главенствую­
щий культ львиноголового бога Апедемака, который был гештальтом 
древнейшего нубийского и доегипетского культурного круга, свя­
занного с хтонической и гипохтонической богиней-львицей, вопло­
щавшей в себе офитические черты в сочетании с негативной сторо­
ной солярного символизма.

В ранний период Кушитского царства правители и жрецы ис­
пользовали египетское письмо, но Аркамани II в ходе своих религи­
озных и политических реформ способствовал выработке особого 
мероитского письма, представляющего собой приспособление еги­
петского официального и демотического шрифта к древнекушит­
скому языку типа беджа1.

Во И —I веках до Р.Х. по мере ослабевания державы Птолемеев 
Мероитское царство снова стало вмешиваться в египетские дела, 
стараясь поддерживать волнения на юге Египта, что продолжалось 
вплоть до тех пор, пока Египет не оказался под властью Рима. 
В 23 году по Р.Х. римский префект Египта, Гай Петроний, в ответ на 
очередное вторжение нубийцев в Южный Египет, в свою очередь, 
осуществил поход в Нубию, захватил Напату и другие города, а за­
тем вернулся в Египет. Мероитское царство, однако, сохранилось 
еще на несколько столетий.

1 По другой версии, мероитский язык относился к нило-сахарской группе и, сле­
довательно, был связан с нубийскими негроидами.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан

Сеннар

С III века по Р.Х. Мероитское царство начало приходить в упа­
док. В 350 году по Р.Х. его территории оказываются под влиянием 
Аксумского царства (Эфиопия). Христианская культура распро­
страняется и с севера из Египта. На территории Куша постепенно 
возникают региональные политии —княжества Нобатия (в Нижней 
Нубии, между первым и третьим порогом Нила), Макурия или Му- 
курра (в Средней Нубии со столицей Донгола, между третьим и ше­
стым порогом) и Алва или Алодия (в Верхней Нубии, южнее шестого 
порога).

В этих княжествах складывается особая этносоциологическая 
модель. Кочевые негроидные племена нило-сахарской семьи, в част­
ности, ноба, давшие название самому северному княжеству —Но- 
батея, появляются на территории царства Куш еще в I тысячелетии 
до Р.Х. Их прародиной считаются территории между Дарфуром 
и Нилом, откуда они дошли до Нила и стали подниматься по его тече­
нию к северу, а частично осели в Кордофане. Возможно, эта нилот- 
ская ветвь негроидов была частью населения царства Куш наряду 
с собственно кушитами.

К другим кочевникам негроидам макорэ восходит название Ма­
курия. Столица Макурии Донгола названа так по имени еще одного 
нило-сахарского народа нубийской группы —донгола. Ноба говори­
ли на диалектах древненубийского языка, который преобладал в Ма­
курии и Нобатее и имел свою письменность, разработанную на ос­
нове греческой. Сохранились несколько памятников, содержащих 
христианские тексты, т. к. в середине VI века все три княжества 
приняли христианство. В конце этого же VI века правитель Нобатии 
подчиняет себе Макурию, создав государство Нубия. В Макурии 
было сильно влияние Византии, и там же находился центр Нобадий- 
ской епархии. После отделения миафизитской церкви эти княжест­
ва оказались под влиянием Александрийского патриархата копт­
ской церкви.

В начале IX века царь Альвы, еще одного христианского царства, 
объединил под своей властью обе политии.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 329

После распада царства Куш в более позднюю эпоху нубийско- 
кушитское пространство постепенно разделяется на два полюса по 
конфессиональному признаку. Аксум становится полюсом христи­
анства в кушитском мире и постепенно превращается в могущест­
венную Империю, распространяющую свое влияние на восточное 
побережье Красного моря, Южную Аравию, долину Голубого Нила 
и некоторые территории Африканского Рога. Аксумское или Эфи­
опское царство сохраняло эту христианскую идентичность и после 
исламизации и арабизации Северной Африки, будучи единствен­
ной независимой и суверенной христианской политией, сохранив­
шейся вплоть до настоящего времени. Также христианскими до 
XIII века остаются и нубийские княжества, объединившиеся в сред­
невековую Нубию в IX веке.

Однако волна ислама в VII веке, захлестнувшая Африку, Ближ­
ний Восток и страны Центральной Азии, достигла и кушитского 
мира, который к тому же располагался в непосредственной близо­
сти к Аравии, очагу ислама, и более того, эфиосемитские народы 
были этнически и лингвистически близки к арабам. Поэтому если 
Эфиопия и располагавшаяся к северо-западу средневековая Нубия, 
населенная христианизированными нило-сахарскими племенами, 
оставались верными христианству, другие кушитские народы были 
обращены в ислам, как через Египет, так и непосредственно под ара­
вийским влиянием.

В границах посткушитского мира в зону ислама были включены 
два отдельных пространства:

• нубийское, расположенное к северо-западу от Эфиопии и юж­
нее вдоль течения Белого Нила, позднее ставшее государством 
Судан, где преобладали нило-сахарские негроиды, и

• сомалийское, простирающееся от западного и южного берега 
Аденского залива по Африканскому Рогу и побережью Восточ­
ной Африки (современное Джибути и Сомали).
На территорию Нобатии, Макурии и Альвы ислам проникал с се­

вера из Египта, а также через арабских купцов, приходивших с вос­
тока. Но еще раньше, в 960 году, в восточной Нубии возникло первое 
исламское княжество, основанное арабским племенем. В Нобатию 
арабы проникали мирно из Египта, смешиваясь с местным населе­
нием и ассимилируя его. Нижняя Нубия были присоединена к Егип­
ту в 1174 году, но Макурия, располагавшаяся южнее, еще долго оста­
валась христианской. В 1272 году христианский правитель Донголы, 
столицы Макурии, совместно с крестоносцами принимает участие 
в военном походе против Египта, но терпит поражение и в 1275 году 
вынужден признать вассальную зависимость от Египта.



330 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В XV веке Макурия и Альва представляли собой уже не объеди­
ненные политии, но группу разрозненных княжеств. В этом столе­
тии в регионе появляется арабский купец и военачальник Абдаллах 
Джамма, который подчиняет Верхнюю Нубию, захватывает и разру­
шает столицу Альвы Собу, основывает династию Абдаллабов и дела­
ет религией нового государства ислам. Последнее христианское не­
зависимое образование Нубии —княжество Дотаво —пало от рук 
Абдаллабов в 1504 году.

В то же самое время в Нижнюю Нубию с территории нильского 
болота Судд, находящегося еще южнее вдоль русла Белого Нила, 
приходит негроидный народ фунджи, относящийся к нило-сахар- 
ской семье, вытесненный оттуда другими нило-сахарскими племе­
нами —шилуков. Возможно, фунджи приходят с еще более южных 
земель.

Предводитель фунджи Амара Дункас имел статус священного 
монарха. При этом династия фунджи имеет целый ряд особенно­
стей, указывающих на следы матриархата —так, в частности, титул 
правителя у фунджи передавался по материнской линии. Амара 
Дункас покоряет государство Абдаллабов и основывает в Нубии сул­
танат Сеннар, включающий в себя обширные территории, прилега­
ющие к месту слияния Голубого и Белого Нила. На севере земли 
Сеннара достигали третьего порога Нила, на юге граничили с Эфио­
пией, а на востоке с пустыней Кордофан.

Хотя изначально народы фунджи исповедовали древнюю аф­
риканскую религию, уже в 1523 году правители Сеннара переходят 
в ислам и делают его суннитскую версию маликитского мазхаба 
официальной религией государства. Султанат быстро превраща­
ется в важный центр исламской культуры, сюда приезжают улемы, 
теологи и значительное число суфиев, основывающих влиятель­
ные и крупные суфийские школы «завийя»1. Суфизм проникает 
в Сеннар прежде всего из Западной Африки —тарикат Шадилия, 
и его распространение среди местных мусульман начинается еще 
до прихода фунджи. В середине XV века получает широкое рас­
пространение орден Кадирия, что символически воплощает в себе 
влияние суфийского Востока (основатель Кабирия Джилани был 
«полюсом Востока»)1 2. Позднее, в XVIII веке, здесь распространя­

1 Bang Anne К. Sufis and Scholars of the Sea: Family Networks in East Africa, 
1860-1925. Surrey: Curzon, 2003; KaiarAli Salih. The Sufi Brotherhoods in the Sudan. L.: 
C. Hurts&Co, 1992.

2 Первым, кто принес суфийское учение ордена в Судан, был ученик Абд аль- 
Кадера Джилани Тадж ад-Дин аль-Бахари.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 331

ется еще один тарикат —Мадждубия1, основанный суданцем Ха- 
мадом Мухаммадом ибн Мадждубом как ответвление Шадилия, но 
также с многочисленными пересечениями с тарикатом Кадирия. 
Все эти версии суфизма основывались на метафизике «вахдат аль- 
вуджут» и терпимо относились как к христианству, так и к неко­
торым доисламским религиозных формам, что способствовало их 
широкому распространению среди кушитов и негров фунджи, по­
зволяя сохранить преемственность глубинной —доисламской — 
идентичности, органично включив ее элементы в новое мировоз­
зрение. Так постепенно формируется суданский ислам, в котором 
сочетаются собственно арабские (аравийские) влияния, глубокая 
и развитая суфийская метафизика и элементы древних традиций 
и культов.

Султанат Сеннар был создан в эпоху османских завоеваний, 
и несмотря на то, что Египет и Ливия были в это время (1517 год) 
включены в Османскую Империю, Амара Дункасу удается диплома­
тическими методами избежать турецкого вторжения и сохранить 
независимость. Османские укрепления располагалась на границе 
с Сеннаром в Северной Нубии и сохранялись в этом качестве вплоть 
до 1821 года. Экспансия Сеннара вызывала опасения соседней Эфио­
пии, но фронтального столкновения между двумя этими царствами 
так и не произошло.

В XVII веке султанат Сеннар достигает точки расцвета во время 
правления «трех великих владык» —Рубата1 (? — 1645), Бади II 
«Бородатого» (? — 1681) и Унсы II (? — 1692). В этот период Сеннар 
становится полноценной Империей: под его властью оказывается 
западное государство Такали, часть территорий Эфиопии вдоль Го­
лубого Нила. Мощь государства в этот период укрепляется. Сеннар 
становится все более и более открытым исламскому миру, что со­
здает проблемы для некоторых обычаев и традиций, отражающих 
особенности культуры народа фунджи. Так, под вопрос ставится 
матрилинейный характер передачи царской власти, поскольку это 
противоречит устоям всех окружающих исламских государств, 
и от этого обычая правителям Сеннара приходится в 1719 году от­
казаться.

В середине XVIII века обостряются отношения с Эфиопией, 
а также с соседним государством Дарфур, поскольку оно, как и Сен­
нар, претендует на контроль над золотыми рудниками Кордофан- 
ской пустыни.

1 Daly M. W. (ed.). AI-Majdhubiyya and AI-Mikashifiyya: Two Sufi Tariqas in the Su­
dan. Khartoum: University of Khartoum, 1985.



332 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Дарфур: парадигма Канем

Султанат Дарфур был еще одним государством, возникшим на 
территории Нубии в XVI веке, наследуя более древнему княжеству 
Кордофан, основанному выходцами из Сеннара.

Вначале эта полития находилась под влиянием расположенного 
к западу государства Борно, которое, в свою очередь, сложилось на 
месте Империи Канем. Империя Канем занимала территории Чада, 
Феццана, Нигера, Нигерии и Камеруна и была основана по классиче­
ским законам этносоциологии через наложение воинственной коче­
вой элиты скотоводов сахарских народов загава и канури на оседлые 
земледельческие племена capo, принадлежащие к центрально-судан­
ской группе племен. И загава-канури, и capa входят в нило-сахарскую 
семью. В конце I тысячелетия власть Канем захватили мусульмане, 
свергнув династию Дутува и основав новую династию Сефува. После 
упадка Канем негроидные племена канури, которые составляли элиту 
Канем, были вытеснены еще одним нило-сахарским народом билала 
и основали на западе от озера Чад государство Борно, ставшее геопо­
литическим продолжением Империи Канем. Борно продвинуло свое 
влияние на восток, так Дарфур стал частью его владений.

Позднее Дарфур оказывается под влиянием Сеннара, что стано­
вится геополитической константой его истории: в напряжении меж­
ду Сеннаром на востоке и Борно на западе Дарфур строит свою по­
литику, постоянно стремясь к утверждению самобытности и свобо­
ды от обоих полюсов. К западу от Дарфура находилась еще одна 
полития —Вадаи, которая, в свою очередь, зависела от Борно и от 
Дарфура.

Изначальным населением Дарфура были нило-сахарские осед­
лые агрокультурные народы даджу и фор. Считается, что название 
Дарфур дано по имени народа фор —дословно «дом (народа) фор». 
Народ фор составлял основное население еще одного соседнего сул­
таната Вадаи, находившегося к западу от Дарфура. В XIII веке насе­
ление княжеств Дарфур и Вадаи оказалось под властью еще одного 
нило-сахарского народа тунджур, близкого к народу фор, составив­
шего основу политической элиты.

В XVI веке правящий класс тунджуров был свергнут арабами, 
основавшими династию Кейра, а сами тунджуры постепенно сме­
шались с племенами фор. Во время правления султана Сулаймана 
Солонга (1596— 1637) из династии Кейра ислам становится офици­
альной религией Дарфура. В тот же период государство достигает 
своего расцвета. В XVIII веке Дарфур воюет с султанатами Сеннар 
и Вадаи, усиливает свое могущество и расширяет территории.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 3 3 3

Дарфур и Вадаи, в отличие от султаната Сеннар, который был 
основан на территории трех княжеств, возникших после распада 
Мероитского царства, представляли собой султанаты, которые не 
были продолжениями кушитского историала. Во всех этих политиях 
преобладающим компонентом были нило-сахарские народы, а так­
же в процессе исламизации постоянно возрастало и арабское влия­
ние — во всех случаях арабская знать и исламские улемы постепен­
но стали играть в этих культурах определяющее влияние.

В этом принципиальное отличие Судана от Эфиопии, хотя обе 
страны были наследниками Куша —в Эфиопии кушиты наряду 
с эфиосемитами составляли основу населения и были полюсом 
идентичности эфиопского общества, а в Дарфуре, Вадаи и отчасти 
в Сеннаре (особенно с учетом династии фунджи) преобладала мо­
дель, гораздо более близкая к структуре Империи Канем или госу­
дарства Борно, где доминировала нило-сахарская идентичность.

В целом же Судан и его теософию следовало бы отнести к куль­
турному горизонту нило-сахарских народов, смежному с кушит­
ским1. Но поскольку территориально он находится в том же про­
странстве, что и Древняя Нубия, то мы рассматриваем его в этом 
разделе.

Османское владычество и восстание суданского 
Махди
В 1762 году военачальник Мухаммад Абу Ликайлик, наследник 

князей государства Альва, остававшихся христианами еще долго по­
сле того, как народы Нубии подверглись исламизации, укрепил свои 
позиции настолько, что оказался способным по своей воле смещать 
неугодных ему представителей династии фунджи и назначать дру­
гих. фактически над царями Сеннара было установлено регентство. 
В этот период государство Сеннар начинает ослабевать и погру­
жаться в усобные конфликты между отдельными князьями. В конце 
XVIII века Сеннар присоединила к себе Османская Империя, а цар­
ская династия фунджи породнилась с турецким губернатором. Ког­
да в 1811 году власть в Египте захватил Мухаммад Али, казнивший 
элиту мамлюков, остатки мамлюков бежали в Сеннар и обоснова­
лись в Донголе. Так как местные власти, получив от Мохаммада Али 
приказ выдать мамлюков, не смогли его исполнить, египетские вой­
ска в 1820 году вошли на территорию Сеннара и бескровно присо­
единили его к своим территориям.

Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.



334 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В 1819 — 1838 годах турки захватывают области Сеннар, Донгола, 
Бербер, Кассала и Кордофан, включенные в состав Османской Им­
перии как «Египетский Судан» и переданные под власть Египта. 
В 1822 году османы основывают свою столицу в Хартуме. В 1872 — 
1874 годах египетский губернатор Сеннара (который стал частью 
единого Египта) завоевывает и Дарфур. Так складывается террито­
рия, в целом соответствующая современному государству Судан.

В 1877 году над Суданом устанавливается британское колониаль­
ное правление под началом Чарльза Джорджа Гордона (1833 — 1885).

В 1881 году суданец, исламский суфий1 из рода Сейидов, потом­
ков Имама 'Али, Мухаммед Ахмед ибн Абдаллах (1844— 1885), объ­
явил себя «Махди» и возглавил восстание против англичан и турецко­
египетской доминации. Это движение получило название «махдийя».

Мухаммед Ахмед ибн Абдаллах провозгласил наступление новой 
эры и конца времен, эпоху восстановления «чистоты веры» и «обще­
ства справедливости», попытался объединить племена Западного 
и Центрального Судана против османов. Он объявил, что его миссия 
состоит в том, чтобы приготовить пути Второму пришествию Христа. 
Мухаммед Ахмед ибн Абдаллах ввел эсхатологические изменения 
в исламское законодательство: заменив обязанность хаджа на обязан­
ность вести джихад с силами Даджала (Лжеца) и обязав произносить 
в шахаде (исламской формулы веры) славословие Махди. Он органи­
зовал группу своих последователей по образцу первых сторонников 
Мохаммеда и назвал их «ансарами». Махдизм поддержали народы За­
падного и Северного Судана, а также некоторые нилотские племена 
юга—в частности, нуэры1 2, шиллук, аннуаки, динка, луво, фартит и т. д.

Поддержка махдистов со стороны воинственных негров-кочев- 
ников, в частности, народа шиллук, исповедующих христианство 
в сочетании с древнейшими культами, имеет важное символическое 
значение. Дело в том, что некогда шиллук вместе с племенами алур, 
ачоли, бурун, маба, ануак, джур, тури, бор имели свое могуществен­
ное централизованное государство, называвшееся «Божественным 
Царством», простиравшееся на север вплоть до Хартума, распавшее­
ся к V веку по Р.Х. В мифологии большинства нилотов почитается 
божество дождя Джуок, а священным посредником между богами

1 Он принадлежал к тарикату ас-Саманийя, в учении которого изначально на­
личествовали шиитские мотивы и эсхатологическая ориентация на скорый приход 
Спасителя (Махди). При этом учение ордена ас-Саманийя гласило, что Махди выйдет 
из членов этого суфийского ордена.

2 Доскональное исследование племени нуэров провел один из крупнейших 
представителей социальной антропологии Эдвард Эванс-Причард (1902— 1973). См.: 
Эванс-Причард Э. Нуэры: описание способов жизнеобеспечения и политических ин­
ститутов одного из нилотских народов. М.: Наука, 1985.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 335

и людьми выступает Ньиканг, сакральный предок царственной ди­
настии (ретов), почитаемой шиллук1. Эти цари считаются божест­
венными1 2. Возможно, мы имеем дело с традицией «черных фарао­
нов», напрямую связанной с Нубией и Мероитским царством. 
О первопредке шиллук Ньиканге предания сообщают, что он то ли 
ушел вместе с ветром, то ли был сакрально удавлен: с этим связана 
традиция шиллук ритуально душить состарившихся царей (ретов)3. 
Вероятно, распространенный среди африканцев обряд умерщвлять 
жертвенное животное через удушение лежит в основе этой практи­
ки. Идея священного царя у нилотов могла войти в резонанс с ислам­
ской теорией Махди, переинтерпретированной как «возвращение 
того, кто ушел с ветром», что намечает тонкую связь нилотской 
идентичности с эсхатологическими мотивами в мистическом исла­
ме, с одной стороны, и с идеей восстановления сакрального царства 
Южного Нила, лежащей в основе национализма некоторых нилот- 
ских племен —с другой. Так, уже в XX и XXI веках нилотские наро­
ды Южного Судана несколько десятилетий вели упорную борьбу за 
независимость от арабского исламского севера, что, в конце концов, 
завершилось созданием в 2011 году суверенного государства Юж­
ный Судан4.

В конце XIX века сторонникам Мухаммеда Ахмеда ибн Абдалла- 
ха, поддержанным воинственными нилотскими племенами, удалось 
нанести сокрушительное поражение англичанам и турко-египет­
ским войскам, и в 1885 году ансары заняли Хартум, объявив о созда­
нии махдистского государства, границы которого простирались от 
берегов Красного моря до Центральной Африки. Предложение эфи­
опского Императора Йоханнеса IV о союзе против англичан и турок 
было отвергнуто, что привело к суданско-эфиопской войне, в ходе 
которой Йоханнес IV погиб.

После смерти Мухаммеда Ахмеда ибн Абдаллаха от тифа Судан 
возглавил Абдаллах ибн аль-Саид ат-Таиша (1846—1899), и власть 
махдистов-ансаров продержалась еще более 15 лет.

В 1898 году страна была оккупирована англичанами (на сей раз 
в союзе с Эфиопией) под предводительством генерала Китченера 
(1850—1916), который после взятия Хартума приказал разрушить

1 Шиллуки до настоящего времени являются единственным народом Верхнего 
Нила, признающим единого вождя в качестве правителя для всех племен.

2 Возможно, народ фунджи, основавший Сеннар, принадлежал к этому же типу 
общества с отчетливой сакрализацией царской власти. Это подтверждается тем, что 
они пришли в Судан с юга, из той области, где как раз обитали шиллук и под их давле­
нием.

3 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.
4 Там же.



336 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

мавзолей Мухаммеда Ахмеда ибн Абдаллаха, разрубить на части 
и бросить в реку его тело, а его отрубленную голову доставить в Ан­
глию в емкости с керосином.

Этот эпизод показывает, что «суданский историал» в его ислам­
ской версии, резонирующий с архаическими культами нилотов, 
обладает серьезным эсхатологическим потенциалом. Вопреки тому, 
что утверждал исследователь цивилизаций Африки Фробениус 
о том, что «боги не вернутся», мы видим, что в определенные момен­
ты народы, являющиеся потомками цивилизации Куша и Аксума, 
предчувствуют их возвращение и выходят к ним навстречу, что 
и проявляется, в частности, в таких эпизодах, как суданский мах- 
дизм. Показательно, что в древних средиземноморских преданиях 
содержится указание на то, что именно в Эфиопию (по другой вер­
сии в Йемен) прилетает умирать и возрождаться из огня птица Фе­
никс (египетская Бену).

Современный Судан
В 1899 году Египет под давлением англичан создает систему двойно­

го управления Суданом, но постепенно страна переходит под полный 
контроль Великобритании. В этот период начинается процесс вестер­
низации и модернизации страны. Чтобы понять алгоритм этой модер­
низации, необходимо принять во внимание глубоко архаическую иден­
тичность населения, где можно легко выделить два слоя —нило-сахар- 
ский с корнями, уходящими в древние домонотеистические традиции 
и культы, и арабский с исламской доминантой. Хотя между этими дву­
мя уровнями суданской идентичности, в свою очередь, пропорции не 
были строго установлены, и центр в каждой конкретной общине или 
селении мог легко смещаться в ту или иную сторону, что, в частности, 
привело к появлению арабоязычных негров, широко распространен­
ных в Судане, колониальная надстройка еще более искажала общую 
картину, т. к. парадигма европейского (британского) Модерна не имела 
вообще ничего общего ни с коренной нилотской идентичностью, ни 
с арабским исламом. Это приводило к появлению гротескных форм 
африканского археомодерна1, где навязанные колониальными общест­
вами европейские концепты и установки накладывались на радикаль­
но отличную ментальную систему местных культур. В структуре судан­
ского археомодерна можно выделить три вполне самостоятельных пла­
ста, во многом предопределяющих политическую историю Судана 
после обретения независимости. Это:

Дугин А.Г. Археомодерн. М.: Евразийское движение, 2011.



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 337

• нило-сахарский горизонт, родственный культуре, преобладаю­
щей в некоторых центрально-африканских государствах (в част­
ности, в Чаде);

• арабский горизонт, подчас связанный не столько и не только 
с этническим происхождением от арабов, сколько с языком и ре­
лигией (ислам);

• колониальный европейский (британский) горизонт, проецирую­
щий на Судан нормативы, структуры и практики европейской 
цивилизации Нового времени.
Соотношение между арабским и негритянским полюсами (хотя 

под «арабским» мы понимаем не столько этническую, сколько лин­
гвистико-конфессиональную идентичность) было неравномерным, 
и менялось по мере установления власти Хартума над Южным Суда­
ном, что произошло только в эпоху английской колонизации и чего до 
этого не удавалось совершить мусульманам Северного Судана. Юг 
Судана был населен неисламизированными нило-сахарскими наро­
дами, которые по своему происхождению были родственны населе­
нию посткушитской (средневековой) Нубии, составляя интеграль­
ную часть всего нило-сахарского горизонта, включающего в себя 
зоны населения нилотских племен на юге и нило-сахарских на западе 
(в частности, на территории Чада). Особенность идентичности судан­
ского юга состояла прежде всего в сохранении в неизменности древ­
них традиций и культур, уходящих корнями в доисламские эпохи. Под 
влиянием англичан нилоты отчасти приняли христианство, но это 
было больше способом провести разграничительную черту между 
своей культурой и исламской арабской культурой севера, нежели глу­
боким принятием христианского учения. Древнее христианство сред­
невековой Нубии было к этому времени ими прочно забыто.

Собственно арабская прослойка, которая была довольно тонкой, 
на тот же нило-сахарский субстрат Северного Судана оказывала 
большее, и подчас решающее влияние. Это предопределило и поли­
тику англичан, поощрявших —как и большинство колониальных 
держав Африки —архаических негров в противовес более центра­
лизованным и идеологически сплоченным арабизированным му­
сульманам. Англичане предпринимали ряд административных мер, 
направленных против распространения исламского влияния на юж­
ные области. Таким образом, в структуре суданского археомодерна 
наиболее модернистский (колониальный) слой использовал наибо­
лее архаический (негроидный) слой против среднего —арабско-ис­
ламского.

Показательно, что в Северном Судане в колониальную эпоху 
были распространены английский и арабский языки, а в Южном Су­



338 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

дане —английский и нилотские (динка, бари, нуэр, латуко, шиллук, 
азанде и пари). При этом англичане поощряли активную деятельность 
христианских (католических и протестантских) проповедников 
именно на юге, стараясь при этом уменьшить распространение исла­
ма.

Колониальная администрация британцев, сохранявшая власть 
над Суданом до 1951 года, использовала местное население как де­
шевую и почти бесплатную рабочую силу, а саму страну как терри­
торию для производства хлопка.

Таким образом, модернизация столь сложного и противоречиво­
го общества заведомо могла только еще больше усугублять внутрен­
ние противоречия и линии раскола. Неудивительно, что в конце кон­
цов Южный Судан после кровавой гражданской войны севера про­
тив юга добился независимости, и два горизонта —арабский 
и нилотский — разделились, что, впрочем, ситуации не разреши­
ло —вместо одной гротескной формы археомодерна возникло две.

Национализм и религия в современном Судане
В ходе модернизации Судана в него стали проникать европей­

ские политические идеи, что привело к появлению движения за не­
зависимость и теорий суданского национализма.

Когда после Второй мировой войны необходимость предоставле­
ния независимости Судану стала для англичан очевидной, они раз­
работали план разделить Судан на два государства. Но позднее отка­
зались от этого плана и приняли модель единого Судана.

На власть в Судане претендовали два самых влиятельных суфий­
ских ордена —Хатмия и Ансар. Ансар состоял из последователей 
организатора махдистского восстания Мухаммеда Ахмеда ибн Аб- 
даллаха, которые активно содействовали обретению независимо­
сти, продолжая линию своего основателя.

Тарикат Хатмия накануне независимости в 1943 году создал Пар­
тию Демократического Единства, которую возглавил Исмаил аль- 
Азхари (1900 — 1969). Именно Исмаил аль-Азхари в 1955 году провоз­
гласил независимость Судана и стал первым премьер-министром. 
Позднее между тарикатом Хатмия и Исмаилом аль-Азхари возникли 
противоречия, и тарикат основал другую партию — Народную Де­
мократическую Партию. Позднее другой суфий и глава ордена Хат­
мия Ахмед Али аль-Миргани (1941 —2008) также стал премьер-мини­
стром Судана.

Лидером тариката Ансар был Абд аль-Рахман аль-Махди (1885 — 
1959), сын Мухаммеда Ахмеда ибн Абдаллаха. В 1941 году Абд аль-



Глава 15. Исламизация Нубии и Судан 339

Рахман аль-Махди создал Национальную Партию Умма, продолжа­
ющую развивать эсхатологическое учение суданского «Махди». 
Внук Абд аль-Рахмана аль-Махди Садик аль-Махди позднее дважды 
становился премьер-министром Судана. Он одновременно возглав­
ляет Национальную Партию Умма и суфийский орден Ансар.

Главным различием между двумя тарикатами было отношение 
к идеологии свободного Судана: сторонники Ансара исповедовали 
суданский национализм с ярко выраженным махдистским (эсхато­
логическим) оттенком, считая именно Судан избранной землей, 
а сторонники тариката Хатмия тяготели к панарабизму и в период 
Насера склонялись к объединению с Египтом. Но обе идеологии 
основывались на арабско-исламской идентичности, причем орден 
Хатмия особенно подчеркивал необходимость жесткого соблюде­
ния законов шариата. Позднее к этим двум основополагающим тече­
ниям в Судане присоединились «Братья-мусульмане», у которых су­
фийский элемент, также изначально присутствовавший, был еще 
больше окрашен салафизмом, чем у ордена Хатмия.

Наиболее яркой фигурой суданского салафизма был Хассан аль- 
Тураби (1232 — 2016), который представлял собой третью исламскую 
политическую силу наряду с двумя тарикатами. Тураби был сторон­
ником установления в Судане шариата при помощи государства. 
Хотя политическая структура Тураби Национальный Исламский 
Фронт (позднее Национальный Конгресс) никогда не имела широ­
кой поддержки, после переворота 1989 года именно ему удалось 
стать главным идеологом режима. Позднее его влияние на власть 
стало постепенно сокращаться, и после 2001 года он утратил веду­
щие позиции в Судане. Так как Тураби поддерживал отношения 
с различными исламскими террористическими организациями, 
в частности, он пригласил в Хартум Усаму бен Ладена, где и распола­
галась какое-то время штаб-квартира «Аль-Каиды», он сам подвер­
гался преследованиям. В 2011 году во время «арабской весны» был 
на короткое время помещен в тюрьму.

Таким образом, Судан вступил в эпоху независимости под зна­
ком однозначной исламской идеологии и под само собой разумею­
щейся доминацией севера страны. Это, однако, совершенно не 
устроило неисламские негритянские племена юга, что привело 
к Первой гражданской войне, длившейся с 1955 по 1972 год. Незави­
симость Исмаил аль-Азхари провозгласил сразу после ее начала.

Партия Демократического Единства не смогла ни обеспечить побе­
ду в противостоянии с восставшим югом Судана, ни построить успеш­
ное государство. В 1958 году группа военных во главе с генералом Ибра­
химом Аббудом (1900—1983) осуществила государственный перево­



340 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

рот, захватив власть в свои руки. Поскольку Аббуду также не удалось 
справиться с гражданской войной, военные уступили место коалици­
онному правительству, созданному на основе традиционных суфий­
ских партий, которые, однако, также не смогли добиться успеха.

В 1969 году полковник Гаафар Нимейри (1930 — 2009) совершает 
еще один переворот и захватывает власть. В 1972 году Нимейри уда­
лось договориться с повстанцами юга о прекращении войны. Пере­
мирие продлилось до 1985 года, когда правительство стало настаи­
вать на исламизации законодательства, что вызвало новую вспышку 
протеста на юге. Нимейри поддержал ряд салафитских требований, 
что сделало ситуацию критической. На это Народная армия освобож­
дения Судана, основанная Джоном Гарангом де Мабиором (1945 — 
2005), принадлежащим к народности динка1, и представляющая по­
литическое ядро сторонников независимости, ответила возобновле­
нием боевых действий.

Далее снова следует военный переворот (на сей раз против Ни­
мейри), недолгое правление традиционных суфийских партий, 
и опять переворот, совершенный в 1989 году Омаром аль-Баширом, 
который через некоторое время провозгласил себя президентом.

Вторая гражданская война длилась до 2005 года, причем 
в 2004 году восстание вспыхнуло уже на западе Судана —в Дарфу­
ре. Показательно, что и в Дарфуре линия раздела проходила между 
двумя слоями суданской идентичности: между нило-сахарскими 
племенами (прежде всего народом фур) и арабами или арабизиро­
ванными группами, при том, что и те, и другие были мусульманами.

Через пять лет после окончания войны, принесшей колоссаль­
ные жертвы, в 2011 году правительство после проведения референ­
дума о независимости было вынуждено признать создание незави­
симого государства Южный Судан, где доминирующей оказалась 
нилотская идентичность.

Однако и после этого конфликты за спорные территории (в част­
ности, за Южный Кордофан и район Абьей) между двумя судански­
ми государствами время от времени вспыхивали с новой силой.

В настоящее время Судан остается под властью Омара аль-Баши- 
ра, но политический исламизм утратил свои позиции, и суданская 
власть придерживается, скорее, прагматической политики в реалист- 
ском ключе, стремясь сохранить территориальное единство страны, 
поскольку угрожающие этому факторы (проблема пограничных тер­
риторий и повстанческое движение сепаратистов Дарфура) сохрани­
лись и после получения Южным Суданом независимости.

1 Динка относится к нилотским народам нило-сахарской семьи. В целом этниче­
ской основой Южного Судана являются как раз нилоты.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина 
духа

Пылающие лица людей эфира
Одним из самых древних государств Африканского Рога, распо­

лагавшихся на южном побережье Красного моря или на берегу 
Аденского залива, было государство Пунт (или «Пвенет», р-\т-п-1;), 
названное в египетской традиции «Та-нетер», Та пе^ег — «земля бо­
гов». Товары, привезенные из Пунта, упоминались уже в эпоху 
IV династии Египта, а с точки зрения некоторых египтологов (Бадж, 
Петри и т. д.), именно к этому государству восходят истоки первых 
династий фараонов. Однако с этносоциологической точки зрения, 
такая гипотеза не слишком состоятельна: превращение оседлого 
крестьянского общества в централизованную политическую систе­
му чаще всего совершается тогда, когда в зону расселения земле­
дельцев вторгаются воинственные племена кочевников, образуя 
аристократию и на ее основании структуру политической вертика­
ли, кульминацией которой является институт сакральной монархии. 
Цивилизация Пунта описывается как оседлая, процветающая, осно­
ванная на земледелии, металлургии и торговле, что делает ее связь 
с установлением политического патриархата в Древнем Египте ма­
ловероятной. Другое дело, что Пунт мог быть одним из центров той 
ранней и даже изначальной цивилизации, проекциями которой 
были культуры Египта, семитов, ливийцев и Куша. В этом случае 
представление о Пунте как о «земле богов», равно как и предание 
о том, что Джебель-Баркала, скала, с которой началось творение 
мира богами, находилась на территории царства Куш, могут указы­
вать на локализацию афразийской прародины, подтверждая лингви­
стическую и этнологическую гипотезу, к которой мы не раз обраща­
лись.

Страна Пунт связывается с солнечным божеством, однако в силу 
архаичности этого региона и его изначальности по отношению 
к египетской традиции, которая как раз в своем наиболее древнем 
слое была матриархальной, вероятно, речь идет о том же типе соляр­
ного символизма, что и в случае львиноголовых богинь Нубии, т. е. 
о прародине черного солнца.



342 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Точное местонахождение Пунта остается предметом дискуссий: 
одни видят его на территории Эритреи, Сомали, Джибути или Суда­
на, другие допускают, что он находился на побережье Красного 
моря со стороны Саудовской Аравии в Йемене. Но в любом случае 
территориально мы находимся в той самой области кушитского го­
ризонта, которая примыкает к предполагаемой прародине семито- 
хамитских народов.

О путешествии в Пунт царицы ХУТН династии периода Нового 
царства Хатшепсут сохранились рисунки и исторические хроники. 
Царь Пунта Пареху изображен с остроконечной бородкой, а его 
жена —царица Ати —представлена в виде чрезвычайно полной 
женщины, напоминающей фигуры Венер палеолита. Цвет кожи жи­
телей Пунта на египетских фресках представляется темно-коричне­
вым, но не черным, как в случае изображении негров. Это довольно 
точно передает фенотип представителей кушитских народов — эфио­
пов, существенно отличающихся от негров по строению черепа, 
лица и цвету кожи.

С XII века до Р.Х. упоминания о Пунте исчезают из египетских 
хроник, страна превращается в миф о волшебном царстве изоби­
лия, золота и чудес. Дальнейшей судьбы Пунта мы не знаем. Но на 
территории современной Северной Эфиопии и Эритреи, там где 
и находился Пунт, в VIII —VII веках до Р.Х. возникает царство Да- 
мот (Да'амот или Ди'амат), крупным центром которого (возможно, 
столицей) был город Йеха. Жители Дамот практиковали земледе­
лие, строили довольно сложные оросительные системы, знали ме­
таллургию и производили железные орудия труда. Язык населения 
государства Дамот был близок к языку геэз, эфиосемитской груп­
пы, который считается одним из древнейших семитских праязы­
ков. Можно предположить, что он стоит ближе всего к тому прасе- 
митскому языку, на котором говорили семитские народы до своего 
разделения. В этом случае государство Дамот можно рассматри­
вать как прямое продолжение прасемитской культуры (подобно 
тому, как Туран является прародиной индоевропейцев) и, соответ­
ственно, наследником Пунта или каким-то параллельным ответвле­
нием.

Позднее государство Дамот, наряду с другими небольшими регио­
нальными политиями вошло в состав Аксумского царства, впервые 
упоминаемого в середине I века по Р.Х. Аксум располагался восточ­
нее Куша, на территории к северо-западу от Африканского Рога 
и в непосредственной близости к тем областям, где находилось госу­
дарство Пунт, «страна богов». Другим название Аксумского царства 
было Эфиопия.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 343

Термин «Эфиопия» (Αιθιοπία) —греческий и означает дословно 
«страна людей с обожженными лицами» (αιθίοψ —от αΐθω, жечь, го­
реть, и ώψ —лицо). В древних мифах понятие «эфиоп» применялось 
к народу, который жил на самом крайнем юге обитаемого мира, ой­
кумены, симметрично гипербореям, жившим на крайнем севере. 
К эфиопам на пир ездили боги и, в частности, Посейдон. При этом 
считалось, что эфиопы находятся в двух областях мифологического 
юга —там, где солнце спускается под землю (эфиопы Запада), и там, 
где оно оттуда поднимается (эфиопы Востока). Обычно признак 
«обоженного лица» истолковывался как указание на темный или 
черный цвет кожи народов транссахарской Африки, но это выраже­
ние могло иметь и иные значения. Так, в некоторых мифах слово 
«αίθίοψ» интерпретируется не как «опаленное лицо», но как «пылаю­
щее лицо», «огненное лицо», т. е. «лицо, испускающее свет». Слово 
αΐθω, означающее «жечь», «гореть», является той основой, от кото­
рой был образован космологический термин «эфир», αιθήρ, т. е. осо­
бый световой или огненный воздух, которым дышат небесные боги 
подобно тому, как обычным воздухом (αήρ) дышат земные люди 
и животные. В этом случае «эфиопы» означают особую божествен­
ную расу или касту людей, родственную богам. Этим и объясняются 
в таком случае пиры богов у царя эфиопов.

По Генону1, значение термина «Эфиопия» связано с символиз­
мом духовного центра (полюса), который по своей природе является 
непроявленным, апофатическим и скрытым. Генон также указыва­
ет, что Эфиопией также называлась Атлантида, т. е. изначальный — 
апофатический —полюс атлантической традиции. Если обратиться 
к идее «трех Гермесов» и к гипотезе об атлантическом происхожде­
нии всех традиций афразийского горизонта (семито-хамитский 
культурный круг), то понятие «Эфиопия», как в узком, так и в широ­
ком толковании подчеркивает связь исторической Эфиопии как 
центра кушитского пространства с другими зонами —берберской, 
египетской и семитской. Но если лингвистические и этносоциоло- 
гические идеи о кушитской прародине всех афразийских языков 
и народов верны (и здесь можно вспомнить о том, что именно в ку­
шитской Нубии располагалась священная скала Джебель-Баркала, 
где, по преданию, был создан богами мир), то Эфиопия и могла быть 
тем центром, куда был перенесен с Крайнего Запада (из условной 
Атлантиды) первоначальный полюс ее традиции —в наиболее пер­
возданном, скрытом, неманифестированном и апофатическом со­
стоянии. Это объясняет и ту устойчивую связь между ливийцами

1 Сиепоп Я. ЬеБ «ΐθΐθβ подо». Р. 134—136.



344 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

и эфиопами, которую мы видим у Геродота. Ливийцы, живущие на 
западе Африки, в таком случае могут восприниматься как «запад­
ные эфиопы», а сами эфиопы —как «восточные берберы». Симво­
лично, что портовый город на южном побережье Аденского залива 
и все это побережье в целом назывались «Бербера».

Исторически эфиопы Аксума оказались на пересечении влия­
ния нескольких цивилизационных полюсов:

• на востоке южно-семитский полюс (аравийские сабии, а также
западные семиты и иудеи Ханаана);

• на западе —кушитский (египетско-нубийская цивилизация);
• на юге—нилотские культуры.

Совокупность этих влияний создала уникальный стиль эфиоп­
ской культуры, ее неповторимую идентичность.

Цивилизация Сава и козлоногая богиня
Задолго до появления Аксумского царства к востоку от него на 

территории Аравийского полуострова возникло Сабейское царство 
или то, что иногда называют цивилизацией Сава. Цивилизация Сава 
существовала с глубокой древности — с конца II тысячелетия до Р.Х. 
по конец III века по Р.Х. в южной части Аравийского полуострова, 
в районе современного Йемена. Сабейское царство распространяло 
свою власть и на территорию Эфиопии, но центр ее был локализо­
ван на юге Аравийского полуострова. Доминантой цивилизации 
Сава была южно-аравийская культура как своеобразная версия юж­
но-семитского горизонта1.

Столицей Сабейского царства был город Мариб. Самые ранние 
упоминания о Саве относятся к IX веку до Р.Х., а начало его расцвета 
приходится на VIII век до Р.Х. Вероятно, в царстве до какого-то мо­
мента существовал политический матриархат, т. к. первое упомина­
ние о Сабейском царстве связано с эпизодом о посещении царицы 
Савской (в арабских источниках она имеет имя Балкис, в эфиоп­
ских —Македа) иудейского царя Соломона1 2. Именно к ней возводили 
свои корни позднейшие аксумские правители, считавшие себя пря­

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
2 Согласно широко распространенной традиции толкования, «Песнь Песней»

Соломона была посвящена царице Савской, на что указывает стих 4 главы 1: «черна я, но 
красива» (Wjfnji «у —на иврите, nigra sum, sed formosa — налытыни, μελαινά είμι και
καλή —на греческом). В следующем стихе чернота возлюбленной Соломона связыва­
ется с «опаленностью солнцем», что семантически отсылает к Эфиопии: «не смотри­
те на меня, что я смугла, ибо солнце опалило меня» (ttWD 'укут1?** —
на иврите, nolite me considerare quod fusca sim —на латыни, μή βλέψητέ με δτι εγώ ε ίμ ι 
μεμελανωμένη δτι παρέβλεψέν με ό ήλιος — на греческом). На иврите и на греческом во



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 345

мыми потомками царицы Савской и царя Соломона. Арабские, ев­
рейские и эфиопские легенды подчеркивают, что после посещения 
царя Соломона царица Савская ввела в своем царстве передачу влас­
ти по мужской линии, т. е. политический патриархат. Эфиопская кни­
га «Кебра Негаст» («Книга о Славе Царей»1) утверждает, что царица 
Савская посылала к Соломону своего сына, отцом которого был Соло­
мон, и после возвращения передала ему власть. После этого в Эфио­
пии (отождествлявшейся с Сабейским царством) была воспроизведе­
на структура Израиля, а иудаизм стал государственной религией* 1 2.

Мифы о царице Савской часто представляют ее как существо, 
имеющее копыта и происходящее от джинна, с чем связан и библей­
ский эпизод с прозрачным полом во дворце Соломона, созданным 
над бассейном с водой специально, чтобы заставить царицу Сав- 
скую продемонстрировать эту особенность ее анатомии.

Матриархат изначального Сабейского царства прекрасно соот­
носится с базовой гипотезой о характере афразийского горизонта, 
что мы и должны были обнаружить в области, прилегающей вплот­
ную к прародине семито-хамитов. Это полностью соответствует 
и другим аспектам кушитского горизонта. Хотя Сабейское царство 
было семитским, вполне возможно, что оно в силу близости к изна­
чальному очагу всей традиции сохраняло матриархальную ориента­
цию дольше других семитских народов, удалившихся от Африкан­
ского Рога гораздо раньше и намного дальше и испытавших на себе 
влияние политического патриархата со стороны шумеро-аккадских 
культур, Египта или индоевропейцев хеттов. Черное солнце Эфио­
пии находилось рядом с Йеменом и особенно с его западной частью, 
и поэтому его влияние на семитов было внушительным.

Сабейское царство занимало территории по обе стороны Крас­
ного моря, находясь одновременно в Эфиопии (плато Тигре) и на 
Аравийском полуострове. Поэтому Аксум можно рассматривать как 
продолжение семитской государственности цивилизации Сава, но 
одновременно и как продолжение чисто кушитской цивилизации 
западного побережья Красного моря. В этом случае сам аравийский 
полюс Сабейского царства, его столица Мариб, может быть интер­
претирована как проекция кушитской прародины.

втором стихе подчеркивается причина черноты (очернения, и даже черного более 
черного, чем само черное —nigrum nigrius nigro) —солнце.

1 B u d g e E.A.W. The Queen of Sheba and Her Only Son Menyelek. Oxford: Oxford 
University Press, 1932.

2 До настоящего времени в Эфиопии сохранилась община «фалашей» —эфи­
опских евреев, которые считают себя потомками иудейской знати, переселившейся 
в Эфиопию вместе с сыном царицы Савской, Байна-Лекхемом.



346 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Другим названием Эфиопии (Аксума) было «Абиссиния», что 
происходило от семитского корня Ыэ  ̂и обозначало изначально се­
митские народы, подчиненные аксумскому царю. Официальным 
языком Аксума был также семитский язык геэз, сегодня вышедший 
из употребления, но сохранившийся как литургический язык Эфи­
опской церкви. К нему близки языки тигре и тигринья, хотя опреде­
ленные параллели есть и с другим семитским языком, распростра­
ненным южнее — амхарским.

Ранее считалось, что эфиосемитские языки пришли в Эфиопию из 
цивилизации Сава под влиянием распространения на западный берег 
Красного моря аравийской (йеменской) культуры, а изначальными 
языками были кушитские. Однако новые исследования показали, что 
существует большая вероятность того, что наиболее древние формы 
эфиосемитского языка —геэзский язык или его предшественники — 
представляли собой самые ранние формы южно-семитской семьи, 
сформировавшиеся как раз на территории Эфиопии и уже оттуда рас­
пространившиеся на Аравийский полуостров. В этом случае семит­
ское влияние цивилизации Сава можно рассматривать не как воздей­
ствие аравийской идентичности на кушитский горизонт Эфиопии, но 
как сохранение культурного континуума древнего кушитско-семит­
ского полюса, который, в свою очередь, был ответвлением еще более 
древней ветви, включающей на сей раз предков египтян и берберов. 
В этом случае Эфиопия в полной мере становится «страной богов» 
и сакральным центром «черного солнца», поскольку именно отсюда 
распространяются лучи матриархальной цивилизации афразийских 
народов, частным случаем которых и был политический матриархат 
Сабейского царства. А гештальт царицы Савской представляет собой 
иероисторический образ афразийской богини, сохраняющей связь 
с хтоническим и гипохтоническим измерением (козлиные или осли­
ные ноги с копытами), но интегрируемой в новый патриархальный 
контекст, представленный царем Соломоном. В некоторых эфиопских 
легендах царица Савская происходит из эфиосемитского народа тигре 
и носит имя «Этье Азеб», «царица Юга». При этом уточняется, что она 
принадлежала народу, который поклонялся Дракону и приносил ему 
человеческие жертвы. Эту же тему мы встречаем еще у одного народа, 
относящегося к афразийской семье, —у народа хауса.

Арравело, царица-оскопительница, и длинноухая 
мать Дегдхеер
У народов Сомали, относящихся к кушитской группе, существу­

ет чрезвычайно распространенное предание, которое отчасти па­



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 347

раллельно истории о царице Савской. Его героиней выступает цари­
ца Арравело, которая правила древним царством, располагавшимся 
в Сомали, а по некоторым версиям, древним кушитским (или эфио- 
семитским) народом харла, жившим в области Харарге в Восточной 
Эфиопии. История про царицу Арравело является самой знамени­
той темой в сомалийском эпосе, затмевающей предания о великих 
правителях и героях.

Предание об Арравело полно многочисленных деталей, обнажа­
ющих матриархальные глубины кушитской идентичности и, вероят­
но, всего афразийского горизонта, учитывая архаизм предания. Так, 
сообщается имя матери царицы Арравело Харамааньо, но имя отца, 
равно как и он сам, не упоминается. Это —черта, косвенно указыва­
ющая на партеногенез, свойственный циклу мифов о Великой Мате­
ри. Арравело была первой из трех рожденных дочерей и в силу стар­
шинства унаследовала право на царский престол.

Арравело сделала свое царство процветающим. При этом ее 
главной идеей было установление радикального политического ма­
триархата. Так, она приказала оскоплять всех пленников мужского 
пола, а женщинам повелела заниматься мужскими делами. Когда 
в Сомали наступила засуха, Арравело собрала женщин города Бура- 
ан и мобилизовала их на то, чтобы приносить в город воду и зани­
маться охотой, спасая горожан от голода и жажды и помогая пере­
жить бедствие. Когда муж Арравело посетовал на то, что она занима­
ется мужскими делами, она приказала всем женщинам Сомали 
жестоко подвесить мужей за гениталии и заставить заниматься вос­
питанием детей и домашним хозяйством. После этого мужчины 
были покорены, а женщины взяли на себя ответственность за судь­
бу державы.

Арравело обосновывала свержение патриархата тем, что мужчи­
ны по природы склонны к войне, а женщины к миру, следовательно, 
править должны женщины. Предание утверждает, что царица Сав- 
ская в знак одобрения ее политики послала ей символический дар из 
золотых монет.

Арравело оскопила всех мужчин в государстве. Только одному 
из них, мудрецу Одей Бикею, удалось скрыться и избежать кастра­
ции. Далее следует сложное соревнование в уме и проницательно­
сти между Арравело и Одей Бикеем, и по осмысленным ответам, по­
лучаемым через посланников-евнухов, Арравело понимает, что 
остался еще один не оскопленный мужчина, которого она стремится 
опознать и поступить с ним так же, как со всеми остальными. Одна­
ко Одей Бикей на всякую хитрость Арравело придумывает новый 
ход, и таким образом ему удается спастись. В конце концов Одей Би-



348 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

кей от дочери Арравело зачинает мальчика, которого тайно учит 
пользоваться копьем. Когда мальчик вырастает, он становится вож­
дем и восстанавливает патриархат.

К царице Арравело восходят некоторые черты сомалийского ко­
декса ксеер, являющегося даже после исламизации важнейшим 
источником права наряду с шариатом, где не просто защищены права 
женщин, но обосновывается высокое положение женщины в семье 
и оговаривается ее участие в решении ряда общественно-политиче­
ских вопросов. Считается, что могила Арравело находится в регионе 
Санааг на южном побережье Аденского залива, т. е. на территории, 
где, возможно, было расположено древнейшее кушитское государ­
ство Пунт.

Та же тема, только в еще более радикальной форме, отражена 
в сомалийском мифе о чудовище Дегдхеер. О Дегдхеер говорится, 
что изначально оно было обычной замужней женщиной, матерью 
двух дочерей и сына. В какой-то момент она стала замечать, что муж 
уделяет много внимание сыну и совсем не уделяет дочерям. Однаж­
ды она уколола случайно палец колючкой, после чего с ней начались 
странные метаморфозы —у нее начали расти уши и обостряться 
слух. Имя «Дегдхеер» на сомалийском означает «Длинные Уши». 
Увидев, что ее сын колет во дворе дрова, она подбежала к нему, вы­
хватила топор, ударила им его по голове, а затем выпила кровь 
и съела труп. Когда пришел муж, она напала на него, ударила кинжа­
лом и также выпила кровь и съела труп. От этого уши у нее еще боль­
ше выросли. Теперь она стала убивать людей в деревне, пить их 
кровь и есть плоть. Две ее дочери вначале спрятались от нее, но видя, 
что мать не причиняет им вреда, стали с ней жить. Облик Дегдхеер 
изменялся все больше и больше —с каждой жертвой уши станови­
лись длиннее. В конце концов, она убежала в лес и стала убивать 
и поедать детей и всех случайно заблудившихся путников.

Вся эта история также повествует о восстании Великой Матери 
против мужского начала, а также о черном могуществе раскрепо­
щенной женской природы, способной к трансформациям и превра­
щениям —в том числе в чудовище, которым, в глубине своего архе­
типа, Великая Мать и является.

Цивилизованная фигура царицы Арравело и дикая мощь длин­
ноухой Матери-людоедки отражают один и тот же гештальт, в кото­
ром трудно не узнать образ Кибелы. При этом если учесть значение 
кушитского горизонта для афразийской цивилизации, то можно 
опознать в оскопляющей царице Арравело и вампирическом канни­
бализме Дегдхеер прообраз гневных богинь Египта (Сехмет) и Уга- 
рита (Анат).



Ханаан западные семиты
АнатАфина

Тритонейская 

Танит {г.

Дельта ’Уаджет
Нижний|Египет

егитяне" Нейт
Месопотамия

Ливия

I  Нехбет

Сехмет ^

3 порог 

порог М

' Мероэ " 
б порог

Дамот

Хартум **£Соба

.эфиосемитыХ
Аксум ^  

¿Сеннар плато Тигре Аденский залив

щ царица 
• Арравело^

Бербера •»ч/
Пунт? ¿ г

Дарфур

к у ш и т ы

афразийская
прародина

Конго

оз. Виктория Индийский океан

Великие Африкана 
озера

оз. Ньяса

Замбези

Геософия эфиопской Матери и полюс черного солнца



350 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Аксумская Империя
Сабейское царство способствовало укреплению контактов меж­

ду народами, жившими на плато Тигре в Эфиопии, и Йеменом. Кон­
такты с Йеменом были довольно интенсивными, что оказывало вли­
яние на Аксум и его культуру, укрепляя семитскую составляющую. 
Наряду с этой составляющей доминантой был кушитский полюс 
и народы, говорящие на кушитских языках, таких, как агау, беджа, 
сахо, афар, сомали, галла, сидамо, гимирра и т. д. Пересечения меж­
ду семитскими и кушитскими элементами в эфиопских языках мо­
гут объясняться не влиянием арабского, но внутренними процес­
сами, протекающими в пространстве Африканского Рога. Много­
численные параллели с кушитским есть и в египетском языке, 
и в берберском языке, что снова отсылает нас к идее эфиопской пра­
родины.

В областях, прилегающих к плато Тигре, еще в V веке до Р.Х. 
образовалось самостоятельное царство, распавшееся в IV веке до 
Р.Х., —прообраз будущего Аксума.

Во II веке до Р.Х. Сабейское царство слабнет в ходе конфликтов 
с другим южно-арабским государством на юго-западе Йеменского 
нагорья, набирающим силу, —Химьяритским царством. Химьяриты 
к 25 году до Р.Х. подчинили многие окрестные политические образо­
вания (Минейское, Катабанское царства) и включили Саву в состав 
своих территорий. Позднее Сабейское царство вновь обрело само­
стоятельность, но в начале II века по Р.Х. окончательно вошло в со­
став Химьяритского государства.

На рубеже II — III веков Аксум становится все более и более влия­
тельным и постепенно превращается в один из могущественных ре­
гиональных гегемонов. Так, упоминаемые в хрониках цари Аксума 
Гадара и Азба, правившие в этот период, оказывали влияние на по­
литические процессы в Йемене. В III — IV веках Аксуму подчиняются 
нило-сахарские народы Нубии, кушиты Африканского Рога и арабы 
Юго-Западной Аравии1.

ВIV веке при царе Эзане Аксумское царство добивается практи­
чески единоличного контроля над обширными территориями Севе­
ро-Восточной Африки и региона вокруг Красного моря, активно 
противостоя Византии, включая часть территорий Йемена на Ара­
вийском полуострове. Если в древности Эфиопия была провинцией 
Сабейского царства с центром в Южной Аравии, то теперь роли по­
менялись, и Аксум/Эфиопия выступает как столичный полюс для 
своих отдаленных провинций в Аравии. Эзан подчиняет себе Ну-

Henze Paul В. Layers of Time, A History of Ethiopia. N. Y.: Palgrave, 2000.



С
о

м
а

л
и

 
А

р
а

в
и

я
 

Э
ф

и
о

п
и

я
 

Н
уб

и
я

 
Е

ги
п

е
т

| 
Ве

р
хн

яя
 Н

уб
ия

 
Н

иж
ня

я 
Н

уб
ия

 
В

ер
хн

ий
 

Н
иж

ни
й

I
Новое
царство

Керм;

XXV нубийская I  
династия 1

2
х  2 Р 2 ? л га аИ« 8
с Э Э Р .

2  Е

м

Птолемеи Рим

Нобатия Нубия
> г

Макурия

независимость
Напата-------------- -

-К у ш  ■
, независимость

М е р о э--------- -
приход нило-сахарских племен

III

политический матриархат

|ь
II о!

С а б е й с к о е  ц а р с тв о

■ А к с у м  

Империя 

расцвет

П ун т £1 ц а р ств о

Д 'м т

III ты с. 2 5 0 0  2 2 5 0  1 60 0  1502 1 28 0  1 07 0  8 0 0  6 7 5  591 5 2 5  3 3 2  Р.Х. 2 3  1 00  3 5 0 5 5 0  80

Кушитский историал. Первая фаза



352 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

биюг княжества Геэз и Мероэ (Куш), а также племена беджа, насе­
лявшие западное побережье Красного моря.

В период своего расцвета (IV—VI века) власть Аксумской Импе­
рии распространялась на Нубию, Южную Аравию, земли Судана, 
Эфиопского нагорья и северную часть Африканского Рога. Так, в на­
чале VI века эфиопский царь Калеб заключил союз с Византийской 
Империей, в результате чего совместные действия двух христиан­
ских Империй привели к захвату Химьяритского царства в Йемене 
и к свержению правившей там иудейской династии, преследовавшей 
христиан1. Калеб поставил над Химьяром арабского христианина 
Сумуафу Ашаву с титулом вице-короля, которого, однако, вскоре 
сверг эфиопский военачальник Абраха. Абраха стал править Химья­
ром вопреки воле Калеба, но согласился признать Аксум сюзереном. 
Абраха продолжил распространять в Южной Аравии христианство 
и противостоять иудаизированным арабам и политеистам1 2.

Сабейский историал в его иудейской форме дошел до нашего 
времени через эфиопские племена, продолжающие исповедовать 
иудаизм.

Кушитские иудеи (Бета Исраэль) —кеманты и фалаши —вплоть 
до настоящего времени акцентируют свою этнорелигиозную бого­
избранность в духе общеиудейского историала, но с особым акцен­
том на кушитские корни и «аутентичный иудаизм», бывший госу­
дарственной религией Сабейского царства, а также в некоторые 
периоды преобладавший в Аксуме (в частности, при царице Гудит). 
Показательно, что кеманты и фалаши относятся к кушитам одной из 
древнейших групп агава, а не к семитоговорящим амхара или тигре. 
При этом «аутентичный иудаизм» у кемантов и фалашей соседству­
ет с чрезвычайно архаическими политеистическими элементами — 
верой в духов зар (гаг) и векаби (^ецаЫ), но сами «черные иудеи» 
рассматривают эти особенности как следы сохранения ими древ­
нейших традиций, утерянных в остальных иудейских общинах, счи­
тая себя не просто такими же иудеями, как и все, но «богоизбран­
ным народом» среди «богоизбранных», что дает представление 
о весьма древних корнях кушитского самосознания.

Эфиопский Сион и тайна жемчужины
Правящая династии Аксума/Эфиопии возводила себя к царям 

Сабейского царства, а значит, к царице Савской, настаивая тем са­
1 Существует эфиопское предание, не имеющее документальных подтвержде­

ний, что Калеб встречался с византийским Императором.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 353

мым на прямой династической связи с Древним Израилем, что во 
многом определило уникальный эфиопский историал.

Царь Эзан принимает христианское крещение и начинает рас­
пространять в Эфиопии христианство. При нем строится первый 
в Эфиопии христианский храм — Святой Марии Сионской. Первым 
епископом Аксума был сирийский христианин Фрументий.

История появления христианства в Аксуме такова: два брата- 
христианина фрументий и Эдесий из Тира были захвачены пирата­
ми в Красном море и проданы в рабство в Аксум, где им удалось 
обратить в христианство многих членов императорского двора и бу­
дущего царя Эзана. Судя по монете 324 года, Эфиопия стала вторым 
после Армении царством, официально сделавшим христианство го­
сударственной религией.

Византия еще более способствовала распространению христи­
анства среди жителей Аксума.

Эфиопская церковь входила в Александрийский патриархат 
и позднее последовала за антихалкидонскими александрийцами, 
вставшими на позицию миафизитов. Это определило и судьбу 
эфиопского христианства, которое наследовало традицию миа­
физитов коптов. При этом важно, что практически все епископы, 
а позднее митрополиты Эфиопской церкви за всю ее историю 
были коптами. Первый этнический эфиоп был избран на этот пост 
только в 1951 году1.

В основе литургического языка Эфиопской церкви используется 
древний и вышедший из употребления эфиосемитский язык геэз.

Эфиопская церковь считает священным текстом «Кебра На­
тает»1 2, в которой истоки государства Эфиопии связываются с царем 
Соломоном и царицей Савской (то есть Сабейское царство считает­
ся прямым предшественником Аксумского). «Кебра Натает» в из­
вестной сегодня редакции была составлена относительно поздно, 
в XII веке, но в ее основе явно лежат предания, восходящие к более 
древним эпохам.

Согласно этому тексту, царица Савская посетила Соломона и за­
чала от него ребенка. После ночи, проведенной с Соломоном, цари­
ца Савская вернулась в свое царство, где и родила сына (матриар­
хальный мотив рождения от далекого — отсутствующего — отца), 
который был назван Давид или Байна Лехкем. На прощание царь 
Соломон дал царице Савской кольцо. Когда Байна Лехкем вырос, он 
вернулся в Иерусалим и, показав Соломону кольцо, был принят как

1 Taddesse Tamrat. Church and State in Ethiopia. Oxford: Clarendon Press, 1972.
2 The Kebra Nagast. The Queen of Sheba and her only son Menyelek. L.: Oxford Uni­

versity Press, 1932.



354 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссии

принц. Находясь в Иерусалиме, Байна Лехкем получил благослове­
ние от первосвященников и был помазан в цари. Во время пребыва­
ния в Иерусалиме ему было видение, приказавшее унести Святую 
Святых, Ковчег Завета, хранившийся в Иерусалимском храме, 
в Эфиопию. Это объяснялось тем, что Соломон взял в жены египет­
скую принцессу и стал поклоняться египетским богам, осквернив 
тем самым Израиль и предопределив будущее вторжение ассирий­
цев и Вавилонское пленение. Увезти Скинию Завета Байна Лехкему 
помогал сын первосвященника Содока Азария. Вместе с Байна Лех- 
кемом в Эфиопию переселилась и часть иудейской знати, к которой 
вплоть до настоящего времени возводят свое происхождение эфи­
опские иудеи —фалаши.

После того, как Соломон обнаружил пропажу, он был в гневе 
и ужасе, но первосвященник Содок объяснил ему причину произо­
шедшего: благодать Божия покинула Израиль и переместилась 
в другое избранное царство —Эфиопию, которая и стала отныне 
Израилем. Династия эфиопских царей (негусов), таким образом, 
рассматривалась как прямая линия, ведущая к израильским царям, 
а центром истинного иудаизма, а также местонахождением Ковчега 
Завета, отныне также становилась Эфиопия.

То, как эфиопы отнеслись к Христу, показывало их подлин­
ную природу —в отличие от иудеев, которые Христа отвергли, 
истинные иудеи, т. е. эфиопы, Христа приняли и стали его верны­
ми последователями. Тем самым, согласно «Кебра Нагаст», испол­
нились древние пророчества эпохи царицы Савской: ее род остал­
ся верен истинному иудаизму, что и сказалось в принятии Исуса 
Христа. Таким образом, миссия Эфиопии была исполнена, и да­
лее эфиопы должны были сохранять эту традицию вплоть до кон­
ца времен.

При этом считается, что Ковчег Завета до настоящего времени 
находится в Аксуме —в Соборе Святейшей Девы Марии Сиона. 
В эфиопской традиции Сион (в женском роде «Сиона» или «Циона») 
описывается как первое чисто духовное творение Бога и эссенци- 
альный центр мира. В одном месте Сион называется «супругой» 
Байна Лехкема. Также в «Кебра Нагаст» упоминается сакральная 
жемчужина, которая передавалась в царском роду вплоть до самого 
Спасителя, получившего ее через Мать. Эта сакральная жемчужина, 
скрытая в теле человека и невидимая вовне, связывалась со Скини­
ей и «Ционой» (Сионом), которая также переместилась вместе со 
Скинией в Аксум. Таким образом, Эфиопия в представлении «Кебра 
Нагаст» и есть Израиль, который ждал Христа и принял его после 
его Пришествия.



ша 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 355

Богоизбранность эфиопов в «Кебра Натает» утверждается прямо:

Все они цари земли, но избранные Богом цари — это народ Эфи­
опии. Так как здесь —обитель Бога, здесь небесный Сион, здесь 
Скрижаль Завета Его Законов и Скиния Завета, которую он поме­
стил в место Милосердия от Своего Милосердия для детей человече­
ских; для дождей и небесных вод, для растений и для плодов, для на­
родов и стран, для царей и знати, для людей и зверей, птиц и гадов1.

То, что произошло с Соломоном, уклонившимся от веры, по вере 
шопов, случилось и с Византией (Римом). Рим считался в сакраль- 
й географии эфиопских христиан западной и северной половиной 
кумены, тогда как второй половиной — южной и восточной — была 
ма Эфиопия. В учение Византии проник сатана и через лжеучение 
ютория совратил потомков Иафета. Речь шла о Халкидонском со­
ре, который миафизитские церкви (коптская, армянская, ассирий- 
ая и т. д.) восприняли как реванш партии Нестория и Антиохийской 
ркви. Следовательно, византийская вера испортилась (как ранее 
портился сам Израиль), и только вторая —юго-восточная —поло­
на христианской ойкумены остается верной истинному христи- 
ству, как ранее Эфиопия оставалась верной истинному иудаизму 
же после того, как сам Израиль пал. «Кебра Нагаст» провозглашает:

Итак Эфиопия продолжает пребывать в ее вере вплоть до При­
шествия Господа нашего Исуса Христа, Кому подобает Слава во 
веки веком1 2.

Эта глубокая уверенность в том, что эфиопы, будучи избранным 
родом, сохранят верность Христу и не оступятся от христианства, 
сражена в «Кебра Нагаст» предельно ясно:

«Когда придет Самалиал3, который есть Антихрист, будет ли 
вера народа Эфиопии уничтожена его атаками?» И Григорий отве­
тил: «Совсем нет. Разве Давид пророчески не провозгласил —Эфи­
опия прострет свою руку к Богу4. А это значит, что эфиопы никогда 
не извратят и не изменят этой своей веры, и того, что нам доверено, 
и веры тех, что были до нас —учителей закона апостольского»5.

1 The Kebra Nagast. The Queen of Sheba and her only son Menyelek. P. 298 — 299.
2 Ibid. P.293.
3 От иудейского имени падшего ангела — Самаэль.
4 Псалтырь. 67, 32.
5 The Kebra Nagast. The Queen of Sheba and her only son Menyelek. P. 362.



356 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Таким образом, эфиопское христианство было неразрывно свя­
зано с эфиопской идентичностью, осознанием собственной —цент­
ральной —роли в мировой (иудео-христианской) истории. И само 
Эфиопское царство в этом случае превращалось в Священную Им­
перию, которая взяла миссию по защите истинного (миафизитско- 
го, т. е. александрийского, платонического) христианства после «от­
падения» Византии.

Эфиопская Империя: Загве и Соломониды
Стремительный рост в VII веке Арабского халифата привел 

в VIII — IX веках к некоторому ослаблению Аксумского царства. Ис­
лам начинает распространяться здесь с IX века с северных террито­
рий. Но тем не менее Эфиопия смогла сохранить христианскую 
идентичность, а также свободу и независимость практически на 
всем протяжении своей истории, что делает ее уникальной страной 
Северной Африки, поскольку практически все остальные страны 
афразийского горизонта были обращены в ислам и подверглись глу­
бокой арабизации. Случай Эфиопии представляет собой удивитель­
ное и труднообъяснимое исключение.

Эфиопы осознают себя носителями вселенской миссии — защи­
ты истинного христианства, и все войны и политические волнения, 
а особенно противостояние наступающему исламу, воспринимают­
ся в оптике сакральной истории и окрашены в эсхатологические 
тона —армии световой Ционы, носители священной жемчужины, 
избранный народ во главе с потомками царя Соломона ведет во имя 
Христа духовную и телесную брань против Антихриста.

ДоХ века в Аксуме правила династия негусов, восходящая 
к царю Соломону. Последним ее представителем был царь Дил Наод.

На конец X века в истории Эфиопии приходится интересный 
эпизод —восстание иудейки1 Гудит I1 2 (ок. 960 —ок. 1003), которая 
убила аксумского царя, захватила власть, провозгласив себя цари­
цей, и в ходе долгого правления планомерно уничтожала христиан­
ство в Эфиопии, сжигая церкви и монастыри3, преследуя священни­
ков, вырезая семьи христианской знати и осуществляя другие звер­

1 Принадлежала ли она к эфиопскому племени Бета Израэль, исповедующему 
иудаизм с древнейшей эпохи, остается открытым вопросом. Возможно, она представ­
ляла какое-то особое течение в иудаизме или была обращена в эту религию во взро­
слом состоянии. По одной версии, она была родом из Ласты, княжества, куда пересе­
лились эфиопские иудеи-фалаши, не принявшие христианства.

2 Так произносится у эфиопов имя «Юдифь».
3 В частности, она разрушила древний монастырь Дэбрэ-Дамо.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 357

ства. Возможно, она происходила из соседнего с Эфиопией царства 
Дамот, где правящее кушитское племя сидамо строго придержива­
лось матриархальных традиций. Это племя до сих пор отличается 
тем, что многие его женщины становятся жертвой одержимости ду­
хами, в результате чего у них открываются целительские способно­
сти. Гештальт иудейки Гудит, воинственной и жестокой, снова ука­
зывает на актуальность архетипа зловещей львиноголовой богини 
Матери и одновременно на жизненность зловещей стороны образа 
царицы Савской, а также связанных с цепочкой матриархальных 
образов сомалийской царицы Арравело и людоедки Дегдхеер.

К середине XI века благодаря разрушительной и истеричной по­
литике Гудит и ее наследников Аксумское царство окончательно 
ослабевает, а на территории нынешней Эфиопии появляется мно­
жество самостоятельных княжеств —мусульманских, христиан­
ских, иудейских и политеистических.

Однако это не стало концом Эфиопии, но лишь эпизодом в исто­
рии этого уникального геополитического и культурного образова­
ния. В XII веке, несмотря на могущественную исламскую Империю, 
находящуюся в непосредственной близости, христианские княже­
ства Эфиопии объединяются и создают христианское государство 
во главе с царем династии Загве из кушитского народа агау, которая 
правила Эфиопией с 1137 и до 1270 года. По другой версии, основа­
тель династии Загве Мара Тэкле-Хайманот правил сразу после Гу­
дит, женившись на дочери короля Дил Наода, которого и свергла Гу­
дит, и получив тем самым право на аксумский трон. Эфиопская тра­
диция утверждает, что сын Дил Наода с начала правления Загве 
скрылся в Амхаре, вблизи озера Хайк, и его потомки позднее восста­
новили прерванную Загве линию негусов Соломонидов.

Столица при династии Загве была перенесена из Аксума в город 
Лалибэлу, ранее называвшийся Роха. При царствовании Гебре Ме- 
скель Лалибэлы (1162—1221), причисленного монофизитской Эфиоп­
ской церковью к лику святых, город получил его имя, т. к. царь, пере­
страивая город, полагал, что ему суждено стать Новым Иерусалимом 
в ответ на захват в 1187 году Иерусалима мусульманами. Поэтому 
многие из исторических зданий и мест города получили название ана­
логичных мест Иерусалима, а архитектура в деталях воспроизводила 
стиль Иерусалима. Даже протекающую в городе реку называют 
«Иорданом». Гебре Мескель Лалибэла установил связи с Египтом 
и Йеменом, в Эфиопии начался подъем экономики и культуры.

В 1270 году к власти пришла династия негусов, претендующая на 
происхождение от библейского царя Древнего Израиля Соломона, 
свергнувшая род Загве.



358 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Первым ее представителем был царь Йэкуно-Амлак (? — 1285). 
Позднее другому негусу Амдэ-Цыйону (? — 1344) удалось подчинить 
христианские, иудейские, политеистические и мусульманские кня­
жества Эфиопского нагорья. В XV веке царь Зэра-Яыкоб (1434 — 
1468) разгромил султанат Йифат, еще несколько мусульманских 
княжеств, снова установив давно потерянную Аксумом гегемонию 
в Северо-Восточной Африке. Фактически в этот период была созда­
на полноценная Эфиопская Империя.

В XVI веке правитель султаната Адаль имам Ахмед ибн Ибрахим 
(1506—1543) объявил Эфиопии, единственной неисламской стра­
не региона, джихад, который привел почти к полному покорению 
Эфиопской Империи, но эфиопскому негусу Гэлаудеуосу (1540 — 
1559) удалось восстановить армию и нанести мусульманам ответ­
ный удар, закончившийся на сей раз полной победой эфиопов и ги­
белью имама Ахмед ибн Ибрахима. Однако в этот момент на Эфио­
пию, потратившую все силы на борьбу с мусульманами, двинулись 
с юга кушитские племена оромо. Племена оромо были чрезвычайно 
консолидированы и представляли собой воинственную общность 
кочевников-скотоводов. Оромо состояли из двух племен —барай- 
тума и боран, которые подчинили себе, истребили или ассимили­
ровали оседлое население Эфиопии, заняв обширные территории. 
Оромо на завоеванных территориях основывали свои небольшие 
и относительно автономные княжества. Часть оромо приняла ис­
лам, другие —христианство, но значительное число исповедовало 
(и до сих пор исповедует) древнюю кушитскую религию, где важ­
ную роль играли духи (айаанле), небесный бог Ваак (или Еебе), 
а также институт духовных учителей или посланников (кааллу), ар­
хетипом и образцом которых является пророк Абба Мууда. Кааллу 
считаются спустившимися с неба существами, посланными народу 
оромо для сохранения и поддержания традиций и гармонии в обще­
стве (саффу).

Общество оромо было совершенно отдельным элементом в струк­
туре Эфиопии, составляя основу воинской касты, а лидеры оромо ста­
ли частью аристократии. Тем не менее оромо продолжали сохранять 
свою обособленную идентичность, а также систему горизонтальной 
организации общества (гада) и никогда полностью не интегрирова­
лись в эфиопскую государственность, чаще всего рассматривая хри­
стианство как чуждую для себя религию.

В последующей истории Эфиопии чередовались периоды цент­
рализации и раздробленности, менялась религиозная политика (так, 
в XVII веке один из Императоров под влиянием португальцев при­
нял католицизм, что вызвало отторжение как аристократии, так



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 359

и народных масс), страна активно взаимодействовала с геополити­
ческими центрами в регионе и за его пределами.

Время с 1755 по 1855 год в эфиопской истории принято называть 
«эпохой князей», когда в каждой провинции правили местные вож­
ди, что, с учетом крайнего религиозного, этнического, социального 
и культурного разнообразия Эфиопии, не позволяло проводить ни­
какой консолидированной политики, заставляя общество замкнуть­
ся в самом себе. В 1855 году эта эпоха раздробленности завершилась 
с воцарением Императора (негуса) ТеводросаИ (1818—1868). Не­
смотря на успехи централизации, Теводрос II столкнулся с атаками 
со стороны Османской Турции, восстаниями племен оромо и тигре 
и в конце концов покончил с собой. Но при негусе Йоаханнесе IV 
(ок. 1831 — 1889) эфиопской армии в битве при Гура в 1875 году уда­
лось нанести сокрушительное поражение османским войскам 
(на стороне которых была группа влиятельных европейских и аме­
риканских советников). Однако спустя 10 лет Император вступил 
в союз с турками и англичанами в войне против махдистской рево­
люции в соседнем Судане.

При негусе МенеликеН (1844—1913) эфиопская монархия по­
ставила цель распространить свою власть на южные племена оромо, 
сидама, гурагэ, волайата и т. д. В этот период была построена новая 
столица в провинции Шоа —Аддис-Абеба. Менелик II существенно 
укрепил могущество государства, ограничил рабство, упорядочил 
систему налогов, открыл первую государственную школу.

Эфиопия в XX веке: монархия, коммунизм, 
модернизация
В 1890 году Италия начала захватывать порты на севере Эфио­

пии — в области Эритрея, и основала там свою колонию. Это приве­
ло в 1895 году к Первой итало-эфиопской войне. В 1896 году эфиоп­
ские войска нанесли поражение итальянской колониальной армии, 
остановив ее продвижение.

После смерти Менелика II правил его внук негус Лидж Иясу V 
(1896-1935), который отличался промусульманскими симпатиями, 
что шло против многовековой традиции Эфиопии как единственно­
го оплота древнего христианства в Африке и составляло основу 
эфиопской идентичности. Поэтому представители эфиопской зна­
ти свергли Иясу, передали власть дочери Менелика II принцессе 
Заудиту (1876-1930) и одновременно назначали принца из дина­
стии Соломонидов рас Тафари Мэконнына (1892- 1975), чей отец, 
крупный аристократ и главный советник Менелика II рас Мэкон-



360 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

нын (1852— 1906), дружил с великим французским поэтом Артюром 
Рэмбо (1854— 1891)1.

Вокруг королевы Заудиту сгруппировались эфиопские консерва­
торы, считавшие, что необходимо следовать древним устоям и тради­
циям и закрыть страну для европейских влияний. Они продолжали 
линию эфиопской избранности и христианской миссии.

Регента Тафари Мэконнына, напротив, поддерживали модерни­
сты (археомодернисты), призывавшие к освоению западных устоев 
общества, открытости и реформам. В конце 1920-х годов между дву­
мя лагерями началось военное противостояние, закончившееся по­
бедой модернистов. Тогда же, в 1930 году, Тафари Мэконнын был 
провозглашен негусом Хайле Селассие I.

Этнически Хайле Селассие был потомком трех главных народов 
Эфиопии —оромо, амхара и гурагэ.

В 1936— 1941 годах Эфиопию оккупируют итальянские войска, 
но с помощью англичан в 1941 году страна восстанавливает незави­
симость.

После окончания Второй мировой войны в Эфиопии складыва­
ются три основных политических направления:

• эфиопские либералы, настаивающие на сближении с Западом
и развитии капитализма,

• консерваторы, отстаивающие традиционный уклад,
• националисты, в частности, Аклилу Абтэ-Уольдэ (1912—1974),

которые призывали к созданию «Великой Эфиопии» от мыса Рас
Кассар до Индийского океана.
Хайле Селассие проводит в целом националистическую полити­

ку, поддерживая эфиосемитский народ амхара и его язык, а также 
христианство как преобладающую и неразрывно связанную с госу­
дарством религию. Это вызывает протесты у мусульман, в значитель­
ном количестве проживавших в Эритрее, ближе всего расположен­
ной к Аравии, и у других народов —в частности, у кушитов оромо.

В 1950-е годы начинаются серьезные проблемы с северной про­
винцией Эритреей, которой Хайле Селассие I вначале предоставля­
ет автономию, а потом забирает ее.

Эритрея, некогда бывшая колыбелью Аксумской государствен­
ности, населена эфиосемитскими народами тигре (преимуществен­
но мусульмане) итиграе (преимущественно христиане).

В 1958 году создаются первые сепаратистские организации — 
Эритрейское освободительное движение со смешанным составом 
из христиан и мусульман и Фронт освобождения Эритреи, во главе

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Французский Логос. Орфей и Мелюзина. М.: Академиче­
ский проект, 2015.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 361

которого встал интеллектуал шейх Идрис Мохаммед Адем. Военное 
крыло Фронта освобождения Эритреи возглавил Хамид Идрис Ава- 
те (1910— 1962), начавший в 1961 году вооруженную борьбу против 
Эфиопии. Во время итальянской колонизации он тесно сотрудничал 
с итальянскими войсками и прошел у них военную подготовку. Война 
за независимость Эритреи длилась 30 лет и завершилась в 1993 году 
признанием Эритреи независимым государством.

Сепаратизм Эритерии и других этнических групп в самой Эфио­
пии, неопределенность с идеологией, эксцессы амхарского нацио­
нализма, конфессиональные противоречия существенно подорвали 
Эфиопию, что становится особенно явно к началу 1970-х годов. 
В 1972—1974 годах Эфиопия пережила засуху и экономический 
коллапс, что привело к повальному голоду и массовым смертям. 
В результате верхушка эфиопских военных захватила власть 
и свергла негуса Хайле Селассие I. В стране установилось военное 
правление во главе с группой офицеров «Дерг», которые основы­
вались на левой идеологии. Глава «Дерг» Аман Микаэль Андом 
(1924— 1974) был эфиопским националистом и сторонником спасе­
ния эфиопского государства и укрепления эфиопской идентично­
сти. Ему удалось найти общий язык с сепаратистами Эритреи. По 
его настоянию негусом был назначен сын свергнутого Императо­
ра Асфа Уосэн (1916— 1997). Но в скором времени Андом был от­
странен и убит по приказу других лидеров «Дерг», в 1975 году умер 
(скорее всего был задушен) Хайле Селассие I, а Асфа Уосэн отстра­
нен от власти. В этом же году был тайно убит другой лидер «Дерг» 
Тэфэри Бенти (1921 — 1977), так же как Андом, бывший больше на­
ционалистом, чем левым радикалом, и к власти пришел Менгисту 
Хайле Мариам, который был убежденным приверженцем марк­
систско-ленинской идеологии. Менгисту Хайле Мариам вводит 
в стране коммунистическую диктатуру, начинает массовые ре­
прессии против традиционной эфиопской аристократии и духо­
венства, провозглашает идеологию материализма и атеизма, глу­
боко чуждые эфиопской идентичности. Однако здесь, как и в слу­
чае большинства социалистических режимов, коммунистическая 
доктрина накладывается на эсхатологические ожидания глубоко 
архаических пластов культуры древних народов, которые вос­
принимают коммунистические идеи в своей интерпретационной 
системе, далекой от марксистской философии в ее изначальной 
форме. Показательно, что наряду с социалистическими мерами — 
национализация промышленности, упразднение частной собст­
венности, обобществление земли и т. д. —Менгисту Хайле Мариам 
проводил линию довольно жесткого амхарского национализма, что



362 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

закономерно вызвало обострение межэтнических противоречий. 
В ответ на оппозицию Менгисту Хайле Мариам начал политику ра­
дикальных репрессий и «красного террора» (кей шибир).

Несмотря на то, что в это время еще в одной соседней стране, 
также принадлежащей к кушитскому горизонту, Сомали устано­
вился сходный коммунистический режим, дружественный, как 
и Эфиопия, СССР, между ними в 1977 —1978 годах вспыхнула вой­
на. В этом можно увидеть продолжение более раннего противосто­
яния между христианским полюсом кушитских и эфиосемитских 
народов (Эфиопия) и исламским, представленным кушитами Со­
мали. Войска Сомали вторглись в область Огаден, входящую 
в Эфиопию, но населенную кушитским народом исса, исповедую­
щим ислам и родственным сомалийцам, и оккупировали ее. СССР 
и ориентированные на него страны приняли решение из двух со­
циалистических стран поддержать Эфиопию, а Сомали, вопреки 
идеологическим противоречиям, было вынуждено обратиться за 
поддержкой к США. Здесь мы видим яркое выражение принципов 
геополитики, которые оказываются более весомыми, нежели идео­
логии —две социалистические державы (континентальная Эфио­
пия и прибрежное Сомали) в своем локальном конфликте, имею­
щем этноконфессиональную природу, вынуждены опираться на 
полюса двухполярного мира, подчас вопреки своим идеологиче­
ским режимам1. Благодаря поддержке кубинских отрядов Эфио­
пия смогла справиться с вторжением Сомали и восстановить 
контроль над своей территорией.

Однако не только Сомали, продолжавшее оказывать сепарати­
стам Огадена помощь вплоть до 1986 года, составляло проблему для 
Эфиопии. Продолжалась война в Эритрее, а в самой Эфиопии были 
созданы группировки вооруженной оппозиции, стоящие на консер­
вативной платформе —в частности, Эфиопский демократический 
союз под началом аристократа из царского рода Мангаша Сейюма. 
Лидером другой влиятельной силы, но на сей раз левого толка, Рево­
люционно-демократического фронта эфиопских народов, куда во­
шли ряд этнических движений (тигре, оромо, амхаров и т. д.), стал 
Мелес Зенауи (1955 —2012). Зенауи придерживался левых, но анти­
советских взглядов и опирался в своей борьбе с режимом Менгисту 
Хайле Мариама на сепаратистов, в том числе и Эритрейское освобо­
дительное движение.

В момент краха советской системы в 1991 году Мелес Зенауи 
воспользовался тем, что Менгисту Хайле Мариам потерял поддерж-

1 Дугин А.Г. Геополитика. М.: Академический проект, 2014.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 363

ку со стороны СССР, и сверг его режим. Сам Менгисту Хайле Мари­
ам был вынужден бежать из страны в Зимбабве. Медее Зенауи стал 
в 1991 году президентом Эфиопии, преобразованной в федератив­
ную парламентскую республику. Несмотря на свои крайне левые 
убеждения, Мелес Зенауи начал проводить политику, направлен­
ную на передачу земли крестьянам и поощрение средней и мелкой 
торговли. В результате экономика страны вышла из глубокого кри­
зиса эпохи правления Менгисту Хайле Мариама.

В 1995 году Мелес Зенауи стал премьер-министром, сохранив 
в своих руках всю полноту власти. Он оставался, по сути, правите­
лем Эфиопии вплоть до своей смерти в 2012 году. Во внешней поли­
тике Эфиопия восстановила отношения с США, прерванные при 
коммунистическом режиме, и в дальнейшем опиралась на амери­
канскую помощь —в частности, в противостоянии радикальному 
исламизму. Стратегический союз был создан с Кенией.

При Мелесе Зенауи завершилась длившаяся более 30 лет война 
с правительством сепаратистов Эритреи, и Эфиопия, а также осталь­
ные страны, признали в 1993 году ее независимость. Так возникло 
еще одно государство, идентичность которого строилась на оппози­
ции христианской Эфиопии и амхарской версии национализма1. 
Поэтому в конфессиональном смысле Эритрея была больше ориен­
тирована на исламский мир, несмотря на значительное число хри- 
стиан-миафизитов (прежде всего, народа тиграе).

Из-за спорных территорий Эфиопия в 1998 году вступила в вой­
ну с Эритреей, завершившуюся в 2000 году победой Эфиопии. Одна­
ко Мелес Зенауи, несмотря на то, что эфиопские войска в какой-то 
момент заняли всю территорию Эритреи, не стал снова присоеди­
нять ее к Эфиопии и после достижения договоренностей, устраива­
ющих Аддис-Абебу, вывел войска. Столь же успешной была полити­
ка Мелеса Зенауи в отношении двух других государств, относящих­
ся к кушитскому горизонту, —Сомали и Судану. В 1997, 2000, 2006 
и 2011 годах, когда в Сомали воцарялся хаос и противостояние экс­
тремистских группировок исламских террористов (захиритов) и эт­
нических сепаратистов, эфиопские войска входили на территорию 
Сомали и помогали в установлении порядка. В 2006 году, когда исла­
мистская террористическая группировка салафитов Союз ислам­
ских судов захватило столицу Сомали Магадишо, Аддис-Абеба бро­
сила в Сомали свою армию и штурмом захватила столицу, передав 
город более умеренным политическим силам и приведя к власти пе­
реходное правительство. После того, как эфиопы вывели свои вой­

1 Большинство населения Эритреи относится к эфиосемитам — тигринья, тигре, 
кунам а, но есть (меньшинство) и кушиты —афары и сахо.



364 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

ска, радикальный исламизм (в новой форме движения «Аль-Шаба- 
аб») снова предпринял контратаку, попытавшись захватить Магади- 
шо в 2009 году. В ответ на это Аддис-Абеба вновь вмешалась 
в ситуацию, и совместно с войсками Кении удар по исламистам был 
нанесен с двух сторон.

Также значительной была роль Эфиопии в создании государства 
Южный Судан и демаркации границы: эфиопские войска, чей авто­
ритет признавался обоими государствами, —Суданом и Южным 
Суданом, —были размещены по согласию всех сторон вдоль демар­
кационной линии.

Президентом Эфиопии в 2013 году был избран представитель на­
рода оромо Мулату Тешоме. Премьер-министром Эфиопии стал 
Хайлемариам Десалень, первый в истории страны государственный 
деятель, не являющийся членом Эфиопской церкви. Десалень — 
протестант. Он принадлежит к народу волайт омотской группы язы­
ков.

Постепенно Эфиопия стала одним из самых быстро развиваю­
щихся в экономической области государств Африки, и самостоя­
тельным геополитическим полюсом на востоке африканского кон­
тинента, значительно превосходя по своему потенциалу соседние 
государства.

Таким образом, одно из древнейших государств Африки и всего 
человечества, уходящее в глубь веков и имеющее насыщенную 
и драматическую историю и чрезвычайно богатую этнорелигиоз­
ную структуру, существует до сих пор и остается политическим и ге­
ополитическим субъектом.

Эфиопианизм и растафарианство: Хоувелл, Гарви 
и Боб Марли
В 1930-е годы на острове Ямайка, входящем в состав Антильских 

островов, сложился религиозный культ, в центре которого была 
эфиопская идентичность. Большого распространения это новое ре­
лигиозное течение, названное в честь «растафари» от имени Хайле 
Селассие1 —рас (то есть царь) Тафари Мэконнына, не получило, 
т. к. на Ямайке преобладали протестантские конфессии, принесен­
ные в эпоху британской колонизации. Однако само по себе оно 
чрезвычайно показательно и символично. Африканское население 
Ямайки, потомки завезенных белыми рабов, которые составляли 
с определенного момента подавляющее большинство жителей 
острова, не имело никакого отношения к Эфиопии, т. к. рабов до­
ставляли с берегов Западной Африки, а это значит, что они относи­



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 365

лись к народам нигеро-конголезской семьи. Тем не менее, с точки 
зрения африканского историала, эфиопианизм, лежащий в основе 
культа «растафари», играет весьма существенную роль.

Первые признаки эфиопианизма возникли, однако, не на самой 
Ямайке, а в Южной Африке среди протестантских пасторов и свя­
щенников, принадлежащих к Англиканской и Методистской церк­
вям. К Эфиопской миафизитской церкви и к самим эфиопам (куши­
там и эфиосемитам) они отношения не имели. Вся идеология эфио­
пианизма строилась на стихе 32 из 67 (в иудейской версии 68) Псалма 
Давида:

Придут посланцы из Египта, Эфиопия nrjjfl} '№ VQ\R *
первой прострёт руку свою к Богу1. vj; r"W

Этот стих истолковывался как особое пророческое обращение 
ко всем народам Африки, которым суждено в будущем принять 
Христа. Соответственно, под «Эфиопией» (в библейском тексте 
Куш) понималась не эта страна и не Эфиопская церковь, но в целом 
народы Африки —прежде всего негры. На этом были основаны пер­
вые попытки основать чисто африканские протестантские деноми­
нации среди обращенных в христианство англосаксонскими коло­
низаторами народов банту.

Важно, что в Вульгате и в Септуагинте выражение «.¿Ethiopia 
praeveniet manus ejus Deo» (aiGumia rcpocpOagsi xeipa omxfjq тф 0еф) содер­
жит концепт первенства — praeveniet, тсрофбадгг, что в старославян­
ском передается глаголом «предварит», а в Синодальном переводе 
«первой прострёт». В ивритском варианте Библии это выражено не 
столь контрастно от корня гп, бежать, и г^, от + тг, дословно 
«на-» и «рука», что в сочетании дает смысл предлога отношения к че­
му-то «на», «к» и т. д. Для растафарианства, равно как и для эфиоп­
ского христианства в целом (а также для эфиопского иудаизма, так­
же основанного на вере в избранничество Сабейского царства и ди­
настии его царей), «первенство» имеет решающее значение: черные 
христиане (Эфиопия, Куш) будут первыми, кто обратится к Богу (по­
сле его Воплощения). И это вполне может служить обоснованием 
для идеи об избранничестве, превосходстве и особой эсхатологиче­
ской миссии африканцев («эфиопов»)1 2.

1 «Прийдут молитвенницы от Египта, Ефиопиа предварит руку свою к Богу» — 
в старославянской версии.

2 Показательно, что в этом же стихе из 67 Псалма говорится и о Египте: При­
дут посланцы из Египта (Venient legati ex ^gypto, r^ouqiv яре^рец й; сиуиятог)). В оптике 
Эфиопской церкви это может быть истолковано как пророчество об особой миссии 
миафизитства, распространенного как раз в Египте (Коптская церковь) и Эфиопии,



366 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Эфиопианизм стал распространяться среди черных христиан 
и за пределами Южной Африки, и достиг Америки и Ямайки. Общая 
идея заключалась в том, что белые узурпировали учение Христа, на­
вязали неграм рабство и второсортное положение в обществе. Те­
перь же следует восстановить достоинство черной расы и утвердить 
ее равноправие, а в некоторых вопросах и превосходство перед ли­
цом белых. Черные христиане не должны быть лишь дополнением 
к белым, но имеют все основания считать себе исконной и древней 
Христовой паствой. Таким образом, эфиопианизм был одной из пер­
вых версией панафриканской идеологии.

На Ямайке это было подхвачено проповедником Леонардом Пер- 
сифалем Хоувеллом* 1 (1898— 1981), который придал идее изначаль­
ного негритянского христианства и превосходства черных над бе­
лыми теологический характер и связал это с Эфиопией, а также 
с коронацией Хайле Селассие I, Императором Эфиопии. Эфиопиа­
низм подготовил почву для провозглашения особой (высшей) мис­
сии черной расы в христианскую эпоху и ее богоизбранности. Слу­
чай сохранения христианства в Эфиопии с древних времен, а также 
преемственность царской династии негусов линии царя Соломона 
прекрасно укладывались в это представление и давали ему серьез­
ную историческую и теологическую основу. Провозглашение царем 
Эфиопии Хайле Селассие I, т. е. новое утверждение Эфиопской Им­
перии, воспринималось не просто как начало освобождения негров, 
но и как заря Негритянской Империи, в которой должна реализо­
ваться эсхатологическая миссия, доверенная черной расе.

Леонард Хоувелл добавляет к этому полноценную версию негро­
африканского историала: богоизбранные негритянские народы, со­
вокупно называемые «эфиопами», «людьми с опаленными (то есть 
черными) лицами», были носителями великой миссии, но оказались 
не достойными этого, и за это попали под власть Вавилона. В этом 
случае Вавилонское пленение иудейской истории интерпретирует­
ся применительно к неграм: черная раса стала объектом колониза­
ции и была обращена в рабство за свои грехи. Но приходит час из­
бавления. Черные возвращаются к своему призванию и предназна­
чению. Отныне они выходят из-под закона и изгнания, и должны 
вернуться на землю обетованную, которой является Эфиопия 
и, шире, вся Африка. Это и есть Сион (Циона) в том мистическом 
смысле, как его понимали сами эфиопские христиане. А Император
а Эфиопская церковь была, кстати, частью Коптской. Миафизитство распространено 
также и в Армении.

1 Price Ch. Becoming Rasta: Origins of Rastafari Identity in Jamaica. N. Y.: New York 
University Press, 2009.



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 367

Хайле Селассие I является не просто правителем одной из африкан­
ских стран, но Спасителем и даже Богом (которого называют в рас­
тафарианстве «Джа»).

Благодаря Хоувеллу и его последователям растафарианцы от­
крыли для себя «Кебра Нагаст» и другие тексты Эфиопской церкви, 
что стало теологической основой их учения.

В то же время на Ямайке параллельно Хоувеллу, основавшему 
первые общины растафарианцев, появляется еще одна фигура, 
сформулировавшая философию панафриканизма и заложившая 
основу движения «Назад в Африку», —Маркус Гарвей (1887—1940). 
Его движение предполагало возвращение освободившихся от рабст­
ва негров из колоний, и прежде всего из Америки, в Африку, и по­
строение там панафриканского государства, основанного на тради­
циях негроидной расы с полным освобождением не только от коло­
ний белых, но и от белых в целом —включая культуру, идеологию 
и т. д. Символом движения Маркуса Гарвея была «черная звезда». 
Так он назвал и созданную им корабельную компанию, призванную 
массово перевозить негров из Америки в Африку. Маркус Гарвей 
основал также «Ассоциацию по улучшению положения негров», ко­
торая приобрела миллионы последователей в Америке. Гарвей на­
стаивал на принципе «Африка для африканцев» и считал, что сосу­
ществование белых и негров в одном обществе обречено, поскольку 
специфика белой культуры основана на эксклюзивизме и воле к до- 
минации, а негры не имеют в своей идентичности симметричных 
свойств, способных отражать эти структуры порабощения —по 
крайней мере, тогда, когда приходится действовать по законам 
и правилам «белого человека». Только в Африке, которая должна 
принадлежать черным, можно построить то общество, которое бу­
дет справедливым, и где негры смогут полноценно реализовывать 
свою собственную культурную идентичность.

Маркус Гарвей был признан в растафарианских общинах «про­
роком», которому приписывали слова: «смотрите на Африку, все 
начнется с коронации черного Императора».

Если официальная теология растафарианцев воспроизводит 
в общих чертах историал Эфиопской церкви в более широкой трак­
товке, а эсхатологический сценарий и представление об избранно­
сти, величии, миссии и даже превосходстве черной расы обобщает 
эфиопскую идею до масштаба всей Африки, включая диалектику 
Вавилон (рабство, колонизация) —Сион (освобождение, возвраще­
ние, возрождение), то некоторые элементы растафарианства — 
форма одежды, практики курения каннабис в ритуальных целях 
и ношение дредов, особым образом переплетенных косичек, имеют



368 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

нигеро-конголезское происхождение и связаны с традициями наро­
дов баконго (входящих в состав семьи банту), которые привезли на 
Ямайку свои религиозные обычаи. Религия баконго (Кумина) учит 
о существовании двух типов духов —привязанных к Небу и привя­
занных к Земле. Во главе всех стоит небесный творец —Ото или 
Царь Зомби. Он, а также божества Обей и Шанго считаются «привя­
занными к Небу». Фигуры Ветхого Завета в синкретической версии 
Кумина связываются с духами, «привязанными к Земле». Духи 
предков (зомби, дзамби или нзумби) относятся к бессмертным суще­
ствам, которые вселяются в людей и делают их также бессмертны­
ми. В обрядах Кумина используется каннабис как средство вхожде­
ния в общение с духами зомби и с другими сущностями земного 
и небесного порядка. Элементы Кумина были интегрированы в ре­
лигиозное течение растафарианизма.

Особую известность растафарианизму принесли ставшие зна­
менитыми музыканты Ямайки и прежде всего Боб Марли (1945 — 
1981), один из самых популярных рок-музыкантов, строивший свои 
песни как проповеди и изложение учения растафарианизма. Благо­
даря популярности Боба Марли это течение и его философия рас­
пространились далеко за пределами Ямайки и привлекли миллионы 
последователей.

Практически любая песни Боба Марли апеллирует к эфиопиа- 
низму. Например, «Поезд Сиона».

Поезд Сиона
Поезд Сиона приближается 

к нам;
Поезд Сиона приближается 

к нам.
О, люди, садитесь в него (будет 

лучше, если вы сядете в него!)
Слава Богу (славьте Фари) —
Я сел в поезд, потому что дру­

гой остановки не будет;
Потом вы едете только в одном 

направлении (о-о).
Поезд Сиона приближается 

к нам;
Поезд Сиона приближается 

к нам.
Кто может спасти душу брата 

своего? (спасай душу брата своего).

Zion Train
Zion train is coming our way;

The Zion train is coming our way.

Oh, people, get on board! (you 
better get on board!)

Thank the Lord (praise Fan) —
I gotta catch a train, 'cause there is 

no other station;
Then you going in the same direc­

tion (ooh-ooh).
Zion's train is coming our way;

The Zion's train is coming our 
way.

Which man can save his brother's 
soul? (save your brother's soul)



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 369

О, человек, нужен только само­
контроль (о-о!)

Не приобретай мира, потеряв 
душу (просто не теряй душу)

Мудрость лучше, чем серебро 
и золото —

На мост (о-о!)
О, там, где есть воля,
Там всегда будет и путь.
там, где есть воля,
Там всегда будет и путь (путь, 

путь, путь, путь),
Итак —Поезд Сиона прибли­

жается к нам; а-а!
Поезд Сиона приближается 

к нам.
Две тысячи лет истории (исто­

рии)
Нельзя стереть просто так.
Две тысячи лет истории (исто­

рии черных)
Нельзя стереть просто так 

(нельзя стереть просто так).
О, дети, Сиона, поезд Сиона 

идет в нашем направлении; сади­
тесь в него!

Говорят, поезд Сиона прибли­
жается к нам;

У вас есть билет, так что побла­
годарите Господа!

Поезд Сиона —это... Поезд Си­
она — это...

Поезд Сиона —это...
Поезд Сиона —это...
Говорят, поезд души прибли­

жается к нам.

Oh man, it's just self control, (oo- 
hoo-oo!)

Don't gain the world and lose your 
soul (just don’t lose your soul)

Wisdom is better than silver and 
gold -

To the bridge (ooh-ooh!)
Oh, where there's a will,
There's always a way.
Where there's a will,
There's always a way (way, way, 

way, way),
Soul train is coming our way; er!
Zion train is coming our way.
Two thousand years of history 

(history)
Could not be wiped away so eas- 

ily.
Two thousand years of history 

(Black history)
Could not be wiped so easily 

(could not be wiped so easily).
Oh, children, Zion train is cornin' 

our way; get on board now!
They said the Zion train is cornin' 

our way;
you got a ticket, so thank the Lord!
Zion's train is —Zion's train is — 

Zion's train is —Zion's train -
They said the soul train is coming 

our way;
They said the soul train is coming 

our way.

В другой песне Боб Марли прямо призывает к восстанию:

Мы отказываемся быть теми, We refuse to be 
кем они хотят, чтобы мы были;

Мы те, кто мы есть:
Вот как должно быть.

What you wanted us to be; 
We are what we are:



370 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Ты не знаешь!

Ты не должен учить!
Никакого равенства возможно­

стей:
(говорить о моей свободе) Гово­

рить о моей свободе,
о свободе и воле людей!

Йе! Мы слишком долго давили 
виноград:

Восстань, восстань!
Да, мы слишком долго давили 

виноград:
Восстань, восстань!
Система Вавилона —это вам­

пир, йе! (вампир),
Пьющий кровь детей день за 

днем, йе!

That's the way (way) it's going to 
be. You don't know!

You can't educate I
For no equal opportunity:

(Talkin' 'bout my freedom) Talkin' 
'bout my freedom,

People freedom (freedom) and 
liberty!

Yeah, we've been trodding on the 
winepress much too long:

Rebel, rebel!
Yes, we've been trodding on the 

winepress much too long:
Rebel, rebel!
Babylon system is the vampire, 

yea! (vampire)
Suckin' the children day by day, 

yeah!
Религиозный культ растафарианизма в высшей степени показа­

телен для структуры эфиопской идентичности и эфиопского исто- 
риала. Если сами эфиопы говорят об избранности своего народа 
и своего государства, как вначале носителях подлинного иудаизма 
(Ковчега Завета, Ционы и преемственности Соломонидов от царицы 
Савской), то в случае растафарианизма, эфиопианизма и панафри­
канизма тот же сценарий распространяется и на другие африкан­
ские народы, никак с кушитами и эфиосемитами не связанные. 
Здесь мы имеем дело с аналогом таких явлений, как эллинизм, пред­
ставляющий собой расширенный до общесредиземноморского мас­
штаба греческий стиль, и иранизм (проекция иранской идентично­
сти и ее эсхатологического историала на неиранские общества). 
Растафарианцы, не будучи ни этническими эфиопами, ни членами 
миафизитской Эфиопской церкви, но потомками нигеро-конголез- 
ских негров Западной Африки, сохранившими фрагментарно арха­
ические религии (такие, как Кумина) и обращенными белыми в про­
тестантские деноминации христианства, выбирают себе искусст­
венную идентичность, значение которой, тем не менее, оказывается 
решающим, а влияние —огромным. Идея возврата в Африку, по­
строение негритянской Империи и возрождение древних основ нег­
ритянской культуры после осуществления глубинной деколониза­
ции, с добавлением эсхатологической диалектики Вавилон/Сион 
и острым осознанием миссии негров —это и есть базовый и практи-



Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа 371

чески единственный сценарий и для Африки, и для африканцев, 
оказавшихся за ее пределами, по которому можно достичь полно­
ценной свободы и настоящей независимости. Колониальная циви­
лизация европейского Модерна —во всех ее формах, от либераль­
но-капиталистической до коммунистической (и Маркус Гарвей со­
вершенно справедливо видел в коммунизме, созданном белыми для 
белых рабочих масс, угрозу африканской идентичности), не говоря 
уже о прямом белом расизме1 —любым негром, шире, африканцем, 
наделенным самосознанием и осознающим достоинство своей куль­
туры, не может рассматриваться иначе, как Вавилон, а нахождение 
в ее лоне —как плен. Поэтому растафарианскую идеологию (и в це­
лом эфиопианизм) следует рассматривать как одну из характерных 
и даже архетипических версий историала африканского освобож­
дения, в полной мере аналогичного по своей структуре культуре эл­
линизма.

Важна и символическая деталь: лев, изображенный на флаге 
Эфиопии, который является также знаменем растафарианцев, мо­
жет интерпретироваться и как указание на солнечную династию не­
гусов Соломонидов, и как последний след львиноголовых божеств 
Древней Нубии, уходящий в эпохи, предшествующие египетской 
цивилизации.

1 О трех основных политических идеологиях Модерна (либерализм, коммунизм, 
фашизм) см.: Дугин А.Г. Четвертый Путь. Введение в Четвертую Политическую Тео­
рию. М.: Академический проект, 2014.



Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный 
хаос исламизма

Сомали: султанаты и порты
Если Аксумская Империя и наследующее ей Эфиопское царство 

стали оплотом христианства в контексте кушитского (и эфиосемит- 
ского) горизонта и всей Северной Африки, то кушитские народы 
Сомали, в северной части которого и располагалось древнее царство 
Пунт, не смогли основать централизованной государственности 
и вместе с тем оказались в зоне интенсивной исламизации, приняв 
ислам, но сохранив при этом многочисленные элементы доислам­
ских верований. В целом архаическая религия сомалийцев, равно 
как и политическая децентрализованная организация, были близки 
к обществам оромо. Верховным божеством, как и у оромо, был не­
бесный патриархальный бог Ваак.

Этноним «сомали», согласно одной из этимологий, состоит из 
двух слов «соо» и «маал», что означает «идти» и «молоко». Это ука­
зывает на то, что эта часть кушитов представляла собой скотоводче­
ские кочевые племена. Самыми крупными племенами среди сегод­
няшних сомалийцев являются кочевые народы —дир, дарод, хавийе 
и исаак. Племена раханвейин являются оседлыми. Племена дир 
и хавийе возводят свое происхождение к общему предку Самаале 
через его сына Ирира. Самаале почитают в этом качестве своего 
основателя и другие племена —гаалджеел, гарре, дегоди и аврмале 
(через сына Самаале Гардхере), хавадле (через сына Майле), аджу- 
ран (через сына Хаммарра) и т. д. В период исламизации для прида­
ния сомалийским племенам более высокого социального статуса 
была разработана арабская версия их генеалогии, утверждающая, 
что сам Самаале был, в свою очередь, потомком дяди Мухаммеда 
Абу Талиба. Родоначальником племени исаак считался также араб 
Исаак бин Ахмед бин Ахмед бин Мохаммед аль Хашими, потомок 
имама 'Али.

Когда Аксумское царство находилось в апогее своего могущест­
ва, сомалийцы оказались включенными в его контекст, но когда Ак- 
сум стал ослабевать, на севере Сомали, населенном преимуществен­
но кочевыми народами, были основаны независимые государства.



Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма 373

Египет

/
Г

Судан КУ

Итальянская Эритрея

Тиграк 

Ифат

Адаль

Французский
Сомалиленд Лаас Корей

•  Зейла _
*  Пунтленд

•  Варсангали # Расхафун
Адана БеРбеРа .

Британский ¿У
Сомалиленд ^ ^  

Государство ^  ̂
Дервишей (у  ^

Огаден &

// Хобьо

« О

Аджуран

Могадишо
Геледи ·  Могадишо

Бордеро

Сомалийские султанаты и европейские колонии

Так как среди сомалийцев интенсивно распространялся ислам, то 
эти государства были султанатами.

Сомалийские племена приняли суннитский ислам преимущест­
венно суфийского толка, наиболее распространенным тарикатом 
был классический суфизм ордена Кадирия.

Первыми султанатами были Адаль со столицей Зейла и Магади- 
шу. Наследником султаната Магадишу стал султанат Аджуран на



374 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

юго-востоке Сомали, иногда называемый Империей Аджуран. Од­
ним из самых влиятельных и масштабных султанатов был султанат 
Варсангали, основанный в XIII столетии в восточной части южного 
побережья Аденского залива. В конце XIII века усиливается еще 
один султанат —Ифат, который вступает в жесточайшую войну 
с соседним Аксумом за гегемонию в регионе, но превосходство оста­
ется на стороне христианской державы, управляемой династией Со- 
ломонидов.

Традиция ожесточенных войн с Эфиопией составляла константу 
истории султаната Адаль, расположенного на западе Аденского зали­
ва. Все конфликты между Аксумским царством и сомалийскими сул­
танатами проходили под знаком религиозной войны ислама и хри­
стианства. Поэтому сомалийцы регулярно обращались к арабам, еги­
петским мамлюкам и напрямую к османским туркам, прося у них 
помощи для сокрушения последнего оплота христианства в Африке.

В начале XVI века сомалийцы султаната Адаль под руководством 
Ахмада ибн Ибрахима аль-Гази (ок. 1506— 1543), ставшего во главе 
армии, где были не только сомалийцы и племена кушитского народа 
харла, но и арабы и турки, начали фронтальное наступление на 
Эфиопию, которое чуть было не закончилось гибелью христианской 
державы.

От поражения Эфиопию спасли португальцы, которые прибы­
ли в Эфиопию в поисках подтверждения легенды о «царстве прес­
витера Иоанна» —о существовании в недоступных областях хри­
стианского царства. Командующий экспедицией португальский 
губернатор Золотого берега и Гоа Эстебан да Гама (ок. 1505 — 1576), 
сын Васко да Гама (ок. 1460— 1524), соединялся с эфиопскими вой­
сками, и хотя вначале их совместная армия потерпела поражение, 
в 1543 году в битве при Вайна Дага армия Ахмада ибн Ибрахима была 
разгромлена, а сам он убит.

В конце XVI века султанат Аджуран превратился в могуществен­
ную морскую Империю, союзную Османской Турции, и вступил 
вместе с турками в ожесточенное противостояние с португальцами 
за контроль над Индийским океаном. Небольшие княжества, распо­
ложенные на восточном побережье Африки (Пати, Момбаса, Киль- 
ва и т. д.), признали вассальную зависимость от Португалии, и это 
ограничивало геополитическую стратегию крупных сомалийских 
султанатов. Эти портовые политии переходили неоднократно из рук 
в руки, но португальцам все же удалось сохранить их под своим 
контролем.

По мере упадка султанатов Аджуран и Адаль в XIX веке наиболее 
значимыми центрами стали султанаты Варсангали (на севере), Геле-



Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма 375

ди (на юге), а также целый ряд прибрежных политий, управляемых 
династиями Бари, Гоброон и т. д. Между этими султанатами велась 
непрерывная война, причем часто одни из них объявляли джихад 
другим, используя религиозную идеологию в локальных целях. В се­
редине XIX века город Магадишо дважды, хотя и ненадолго, оказы­
вался под властью Занзибара.

Относительной стабильности в этих условиях удалось на какой- 
то срок добиться султану Геледи Юсуфу Махамуду Ибрахиму после 
того, как он одержал победу в ходе очередного джихада над сосед­
ним султанатом Бардера. Султанат Геледи во время правления Юсу­
фа Махамуда Ибрахима и его наследника Ахмеда Юсуфа играл 
большую роль в региональной торговле и установил дипломатиче­
ские отношения с влиятельными центрами в Йемене и Западной Аф­
рике.

Колонизация сомалийских политий и обретение 
независимости
В 1884— 1885 годах в Берлине состоялась конференция ведущих 

держав Европы, которая распределила зоны дальнейшей колониза­
ции Африки. Территории Сомали, согласно договоренностям, отхо­
дили трем странам: часть султаната Адаль, населенная афарами, 
и стоянка в порту Обок (южнее Джебути) —Франции; самые юж­
ные земли и часть северного побережья Африканского Рога (Сома­
лиленд — от Зейлы до Варсангали) — Британии; а восточное побере­
жье (султанаты Маджиртин и Хобьо) —Италии. Европейские дер­
жавы силой и подкупом установили свой контроль над различными 
частями Сомали, подчинив местное население колониальной адми­
нистрации.

Против колониальных властей выступили различные движения, 
большинство из которых, точно так же как и в остальных частях 
Северной Африки, были созданы на основании суфийских тарика- 
тов. Наиболее радикальным и успешным было восстание, поднятое 
шейхом ордена Саалахия Мохаммедом Абдулла Хассаном (1856 — 
1920). Орден Саалахия представлял собой ветвь реформированного 
суфизма ордена Ахмадия. Основателем ордена был Мухаммад ибн 
Салих аль-Рашеди (ок. 1854—1917), суданец, живший в Мекке. Он 
и посвятил Мохаммеда Абдуллу Хассана в орден. Особенностью 
этого ордена было полное сходство с ваххабизмом, распространен­
ным в то время в Саудовской Аравии. Члены ордена занимались 
не созерцательной практикой, дзикром и метафизикой, но лишь 
внешними сторонами ислама —исполнением религиозных правил,



376 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

строгим каноническим внешним видом и т. д. Кроме того, в отно­
шении представителей других конфессий (прежде всего христиан) 
последователи этого течения занимали непримиримую позицию. 
Поэтому широкого распространения этот орден среди сомалийцев, 
у которых традиционно преобладал классический созерцательный 
суфизм ордена Кадирия, получить не мог. Но в случае с Мохамме­
дом Абдуллой Хассаном решающую роль сыграла его активность 
в противостоянии британской оккупации. Он создал организацию 
своих сторонников на основе освободительной борьбы сомалий­
цев, и ему удалось построить независимое суфийское Государство 
Дервишей, которое просуществовало с 1899 по 1920 год. Идеология 
этого государства находилась под перекрестным влиянием судан­
ского махдизма и саудовского ваххабизма и была ориентирована 
антихристиански, причем противостояние Британской Империи, 
с одной стороны, и Эфиопии, с другой, также претендовавшей на 
присоединение различных территорий, населенных сомалийцами, 
складывалось в обобщенный образ христиан как враждебной силы.

Французский Сомалиленд просуществовал с 1862 по 1977 год, 
после чего Франция предоставила стране независимость. Новое го­
сударство стало называться Джибути. Политически в Джибути все 
определяет баланс между двумя главными этническими группами, 
принадлежащими к крупному сомалийскому кушитскому племени 
дир —афар и исса. Обе они ведут преимущественно кочевой образ 
жизни. Группы афар преобладали во время французской колони­
альной администрации, исса —после получения независимости. 
В 1991 году это стало причиной гражданской войны, которая длилась 
до 2000 года. Первым президентом Джибути стал Хассан Гулед Апти- 
дон (1916 — 2006), выходец из клана исса.

Колония Британский Сомалиленд была основана в 1888 году, 
когда англичане вынудили султана Варсангали признать британский 
протекторат над этими территориями. После подавления сопротив­
ления Государства Дервишей в 1920 году его территория была также 
присоединена к Британскому Сомалиленду.

К северо-западу находился Французский Сомалиленд (Джибу­
ти), а еще севернее —итальянская Эритрея. Итальянское Сомали 
располагалось к юго-востоку от Британского Сомалиленда.

Британский Сомалиленд в 1940—1941 годах был оккупирован 
итальянцами, присоединившими его территорию к сплошной зоне 
своих колоний, а после войны снова перешел к англичанам. 
В 1960 году Британия признала независимость Сомалиленда в соста­
ве государства Сомали, включающего в себя и Итальянское Сомали. 
Однако в Британском Сомалиленде остались политические силы, не



Xлава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма 377

согласные с соединением с Итальянским Сомали в одной политии 
(что продолжало традицию противостояния и самостоятельности 
нескольких сомалийских султанатов на севере и юге страны). Они 
составили основу сепаратистского движения, провозгласившего 
позднее, в 1991 году, в ходе правительственного кризиса, неприз­
нанное государство Сомалиленд, претендующее на территории 
бывшей британской колонии.

Итальянское Сомали было основано на территориях двух султа­
натов Маджиртин и Хобьо, каждый из которых по отдельности ока­
зались в положении итальянских колоний. Общей столицей италь­
янцы сделали Магадишо.

В 1936 году Итальянский Сомалиленд был включен в состав 
Итальянской Восточной Африки, наряду с Эритреей. Но в 1941 году 
его территория оказалась под контролем англичан. В 1949 году быв­
шая колония стала называться Подопечная территория Сомали под 
итальянской администрацией, после чего в 1960 году Итальянское 
Сомали и Британский Сомалиленд объединились в одно государство 
со столицей в Магадишо —Республику Сомали.

Современное Сомали: на дне истории
Создание Сомали из двух бывших колоний — британской и италь­

янской — было актом, совершенно внешним по отношению к состо­
янию сомалийского общества, где к моменту обретения независи­
мости в 1960 году никакой национальной идеи не было выработано. 
Общесомалийского национализма не существовало, и идентичность 
определялась лишь принадлежностью к исламу, но в гораздо боль­
шей степени к локальным сообществам, этническим и племенным 
группам, кланам и отдельным султанатам с давней традицией кон­
фликтов и противоречий. Единственной идеологией, претендовав­
шей на системность, обладал орден Саалихия, на основе которого 
было построено Государство Дервишей Мохаммеда Абдуллы Хасса- 
на, но она не могла быть доминирующей в силу ее антибританского 
и антихристианского радикализма. А независимое Сомали создава­
лось как раз прежде всего именно британцами.

Первым президентом Сомали стал Аден Абдулла Осман Даар 
(1908 — 2007) из клана хавийе, возглавлявший политическую органи­
зацию Лига молодых сомалийцев, которая была создана в 1944 году 
и опиралась на умеренный и идеологически неопределенный нацио­
нализм. Даар был редкой фигурой в постколониальной истории Аф­
рики, поскольку он спокойно и без борьбы уступил власть следую­
щему президенту Абдирашиду Али Шермарку (1919- 1969) из клана



378 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

дарод (субклан маджиртин), получившему большинство на выборах. 
Шермарк был убит своим телохранителем, за чем последовал воен­
ный переворот, и во главе страны встал Мохаммед Сиад Барре 
(1919—1995) из субклана марехан клана дарод, установивший воен­
ную диктатуру, а затем избранный президентом. Политические пар­
тии были запрещены, в стране была введена цензура.

Барре скоро столкнулся с восстанием региональных общин, 
и для того, чтобы справиться с начинающимся в стране хаосом, обра­
тился за помощью к СССР. В 1970 году, через год после переворота, 
Барре провозгласил, что Сомали отныне будет следовать социали­
стическим путем развития и начал проводить меры по национализа­
ции промышленности. При этом к марксизму в качестве официаль­
ной идеологии государства был добавлен ислам. В принципе такое 
сочетание было довольно обычным в исламском и особенно араб­
ском мире, и сомалийские лидеры в целом следовали в общем русле 
арабской политики, где в этот период были популярны идеи баасиз- 
ма1. В Сомали постепенно стал складываться культ Сиада Барре. Его 
официальным наименованием стали эпитеты «Отец мудрости» («Аа- 
ЬаЬаацоо^а») и «Победоносный предводитель» («СииБлгааббе»). Но 
Сомалийская революционная социалистическая партия была созда­
на только в 1976 году, хотя социалистические реформы начались 
раньше —и скорее всего, по совершенно прагматическим сообра­
жениям —в силу необходимости опоры на внешний полюс, в каче­
стве которого была выбрана одна из двух возможностей двухполюс­
ного мира — СССР (военный переворот ранее сместил правительст­
во, ориентированное на США и страны Запада)2.

Сиад Барре был сторонником Великого Сомали, куда, с его точки 
зрения, должны были входить все земли, населенные этническими 
сомалийцами —включая Джибути, часть Эфиопии (Огаден) и ряд 
территорий Кении. В 1977 году сомалийские войска вторглись 
в Эфиопию и захватили значительную часть ее территорий, устано­
вив контроль над Огаденом. Так как СССР был одновременно союз­
ником и покровителем и социалистического Сомали и социалисти­
ческой Эфиопии под началом Менгисту Хайле Мариама, то совет­
ское руководство оказалось перед выбором: кому в такой ситуации 
отдать предпочтение. Выбор пал на Эфиопию, и кубинские войска 
были переброшены в Эфиопию для освобождения Огадена и других 
территорий. Контроль над эфиопскими границами был восстанов­
лен, а Сомали разорвало отношения с СССР и Кубой и стало сбли­
жаться с исламскими государствами —Египтом, Саудовской Арави-

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
2 Дугин А. Г. Геополитика.



Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма 379

ей, Пакистаном и Ираном. В данном случае исламская составляю­
щая —также по прагматическим соображениям —оказалась более 
весомой, нежели социалистическая.

После поражения в войне с Эфиопией против режима Спа­
да Барре началась полноценная вооруженная борьба оппозиции, 
в которой участвовали как племенные общины, так и политиче­
ские противники. Одной из главных фигур среди противников 
Сиада Барре был Абдуллахи Юсуф Ахмед (1934-2012) из клана 
дарод (субклан маджиртин), попытавшийся организовать военный 
переворот в 1978 году, а затем бежавший в Эфиопию, откуда при 
поддержке властей Эфиопии развернул активную деятельность 
по координации партизанского движения. С 1980 года на всей тер­
ритории Сомали стали возникать очаги восстания, которые пра­
вительство Сиада Барре старалось ожесточенно подавлять, но это 
приводило лишь к новой эскалации насилия. В 1991 году ситуация 
достигла критической точки, и режим Сиада Барре был свергнут 
восставшими. Это стало не просто сменой режима, но переходом 
к полному хаосу, который становился все более жестоким и неу­
правляемым по мере включения в него радикальных салафитских 
группировок, носителей экстремистского захиритского мировоз­
зрения и террористических практик. Ситуация осложнилась еще 
и тем, что в стране началась засуха, а за ней последовал массовый 
голод.

Тогда же, в 1991 году, на севере страны, который был гораздо 
в меньшей степени затронут и гражданской войной, и экономиче­
ским кризисом, было провозглашено независимое государство Со­
малиленд, включающее в себя территории Британского Сомалилен­
да. Колониальные границы снова давали о себе знать. Хотя Сомали­
ленд остается непризнанным государством, Сомали не предприняло 
попыток силой вернуть его под свою власть, т. к. оно было раздирае­
мо внутренними противоречиями.

В 1998 году была провозглашена еще одна страна к востоку от 
Сомалиленда — Пунтленд, основанная на восточной части побере­
жья Аденского залива и в северных районах Итальянского Сомали, 
где находилось некогда древнейшее кушитское государство Пунт. 
Главой Пунтленда был провозглашен один из главных противни­
ков Сиада Барре Абдуллахи Юсуф Ахмед. В 2004 году Абдуллахи 
Юсуф Ахмед был избран президентом Сомали в переходном пра­
вительстве, и сепаратистские тенденции в Пунтленде несколько 
спали.

В 2006 году начался новый виток эскалации, где главной силой 
стала салафитская организация, ориентированная на ваххабизм



380 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

и афганское движение Талибан1, — Союз исламских судов. Ее члены 
считали необходимым вести джихад с проамериканскими, проэфи- 
опскими политическими силами, а также со всеми этническими об­
щинами и суфийскими братствами, не принимающими экстремист­
ский ислам в той версии, на которой настаивал сам Союз исламских 
судов. Союз исламских судов добился в короткие сроки внушитель­
ных успехов, захватил столицу Сомали Магадишо и установил 
контроль над многими районами страны.

В ответ на это по просьбе Абдуллахи Юсуф Ахмеда, традиционно 
связанного с Эфиопией, эфиопские войска вошли на территорию 
Сомали, освободили Магадишо и большую часть районов, контроли­
ровавшихся салафитами, разгромив Союз исламских судов. Через 
три года, в 2009 году, Аддис-Абеба войска вывела, и тут же разразил­
ся следующий этап кризиса. Абдуллахи Юсуф Ахмед был вынужден 
уйти в отставку еще в 2008 году. Теперь исламисты перегруппирова­
лись в новую организацию аш-Шабааб и снова начали наступление 
на столицу.

В 2009 году в Магадишо было провозглашено официальное пра­
вительство во главе с одним из основателей Союза исламских судов 
Шейх Шариф Ахмедом из клана хавийе, которого избрал парламент, 
находящийся за пределом Сомали —в Джибути. Шейх Шариф Ах­
мед принадлежал к салафитскому движению «Братьев-мусульман», 
хотя при этом был выходцем из семьи суфиев ордена аль-Идрисийя. 
Однако это правительство контролировало лишь несколько кварта­
лов в столице, к тому же постоянно обстреливаемых разными груп­
пировками боевиков. Абдуллахи Юсуф Ахмед ввел в стране законы 
шариата, повторяя действия боевиков аш-Шабааб, находящихся, од­
нако, ему в оппозиции.

В 2017 году президентом Сомали был избран бывший премьер- 
министр Мохамед Абдуллахи «Формаджо» Мохамед из клана дарод, 
имеющий американское гражданство и строящий свою политику на 
поддержке США —пока без особого успеха, т. к. в Сомали продол­
жается хаотическая война всех против всех и параллельно распро­
страняются крайние формы захиритского ислама.

Так, в центре всей кушитской цивилизации и даже на наиболее 
вероятной территории прародины афразийского горизонта в насто­
ящее время царит хаос, война, полное отсутствие проектов выраже­
ния национальной идентичности в ее связи с фундаментальными 
пластами кушитского горизонта.

Д у ги н  А.Г . Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



804 960 1174 1275 15041523 1635 18221874 1877 1881 1898 1916 1935 1955 1960 1972 1987 2005 2011

Кушитский историал. Вторая фаза



Глава 18. В поисках кушитского Логоса

Черный Дионис шейха Анта Диопа
Своеобразную версию трактовки кушитского Логоса предло­

жил знаменитый сенегальский ученый — историк, египтолог, фи­
зик, лингвист, антрополог шейх Анта Диоп (1923 — 1986), утверждав­
ший первенство негро-африканской культуры в истории мировой 
цивилизации и заложивший вместе с другими теоретиками —сене­
гальцем Леопольдом Седар Сенгором (1906 — 2001), мартиниканцем 
Эме Сезером (1913 — 2008), гвианцем Леон-Гонтран Дамасом (1912 — 
1978) —теорию «негритюда», т. е. самобытности и уникальности 
негритянских народов и даже отчасти их расового превосходства 
и исторического первенства1. В своей фундаментальной работе 
«Африканские истоки цивилизации»1 2 он выдвигает основополагаю­
щий для его теории негритюда тезис: Древний Египет был негритян­
ской цивилизацией, а древние египтяне были неграми3. Поэтому все 
исследования идентичности, языков и религиозных представлений 
африканских племен необходимо сводить к Древнему Египту как 
основной матрице африканской культуры в целом. На этом фунда­
менте следует строить решение главной задачи: «восстановление 
исторического самосознания африканских народов и обретение но­
вого прометеического сознания»4 (восстание черного Прометея).

Анта Диоп отождествляет истоки египетской цивилизации с Ну­
бией, полагая, что исторически Египет складывался как цивилизация 
с юга на север, что отражено и в порядке верхнеегипетских номов, 
начинающихся с Элефантины. Опираясь на ницшеанскую модель 
оценки эстетических стилей, Анта Диоп предлагает рассматривать 
негритянскую цивилизацию как «дионисийскую». Однако он, так 
же как и большинство историков культуры, отождествлял диони- 
сийство с прадионисийством. Он использует этот термин как сино­
ним культа Великой Матери, споря с Бахофеном и основной линией

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.
2 Diop Cheikh Anta. The African origin of civilization. N.Y.: Lawrence Hill and Co, 

1974.
3 Анта Диоп доказывает это анализом расовых черт на скульптурах и рисунках 

египетских фараонов.
4 Diop Cheikh Anta. The African origin of civilization.



(’лава 18. В поисках кушитского Логоса 383

трактовки комплекса Кибелы как специфической средиземномор­
ской культуры, распространенной доиндоевропейскими европеои­
дами, и приписывает культ Великой Матери изначальной африкан­
ской культуре, полюсом которой была Древняя Нубия. Это смешение 
Диониса с Адонисом, как мы видели неоднократно, составляет спе­
цифическую черту целого ряда религий, культов, мифологий, фило­
софий, а также эстетических и даже политических течений. Соглас­
но Анта Диопу, в центре примордиальной африканской религии сто­
яло андрогинное божество влаги Амон (у догонов Амма). Осирис 
и Исида были черными богами. Изначальной особенностью нубий­
ской цивилизации, по Анта Диопу, был матриархат, который он 
справедливо связывает с аграрным укладом, не знающим использо­
вания крупного рогатого скота и тяжелого плуга. Этот тип общества 
Анта Диоп считает изначальным для всеобщей африканской культу­
ры, и кульминацией такого аграрного общества —с соответствую­
щими культами (андрогинат высшего божества, офитические 
боги —«змеи, танцующие в темноте», виталистский сакральный 
каннибализм и т. д.) —была, по его мнению, Нубия. Примеры жен- 
щин-цариц в истории древнего Кушитского царства, в Верхнем 
Египте и в истории Эфиопии, а также во многих других областях 
Центральной Африки, являются характерным признаком именно 
африканского социального уклада. Эти традиции, по Анта Диопу, 
были искажены или разрушены вторжением исламского, а затем ев­
ропейского колониального патриархата, в случае мусульман связан­
ного с кочевничеством.

Анта Диоп принимает распространенную гипотезу о происхож­
дении индоевропейской культуры из Евразии (Турана), но указыва­
ет на то, что народы, выходящие из этой области, создают цивилиза­
ции только в южных областях, относящихся к «черной культуре», 
т. е. к цивилизации Куша — от Африки до Океании, включая Между­
речье, Элам, Индию и т. д. Тем самым Анта Диоп отчасти признает 
идею дуализма белой (индоевропейской) и черной (нубийской) ци­
вилизаций, соглашаясь с тем, что индоевропейцы являются носите­
лями аполлонического Логоса и патриархата, а африканские негры, 
напротив, воплощают в себе Логос Великой Матери и матриархат, 
но воспринимает Логос Великой Матери как целиком позитивное 
явление, а Логос Аполлона как негативное. Гештальт Черного Дио­
ниса, который появляется у Анта Диопа, им же напрямую отождеств­
ляется с титаном (Прометеем) и Адонисом, выступая на стороне чер­
ного Логоса Кибелы.

Такая трактовка кушитского Логоса представляется удивитель­
но симметричной версиям белого расизма, только перевернутым.



384 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

Поэтому философию негритюда принято причислять к категории 
«дефенсивного (оборонного) расизма», оправданного в глазах евро­
пейской гуманистической общественности пережитыми африкан­
цами тяготами европейской колонизации, а следовательно (в отли­
чие от расизма белого —в его откровенной биологической форме, 
поскольку как расизм культурный и прогрессистский он никуда не 
исчез из западных обществ) относительно допустимого и «приемле­
мого».

Коррекция тезиса матриархального негритюда
В этой реконструкции шейха Анта Диопа есть целый ряд фунда­

ментально верных интуиций. Прежде всего он совершенно точно 
определяет сущность туранского Логоса и индоевропейского начала 
как главного носителя патриархата и аполлонизма1. Точно так же 
вполне корректным является выявление матриархальных корней 
афразийского горизонта и его глубинных органических связей с ци­
вилизацией Великой Матери. В той мере, в какой египетская циви­
лизация уходит корнями в эти древнейшие слои, она, как мы видели, 
действительно обнаруживает все больше матриархальных черт. 
И также следует согласиться с гипотезой Анта Диопа о принципи­
альном влиянии нубийского юга и даже прародины афразийских на­
родов Африканского Рога (то есть кушитского горизонта) —в част­
ности, государства Пунт — на ранние этапы египетской культуры.

Однако то, что мы знаем о Древней Нубии, о Мероитском госу­
дарстве, об Аксумском царстве и Эфиопии, не может быть сведено 
однозначно к той прямолинейной черно-расистской схеме, которую 
предлагает Анта Диоп как концептуальный фотонегатив столь же 
прямолинейного и слабо обоснованного белого расизма. В частно­
сти, остается неясным происхождение патриархата в Египте и Куше, 
поскольку ни о каком влиянии Турана и тем более о индоевропейцах 
в эти эпохи не могло быть и речи.

Быть может, большое значение имеет то обстоятельство, что сам 
Анта Диоп — сенегалец, т. е. представитель Западной Африки и ее 
культуры, кроме того, получивший европейское образование и, со­
ответственно, существенно аффектированный евроцентризмом, 
перевернутую версию которого он излагает. Его версия кушитского 
Логоса соблазнительна своей простотой и формальным совпадени­
ем с основными терминами Ноомахии, которые он сам использует 
(Великая Мать, Дионис Аполлон). Но скорее всего, по этой самой

Д уги н  А.Г . Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.



Глава 18. В поисках кушитского Логоса 385

причине она некорректна. Ее обобщения и универсализм не учиты­
вают многих нюансов, и исследование кушитского Логоса в интер­
претации Анта Диопа едва ли можно считать законченным.

Так, несколько выводов теории Анта Диопа требуют пересмотра 
и фундаментальной коррекции.

Первое: совершенно не правомочно приписывать черный Логос 
Кибелы исключительно народам негроидной расы и рассматривать 
это как отличительную черту африканского Логоса в целом. К афра­
зийскому горизонту, как мы видели, принадлежат представители 
всех четырех символических рас: белой (но не индоевропейской) — 
берберы; черной (но не негроидной) —кушиты и эфиосемиты; крас­
ной — египтяне; желтой (но не монголоидной) —семиты, а кроме 
того — аутентичные негроиды, говорящие на чадских языках. Кор­
ни всех этих культур, сопряженных с совершенно различными фе­
нотипами и цветом кожи, в равной мере обнаруживают связи с древ­
нейшим матриархатом и кругом Великой Матери. Поэтому отож­
дествление с Логосом Кибелы африканцев в целом и особенно нег­
роидов совершенно неоправданно. Под началом Логоса Кибелы 
находилась в определенные древние периода именно Северная Аф­
рика и это поддается определенной верификации. При этом северо­
африканский горизонт является частью более широкого семито-ха­
митского (афразийского) культурного круга, включающего Ближ­
ний Восток и Междуречье, а к нему, в свою очередь, примыкает 
пространство Анатолии, населенное древними —нечерными —на­
родами (хаттами, хурритами и т. д.) и подчас даже индоевропейцами 
(хеттами, лувийцами, ликийцами, лидийцами, фригийцами и т. д.), 
относящимися к тому же типу матриархальной хтонической и ги- 
похтонической культуры. То, что ненегроидные народы Восточного 
Средиземноморья были носителями Логоса Кибелы, мы подробно 
разбирали в других томах «Ноомахии»1, а то, что как раз негроиды, 
составляющие основное население Центральной и Южной Африки, 
т. е. собственно Черной Африки, представляют собой более диффе­
ренцированную и сложную картину, нежели горизонт однозначной 
доминации Логоса Кибелы, мы убедимся в ходе рассмотрения собст­
венно негритянских культур и традиций1 2. Следовательно, тезис 
Анта Диопа и прямой и даже эксклюзивной связи негритянской

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины; Он же. Ноомахия. 
Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали; Он же. Ноомахия. Горизонты 
и цивилизации Евразии. Индоевропейское наследие и следы Великой Матери; Он же. 
Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.



386 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

идентичности с Логосом Кибелы в том виде, в котором он им сфор­
мулирован, просто не верен.

Второе: выделение в Ноомахии трех Логосов вводит принципи­
альное различение Логоса Диониса и Логоса Кибелы, которые пред­
ставляют собой совершенно различные, автономные и подчас анта­
гонистические ноэтические структуры. Логос Диониса, представ­
ленный в наиболее чистой версии в китайской цивилизации1, сам по 
себе ни в коем случае не является продолжением Логоса Кибелы или 
его синонимом. Бахофен совершенно верно видит в Дионисе мо­
мент наступления патриархата на гинекократические и матриар­
хальные (разделяемые в его теории) структуры. И там, где мы имеем 
наложение двух начал —патриархата на матриархат —и происхо­
дит, как верно замечает Анта Диоп, бурное развитие изысканных 
и утонченных культур. Дионис (как и близкая к нему ноологически 
Деметра) и несет в себе код культуры, сочетающей солярную верти­
каль Аполлона и хтоническое могущество укрощенной женственно­
сти. Но из констатации того, что цивилизация как Аизбгиск-стадия 
культуры появляется в области наложения влияний Турана на про­
странство Великой Матери, еще не следует, что свое содержание 
она черпает только из Земли и из подземных слоев. Солярный па­
триархат, столкнувшись с оседлыми материнскими обществами, 
раскрывает имплицитно заложенный в нем аполлонический потен­
циал1 2, что и становится одной (и часто главенствующей —как в слу­
чае Греции, Ирана и Индии) из двух половин семантической струк­
туры, тогда как вторая половина может относиться и к допатриар- 
хальному слою.

Но такой чистый дионисизм, где влияния обоих Логосов (Апол­
лона и Кибелы) пребывали бы в совершенном равновесии и полной 
гармонии, чрезвычайно редок, и чаще всего гештальт Диониса сме­
щается на практике в ту или иную сторону—либо в сторону Аполло­
на (строгого патриархата, доминации маскулиноидов и режима ди- 
урна3), либо в сторону Кибелы, когда и можно говорить о Черном 
Дионисе, Прометее, Титане или в смягченной версии Адонисе и Ат- 
тисе. Именно в этом смещении и кроется секрет титанизма, т. е. та­
кой формы патриархата, где преобладание мужского начала остает­
ся в плену у хтонической матриархальной гравитации Великой Ма­

1 Дуган А.Г. Ноомахия. Желтый Дракон. Цивилизации Дальнего Востока. Китай. 
Корея. Япония. Индокитай. М.: Академический проект, 2017.

2 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертикали.
3 Дугин А.Г. Воображение. Философия, социология, структуры. М.: Академиче­

ский проект, 2016.



Глава 18. В поисках кушитского Логоса 387

тери. Ярким образцом титанического дубля Диониса, его «черного 
двойника» является гештальт Ва'ала1.

Такой Черный Дионис встречается в некоторых культурах Се­
верной Африки, но он также характерен для семитской —особенно 
западно- и южно-семитской —культуры и, шире, горизонта Восточ­
ного Средиземноморья. Соответственно, Черный Дионис действи­
тельно есть, но к негроидам Африки он имеет опосредованное отно­
шение. Черный цвет может иметь множество различных значе­
ний — от цвета непроявленного апофатического Начала fEv), что 
и было, по Генону, изначальным смыслом термина «эфиоп», до сим­
вола подземного мира Мрака и изначальных материнских Нижних 
Вод и населяющих их офитических могуществ, предшествующих 
появлению структурированного мира, но ни в том, ни в другом слу­
чае к черной расе, т. е. к неграм и негроидам, это прямого отношения 
не имеет.

Впрочем, чтобы убедиться в этом, нам необходимо рассмотреть 
случаи африканских культур за пределом афразийского простран­
ства, выделяя в них четыре горизонта —три на основании лингви­
стических данных —нило-сахарский, нигеро-конголезский и кой- 
санский —четвертый, внутри нигеро-конголезской семьи —гори­
зонт народов банту, отличающийся рядом характерных черт от той 
культурной мозаики, которую создали западно-африканские племе­
на той же —нигеро-конголезской —семьи. Именно это мы и проде­
лали в следующем томе «Ноомахии», посвященном второй половине 
африканского континента и его культурам1 2.

Нубианизм и нубийский Dasein

Еще одним течением, наряду с теориями Анта Диопа и с эфиопиа- 
низмом, о котором мы говорили ранее, особенно распространенным 
среди афроамериканцев стал менее четко оформленный нубианизм, 
также возводящий идентичность «черной расы» к Древней Нубии 
и Кушу и особенно подчеркивающий связь народа банту, одного из 
самого многочисленного в Африке и ставшего этнической основой 
Для большинства привезенных в Америку рабов, с кушитами, что де­
лало бы американских негров наследниками первой в истории чело­
вечества цивилизации3.

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.
2 Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.
3 Gates H.L. Jr. Figures in Black: Words, Signs, and the «Racial» Self. N. Y.: Oxford 

University Press, 1987.



388 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В нубианизме интересны следующие моменты:
• позитивное переосмысление тезиса о кушитской цивилизации, 

простиравшейся от Африки до Океании, и утверждение ее изна- 
чальности и превосходства над цивилизациями иных народов;

• предложение реконструировать и восстановить архаические ве­
рования Древнего Куша, воссоздавая тем самым доисторический 
Логос «черной расы»;

• придание процессу деколонизации африканских народов эсха­
тологического и философского измерения;

• утверждение африканских культур как особого цивилизационно­
го полюса, выступающего как центр самостоятельного взгляда на 
все мировые процессы с позиции интегрального афроцентриз- 
ма;

• имплицитная идея интеграционного проекта Единой Африки, 
где кушитский Логос, имеющий наиболее древнюю историю 
и наиболее стройную (хотя и еще далеко не восстановленную 
в полной мере) структуру, мог бы выступать общей матрицей для 
остальных племен и народов;

• политический проект создания Африканской Империи или Сое­
диненных Штатов Африки как кульминации освобождения от 
внешнего управления;

• предложение некогда увезенным в рабство в Северную и Юж­
ную Америку против своей воли потомкам африканцев вернуть­
ся на свою священную прародину.
Мы видим в нубианизме ряд мотивов, с которыми мы сталкива­

лись в эфиопском историале и в движении Маркуса Гарвея «Назад 
в Африку». Однако и здесь требуется внести определенные коррек­
тивы.

Куш (Нубия, Эфиопия, Абиссиния) представляет собой уникаль­
ное цивилизационное явление, играющее в структуре и оформле­
нии всего африканского Логоса важнейшую, а может быть, просто 
главную роль.

Первый тезис о кушитской цивилизации от Атлантики до Юго- 
Восточной Азии мы уже обсуждали. Это пространство изначально­
го Логоса Кибелы, на которое были спроецированы многократно 
и в разных пропорциях, комбинациях и контекстах, а также в раз­
ные эпохи, определяющие влияния патриархата. То, что нубиа- 
нисты, как и последователи Анта Диопа, относятся к этой модели 
позитивно, дает необходимую дистанцию от европейского этно­
центризма и имплицитного белого расизма, что само по себе поло­
жительно и является шагом в сторону освобождения африканского 
самосознания. Однако это чревато упрощением, а также упускает



Глава 18. В поисках кушитского Логоса 389

из виду патриархальное —аполлоническое и аполлоно-дионисий- 
ское — наследие, которое также является неотъемлемой и органиче­
ской составляющей коренной африканской традиции, не сводимой 
исключительно к внешним влияниям, принесенным белыми коло­
низаторами. Солярные фараоны Египта не были европейцами, хотя, 
впрочем, вероятно, не были они и негроидами, поэтому и с точки 
зрения символизма негритянского фенотипа, и с точки зрения форм 
патриархата это пространство цивилизации Куш должно быть более 
детально исследовано и классифицировано —в том числе и с учетом 
наложения многочисленных культурных пластов и слоев.

Обнаружение, восстановление, реконструкция и защита афри­
канского Логоса —условно нубийского или кушитского —и есть 
финальная цель поиска африканской идентичности. И если нубиа- 
низм будет двигаться в этом направлении, это, несомненно, даст 
свои результаты. Два тома «Ноомахии», посвященные Африке, на­
ряду с работами других теоретиков африканского ОаБет'а, и явля­
ются элементом выполнения этой программы. Это же относится 
и к остальным пунктам нубианизма, которые представляют собой 
проекты создания африканского полюса во всех его измерениях 
в рамках общей картины многополярного мира1.

Однако в нубианизме главным теоретическим положением явля­
ется сведение всех негритянских культур (за исключением койсан- 
цев и пигмеев, что эксплицитно оговаривают нубианисты) к нубий­
ской прародине и, соответственно, к египетской и праегипетской 
цивилизации. В отношении афразийских народов тезис о кушит­
ской прародине начинает представляться все более обоснованным 
по мере исследования кушитских и эфиосемитских языков и архео­
логических пластов Африканского Рога и области западного побере­
жья Красного моря. Нубианисты же ведут к тому, чтобы свести 
к этому же культурному кругу—т. е. к цивилизации Куш — и истоки 
культур народов нигеро-конголезской и нило-сахарской семьи. Этот 
тезис требует основательной проработки, и мы учитываем его при 
разборе цивилизации Западной, Центральной и Южной Африки. 
Однако, несколько забегая вперед, можно сказать, что в отношении 
нило-сахарских народов, которые также часто ассоциируются как 
раз с Нубией и выступают в теориях нубианистов как промежуточ­
ное звено между египтянами, кушитами и семитами, с одной сторо­
ны, и неграми, с другой, эта гипотеза о коренном матриархате не 
только не подтверждается, но полностью опровергается1 2.

1 Дугин А. Г. Теория многополярного мира.
2 Дугин Л.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.



390 Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия

В отношении нигеро-конголезских народов и особой цивилиза­
ции банту эта связь если и есть, то является более опосредованной, 
и также нуждается в детальном и нюансированном исследовании, 
особенно в свете того, что в Западной Африке на примере культуры 
народов йоруба и игбо мы имеем дело с ярко выраженными форма­
ми глубинного солярного патриархата1.

Нубийский горизонт как общий знаменатель всей африканской 
цивилизации не лежит в любом случае на поверхности, и наличие 
черной кожи и негроидного фенотипа еще не является гарантией 
органической связи с его ноологическими структурами и семанти­
ческими осями. Поэтому нубианизм предполагает усилие, прикла­
дываемое как в экзистенциальной (идентификация нубийского 
Dasein'a и перевод его в режим аутентичного экзистирования), так 
и во всех остальных областях —интеллектуальной, философской, 
политической и т. д. Нубийский Dasein и есть основа нубианизма, 
и, следовательно, прежде всего следует определить его пропорции 
и режимы, выявить его экзистенциалы1 2, а затем строить на них пол­
ноценную философию африканского освобождения и Нового аф­
риканского Начала.

1 Дугин А. Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди черного солнца.
2 Дугин А.Г. Мартин Хайдеггер. Последний Бог. М.: Академический проект, 2015.



Часть 4. Негры Афразии.
Культура чадских 
народов





Глава 19. Хаусаленд: чадские языки

Чадские языки и их носители
Еще одну культурно-лингвистическую структуру в афразийском 

горизонте представляют собой народы, входящие в чадскую группу 
языков. Народы этой группы распространены в нескольких афри­
канских странах —Нигерии, Чаде, Камеруне и Центрально-Афри­
канской Республике. Чадские языки входят в состав хамитских, 
а значит, родственны египетскому, берберским и кушитским язы­
кам. При этом они составляют особое лингвистическое единство. 
Ближе всего к чадским языкам египетский язык, что позволяет пред­
положить принадлежность народа, который в древности был носи­
телем этого языка, к общему культурному горизонту с цивилизаци­
ей Египта.

Самое большое число носителей этой семьи языков живет на 
территории Северной Нигерии и относится к западно-чадской груп­
пе. Крупнейшим среди западно-чадских народов является хауса 
(Нигер, Нигерия).

В западно-чадской семье языков выделяют две ветви:

(A) хауса-гвандара, боле-тангале (каракаре, болева, нгамо, дера, 
куши, галамбу, кваами, перо, пья-квончи), йивом-ангасская группа 
(йивом, нгас, джорто, кофьяр, мишип, мвагавул, гоемаи, коемоем, 
монтол, пьяпун, тал), рон-фьер (тамбас, духва, мундат, ша, кулере);

(B) баде-нгизим (ауйокава, тешенава, дувай), ваджри (па'а, мбур- 
ку, дири, зумбун, кария, сири, чивогай) и заар-богом (геджи, полчи, 
сая, зеем, гурунтум, дасс, джимизангвал).

В центрально-чадскую семью, называемую также биу-мандара 
(Нигерия, Камерун, Чад), входят три ветви:

(А) бога-джара (гаанда, хвана, тере), бура (чибак, кофа, пута, 
марги, хубанггвахьи), камве (бана, хья, псикье), ламанг-мандара 
(хди, главда, чинеу, вандала, парква), молоко (балдему, чувок, мада, 
мафа, мбуко, мефеле, мофу, муянг, ваме, вузлам), сукур, даба (бувал, 
гавар, мазагвай, мбедам, мина) и бата (бакама, фали, гуде, джими, 
нгваба, нзани, шарва, цуван, зизиливакан);



394 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов

(B) будума (котоко, джина, джилбе, мусгу);
(C) гидар.
В восточно-чадскую семью (Чад, Центрально-Африканская Ре­

спублика) —две ветви
(A) бусо, мире, ндам, тумак, боор, гаданг, леле, кимре, габри, то- 

банга, кера, нанджере;
(B) дангалеат, мава, мабире, магаама, уби, биргит, муби, мукулу, 

сокоро, вареин, саба, тамки.

Особняком стоят языки маса (херде, марба, масана, мусей, нгете, 
певе, зумая).

В отличие от многих других народов афразийской группы чад­
ские народы имеют ярко выраженный негроидный фенотип и чер­
ный цвет кожи. Этот фенотип, однако, отличен от эфиопских наро­
дов (как кушитов, так и эфиосемитов), также имеющих темную пиг­
ментацию. Вероятно, носители чадских языков включали в свой 
состав представителей трех главных горизонтов Африки —афра­
зийские народы (скорее всего, берберов), нило-сахарские и нигеро- 
конголезские. Самым поздним примером этнолингвистического 
сдвига можно считать переход на язык хауса, являющийся самым 
распространенным среди чадских языков, значительного числа ни- 
геро-конголезского народа фульбе (фулани) атлантической ветви. 
Объединение этих двух групп разного этнического и лингвистиче­
ского происхождения в Нигерии зашло настолько далеко, что иног­
да они считаются одним народом —хауса-фулани, говорящим на 
языке хауса.

Народы чадской группы языков в большинстве являются осед­
лыми и практикуют мотыжное земледелие. При этом они отлича­
ются воинственностью и склонны создавать более или менее цент­
рализованные политии, отличающиеся по своим основным пара­
метрам от классических Dorf-Stadt обычных земледельческих 
общин.

Лео Фробениус, разработавший систематизацию стилей различ­
ных предметов первой необходимости у африканских народов, по­
казывает, что вооружение хауса (в частности, форма и способ изго­
товления лука) относится к азиатскому стилю, общему для народов 
Нила, Сомали и сходному с древнейшими луками Ближнего Восто­
ка1. То же самое касается круглых щитов, конусообразных хижин 
и особой формы и способа изготовления барабанов.

1 Frobenius L. Der Ursprung der afrikanischen Kulturen. Berlin: Verlag von Gebrüder 
Borntraeger, 1898. S. 61-62, 87.



Нигер

&  плато Джое
*  ц и в и л и з а ц и я

Нигерия
тангале

ангас

Камерун

Зоны распространения чадских языков

1 з а л а д н о - х а у с а  1 Г ' - ' |

Гобнр ЧаДСК" е * (  \  1у · Д*ур*  у ^ 7  \ 4



396 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов

Культура народов хауса, говорящих на чадских языках, одно­
значно принадлежит к общему афразийскому типу и представляет 
собой проекцию стиля, сложившегося на северо-востоке Африки, 
на западе этого континента.

Цивилизация Нок
Согласно некоторым версиям, народы чадской группы стояли 

у стоков древнейшей развитой цивилизации Западной Африки — 
цивилизации Нок, располагавшейся на территории современной 
Нигерии и прежде всего на плато Джое. Однако другие историки 
связывают цивилизацию Нок и с другими африканскими народа­
ми —прежде всего нигеро-конголезскими. Однако если учесть, что 
именно афразийский горизонт стоял у истоков наиболее дифферен­
цированных и утонченных цивилизаций Северной Африки и имен­
но в его контексте развивались изысканные формы произведений 
искусства и социальной организации, можно признать чадские на­
роды как наиболее вероятную ось цивилизации Нок, что, впрочем, 
не исключает, что под ее влиянием могли находиться и другие афри­
канские культуры. Сам фенотип современных народов чадской груп­
пы показывает, что в течение многих веков носители языка и доми­
нантного фенотипа многократно трансформировались, и нельзя 
исключить, что создатели цивилизации Нок и предки народов, гово­
рящих на чадских языках, выглядели несколько иначе, нежели их 
современные потомки. Хотя вполне возможно, что они также отли­
чались черным цветом кожи, что вполне укладывается в «расовый 
универсализм» народов афразийского горизонта, у которых мы 
встречаем признаки всех четырех символических рас.

Цивилизация Нок сложилась на плато Джое на территории со­
временной Нигерии в X веке до Р.Х. и исчезла в IV веке по Р.Х., со­
храняя во время своего более чем тысячелетнего существования 
устойчивую и неизменную идентичность.

Самым ярким признаком цивилизации Нок были терракотовые 
фигуры, выполненные в полный рост с характерным изображением 
диспропорционально вытянутых огромных голов, подчас составля­
ющих треть всего изображения. В таком же стиле были выполнены 
и глиняные и деревянные фигуры. До цивилизации Нок в Западной 
и Центральной Африке мы ничего подобного не встречаем, но позд­
нее и, возможно, как раз под влиянием Нок они получили широкое 
распространение у многих негритянских народов —в виде сакраль­
ных статуй и масок. Ярким примером влияния культуры Нок могут 
служить изображения фигур и маски с двумя лицами, смотрящими



Глава 19. Хаусаленд: чадские языки 397

в противоположные стороны, которые были характерны для искус­
ства Нок.

С этой цивилизацией принято связывать начало железного века 
в Африке, т. к. именно в ней начинает развиваться металлургия.

Форма и стиль некоторых изображений цивилизации Нок име­
ют прямые аналоги в более древних культурах Верхнего Египта 
и Нубии, где мы встречаем сходные стилизации голов в додинасти- 
ческий период. Это наблюдение заставило некоторых историков ис­
кать связей между создателями цивилизации Нок и Древним Егип­
том. Однако на данный момент, кроме стиля и принадлежности 
к афразийской семье языков, других убедительных факторов, по­
зволяющих считать цивилизацию Нок продолжением египетской 
культуры, не обнаружено.

Носители цивилизации Нок знали лошадей и использовали их 
в торговых и военных целях. Об этом свидетельствуют конные ста­
туи и изображения повозок. Причем в некоторых случаях кони изо­
бражались с огромными вытянутыми головами и человеческими ли­
цами, что могло свидетельствовать об их сакрализации. Вполне ве­
роятно, что в создании цивилизации Нок принимали участие 
какие-то кочевые народы, установившие контроль над оседлыми 
сельскими общинами. Этот сценарий многократно повторяется в са­
мых разных культурах, и в том числе среди африканских народов.

Народ хауса, который является самым крупным среди носителей 
чадских языков, до настоящего времени сохраняет обряды сакрали­
зации лошади и традиции священных монархов. Хауса возводят 
свою историю как раз к цивилизации Нок, что имеет под собой, по 
крайней мере, символические основания.

Религия бори: царица Даурама и жрицы каруваи
Спустя несколько столетий после исчезновения цивилизации 

Нок, начиная с VII века по Р.Х., на территории Северной Нигерии 
народы хауса выступили создателями федерации семи городов госу­
дарств хауса (hausa bakwai), главным из которых был Даура. Эта об­
ласть политической федерации хауса была позднее названа Хауса­
ленд. Между городами прямой иерархии и единого правителя не 
было, но все они были организованы более или менее сходным обра­
зом и представляли собой локальные гегемонии, подчинившие окру­
жающие сельские районы.

Семиградье хауса укреплялось в течение нескольких веков, с VII 
по XI. Благодаря своему расположению эти города стали крупными 
торговыми центрами, т. к. они находились на караванных путях,



398 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов

идущих по Сахаре. С этого периода особый класс народа хауса стал 
заниматься торговлей на далекие расстояния, что привело к распро­
странению групп хауса по просторам Центральной и Западной Аф­
рики.

С точки зрения определения ноологической особенности наро­
дов, говорящих на чадских языках, в высшей степени важно преда­
ние народа хауса о предыстории города Даура, одного из главных 
в федерации Хаусаленда, который считается самими хауса колыбе­
лью своей цивилизации и прародиной.

Согласно традиции хауса, изначально Даура был центром, где 
правили священные царицы кабара или магаджия. Приводятся их 
имена от первого матриарха Куфуру до последнего —царицы Дау- 
рамы II1.

Основателем исторической политиии Даура, принесшим вместе 
с собой патриархальную систему власти, был культурный герой Бай- 
яджидда, который, по преданиям, пришел из Восточной Африки 
или, по одной из легенд, из Багдада, пересек Сахару, и достиг города, 
где царил матриархат и правила кабара Даурама И1 2. В Дауре был ко­
лодец Кусугу, где обитал змей Сарки, требовавший человеческих 
жертв. Связь матриархата с гештальтом змеи —константа гинеко- 
кратического символизма. Байяджидда победил змея и освободил 
местных жителей от власти змея, за что благодарная кабара Даура­
ма II стала его женой. После этого правителями Дауры стали мужчи­
ны, однако род правителя, сохраняя древние традиции, часто опре­
делялся по матери. Семь сыновей Байяджидда и Даурамы II стали 
правителями семи городов хауса, положив начало патриархальной 
династии с более древней матриархальной предысторией. К Семи- 
градью принадлежали города Даура, Катцина, Заззау, Гобир, Кано, 
Рано и Бирам.

Параллели этого сюжета с историей царицы Савской в Эфиопии 
напрашиваются сами собой.

В этом предании мы видим ясное указание на матриархальный 
строй народов, говорящих на чадских языках, что подтверждается 
многочисленными следами в организации сельских общин хауса 
и прежде всего в сохранившемся до нашего времени институте жен­
ского жречества. Это жречество составляет основу религии бори, 
главным обрядом которой является практика одержимости духами 
или ветрами (искоки). Во главе жриц религии бори стоит верховная

1 Полный список матриархов (кабара) хауса таков: Куфуру, Гину, Якуму, Яку- 
нья, Ванзамо, Янбаму, Гизир-гизир, Инна-Гари, Даурама I, Га-Вата, Шата, Фататума, 
Сай-Да-Мата, Джа-Мата, Ха-Мата, Зама, Ша-Вата, Даурама II.

2 Maalam Shaihua. Hausa Folk-Lore. Oxford: The Clarendon Press, 1913.



Глава 19. Хаусаленд: чадские языки 399

королевская жрица Инна, «Мать всех», которая в религиозном кон­
тексте выполняет символическую роль кабары древнего политиче­
ского матриархата. Показательно, что у магузава, как мусульмане 
называют тех хауса, которые сохранили древнюю религию и после 
распространения среди хауса ислама, мужем верховной жрицы 
Инна считается дух Баббан Маза (что отражает древнейшие мотивы 
партеногенеза). Верховными духами или божествами считаются 
пара Саркин Алжан и его супруга Маи'яли. Остальные духи включа­
ют мужа верховной жрицы Баббана Мазу и его сыновей —посланца 
Манхо и подземного пса Багиро, уводящего души в мир мертвых. 
У магузава традиционно женщины до настоящего времени имеют 
большие полномочия, чем у других хауса, перенявших исламскую 
культуру гаремов.

Религия бори включала в свои обряды все признаки матриар­
хальной традиции: оскопление, сакральную трансвестию и сущест­
вование закрытых гинекократических обществ (каруваи), члены ко­
торых либо участвовали в сакральной проституции, либо практику­
ют гомоэротические связи.

Показательно, что во время обрядов одержимости духами (иско- 
ки) жрицы бори часто начинают имитировать мужское —подчас 
грубое —поведение. Считается, что мужской дух (иска) в прямом 
смысле овладевает жрицей, вселяется в нее, и она становится им. 
Эти же архетипы отчасти сохраняются у каруваи и в обычном состо­
янии. Таким образом, трансвестия и сакральная одержимость вос­
станавливают в ритуальном пространстве условия древнего матри­
архата.

В культе бори участвуют и группы мужчин, одетых в женское 
платье, практикующие гомоэротизм и считающиеся неприкасаемы­
ми в обществе хауса (ян дауду1). Они никогда не становятся одержи­
мыми духами, но участвуют в танцах и представлениях, связанных 
с таким образом, как Ган Галадима, считающимся духом распутства, 
совращения женщин и представленным неотразимо красивым 
и притягательным юношей. В этом легко опознать гештальт Адониса 
или Аттиса.

1 Maarit Sinikangas. Yan Daudu. A Study of Transgendering Men in Hausaland West 
Africa. A Master Thesis in Cultural Anthropology Department of Cultural anthropology and 
Ethnology. Uppsala: Uppsala University, 2004.



Глава 20. Историал хауса

От Семиградья к султанату Сокото
К XII веку Хаусаленд стал могущественной политией федератив­

ного типа и успешно соперничал с другими африканскими торговы­
ми Империями —Мали и Канем-Борно.

В XIV веке в зону расселения народов, говорящих на чадских 
языках, проникает ислам. На первых порах исламизация была мир­
ной и распространялась через центры исламского обучения и сразу 
же получившие широкое распространение суфийские ордена. Пер­
выми представителями ислама была каста народа сонинке (нигер- 
конголезская семья) —вангара, которая сочетала в себе торговцев, 
исламских проповедников и судей, а также купцов из Империи 
Мали. Другие проповедники приходят из различных центров бер­
берского мира. Мусульмане принесли с собой арабское письмо, на 
основе которого хауса создали собственную письменность, полу­
чившую название аджами. В XV столетии на аджами были написаны 
первые тексты хауса—в частности, исторические «Хроники Кано» \  
отразившие историал хауса и Семиградья, включая предание о Бай- 
яджидде и ДаурамеН, а также о древних царицах. В «Хрониках 
Кано» фигурирует иная версия о первом правителе и основателе 
Кано. Согласно этой традиции, древний пророк доисламской рели­
гии еще до основания города предупредил девять общин о том, что 
через несколько поколений придет некто, кто уничтожит сакраль­
ные культы и срубит священные рощи. Это пророчество исполни­
лось на царе Багауда, который принес в Кано ислам.

Во второй половине XV века Кано становится султанатом, кото­
рым правил Мухаммад Румфа. Во время его правления Кано превра­
щается в крупнейший центр африканской торговли, где товары из 
Северной Африки обменивались на то, что производили народы 
Центральной и Южной. Мухаммад Румфа способствовал исламиза- 
ции хауса —прежде всего знати.

Символически важным было правление королевы Амины (или 
Аминату) города-государства Заззау, приходящееся на последние 
десятилетия XV и первые XVI века. Во время ее царствования мы 1

1 Palmer H.R. (ed.J. Sudanese Mémoire: being mainly translations of a number of Ara­
bie manuscripts relating to the western and central Sudan. 3 v.



Глава 20. Историал хауса 401

снова встречаем следы древнего матриархата, характерного для 
культур народов, говорящих на чадских языках. Так, Амина была 
дочерью другой царицы Баква Турунка, которая также правила 
в одиночку. Она именовалась титулом магаджия, как и в эпохи ма­
триархата. Сам стиль правления Амины был воинственным и экс­
пансивным, причем сама королева отличалась мужеством и лично 
принимала участие в военных походах и сражениях. Амина создала 
могущественную Империю, подчинив власти Заззау соседние горо­
да-государства (Катцина, Кано, Баучи и т. д.) и выйдя к Атлантиче­
скому океану. Этот пример показывает жизненность архетипов 
древнего матриархата и способность к восстановлению некоторых 
его аспектов даже на политическом уровне.

Хаусаленд и отдельные его центры продолжали сохранять свою 
относительную независимость до XIX века.

Народ хауса был открытым для других этнических групп, и осо­
бенно часто вместе с хауса селились представители народа фульбе. 
Одним из таких фульбе, живших на территории хауса, был Усман 
дан Фодио (1754—1817), мусульманский правовед маликитского 
масштаба и суфий тариката Кадирия. Усман дан Фодио провозгла­
сил необходимость вести джихад в Хаусаленде, подвергнув жесткой 
критике то, что народы хауса (равно как и фульбе) продолжали со­
хранять многие обычаи доисламской эпохи, а также в резких тонах 
осуждая социальную несправедливость правителей. Он требовал 
реформ и призывал к восстанию. Призывы Усмана дан Фодио на­
шли отклик, многие области современной Нигерии, на севере 
и в центре которой располагался Хаусаленд, поддержали джихад Ус­
мана дан Фодио, и, таким образом, был основан султанат Сокото, ко­
торый постепенно подчинил себе большинство территорий хауса.

Сам Усман дан Фодио не был первым, кто прибег к такой религи­
озно-политической практике в Западной Африке. Ему предшество­
вали другие религиозные деятели фульбе, создавшие еще раньше 
аналогичные политико-религиозные структуры — Фута Бунду, Фута 
Тооро и Фута Джаллон. В свою очередь, пример султаната Сокото 
и успех восстания Усмана дан Фодио вдохновил других фульбе — со­
здателей Империи Масина1, Тукулер1 2 и Адамавского эмирата3.

1 Ее основал Секу Амаду (ок. 1776— 1845). Империя Масина находилась на тер­
ритории современного Мали во внутренней дельте реки Нигер.

2 Ее основал суфий тариката Таджания эль Хадж Умар Таль (ок. 1794 — 1864). Им­
перия Тукулер находилась на территории Гвинеи, Сенегала и Мали.

3 Его основал Мобидо Адамо (1786 — 1847) на территории современных Камеру­
на и Нигерии.



402 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народ0в

Государство, созданное Усманом дан Фодио, включало в себя не 
только государства хауса, но и территории на юге озера Чад, госу. 
дарство Нуле, часть территорий йоруба. По окончании своих завое­
вательных кампаний Усман дан Фодио оказался во главе одной из 
самых больших африканских Империй. В основу политической си­
стемы Усман дан Фодио положил принципы ислама в сочетании со 
структурами монархии, которые преобладали у хауса.

В составе султаната Сокото под правлением теократической ди­
настии фульбе оказались почти все государства хауса, утратив с это­
го времени свою независимость. Отдельные племена и общины на­
родов чадской семьи поселились и в иных странах (в частности, 
в Чаде), но подавляющим большинством среди них вплоть до насто­
ящего времени остаются хауса, населяющие территории древнего 
Семиградья.

Последним —двенадцатым —правителем султаната Сокото был 
Мухаммаду Аттахиру I (? — 1903), который правил в то время, когда 
британские колониальные войска уже захватили часть территорий 
Сокото. Мухаммад Аттахир I провозгласил себя Махди, бьющимся 
с англичанами как с войсками Даджала. Не в состоянии защищать 
столицу султаната Сокото, он, повторяя жест Мухаммада, объявил 
хиджру, священное отступление, собирая сторонников на перифе­
рии султаната. Однако он был настигнут англичанами и убит. С это­
го момента Сокото и Хаусаленд оказались под властью английской 
колониальной Империи в составе Протектората Северная Нигерия. 
Другие части султаната Сокото по соглашениям Берлинской конфе­
ренции получили французы и немцы.

Английские и французские колониальные власти ввели для хау­
са особое письмо —боко на основании латиницы. Письмом аджама 
пользуются только исламские учреждения и школы.

Хауса в Нигерии: геополитика нигерийского севера
Нигерия получила независимость в 1960 году. Первым прези­

дентом Нигерии стал Абубакар Тафава Балева (1912— 1966), при­
надлежащий к народу хауса. В 1966 году его свергли и убили офи­
церы из народности игбо (нигеро-конголезская семья) во главе 
с майором Патриком Чуквума Кадуна Нзеогву (1937— 1967). Игбо 
не попали под влияние ислама и сохраняли свои древние тради­
ции, а после европейской колонизации охотно принимали хри­
стианство. Север Нигерии, населенный хауса-фулани, напротив, 
считал себя продолжателем султаната Сокото и исламским обще­
ством.



Глава 20. Историал хауса 403

Однако игбо власть удержать не смогли, и через полгода их прав­
ления был совершен следующий военный переворот, в ходе которо­
го к власти пришел политик с севера Якубу Дан-Юмма Говон, кото­
рый этнически принадлежал к народу нгас, относящийся к чадским 
языкам.

Народ игбо, населяющий юго-восточную часть Нигерии, катего­
рически отвергал правление хауса, и в 1967 году провозгласил свою 
независимость, объявив о создании на юге Нигерии государства 
игбо — Биафра. Говон пытался справиться с распадом страны, где 
этнические противоречия нарастали как снежный ком. Север стре­
мился к повышению в государстве роли хауса и фулани, а юго-вос­
ток ставил во главу утла этнические интересы игбо. Самостоятель­
ной силой был народ йоруба, который во многом контролировал 
западные регионы Нигерии. Политическим представителем йоруба 
был Обафеми Аволово (1909—1987), возглавлявший еще с начала 
1951 года в колониальную эпоху антиколониальную организацию 
«Г руппа действия».

В 1967 году в Нигерии началась Гражданская война между севе­
ром и юго-востоком, что в этническом аспекте было войной между 
мусульманами хауса (хауса/фулани) и христианами игбо. Правда, 
сам президент Говон был христианином и принадлежал не хауса, но 
родственному им народу нгас (ангасская ветвь чадских языков).

На первом этапе Биафра под началом военного правителя и пре­
зидента Чуквуэмека Одумегву Оджукву (1933 — 2011) одерживала 
победы и даже готовилась к штурму Лагоса, столицы Нигерии, но 
позднее правительство осуществило перегруппировку и с опорой 
на народ йоруба, также стремившийся к федерализации, но не же­
лающий видеть доминацию игбо, перешло в контрнаступление. 
В 1970 году нигерийские войска окружили последний очаг сопро­
тивления Биафры и установили контроль надо всей территорией 
Нигерии.

Якубу Дан-Юмма Говона военные свергли в 1975 году, и после 
ряда других политических убийств военных лидеров президентом 
Нигерии стал этнический йоруба и христианин Олусегун Обасанд- 
жо. Он предложил, чтобы на посту президента поочередно сменяли 
друг друга мусульмане (хауса) и христиане (игбо и йоруба).

В 2000-х годах вспышки насилия на конфессиональной и этни­
ческой почве снова приобрели критический масштаб. Кроме того, 
в этот период в Нигерию проникает крайний салафизм и создается 
местный филиал экстремистской организации «Исламское Госу­
дарство» — «Боко Харам». Название «Боко Харам» представляет 
собой формулу, отвергающую западную эпистему как ложь и отка-



404 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов

зывающую западной культуре, политике и экономике в праве на 
универсальность. На практике движение проводит террористиче­
ские рейды против христиан и мусульман, исповедующих традици­
онный ислам и суфизм, а также против этнических противников. 
Ядром «Боко Харам» является нило-сахарский народ канури, но 
в общении и пропаганде организация использует язык хауса, наи­
более распространенный в той области (в частности, в Нигерии), 
где исламские террористы ведут свой джихад, вдохновляясь приме­
рами фульбе —в том числе и Усмана дан Фодио, основателя султа­
ната Сокото, геополитическим продолжением которого в опреде­
ленном смысле и является Нигерия —вначале колониальная, затем 
постколониальная.

Хауса в Нигере
Не все хауса оказались в зоне влияния англичан (в Нигерии). 

Часть племен хауса расселились севернее —на территории совре­
менного Нигера, где существовали влиятельные города-государства 
хауса —например, Маради. Также под властью хауса оказался сул­
танат Дамагарам, изначально основанный в 1731 году нило-сахар- 
ским народом канури, после того, как его столица переместилась 
в селение Зиндер. Кроме хауса, Дамагарам населяли туареги, ниге- 
ро-конголезцы — фульбе, нило-сахарцы канури, джерма и тубу, 
а также арабы. Султанат Дамагарам конкурировал с Сокото. В са­
мом конце XIX века при разделе Африки территории Нигера были 
завоеваны французами.

Французская оккупация отличалась чрезмерной жестокостью, 
жертвами французских карательных операций становились преи­
мущественно хауса. Показательно, что Нигер назывался францу­
зами «военная территория Зиндер», поскольку колониальные влас­
ти не были до конца уверены в лояльности завоеванных народов. 
Эта «военная территория» входила в состав колонии Верхний Се­
негал — Нигер, а та, в свою очередь, во Французскую Западную 
Африку.

Если султанат Сокото стал основой Нигерии, бывшей колони­
ей англичан, то султанат Дамагарам —Нигера, бывшей колонией 
Франции. Хауса жили в обоих образованиях, но в Нигерии состав­
ляли больший процент от всего населения. При этом хауса неодно­
кратно восставали против колониальной власти французов. Од­
ним из масштабных восстаний было восстание хауса 1926 года, 
после чего французы перенесли столицу Нигера из Зиндера в Ни­
амей.



Глава 20. Исгориал хауса 405

В 1946 году Франция пересматривает статус Нигера, включив 
его в число заморских территорий Франции. В 1960 году Нигер по­
лучает независимость. Первым президентом независимого Нигера 
становится Амани Диори (1916—1989), основавший Прогрессив­
ную Партию Нигера и сумевший орагнизовать политическую коа­
лицию основных народов Нигера —хауса, фульбе и джерма. Сам 
Амани Диори принадлежал к нило-сахарскому народу джерма, ко­
торый был ранее этнической основой государства Сонгай. Однако, 
работая преподавателем, он обучал не только своему языку джерма, 
но и хауса.

Амани Диори сверг в 1974 году в ходе военного переворота Сей- 
ни Кунтче (1931 — 1987), ставший главой Нигера и остававшийся 
в этом статусе до своей смерти. Он также был выходцем из народа 
джерма. Сейни Кунтче правил Нигером в авторитарном стиле, но 
в целом сохранял единство страны, несмотря на разнообразие этни­
ческих групп, ее составляющих. Тем не менее в период его правле­
ния обостряются отношения с туарегами, чему содействует ливий­
ский режим Муаммара Каддафи. Восстание туарегов вспыхивает на 
севере Нигера в 1990 году во время правления его преемника и дво­
юродного брата (также джермы) Али Сайбу (1940 — 2011). Он правит 
до 1993 года, после чего в стране начинается демократизация. 
В 1993 году президентом Нигера становится Махаман Усман, заклю­
чивший с туарегами перемирие, но столкнувшийся с экономиче­
ским кризисом в стране. Усмана в ходе военного переворота сверг 
Ибрахим Барре Маинассара (1949—1999), бывший главой Генераль­
ного штаба. Маинассара принадлежал к народу хауса. Он приоста­
новил демократизацию страны и снова ввел военное управление.

Однако через три года и его свергли и убили путчисты, а власть 
перешла к организатору переворота Дауду Малам Банке (1946 — 
2004), также хауса. Дауд Малам Банке инициировал принятие Кон­
ституции и мирно передал власть избранному президенту Нигера — 
Мамаду Танджа. Если прежние правители представляли народы 
джерма и хауса, то Мамаду Танджа стал первым президентом, веду­
щим свое происхождение от народов фульбе и канури. Однако 
в 2010 году состоялся очередной военный переворот, и Мамаду Тан­
джа был свергнут и арестован. Новую хунту возглавил Салу Джибо 
из народности джерма. В 2011 году президентом Нигера становится 
снова представитель хауса Мохаммуд Иссуф.

В целом очевидно, что хауса в Нигере, как и в Нигерии, после об­
ретения независимости играют в политической жизни большую 
роль, выступая как системообразующий элемент сложной этнопо­
литической системы.



Колониальные территории и независимые государства 
Африки в начале XX века



Глава 20. Историал хауса 407

Народы чадской семьи и теософия афразийского 
горизонта

Краткий обзор культуры народов, говорящих на языках чадской 
семьи, и прежде всего хауса, служит логическим завершением рас­
смотрения всего афразийского пространства Северной Африки. 
Мы начинали с того, что воздерживались от какой-то однозначной 
ноологической трактовки и были готовы обнаружить в этом гори­
зонте разные комбинации Логосов. В результате обзора мы обнару­
жили чрезвычайно важную закономерность: все культуры, относя­
щиеся к афразийскому горизонту, в своей основе имеют Логос Вели­
кой Матери, который проявляется тем ярче, чем древнее (архаичнее) 
рассматриваемая культура. Таким образом, единство языковой се­
мьи в очередной раз показывает единство преобладающего Логоса 
(точно такая же картина связи Логоса с лингвистикой характерна 
для индоевропейского и палеоазиатского горизонтов). В этом случае 
происхождение афразийских народов с территории Африканского 
Рога (в в частности, пример древнего города Пунт) и большая веро­
ятность того, что царство Куш и прилегающие к нему области и были 
афразийской прародиной, получает ноологическую определен­
ность: речь шла о единстве народов, находившихся под определяю­
щим доминантным воздействием Логоса Кибелы. Это относится 
к цивилизациям Древнего Египта, берберов, кушитов, эфиосемитов 
и носителей чадских языков. Разбираемые в отдельном томе «Ноо- 
махии»1 культуры семитов в случае западных и восточных ветвей 
демонстрировали ярко выраженный титанизм, который хотя и не 
является матриархатом, но ноологически с ним неразрывно связан. 
Рассматривая версию матриархального прочтения монархии, мы 
видели, на чем основаны политические системы, во главе которых 
стоит гештальт короля-трутня. А принятие тезиса об общем истоке 
семито-хамитских народов окончательно проясняет картину и в от­
ношении семитской идентичности.

Итак, важнейший вывод, сделанный из обзора афразийского го­
ризонта, таков: этот горизонт основан на культуре Великой Матери 
и на черном Логосе, что в определенных случаях целиком трансфор­
мируется в титанизм (случай южных семитов), в других соседству­
ет с ним (случай западных семитов), а в третьих —выступает на­
прямую. В этом состоит сущность афразийского Dasein'а.

К этому следует добавить замечания Рене Генона о связях еги­
петской, вавилонской и семитской культур с цивилизацией Атлан­

1 Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала.



408 Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов

тиды, что можно применить и к берберам, кушитам и народам, гово­
рящим на чадских языках, о которых Генон не упоминает. Все про­
странство афразийского круга в таком случае следует признать 
«атлантическим». Однако мы видели, что если атланты были «крас­
ной расой», то в афразийском горизонте мы видим народы всех цве­
тов кожи —черных, белых, красных и желтых, что требует детализа­
ции символических связей с «расами» (в их традиционном, а не био­
логическом понимании1).

На этом общем архаическом уровне надстроены более поздние 
структуры, и в них чаще всего преобладает патриархат, вытесняю­
щий древний матриархат на периферию и вглубь. В Египте это начи­
нается в последние столетия преда^инастического периода и связа­
но, вероятно, с появлением в Верхнем Египте воинственных коче­
вых народов, носителей солярного культа Гора и Ра. В эфиопском 
историале переход к патриархату изложен в истории про путешест­
вия царицы Савской к царю Соломону. Берберы воспринимали па­
триархат от соседних народов —египтян, а позднее греков и рим­
лян. Хауса соотносят патриархат с приходом царевича с Востока, что 
можно интерпретировать как начало исламизации. И наконец, сами 
семиты могли воспринять патриархат от шумеров или хеттов, от тех 
же египтян или из какого-то другого древнего центра.

Позднее эллинизация и христианство укрепляют патриархаль­
ные структуры и дополняют их индоевропейской аполлонической 
и аполлоно-дионисийской метафизикой.

На следующем уровне распространение ислама в Северной Аф­
рике и на Ближнем Востоке закрепляет патриархат, но в его титани­
ческой форме. На этом витке афразийского историала, однако, 
в полной мере в реинтерпретацию аравийского ислама включается 
индоевропейский фактор, выраженный прежде всего в эллинизме 
и иранизме. Эллинизм (с его платонической осью) и иранизм (с ме­
тафизикой Света и культурой ожидания) трансформируют ислам 
прежде всего через разветвленную традицию суфийских тарикатов, 
а также через шиизм. В исламском контексте суфизм и шиизм ста­
новятся той средой, где титанизм преодолевается и перетолковыва­
ется в небесно-солярном ключе.

Эти характеристики мы видим на всем афразийском простран­
стве, где существует не только общность Логоса Кибелы, лежащая 
в основании всего североафриканского горизонта, но и множество 
параллелей в его диалектическом соотношении с патриархальными 
тенденциями. Однако эти параллели не отменяют уникальности

1 Бскиоп К Сав1е8 Ласе.



хам итскй й гориз О нт

Ливия Египет!

ЛогосКибелы

чадцы

Хаусалецд

кушиты

Сабейское
. \  царство 
э фиосемиты

циви л и зац и я
Нок

Геософская карта африканского Норда



J/
Тунис

Средиземное море

/
Алжир

'  /
/ Мали

Сенегал
Гамбия

Гвинея-
Биссау Гвинея

Сьерра
Леоне

? рвг . ГанаСлоновой
Кости

Либерия

Нигер

Ливия

Чад

Египет

Судан
Э р т р е я

|  Нигерия

Камерун

Экваториальная

Централ ьно-
Афри канская Республика

Дем. Респ.
Габон Конгол?

Южный
Судан Эфиопия

Уганда

Руанда КеНИЯ

Атлантический
океан

Танзания

Ангола

-с
\
%

Замбия 9

/
Зим бабве

/ *  
с° #  £

/

/
Ботсвана /

С вазиленд

ЮАР

Современные постколониальные государства Африки



Глава 20. Историал хауса 411

ясториала каждого отдельного полюса афразийского крута, делая 
его уникальным и самобытным. Даже в контексте семитского и бер­
берского мира в разных регионах комбинации Логосов и моменты 
Ноомахии складываются различно. Теософская картина и структу­
ры историалов становятся еще более сложными, если учесть нало­
жение друг на друга семантических кругов с параллельными смы­
словыми сдвигами. И все же фундаментальный алгоритм семито- 
хамитского мира, восходящий к кушитской прародине, следует 
определить как Логос Кибелы. Это и есть доминанта всего этого кру­
га, хотя во многих случаях качественно преодоленная в ходе Ноома­
хии и ее конкретного момента. Но и эти безусловные победы патри­
архата и вертикального Логоса никогда нельзя считать по-настояще­
му необратимыми. Время от времени могущество Великой Матери 
прорывается сквозь патриархальные структуры и дает о себе знать 
в мифе, обряде, истории и даже политике.



Библиография

Апулей. «Метаморфозы» и другие сочинения. М.: Художественная литера­
тура, 1988.

Апулей. Апология. Метаморфозы. Флориды. М.: АН СССР, 1960.
Бадж Э.А. Египетская религия. Египетская магия. М.: Алетейа, 2003.
Бадж Э.А.У. Религия и магия Древнего Египта. М.: Ломоносовъ, 2017.
Бивен Э. Династия Птолемеев. История Египта в эпоху эллинизма. М.: 

Центрполиграф, 2011.
Буркхарт Т. Алхимия. М.: Эннеагон Пресс, 2007.
Генон Р. Кризис современного мира. М.: Арктогея, 1991.
Генон Р. Кризис современного мира. М.: Арктогея, 1993.
Генон Р. Место атлантической традиции в Манвантаре / /  Милый Ангел. 

1990. № 1.
Гераклит Эфесский. Все наследие. М.: ООО «Ад Маргинем Пресс», 2012.
Геродот. История. Л.: Наука, 1971.
Гимбутас М. Цивилизация Великой Богини: мир Древней Европы. М.: 

РОССПЭН, 2006.
Гирц К. Интерпретация культур. М.: РОССПЭН, 2005.
ГобиноА.Ж. де. Опыт о неравенстве человеческих рас. М.: ОЛМА-ПРЕСС, 

2001.
Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых филосо­

фов. М.: Мысль. 1979.
Дугин А.Г. В поисках темного Логоса. М.: Академический проект, 2014.
Дугин А.Г. Воображение. Философия, социология, структуры. М.: Акаде­

мический проект, 2016.
Дугин А.Г. Геополитика. М.: Академический проект, 2014.
Дугин А.Г. Знаки Великого Норда. М.: Вече, 2008.
Дугин А.Г. Постфилософия. М.: Евразийское движение. 2009.
Дугин А.Г. Радикальный Субъект и его дубль. М.: Евразийское движение. 2009.
Дугин А.Г. Этносоциология. М.: Академический проект, 2012.
Дугин А.Г. Ноомахия. Византийский Логос. Эллинизм и Империя. М.: Ака­

демический проект, 2016.
Дугин А.Г. Абсолютная Родина. М.: Арктогея-Центр, 2000.
Дугин А.Г. Археомодерн. М.: Евразийское движение, 2011.
Дугин А.Г Мартин Хайдеггер. Последний Бог. М.: Академический проект, 

2014.



Библиография 413

Дугин А.Г. Мартин Хайдеггер. Философия Другого Начала. М.: Академиче­
ский проект, 2010.

Дугин А.Г. Ноомахия. Англия или Британия? Морская миссия и позитив­
ный субъект. М.: Академический проект, 2015.

Дугин А.Г. Ноомахия. Великая Индия. Цивилизация Абсолюта. М.: Акаде­
мический проект, 2017.

Дугин А.Г Ноомахия. Теософия. Горизонты и цивилизации. М.: Академи­
ческий проект, 2017.

Дугин А.Г. Ноомахия. Германский Логос. Человек Апофатический. М.: 
Академический проект, 2015.

Дугин А.Г Ноомахия. Горизонты и цивилизации Евразии. Индоевропей­
ское наследие и следы Великой Матери. М.: Академический проект,
2017.

Дугин А.Г. Ноомахия. Желтый Дракон. Цивилизации Дальнего Востока.
Китай. Корея. Япония. Индокитай. М.: Академический проект, 2017. 

Дугин А.Г. Ноомахия. Иранский Логос. Световая война и культура ожида­
ния. М.: Академический проект, 2016.

Дугин А.Г. Ноомахия. Латинский Логос. Солнце и Крест. М.: Академиче­
ский проект, 2016.

Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Африки. Люди Черного Солнца. М.: Академи­
ческий проект, 2018.

Дугин А.Г. Ноомахия. Логос Турана. Индоевропейская идеология вертика­
ли. М.: Академический проект, 2017.

Дугин А.Г. Ноомахия. Океания. Вызов Воды. М.: Академический проект,
2018.

Дугин А.Г. Ноомахия. Три Логоса. М.: Академический проект, 2014.
Дугин А.Г. Ноомахия. Французский Логос. Орфей и Мелюзина. М.: Акаде­

мический проект, 2015.
Дугин А.Г. Ноомахия. Цивилизации Нового Света. Прагматика грез и раз­

ложение горизонтов. М.: Академический проект, 2017.
Дугин А.Г. Ноомахия. Семиты. Монотеизм Луны и гештальт Ва'ала. М.: 

Академический проект, 2017.
Дугин А.Г. Ноомахия. Эллинский Логос. Долина Истины. М.: Академиче­

ский проект, 2016.
Дугин А.Г. Русский Логос — русский Хаос. Социология русского общества. 

М.: Академический проект, 2015.
Дугин А.Г. Социология воображения. Введение в структурную социоло­

гию. М.: Академический проект, 2010.
Дугин А.Г. Теория многополярного мира. М.: Академический проект, 2015. 
Дугин А.Г. Философия традиционализма. М.: Арктогея-центр, 2002.
Дугин А.Г. Четвертый Путь. Введение в Четвертую Политическую Теорию. 

М.: Академический проект, 2014.



414 Библиография

Дьяконов И.М. Семито-хамитские языки: опыт классификации. М.: Ком- 
Книга, 2006.

Евнапий. Из жизни философов и софистов. Римские историки IV века. М.: 
РОССПЭН, 1997.

Египетская книга мертвых. М.: Алетейя, 2003.
Йейтс Ф. Джордано Бруно и герметическая традиция. М.: Новое литера­

турное обозрение, 2000.
Йейтс Ф. Розенкрейцерское просвещение. М.: Алетейа; Энигма, 1999.
ЙонасГ. Гностицизм. СПб.: Лань, 1998.
Каддафи М. Зеленая книга. М.: Международные отношения, 1989.
Кун КС. Расы Европы. М.: ACT; Астрель, 2011.
Лебон Г. Психология народов и масс. СПб.: Макет, 1995.
Леви-Брюль Л. Первобытный менталитет. СПб.: Европейский Дом, 2002.
Леви-Стросс К. Первобытное мышление. М.: Республика, 1994.
Леви-Стросс К. Мифологики: В 4 т. М.; СПб.: Университетская книга, 

1999-2000.
Леви-Стросс К. Путь масок. М.: Республика, 2000.
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М.: ЭКСМО-Пресс, 2001.
МеллартДж. Древнейшие цивилизации Ближнего Востока. М.: Наука, 1982.
Мюллер М. Египетская мифология. М.: Центрполиграф, 2007.
Ориген. О началах. Против Цельса. СПб.: Библиополис, 2008.
Пернети Д.А.-Ж. Мифы Древнего Египта и Древней Греции, приводимые 

без тайн и по общему принципу с объяснением иероглифов и Троян­
ской войны. М.: ИП Береза С.И., 2013.

Петров А.В. «Халдейские оракулы»: к проблеме авторства. Универсум 
платоновской мысли-IX: неоплатонизм и христианство. Апологии Сок­
рата. СПб.: Изд. дом Санкт-Петербургского государственного универ­
ситета, 2001.

Плутарх. Осирис и Исида. Киев: УЦИММ-Пресс, 1995.
Порфирий. Сочинения. СПб.: Изд. дом Санкт-Петербургского государст­

венного университета, 2011.
Рак И. Мифы Древнего Египта. Екатеринбург: У-Фактория, 2007.
Тантлевский И.Р. Книга Еноха. Сефер Йецира — Книга Созидания. М.'. 

Мосты культуры /  Гешарим, 2002.
Хомяков А.С. Полное собрание сочинений. Т. 6. М.: И.Н. Кушнерев и Ко., 

1904.
Школа Валентина. Фрагменты и свидетельства. СПб.: Алетейя, 2002.
Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой истории. М·· 

Мысль, 1993.
Эванс-Причард Э. Нуэры: Описание способов жизнеобеспечения и поли­

тических институтов одного из нилотских народов. М.: Наука, 1985.
Элиаде М. Азиатская алхимия. М.: Янус-К, 1998.



Библиография 415

Элиаде М. История веры и религиозных идей. T. 1. От каменного века до 
Элевсинских мистерий. М.: Критерион, 2001.

Abd-el-Kader. Écrits spirituels, textes traduits et commentés par Michel Chod- 
kiewicz. P.: Le Seuil, 1982.

Abd-el-Kader. Rappel à l'intelligent, avis à l'indifférent: Considérations philos­
ophiques, religieuses, historiques, etc. P.: Librairie de l'Institut, 1858.

Abdul-Hâdi. Écrits pour La Gnose, comprenant la traduction de l'arabe du Traité 
de l'Unité. Milan: Archè, 1988.

Abu Madyan. The Way of Abu Madyan. Cambridge: Islamic Texts Society, 1996.
Albertz R. (Hrsg.). Räume und Grenzen. Topologische Konzepte in den antiken 

Kulturen des östlichen Mittelmeerraums. München: Utz, 2007.
Alleau R. Aspects de l'alchemie traditionnelle. P.: Ed. De Minuit, 1953.
Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der 

alten Welt nach ihren religiösen und rechtlichen Natur. Basel: Benno 
Schwabe Verlagsbuchhandlung, 1897.

Bachofen J.J. Mutterrecht und Urreligion. Leipzig: Alfred Kroner Verlag, 1897.
Bang Anne K. Sufis and Scholars of the Sea: Family Networks in East Africa, 

1860—1925. Surrey: Curzon, 2003.
BarguetP. Textes des Sarcophages Égyptiens du Moyen Empire. P.: Le Cerf, 1986.
Barnett M. Götter und Mythen des alten Ägypten. Bindlach: Gondrom, 1998.
Bender L. (ed.). Peoples and Cultures of the Ethio-Sudan Borderlands. East Lan­

sing, Michigan: African Studies Center, Michigan State University, 1981.
Bender L, Bowen D., Cooper R.L., Ferguson Ch. (eds.). Language In Ethiopia. 

Oxford: Oxford University Press, 1976.
Bender M.L. Omotic: a new Afroasiatic language family. Carbondale, IL: South­

ern Illinois University, 1975.
Berthelot M. Collection des Anciens Alchimistes Grecs. P.: Steinheil. Vol. I — III. 

1888.
Berthelot M. La Chimie au Moyen Âge. T. 2. P.: Impremerie National, 1893.
BillerbeckM. Stephani Byzantii Ethnica. 5 Bände. B.: de Gruyter, 2006 — 2017.
Blench R.M., MacDonald K. C. (eds.). The Origin and Development of African 

Livestock. L.: University College Press, 2000.
BonardelF. Philosophie de l'alchemie. P.: PUF, 1993.
Bonnet Ch. The Nubian Pharaohs. N. Y.: The American University in Cairo Press, 

2003.
Budge E.A. W. The Queen of Sheba and Her Only Son Menyelek. Oxford: Ox­

ford University Press, 1932.
Budge Wallis E.A. (ed.). The Book of Am-Tuat. L.: Kegan Paul, Trench Triibner 

& Co., 1905.
Bynon J., Bynon T. (eds.). Hamito-Semitica: Proceedings of a colloquium held 

by the Historical Section of the Linguistics Association (Great Britain) at the 
School of Oriental and African Studies. The Hague: Mouton, 1975.



416 Библиография

CanselietE. L'alchemie expliquée sur ses textes classiques. P.: J.-J. Pauvert, 1972.
Chittick W. Wahdat al-Wujüd in India//HinpaK. Ежегодник исламской фило- 

софии. 2012. № 3. М.: Восточная литература, 2012.
Chrysogonus Polydorus. Tabula Smaragdina. Nuremberg, 1541.
Cline Eric H. 1177 v. Chr. Der erste Untergang der Zivilisation. Darmstadt: The- 

iss, 2015.
Conte D. Catene di civiltà: Studi su Spengler. Napoli: Ed. Scientifiche Italiane, 

1994.
Corbin H. La science de la balance et les correspondances entre les mondes en 

gnose islamique: d'après l'oeuvre de Haydar Âmolî, VlIIe/XIVe siècle//Era- 
nos Jahrbuch. XLII. Leiden: E.J. Brill, 1975.

Corbin H. Le livre du Glorieux de Jabir ibn Hayyan/VEranos Jahrbuch. XIX. 1950.
D'Amato R., Salimbeti A. The Sea Peoples of the Mediterranean Bronze Age 

1450— 1100 BC. L.: Osprey, 2015.
Daly M. W. (ed.). Al-Majdhubiyya and Al-Mikashifiyya: Two Sufi Tariqas in the 

Sudan. Khartoum: University of Khartoum, 1985.
Damascius. The Philosophical History. Athènes: Apamea, 1999.
Darmstaedter E. Die Alchemie des Geber. Berlin: Verlag von Julius Springer, 

1922.
De Buck A., Gardiner A. The Egyptian Coffin Texts. V. VI. Chicago: University 

of Chicago Oriental Institute, 1956.
De la Mirándole Jean Pic. Neuf sente conclusions philosophiques, cabalistiques 

et théologiques. P.: Allia, 2006.
Dillon J. The Middle Platonists. L.: Duckworth, 1977.
Diop Cheikh Anta. The African origin of civilization. N.Y.: Lawrence Hill and 

Co., 1974.
Douglas Elmer H. (ed.). Muhammad ibn Abi al-Qasim Al-Sabbagh, The Mystical 

Teachings of Al-Shadhill: Including His Life, Prayers. N.Y.: Suny Press, 1993.
Drews R. The End of the Bronze Age: Changes in Warfare and the Catastrophe 

ca. 1200 B.C. Princeton: Princeton University Press, 1993.
Dunand F., Zivie-Coche Ch. Gods and Men in Egypt: 3.000 BCE to 395 CE. Itha­

ca. N. Y.: Cornell University Presslthaca, 2004.
Edwards D.N. The Nubian Past. L.: Routledge, 2004.
Ehret Ch. An African Classical Age: Eastern and Southern Africa in World His­

tory, 1000 B.C. to A.D. 400. Charlottesville: University Press of Virginia, 1998.
Ehret Ch. Ethiopians and East Africans: The Problem of Contacts. Nairobi: East 

African Publishing House, 1974.
Ehret Ch. Southern Nilotic History: Linguistic Approaches to the Study of the 

Past. Evanston. IL: Northwestern University Press, 1971.
Ehret Ch. The Civilizations of Africa: A History to 1800. Charlottesville: Univer­

sity of Virginia Press, 2016.
EvolaJ. Rivolta contro il mondo moderno. Roma: Mediterranee, 1998.



Библиография 417

EvolaJ. Tradizzione ermetica. Roma: Edizioni Mediterranee, 1996.
Fesugière A.J. Hermétisme et mystique païenne. P.: Aubier-Montaigne, 1967.
Frobenius L. Der Ursprung der afrikanischen Kulturen. Berlin: Verlag von Ge­

brüder Bomtraeger, 1898.
Frobenius L Paideuma: Umrisse einer Kultur- and Seelenleher. München: C.H. Beck, 

1921.
Frobenius L. The Voice of Africa. 2 v. L.: Hudchinson & Co., 1913.
Gates H.L Jr. Figures in Black: Words, Signs, and the «Racial» Self. N.Y.: Ox­

ford University Press, 1987.
Gearon E. The Sahara: A Cultural History. Oxford: Signal Books, 2011.
Griffiths J. G. The Origins of Osiris and His Cult. Leiden: Brill, 1980.
Guénon R. Formes traditionnelles et cycles cosmiques. P.: Gallimard, 1970.
Guénon R. L'Erreur spirite. P.: Marcel Rivière, 1923.
Guénon R. Le Règne de la Quantité et les Signes des Temps. P.: Gallimard, 1945.
Guénon R. Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion. P.: Nouvelle Li­

brairie Nationale, 1921.
Guénon R. Les symboles fondamentaux de la Science sacrée. P.: Gallimard, 

1962.
Guénon R. Orient et Occident. P.: Payot, 1924.
Hagen R., Hagen R.-M. Egypt. People, Gods, Pharaohs. N.Y.: Bames&Noble 

Books, 2003.
Halleux R. Les alchemists grecs. T. 1. Papyrus de Leide, Papyrus de Stockholm, 

Fragments et recettes. P.: Le Belles Lettres, 1981.
HaqS. Nomanul. Names, Natures, and Things: The Alchemist Jâbir ibn Hayyân 

and his Kitâb al-Ahjâr (Book of Stones). Boston; Dordrecht; London: Kluwer 
Academie Publishers, 1994.

Harrison J.E. Prolegomena to the Study of Greek Religion. Princeton: Princeton 
University Press, 1991.

Hayward R.J. The challenge of Omotic: an inaugural lecture delivered on 
17 February 1994. L.: School of Oriental and African Studies, University of 
London, 1995.

Hegemonius. Acta Archelai. Leipzig: J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1906.
Helck W„ Otto E. Nechbet Kleines Lexikon der Ägyptologie. Wiesbaden: 

Harrassowitz, 1999.
Henze P.B. Layers of Time: A History of Ethiopia. Addis Ababa: Shama Books, 

2004.
Henze Paul B. Layers of Time, A History of Ethiopia. N.Y.: Palgrave, 2000.
Hermes Trismégiste. Corpus Hermeticum. I —IV. P.: Belles Lettres, 1960— 1972.
Hobson J. The Eurocentric Conception of World Politics: Western International 

Theory, 1760 — 2010. Cambridge: Cambridge University Press, 2012.
Homung E. Der Eine und die Vielen. Altägyptische Götterwelt. Darmstadt: Wis­

senschaftliche Buchgesellschaft, 2005.



418 Библиография

Huntington S.P. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. 
N.Y.: Simon & Schuster, 1997.

Jambet C. La grande réssurrection de Alamüt. P.: Verdier, 1990.
KaiarAli Salih. The Sufi Brotherhoods in the Sudan. L.: C. Hurts&Co, 1992.
Kendall T. Kerma and the Kingdom of Kush. Washington D.C.: National Mu* 

seum of African Art, Smithsonian Inst., 1997.
Kerényi K. Die Jungfrau und Mutter der griechischen Religion: eine Studie tiber 

Pallas Athene. Düsseldorf: Rhein-Verlag, 1952.
Klostermann E. Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik. Leipzig: De- 

ichert, 1895.
Lacoste-Dujardin C. Le conte kabyle. P.: F. Maspero, 1970.
Laude J. African Art of the Dogon: The Myths of the Cliff Dwellers. N.Y.: The 

Viking Press, 1973.
Leenhard M. Do Kamo: Person and Myth in the Melanesian World. Chicago: 

University of Chicago, 1979.
Lindsay J. The Origin of Alchemy in Gaeco-Roman Egypt. L: Trinity Press, 

1970.
Lings M. A Sufi saint of the twentieth century: Shaikh Ahmad al-Alawi, his spiri­

tual heritage and legacy. Cambridge: The Islamic Texts Society, 1999.
Lory P. Alchemie et mystique en terre d'Islam. P.: Gallimard, 2003.
Lory P. Dix traités d'alchimie de Jâbir ibn Hayyân. Les dix premiers Traités du 

Livre des Soixante-dix. P.: Sindbad, 1983.
Lugan B. Mythes et manipulations de l'histoire africaine: mensonges et repen­

tance P.: L'Afrique Réelle, 2013.
Maalam Shaihua. Hausa Folk-Lore. Oxford: The Clarendon Press, 1913.
Maarit Sinikangas. Yan Daudu. A Study of Transgendering Men in Hausaland 

West Africa. A Master Thesis in Cultural Anthropology Department of Cul­
tural anthropology and Ethnology. Uppsala: Uppsala University, 2004.

MarcusH.G. A History of Ethiopia (updated ed.). Berkeley: University of Cali­
fornia Press, 2002.

Margolin J.-C., MattonS. (ed.). Alchimie et philosophie à la Renaissance. P.: 
Vrin, 1993.

Mattingly D. J. (ed.). The Archaeology of Fazzan. Volume I: Synthesis. L.; Tripo­
li: Society for Libyan Studies; Department of Antiquities, 2003.

MellartJ. Çatal Hüyük: A Neolithic Town of Anatolia. N.Y.: McGraw-Hill Book 
Company, 1967.

Muhammad ibn Umail. Three Arabic treatises on alchemy. Calcutta: Asiatic So­
ciety  of Bengal, 1933.

Newman P. The Classification of Chadic within Afroasiatic. Leiden: Universita­
ire Press Leiden, 1980.

Origen. Die griechischen christlichen Schriftsteller der erste Jahrhundert. B. 3. 
Leipzig: J.C. Hinrichsche Buchhandlung, 1903.



Библиография 419

Palmer H.R. (ed.). Sudanese Memoirs: being mainly translations of a number of 
Arabic manuscripts relating to the western and central Sudan. 3 v. Lagos: 
Government Printer, 1928.

Petrie F. Naukratis. L.: Egypt Exploration Fund, 1886.
Petrie F. Tanis. L.: Egypt Exploration Fund, 1889.
Petrie F. The revolutions of civilisation. L.: Harper & brothers, 1922.
Sandars N.K. The sea peoples: warriors of the ancient Mediterranean 1250 —

1150 B.C. L.: Thames & Hudson, 1978.
Sayyid Qutb. Milestones. Islamabad: International Islamic Publishers Ltd., 1988.
Schmidt C. (Hrsg.). Pistis Sophia, ein gnostisches Originalwerk des dritten Jahr­

hunderts aus dem Koptischen übersetzt. Leipzig: Hinrichs, 1925.
Scholz P. O. Nubien. Geheimnisvolles Goldland der Ägypter. Stuttgart: Theiss, 

2006.
Schuon F. Castes et Race. Lyon: Paul Derain, 1957.
Stavenhagen L A Testament of Alchemy. Hanover, New Hampshire: University 

Press of New England, 1974.
Taddesse Tamrat. Church and State in Ethiopia. Oxford: Clarendon Press, 1972.
The Kebra Nagast. The Queen of Sheba and her only son Menyelek. L.: Oxford 

University Press, 1932.
Thorndike L. A History of Magic and Experimental Science. N.Y.: Columbia 

University Press, 1934.
Thumwald R. Die menschliche Gesellschaft in ihren ethno-soziologischen 

Grundlagen, 5 B. Berlin: de Gruyter, 1931 — 1934.
Török L. The Kingdom of Kush: Handbook of the Napatan-Meriotic Civilization. 

Leiden: BRILL, 1998.
Waddell William G. (ed.). Manetho. L.; Cambridge: William Heinemann ltd.; 

Harvard University Press, 1940.
Welsby D.A. The Kingdom of Kush. The Napatan and Meroitic Empires. L.: Brit­

ish Museum Press, 1996.
Wilkinson R.H. Die Welt der Götter im Alten Ägypten. Glaube, Macht, Mythol­

ogie. Stuttgart: Theiss, 2003.
Wirth H. Der Aufgang der Menschheit. Forschungen zur Geschichte der Reli­

gion, Symbolik und Schrift der atlantisch-nordischen Rasse. Jena: Died- 
erichs, 1928.

Zabkar Louis V. Apedemak, Lion-God of Meroe: A Study in Egyptian-Meroitic 
Syncretism. Warminster: Aris and Phillips, 1975.



Оглавление

Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации.......................3
Гипотеза большой кушитской цивилизации...................................................3
Голос Африки...............................................................................................6
Африканский Логос: новая территория Ноомахии.........................................9
Восемь горизонтов Великой Африки............................................................10
Удары колонизации и национально-освободительный Логос......................... 15
Языки Африки: большие лингвистические пространства.............................. 18
Афразийский матриархат........................................................................... 22
Негроиды и капоиды Черной Африки.......................................................... 25

Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов............................. 29
Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала....31

Египетская цивилизация в контексте афразийского горизонта..................... 31
Черная страна против Красной страны........................................................ 36
Две Матери Египта и цивилизация мотыги...................................................38
Приход мужчин: начало правления Гора.......................................................42
Константы древнеегипетской политики.......................................................47
Старое царство: объединение Красной и Белой короны................................49
Династии Фив и вторжение гиксосов...........................................................51

Глава 2. Новое царство и путь к закату................................................. 56
Новое царство: имперский расцвет.............................................................. 56
Третий переходный период: восстание жрецов и ливийские династии..........60
Египет в составе Мировых Империй............................................................ 65

Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты......................... 69
Номы и боги...............................................................................................69
Типы теологий........................................................................................... 75
Священный Нил и география Смерти..........................................................85
Осирис и Исида: драма утраты/обретения................................................... 90
Герменевтические версии прочтения мифа об Осирисе и Исиде................... 93

Глава 4. Египет и Смерть.......................................................................96
Книга Мертвых: путешествие в Дуат........................................................... 98
Антропология мумии.................................................................................119
Смерть и ее Логос: египетская Ноомахия.................................................. И 6



Оглавление 421

Обратная сторона Египта...........................................................................120
Глава 5. Александрия —столица великих идей................................... 124

Птолемеи: Александрия как полюс эллинизма............................................ 124
От египтян к коптам: смещение горизонта................................................. 126
Рим и Египет: в составе Четвертого царства................................................129

Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма...........135
Образ Египта у греков................................................................................135
Египетский герметизм: чудовищность космоса............................................136
Космическая Дева......................................................................................142
Алхимия Болоса: спасение камней..............................................................144
Черная алхимия Зосимы: «Хема» —книга гигантов.....................................147
Александрия и Средний платонизм............................................................. 150
Неоплатонизм: кульминация александрийского духа...................................153
Египетское христианство: Александрийское богословие..............................158
Египетские истоки монашества: пневматомахия......................................... 162
Монофизиты и Коптская церковь...............................................................165
Гностицизм: злые истоки мира....................................................................169
Структура Дракона, пневматическая искра и кривляющийся двойник........ 175

Глава 7. Исламизация и арабизация.....................................................179
И сомкнулись воды.................................................................................... 179
Джабир ибн Хайян: шиизм и алхимия —ангел как цель.............................. 182
Зу-н-Нун аль-Мисри: герметические истоки суфизма..................................186
Фатимиды: великое исмаилитское воскрешение......................................... 188
От Салах ад-Дина до османов..................................................................... 192
Культурный разрыв и геополитическая преемственность............................ 196
В составе Османской Империи...................................................................197
Модернизация и отложенная независимость.............................................. 203
Египетская идентичность по итогам исламизации....................................... 205

Глава 8. Современный Египет: независимость и поиск идентичности.... 207
Освобождение от Британии: Насер и суверенность.....................................207
Братья-мусульмане: от суфизма к салафизму.............................................. 209
Суфизм, традиционализм и национальная идея Египта................................214

Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада......................... 217
Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории..............219

Великая Берберия: народы моря и гараманты.............................................. 219
Берберские племена.................................................................................. 223
Древняя Ливия у Геродота.......................................................................... 228

Глава 10. Религия и ноология Белой Африки........................................ 242
Берберский Логос и внешние влияния........................................................ 242
Берберский матриархат..............................................................................244



422 Оглавление

Гараманты и гинекократия по Бахофену.................................................... 248
Тирания и три Логоса политического патриархата...................................... 253

Глава 11. Берберы в исламскую эпоху..................................................261
Сопротивление исламизации: аль-Кохина —берберская Дева Воительница...261
Берберы захватывают Испанию.................................................................262
Берберские пророки и шиизм.................................................................... 264
Альморавиды и Альмохады........................................................................ 266
Берберские политии после Альмохадов: Марракеш непокоренный..............268
Суфизм и махдизм: берберский «полюс Запада».........................................271
Магриб в османскую эпоху........................................................................ 278
Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба: типология

берберского национализма......................................................... 281
Суфизм и свобода..................................................................................... 281
Постколониальные идеологии.................................................................... 283
Ливия: орден Сануси, Каддафи и салафиты................................................ 285
Тунис: мягкий национализм....................................................................... 288
Алжир: берберский традиционализм и арабизация.....................................289
Марокко: традиционализм, монархия, атлантизм........................................ 292
Мавритания: рабовладение, независимость и путчи....................................294
Постколониальные Мавритания и Западная Сахара....................................297
Туареги: лишенные государства.................................................................299

Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия.........................................303
Глава 13. Кушитский горизонт.............................................................305

Кушиты и афразийская прародина.............................................................305
Структура кушитского горизонта............................................................... 309
Кушитские этносы.....................................................................................310

Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ.....................................314
Цивилизация верховий Нила: государство Керма....................................... 314
Государство Куш....................................................................................... 316
Львиноголовые боги и черное солнце......................................................... 320
Кампания Камбиса.....................................................................................323
Мероитское царство.................................................................................. 325

Глава 15. Исламизация Нубии и Судан................................................ 328
Сеннар...................................................................................................... 328
Дарфур: парадигма Канем..........................................................................332
Османское владычество и восстание суданского Махди.............................. 333
Современный Судан.................................................................................. 336
Национализм и религия в современном Судане...........................................338

Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа...................................... 341
Пылающие лица людей эфира.................................................................... 341



Оглавление 423

Цивилизация Сава и козлоногая богиня.................................................... 344
Арравело, царица-оскопительница, и длинноухая мать Дегдхеер................ 346
Аксумская Империя...................................................................................350
Эфиопский Сион и тайна жемчужины.......................................................352
Эфиопская Империя: Загве и Соломониды................................................ 356
Эфиопия в XX веке: монархия, коммунизм, модернизация......................... 359
Эфиопианизм и растафарианство: Хоувелл, Гарви и Боб Марли................. 364

Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма........................372
Сомали: султанаты и порты........................................................................ 372
Колонизация сомалийских политий и обретение независимости................ 375
Современное Сомали: на дне истории........................................................377

Глава 18. В поисках кушитского Логоса...............................................382
Черный Дионис шейха Анта Диопа.............................................................382
Коррекция тезиса матриархального негритюда...........................................384
Нубианизм и нубийский Dasein..................................................................387

Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов.................................391
Глава 19. Хаусаленд: чадские языки.....................................................393

Чадские языки и их носители..................................................................... 393
Цивилизация Нок...................................................................................... 396
Религия бори: царица Даурама и жрицы каруваи........................................ 397

Глава 20. Историал хауса.................................................................... 400
От Семиградья к султанату Сокото.............................................................400
Хауса в Нигерии: геополитика нигерийского севера................................... 402
Хауса в Нигере...........................................................................................404
Народы чадской семьи и теософия афразийского горизонта........................407

Библиография .412



Н а у ч н о е  и з д а н и е

Дугин Александр Гельевич

НООМАХИЯ: войны ума
Хамиты. Цивилизация африканского Норда

Корректор: Башлай И.М.
Компьютерная верстка: Крылов К.А.
Группа допечатной подготовки изданий:
Зеленцов П.О.
Иванова М.В.
Исакова Т.В.
Коновалова Т.Ю.
Кудинова Е.В.

Подписано в печать 05.03.2018. Формат 60x90/16.
Бумага офсетная. Печать офсетная.
Уел. печ. л. 29г8. Тираж 500 экз. Заказ №

Издательство «Академический проект»
(общество с ограниченной ответственностью), 
адрес: 111399, г. Москва, ул. Мартеновская, 3; 
сертификат соответствия 
№ РОСС RU. АЕ51. Н 16070 от 13.03.2012; 
орган по сертификации РОСС RU.0001.11АЕ51 
ООО «Профи-сертификат».

Отпечатано: Публичное акционерное общество 
«Т8 Издательские Технологии»,
адрес: 109316, г. Москва, Волгоградский просп., 42, корп. 5, 
телефон: +7 495 221 8980

По вопросам приобретения книги 
просим обращаться в издательство:

телефоны: + 7 495 305 3702, + 7 495 305 6092, 
факс: + 7 495 305 6088, 

e-mail: info@aprogect.ru, zakaz@aprogect.ni, 
интернет-магазин : www. academ-рго. ru.

mailto:info@aprogect.ru
mailto:zakaz@aprogect.ni





	Введение. Континент Африка: горизонты и цивилизации
	Часть 1. Логос Египта: черные земли и солнце фараонов
	Глава 1. Первые царства: матриархат, фараоны и константы историала
	Глава 2. Новое царство и путь к закату
	Глава 3. Боги Египта, теология, космология, гештальты
	Глава 4. Египет и Смерть
	Глава 5. Александрия — столица великих идей
	Глава 6. Духовные традиции Египта эпохи позднего эллинизма
	Глава  7.  Исламизация и арабизация
	Глава 8. Современный Египет: независимость и поиск идентичности
	Часть 2. Горизонт берберов: притяжение крайнего Запада
	Глава 9. Ливийский горизонт: культуры, народы, территории
	Глава 10. Религия и ноология Белой Африки
	Глава 11. Берберы в исламскую эпоху
	Глава 12. Постколониальный период в истории Магриба: типология берберского национализма
	Часть 3. Цивилизация Куш и эфиопская миссия
	Глава 13. Кушитский горизонт
	Глава 14. Древние царства Куш, Нубия, Мероэ
	Глава 15. Исламизация Нубии и Судан
	Глава 16. Эфиопский Сион: жемчужина духа
	Глава 17. Сомали: Пунтленд и черный хаос исламизма
	Глава  18.  В  поисках кушитского Логоса
	Часть 4. Негры Афразии. Культура чадских народов
	Глава 19. Хаусаленд: чадские языки
	Глава 20. Историал хауса
	Библиография
	Оглавление

