## Библейско-богословская коллекция ИСТОРИЧЕСКАЯ СЕРИЯ История древней Церкви

# Василий Васильевич БОЛОТОВ

# ЛЕКЦИИ ПО ИСТОРИИ ДРЕВНЕЙ ЦЕРКВИ

**Tom 1** 



# ЛЕКЦІИ ПО ИСТОРІИ ДРЕВНЕЙ ЦЕРКВИ.

I.

Введеніе въ церковную исторію.

Посмертное изданіе подъ редакціей проф. А. Брилліантова.



Приложеніе къ "Христіанскому Чтенію" за 1907 г.

ВВЕДЕНІЕ ВЪ ЦЕРКОВНУЮ ИСТОРІЮ.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

CTP.

I-IX

| ВВЕДЕНІЕ ВЪ ЦЕРКОВНУЮ ИСТОРІЮ.  1. Предварительныя понятія                                                                                                                                                                                                                            |                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 1. <b>Понятіе объ исторін.—</b> Исторія, какъ наука honoris causa (1-<br>Смыслъ слова "исторія"; различіе между γνῶσις и ελδησις и з<br>исторіи (6—8).                                                                                                                                |                            |
| 2. Понятіе о церкви.—Наименованія церкви отъ мъста богосл<br>ныхъ собраній (Kirche, церковь) (9—10).—Значеніе наимено<br>еххдубіа и 'edta (10—14).                                                                                                                                    |                            |
| 3. <b>Работа историка.</b> —а) Собраніе матеріала (14).—б) Критика<br>шая (14—18) и высшая (18—22). Прим'єръ приложенія прі<br>исторической критики къ изв'єстіямъ о крещеніи Константи<br>(22—26).—в) Установленіе связи событій (27—28).                                            | іемовъ                     |
| 4. Объективность и конфессіонализмъ въ церковной исто Требованіе любви къ истинъ отъ историка (28—29).—Возра противъ объективности церковной исторіи, какъ науки бог ской (29—30).—Конфессіонализмъ въ церковной исторіи (30—Отношеніе къ исторіи различныхъ христіанскихъ въроиспові | аженіе<br>ослов-<br>-32).— |

Дипломатика (40—43).—Сфрагистика. (43—44).—Эпиграфика (44).—Нумизматика (44).—Палеографія. Матеріаль для письма (44—46); задачи палеографіи: чтеніе рукописей (46—48) и опредъленіе времени и мъста написанія ихъ (48—52); значеніе палеографіи (52—54).—Филологія и ея значеніе (54—57).—Географія. Значеніе собственныхъ именъ географическихъ (57—58); пособія и первоисточники по исторической географіи древняго міра и по церковной географіи (58—60). Церковная статистика (60).—Ономатологія (просопографія). Пособія для опредъленія собственныхъ именъ епископовъ и другихъ лицъ (61—64).—Право. Пособія для уясне-

нія наименованій должностей (64-155).-Метрологія и метрологическія паименованія (65-66).-Хромологія матеріальная и формальная (66-67). Труды по 1) мат/ріальной хронологіи (67-69). Формальная хронологія (69—71); а) техническая (71—73) п б) математическая (астрономическая) (73-76).—Свъдъны о различныхъ зрахъ и способахъ лътосчисленія. - Римское лътосчисление по консуламъ (76-82); эра ab urbe condita и греческое счисленіе по олимпіадамъ (82).—Восточное (сирійское) лътосчисленіе: эра Селевкидовь (83--84); антіохійская эрз (84).—Египетское лътосчисление: эра Дюклетіана (84—85) — Л втосчисленіе отъ Р. Х. (эра Діонисія) (86-87); испанская эра (87). Вопросъ о времени рождества и смерти Христа (87—92).—Д Бтосчисленіе отъ сотворенія міра: традиціонная дата (5500), счисленіе византійское и александрійское (эра Анніана) (92-95). - Таблица дать по различнымъ эрамъ для времени отъ 44 г. до P. X. по 42 г. посят Р. X. (96 -98).—Лътосчисленія абиссинское, грузинское и армянское (98-100).-- Мусульманское лътосчисленіе (101—102). — Визаптійское лътосчисление по индиктионамъ (102-105).

#### III. Источники церковной исторіи . . . 106—212 ·

- 1. Монументальные источники. Значеніе ихъ (107 108). Написи на камив (108--113). Печати (113 114). Монеты (114--117).
- 2. Книжные источники общаго характера и ихъ фундаментальныя изданія.—Т воренія св. от повъ и церковных в писателей. Древніе сборники святоотеческих писаній (118).— Изданія Ман (118—119). Патрологія Миня (119—121). Нзданія Питры (121—122).—Вънскій Согриз латинских в писателей (122—124) и Мопитента Germaniae historica (124—125).—Значеніе Патрологіи Миня для греческих в писателей и неполнота ем (125—127). [Примъч. Берлинское изданіе греческих христіанских в писателей первых трехъ въковъ (126—127).—Изданія восточных в писателей: Patrologia orientalis и Согриз scriptorum christianorum orientalium (127—128)]. —Д вянія соборовь.—Изданія XVI—XVII вв. (127—131),—Изданія Гардуэна (131—132) и Манси (132—134).—Планъ для новаго изданія соборных документовъ (134—136).—А гіографическіе памятники.—Аста Sanctorum болландистовъ (136—139).—Мученическіе акты (139).

#### 3. Спеціальные источники церковной исторіи. Греческая церковная исторіографія.

Евсевій кесарійскій.—Его личность (139—140) и сужденія о немъ, какъ богословъ (140—141) и историкъ (141—144).—а) Хроника Евсевія; утрата подлинника (144—145) и изданія переводовъ ея (145—146); изданіе Schöne (146—147) и указанія и коррективы къ нему Гутшмида (147—151).—б) Перковная исторія, ся происхож-

деніе (151-152) и значеніе (152-154). Сказаніе о мученикахъ палестинскихъ (154-155). Изданія исторіи Евсевія (155-159). в) Жизнь Константина (159—160).—Продолжатели Евсевія въ V и VI в. филосторгій, Исихій, Филиппъ сидскій (160-161). Сократь и его церковная исторія (161—165).—Созоменъ; вопросъ о его отношения къ Сократу и значение его труда (165-168). - Өеодорить, его церковная исторія и другія историческія сочиненія (168-171). - Осодоръ Чтецъ, Іоаннъ Діакриноменъ и Василій киликійскій (172). — Евагрій и его церковная исторія (172-172). — Византійскіе гражданскіе историки и хронисты.— Гражданскіе историки въ собственномъ емыслъ; Прокопій кесарійскій (173—175). - Хронисты (175—176). - Панодоръ и Анніанъ (176). -Iоаннъ Малала (176—177).—Пасхальная хроника (177—179).—Никифоръ константинопольскій (179—180).— Ософанъ Исповъдникъ (180— 181). — Георгій Амартолъ и дальнійшіє хронисты (181—182).— Генесій (182—183).—Іоаннъ Скилица и Георгій Келринъ (183).— Іоаннъ Зонара и позднъйшіе писатели (184).—Церковная исторія Никифора Каллиста (184).

#### Латинская церковная исторіографія.

Переводы съ греческаго языка (185—186). — Оригинальные труды по церковной исторіи; Лактанцій, Руфинъ, Орозій, Сульпицій Северъ, Либератъ, Викторъ витскій, паціопальныя исторіи (186—188). — Западные хронисты: Просперъ, Пдатій, Марцеллинъ, Викторъ тунпунскій (188—190). —Трудъ Геропима De viris illustribus (190). — Liber Pontificalis (190—192).

#### Церковная исторіографія на восточныхъ языкахъ.

Церковная исторіографія въ Сиріи. — Переводы съ греческаго языка (193—194). Труды Маруты (194). Хроника съ именемъ Інсуса Столиника (195).-Переводъ и продолжение исторіи Захарін митиленскаго (195—196).—Іоаннъ эфесскій и его церковная исторія (196-197).—Эдесская хроника (197-198).-Діонисій теллъ-махрскій (198).- Миханлъ Великій и его хроника (199-200).--Григорій Абу-ль-Фараджъ (Баръ-Эвройо) и его труды (200-201).-Несторіанскіе писатели: Эбедъ-Йешу и Оома маргскій (201); Мариибн-Сулейманъ и Амрубну-Матта (201 — 202). — Церковная неторіографія въ Египтъ.-Коптекая церковная письменность (202-203).-Труды на арабскомъ языкъ: Севиръ ашмунайнскій, Евтихій александрійскій, Петръ ибн-ур-Рахибъ. Аль-Макинъ Аль-Макризи (203—205). — Эеіопская исторіографія. — Переводная хроника Іоанна никіускаго (206—208); самостоятельныя хроники (208—209).—Армянская исторіографія.—Добуквенный періодъ: Агавангелъ Римлянивъ, Зиновій глакскій, Фавстъ Византіецъ (209—211).—Послъбуквенный періодъ: Монсей Хоренскій, Егише, Коріунъ. Лазарь фарпскій, позднъйшіе историки (211-212).

#### 

Значеніе дъленія исторіи на періоды (212—213).—Раздѣленіе исторіи церкви на два періода: до реформаціи и послѣ реформаціи (213).—Раздѣленіе на три періода и вопросъ о рубежѣ между древнимъ и среднимъ временами: эпоха Константина В., позднъйшіе моменты (213—214).—Дъленіе на періоды по формамъ образованія христіанской жизни (214—216).—Попытка Вольффа (216—218).—Раздѣленіе церквей, какъ основаніе дѣленія церковной исторіи на періоды и сравнительное значеніе отдѣленія отъ восточной церкви монофиситства и западной церкви (218—219).—Отдѣленіе монофиситовъ и шестой вселенскій соборъ, какъ эпоха (219—221).—Раздѣленіе церквей при Фотіъ и Михаилъ Керулларіъ (221—226).—Граница перваго полуперіода (миланскій эдиктъ 313 г.) (226—227).—Апостольскій періодъ, какъ предметъ библейской исторіи (227—228).

### ПРЕДИСЛОВІЕ

Василій Васильевичь Болотовь, насколько извъстно, высказывался вообще противъ посмертныхъ изданій того, что не было предназначено къ печати самимъ авторомъ при жизни. Самъ онъ при этомъ поставилъ для себя задачей учено-литературной деятельности давать всегда въ печати или что-либо совершенно новое и неизвъстное доселъ въ наукъ, или по крайней мъръ поправки къ старому, а не повторять лишь то, что было уже найдено и сказано другими раньше <sup>1</sup>). Очевидно, посмертное изданіе его академическихъ чтеній, въ которыхъ ему по необходимости приходилось не столько выступать въ качествъ изслъдователя, открывающаго новое, сколько сообщать имьющіеся уже вънаукъ результаты и знакомить слушателей съ современнымъ ея уровнемъ, не соотвътствовало бы его собственнымъ взглядамъ и намереніямъ. Независимо отъ этого, попытка возстановить послѣ его смерти полный, по возможности, курсъ его лекцій сама по себѣ можеть показаться весьма рискованною въ виду тъхъ особенностей, какія представляеть имфющійся для выполненія этой задачи матеріаль.

Взглядъ самого В. В. Болотова на посмертныя изданія, поскольку онъ не нашелъ прямого выраженія въ рѣшительномъ заявленіи его воли относительно этого предмета, можно однако, повидимому, сохраняя полное уваженіе къ памяти покойнаго ученаго, не считать непреодолимымъ препятствіемъ къ появленію въ печати читаннаго имъ курса,

<sup>1)</sup> См. А. Брилліантовъ, Къ характеристикъ ученой дъятельности проф. В. В. Болотова, какъ дерковнаго историка. Христ. Чтеніе 1901, I, 470 (отдъльный оттискъ, 6).

коль скоро имъются серьезные мотивы для этого. Желаніе видъть этотъ курсъ въ печати давно уже высказывается почитателями В. В. и оно имъетъ основанія для себя какъ въ замѣчаемой у насъ настоятельной потребности въ изданіяхъ подобнаго рода, такъ и въ общепризнанномъ ученомъ авторитетъ В. В. и извъстныхъ его слушателямъ достоинствахъ его чтеній.

В. В. Болотовъ могъ считать обязательною лично для себя высокую точку эрвнія ученаго, предлагающаго въ своихъ печатныхъ трудахъ лишь одно новое, и не тратить силъ на изложение уже извъстнаго. Но въ общей экономіи науки, помимо спеціальныхъ изследованій съ новыми результатами, необходимы и такіе труды, въ которыхъ хотя бы и не давалось по существу чего-либо новаго, подводились бы итоги прежнихъ работъ. Такое значение и имфютъ прежде всего общіе курсы. Русская литература по общей и въ частности древней церковной исторіи, между тѣмъ, если можетъ выставить рядъ монографій по отдъльнымъ вопросамъ, за то обиліемъ общихъ курсовъ, которыми такъ богата западная (именно нѣмецкая) литература, похвалиться не можетъ. "Исторія Христіанской Церкви" проф. И. В. Чельцова (Спб. 1862) ограничивается лишь первою частью перваго періода. Если не считать давно уже сділавшагося библіографическою редкостью "Опыта руководства по церковной исторіи" проф. Ф. А. Терновскаго и С. А. Терновскаго, первая часть котораго ("Три первые въка христіанства". Кіевъ 1878) составлена по Гизелеру и Гагенбаху, вторая ("Грековосточная Церковь въ періодъ вселенскихъ соборовъ". Кіевъ 1885) въ общемъ болѣе или менѣе самостоятельно, то единственное оригинальное изложение исторіи древней церкви на русскомъ языкъ, хотя и не обнимающее всѣхъ ея отдѣловъ, съ продолженіемъ исторіи грековосточной церкви до новъйшаго времени, мы имъемъ только въ извъстныхъ трудахъ проф. А. П. Лебедева. Въ качествъ переводнаго труда, кромѣ не вполнѣ пригодной для русскихъ читателей исторіи Гассе (переводъ И. Соколова, Казань 1869—1870) и не оконченной въ русскомъ переводъ исторіи Геттэ (І—III, Спб. 1872—1875) можно указать лишь на переведенную А. П. Лопухинымъ исторію Робертсона съ продолжениемъ для среднихъ въковъ и новаго времени Герцога (Спб. 1890—1891). При такихъ условіяхъ

можно лишь привѣтствовать всякій вновь появляющійся научно изложенный курсъ, тѣмъ болѣе курсъ такого ученаго, какъ В. Болотовъ.

Высокія требованія, какія В. В. Болотовъ не только предъявляль къ себъ, какъ къ ученому, но и осуществлялъ на деле, заставляють ожидать, что и его академическія чтенія будуть такъ или иначе отражать въ себь его научныя стремленія и результаты его ученой діятельности, какъ изследователя. Въ действительности въ его лекціяхъ, на ряду съ изпоженіемъ прежде извъстнаго, можно находить и много новаго, въ видѣ ли прямого сообщенія добытыхъ имъ результатовъ, частію отміненных уже въ его печатных трудахъ, или въ видъ болъе или менъе прикровенныхъ намековъ. Можно указать, напр., что въ его литографированныхъ чтеніяхъ 1886/7 г. (также 1888/9) быль отмічень въ непрямой формъ и безъ цитатъ одинъ изъ главныхъ тезисовъ его предполагавшейся докторской диссертаціи о діаконъ Рустикъ, именно открытая имъ принадлежность Несторію одного письма въ ряду переведенныхъ Рустикомъ документовъ, составляющихъ такъ называемый Synodicon Lupi. Но въ трудахъ такого рода, какъ общіе курсы, новою всегда можетъ являться болъе или менъе уже самая форма изпоженія, болъе яснаго и совершеннаго въ сравнении съ другими подобными трудами, независимо отъ особенностей въ содержаніи. Эта формальная сторона имфеть въ данномъ случаф особенную важность, поскольку назначение общихъ курсовъ состоитъ прежде всего въ томъ, чтобы дать возможность оріентироваться въ подлежащей области вновь вступающимъ въ нее. В. В. Болотовъ, будучи изследователемъ, всегда точно и ясно ставившимъ для себя самого подлежавшіе рѣшенію вопросы, обладаль въ высокой степени и даромъ яснаго и въ то же время живаго и выразительнаго изложенія своего предмета. Въ его лекціяхъ эти качества и обнаруживаются съ полною наглядностію, тогда какъ его спеціальныя изследованія, при крайне сжатомъ изложеніи, обычно слишкомъ бывають загромождены разными подробностями и цитатами и слишкомъ многое предполагаютъ извъстнымъ читателю, чтобы быть легко доступными для непосвященныхъ.

Вообще, говорить много о целесообразности и желательности появленія въ печати курса лекцій В. В. Болотова

было бы совершенно излишне, если бы не приходилось считаться съ его указаннымъ собственнымъ взглядомъ.

Гораздо важнѣе въ данномъ случаѣ вопросъ о возможности болѣе или менѣе успѣшнаго выполненія дѣла въ зависимости отъ состоянія сохранившагося матеріала и въ виду тѣхъ затрудненій, какими должна сопровождаться обработка его для печати. Матеріаломъ являются: 1) автографы В. В. Болотова, 2) авторизованныя имъ литографированныя лекціи, 3) неавторизованныя записи его слушателей.

- 1) Отъ первыхъ лѣтъ профессорской дѣятельности В. В. Болотова сохранились найденныя въ его бумагахъ въ разрозненномъ видъ собственноручныя записки, по которымъ онъ велъ въ тъ времена свои чтенія. Эти записки иногда представляють на значительномъ протяжении связный тексть, иногда переходять въ краткія отрывочныя замѣтки и выписки подлинныхъ мъстъ изъ первоисточниковъ. Связное изложе: ніе въ нихъ нерѣдко сопровождается ученымъ аппаратомъ цитатъ, предназначеннымъ для употребленія самого автора. Въ позднъйшіе годы основой для чтеній часто служили состоявшія почти изъ однихъ именъ и датъ замѣтки. Нѣкоторые отдёлы курса, читанные въ первые годы, въ последующее время, повидимому, не были повторяемы. Такъ въ 1882/3 г. читана была, кажется единственный разъ, исторія монашества. Къ сожалънію, довольно обширныя записки по этой исторіи не представляють изъ себя вполнѣ законченнаго и связнаго цълаго, превращаясь по мъстамъ (въ концъ) въ рядъ краткихъ замътокъ. Поскольку записки В. В. относятся къ самымъ первымъ годамъ его дъятельности и въ то же время представляють матеріаль не вполнѣ однородный и цьльный, онь въ общемъ не могуть быть положены въ основу изданія его курса; можно лишь д'влать изъ нихъбольшія или меньшія заимствованія въ отдёльныхъ случаяхъ.
- 2) Наравнъ съ этими записками могутъ быть поставлены, по своей, такъ сказать, автентичности, авторизованныя самимъ В. В. лекціи, изданныя для обращенія между его слушателями литографскимъ способомъ за его подписью, тщательно имъ исправленныя и иногда даже представляющія его автографъ. Первый такой исправленный самимъ В. В. курсъ былъ отлитографированъ въ 1884/5 г. по способу Алисова и содержалъ исторію гоненій на христіанъ въ первые три

вька, отделы о гносись, о расколахъ первыхъ трехъ въковъ (съ присоединениемъ донатизма) и историю развития папства. Курсъ следующаго 1885/6 г. содержалъ исторію догматическихъ споровъ на востокъ въ эпоху вселенскихъ соборовъ до монофиситства включительно. Отъ дальнайшаго 1886/7 г. имъется литографированное изложение истории споровъ монооелитскаго и иконоборческаго, причемъ значительная часть этого курса была написана для литографіи рукою самого В. В. Въ 1888/9 г. вся исторія догматическихъ споровъ была отлитографирована вмёсте, при этомъ по мёстамъ В. В. сдъланы нъкоторыя поправки; къ этому же курсу присоединенъ очеркъ исторіи распространенія христіанства, первыя двъ страницы котораго писаны для литографіи самимъ В. В. Тексть всехъ этихъ курсовъ, какъ проверенный самимъ В. В., долженъ считаться основнымъ для техъ отделовъ, которые ими обнимаются, если только не требуются въ немъ измененія по какимъ-либо особымъ причинамъ. Эти курсы В. В. иногда имътъ предъ собою при своихъ чтеніяхъ съ каеедры; на экземплярахъ курсовъ 1884/5 и 1885/6 гг., оставшихся въ его библіотекъ, встръчаются по мъстамъ его заметки. Ихъ онъ находилъ возможнымъ давать лицамъ, интересовавшимся въ свое время его ученою дъятельностью, напр. покойному профессору протојерею П. Ө. Николаевскому.

3) Послѣ 1888/9 учебнаго года авторизованныя лекціи болье не появляются. Еще ранье этого, въ 1887/8 г., курсъ лекцій В. В., содержавшій введеніе въ церковную исторію, краткій очеркъ исторіи борьбы церкви съ язычествомъ и съ неправославными направленіями въ первые три въка ея существованія, отділы о папстві, о развитіи строя церковнаго управленія въ эпоху вселенскихъ соборовъ, очеркъ объ отношеніи христіанства къ рабству, быль литографировань безъ его подписи. На экземплярь, находившемся въ библютекь П. Ө. Николаевскаго, рукою самого В. В. отмѣчено: "NB. Исправлены довольно тщательно лишь страницы 64-70, 129—132, 146—180, 340—392; стр. 216—263—повторены по литографіи 1885 г.; стр. 1—63, 71—128, 133—145 просмотрѣны лишь очень бѣгло; остальное—понейсправленной записи студентовъ". Исправленными оказываются страницы о хроникъ Евсевія (64-70), o Liber pontificalis (129-132), объ арабской, эніонской и армянской церковной исторіографіи, о разделеніи церковной исторіи на періоды, о значеніи мученичества (146-180), о развитии папства (съ VI в.), о строъ церковнаго управленія и объ отношеніи христіанства къ рабству (340-392). Бъгло просмотрънныя страницы представляють вообще далеко неудовлетворительный тексть. Причиною отказа В. В. исправить этотъ курсъ въ цепомъ видъ болье тщательно и издать его за своею подписью была, повидимому, главнымъ образомъ неудовдетворительность представленныхъ ему въ указанномъ году студенческихъ записей, заставившая его ограничиться исправленіемъ лишь некоторыхъ месть. Между темъ, этотъ курсъ содержалъ единственныя по своей подробности чтенія его о церковной исторіографіи греческой и латинской и не повторявшіяся потомъ чтенія по исторіографіи восточной, также подробныя чтенія о хронологіи (въ литографированный курсъ они вошли лишь незначительной частью). Въ 1889 г. литографированіе исправленныхъ профессорами лекцій отм'янено было Советомъ Академіи 1). Студенты, однако, продолжали и послѣ этого изданіе своихъ записей, обычно съ болѣе или менье вначительными заимствованіями изъ прежнихъ курсовъ. Иногда эти записи были просматриваемы и исправляемы В. В., но въ общемъ нерегулярно и довольно бъгло. Для дальнейшихъ летъ, кроме 1891/2 г., и имется рядъ подобныхъ неавторизованныхъ курсовъ. Достоинство изданныхъ такимъ образомъ записей, за весьма немногими исключеніями-не стенографическихъ, неодинаково. На ряду съ сравнительно исправнымъ текстомъ часто можно встръчать мѣста очевидно непонятыя записчиками и совсѣмъ неудобочитаемыя. Особенно сильно страдають записанныя по наслышкв собственныя имена и хронологическія даты. Въ ціломъ эти записи, чтобы быть вполнъ годными для употребленія, требовали бы самой основательной ревизіи. Иначе постоянно встрѣчающіяся въ нихъ ошибки и недомольки неизбѣжно должны вселять въ читателъ недовъріе и къ тому, что на дъль можеть являться върною передачею мыслей В. В. Между тымъ въ этихъ именно курсахъ отразилось то понима-

<sup>1)</sup> Взглядъ В. В. на этотъ предметъ изложенъ въ его запискъ, представленной въ Совътъ Академіи въ 1888 г. См. И. А. Уберскій, Памяти профессора Спб. Духовной Академін В. В. Болотова. Христ. Чтеніе, 1903. I. 845—848 (отдъльный оттискъ, 25—28).

ніе В. В. дерковной исторіи, какое сложилось у него въ позднѣйшій періодъ его ученой дѣятельности.

Такимъ образомъ, приходится имъть дъло, съ одной стороны, съ автографами и авторизованными лекціями, въ которыхъ не только содержание, но и форма принадлежитъ В. В., но за то содержание выражаеть его взгияды лишь за первые годы его дъятельности; съ другой-съ неисправленными въ целомъ записями его слушателей, которыя должны по содержанію соотв'ятствовать его взглядамъ за последніе годы, но передають ихъ въ весьма несовершенной формф. Ограничиться изданіемъ лишь авторизованныхъ лекцій представлялось недостаточнымъ, коль скоро изв'єстны въ томъ или другомъ видъ измъненія и дополненія къ нимъ отъ последующаго времени. Кроме того, въ такомъ случае пришлось бы отказаться отъ изданія напр. всего введенія, за исключениемъ развъ немногихъ страницъ, и нъкоторыхъ другихъ отделовъ, которыхъ нетъ въ авторизованныхъ курсахъ.

Единственнымъ исходомъ въ настоящемъ положеніи казалась попытка объединить такъ или иначе съ основнымъ текстомъ авторизованныхъ изданій текстъ позднайшихъ сравнительно лучшихъ записей, исправивъ предварительно послѣдній, насколько это возможно. Такое объединеніе, представляющее весьма много затрудненій на практикъ, само по себь является возможнымъ, поскольку въ позднъйшихъ курсахъ дъло идетъ почти всюду не столько объ измъненіи прежняго содержанія по существу, сколько о дополненіяхъ и о болье ясномъ освъщени прежде изложенныхъ фактовъ. Что касается провърки и исправленія позднъйшихъ записей, то предпринимая это исправленіе, приходилось отправляться изъ предположенія, что онъ передають по крайней мъръ общія мысли В. В. въ большей части случаевъ вѣрно и воспроизводять при этомъ болье или менье самыя его выраженія. Во всякомъ случав, поправки самого В. В. и отдѣльныя мѣста въ нѣкоторыхъ изъ позднѣйшихъ курсовъ, ведущія начало отъ самого В. В. (напр., таблица датъ для времени отъ 44 г. до Р. Х. по 42 г. послѣ Р. Х. по различнымъ эрамъ съ примъчаніями въ отдъль о хронологіи въ курсѣ 1898/9 г., также изложение вопроса о годѣ смерти св. Поликарпа, являются, несомнънно, копіей съ писаннаго самимъ В. В. оригинала) должны придавать имъ извъстную

пѣнность. Неисправимо искаженныя мѣста приходилось, разумѣется, опускать. И вообще, объединить всѣ безъ исключения подробности изъ цѣлаго ряда курсовъ въ одинъ цѣльный текстъ не представлялось возможнымъ; неизбѣжно было иногда останавливаться на какомъ-либо одномъ изъ имѣющихся изложеній. Печатать дополненія паъ позднѣйшихъ курсовъ въ видѣ лишь примѣчаній къ авторизованному тексту, или хотя бы отмѣчать ихъ какъ либо, вводя въ текстъ, значило бы безъ особой нужды дѣлать изданіе неудобнымъ съ внѣшней стороны. Нужно имѣть въ виду и то, что естественно было вообще предпочитать позднѣйшій порядокъ изложенія болѣе раннему и въ нѣкоторыхъ случаяхъ, гдѣ это казалось нужнымъ, дѣлать соотвѣтственныя перестановки въ авторизованномъ текстѣ.

Общій планъ всего курса опредѣляется печатною программою В. В., составленною въ силу указа св. Синода отъ 10 апрѣля 1895 г. о представленіи наставниками академій программъ по своимъ предметамъ (въ представленной отъ С.-Петербургской Академіп программѣ по общей церковной исторіи схема, относящаяся ко времени послѣ ІХ вѣка, принадлежитъ проф. И. Е. Троицкому) Частнѣйшія рубрики иногда заимствуются изъ различныхъ конспектовъ В. В., иногда намѣчаются соотвѣтственно самому содержанію лекцій.

Принятый способъ изданія лекцій В. В. чрезъ привлеченіе къ ділу неавторизованных записей, вообще значительно осложняя выполнение задачи, особыя затруднения вызываетъ по отношению къ введению, для котораго нътъ провъреннаго самимъ В. В. для литографіи въ ціломъ виді текста. Оно издается главнымъ образомъ по курсамъ 1898/9 и затъмъ 1887/8 и 1890/1 гг. По самому свойству предмета, здѣсь именно чаще всего встръчаются собственныя имена, цифры, заглавія сочиненій; ихъ приходилось провърять и возстановлять иногда по книгамъ изъ библютеки В. В. Необходимыя особенно въ этомъ отдълъ болье важныя дополненія библіографического характера къ чтеніямъ В. В. отмѣчаются квадратными скобками или относятся въ примъчанія. Но главною задачею было всюду прежде всего возстановленіе, насколько возможно, содержанія лекцій самого В. В., на основаніи крайне иногда неблагодарнаго матеріала.

Недочеты, какіе будутъ встрѣчаться въ предпринимаемомъ изданіи, должны быть относимы на счетъ состоянія источниковъ и ихъ настоящей обработки. Но можно думать, что появленіе академическихъ чтеній В. В. даже въ настоящемъ несовершенномъ видѣ не умалитъ его ученой славы, а сдѣлаетъ лишь результаты его ученой дѣятельности доступными для болѣе широкаго круга читателей, нежели какой можно предполагать для его спеціальныхъ трудовъ.

А. Брилліантовъ.

# Введеніе въ церковную исторію.

## І. Предварительныя понятія.

#### 1. Понятіе объ исторіи.

Наука въ ея ведичайшемъ напряженіи способна давать пногда результаты, на первый взглядъ очень странные. Для поясненія беру примъръ изъ области наукъ физико-математическихъ, тъмъ болье что математика (греч. μάθημα) есть наука по преимуществу. Въ 1895 г. два профессора, англійскій Ченей (Chaney) и русскій Мендельевъ, производили сличеніе двухъ мъръ: русской полусажени и англійскаго ярда. Для ума простого работа эта покажется несложной и неважной; однако знаменитые ученые работали цълыхъ 3 дня, и неудивительно: они произвели 22 серіи сличеній, или 880 микрометрическихъ измъреній и 132 отчета термометровъ. Подобная работа требовала огромнаго труда. Надо сказать, что линейныя мъры измъряются съ ужасающею точностью, измъряются микроны и даже части микроновъ (микронъ—тысячная часть миллиметра).

Но я хочу обратить вниманіе не на процессъ труда, а на финаль его. Въ заключеніе труда составлень быль протоколь, послъднія слова котораго гласили слъдующее: «такъ какъ вопрось о тождественности нормальной температуры 62°F и 16°667С по стоградусной шкалѣ водороднаго термометра въ настоящее время не можеть быть разсматриваемъ, какъ окончательно ръшенный, то въ этомъ отношеніи предстоящій отчеть мы считаемъ не безусловно точнымъ, а провизорнымъ (we consider this report so far provisional)». Съ точки зрѣнія элементарной физики подобный вопросъ о тождествъ указан-

ныхъ температуръ является несомнѣннымъ; но съ точки зрѣнія первоклассныхъ ученыхъ мы видимъ здѣсь нѣчто недоказуемое.

Такимъ образомъ, на высшей степени науки результатъ научныхъ работъ первоклассныхъ ученыхъ является въ формъ высоконаучнаго «мы не знаемъ». Но это «ignoramus» гораздо цъннъе заурядно научнаго «мы знаемъ», «какъ всъмъ хорошо извъстно». На подобныя ignoramus наука можетъ смотрътъ, какъ на свою гордость, свое украшеніе. Они показываютъ, какъ высоки тъ требованія, которыя предъявляетъ себъ самой подобная наука, не терпящая ничего недоказаннаго.

Но можеть-ли предъявить себт столь же высокія требованія, наложить на себя столь же полное отреченіе отъ всего педоказаннаго, исторія, все равно: церковная или гражданская? Копечно, всякій пойметь, что отвъть можеть быть только отрицательный. А слъдовательно исторія не есть наука, и если называется паукой, то если можно такт, выразиться—только honoris causa, или выражаясь словами приведеннаго выше протокола—только провизорнымъ образомъ. Къ этому результату я пришель—на взглядъ можеть быть многихъ изъ васъ—слишкомъ суммарнымъ образомъ. Но онъ выдержить пробу и болфе подробнаго и обстоятельнаго разсужденія.

Исторія не принадлежить къ числу наукъ дедуктивныхъ, въ основѣ которыхъ лежить форма аналитическаго сужденія. Наобороть, синтетическое сужденіе въ исторіи господствуєть вездѣ и всюду, такъ какъ она питается матеріаломъ объективно даннымъ, заимствованнымъ изъ внѣшней для нашей души и сознанія сферы. Такія науки, если онѣ достигли въ своемъ развитіи стадіи истинно научной, должны допускать математическую обработку своего содержанія. Другими словами: онѣ должны открыть законы явленій и изслѣдовать ходъ ихъ развитія. Но развѣ исторія знаетъ законы изучаемыхъ ею явленій? Правда, можно найти книги, написанныя по ученому, въ которыхъ много рѣчи о законахъ историческаго развитія. Но если присмотрѣться повнимательнѣе, то увидимъ, что цѣна имъ не велика: всѣ открываемые въ нихъ законы—скорѣе громкія фразы, чѣмъ что либо реальное. Повидимому нельзя оспаривать того, что существуютъ законы историческаго развитія. Извѣстно, что каждый народъ растеть, старѣется и умпраетъ. Можно ли оспаривать фактъ дознанной истины? Но я подъ закономъ разумѣю положеніе, которое имѣетъ цѣнность.

Если бы кто съ канедры возвъстилъ безспорную истину, что всь смертны, то никто не даль бы ему за нее мъднаго гроша. Истина безспорна, но практически не приложима. Воть если бы кто предложилъ формулу вычисленій, сколько кому осталось жить, то такому сообщенію придали бы большое значеніе. Если бы физика на основаніи закона притяженія пропов'єдывала, что всякое тъло, летящее надъ землею, на нее падаетъ, но не въ состояніи была бы сказать, что скоръе падеть, выпущенная ли пуля, или балка, лежащая на подгнившихъ подпоркахъ, то за такую физику дали бы немного. Предполагаемое заключение изъ указаннаго положения формально столь широко, что практически совершенно не пригодно. Я уже не настаиваю, что можно спорить противъ широкой формулировки положенія, что народы смертны. Въ самомъ дълъ, что такое народъ? Понятіе это очень неопредъленно. Желающихъ познакомиться съ тъмъ, какъ трудно установить это понятіе, я отсылаю къ книгъ Дебольскаго «О высшемъ благъ» (Спб. 1886). Если изберемъ признакомъ единство языка, то можно повидимому сказать, что умерли свевы, вандалы. Но почему мы можемъ утверждать, что они не живуть въ современныхъ испанцахъ? Намъ скажутъ, что это романское племя, но какъ же мы будемъ судить тогда о французахъ? Такимъ образомъ вопросъ, въ чемъ состоитъ смерть народа, вопросъ неръшенный.

Въ исторіи дъйствують законы, но только одна возможность предсказывать заранъе событія показываеть, что дъйствительно извъстны эти законы. Физика знаетъ нъкоторые изъсвоихъ законовъ. Физикъ, зная уголъ паденія, можетъ опредълить уголъ отраженія. Астрономъ, зная законы движенія небесныхъ тълъ, предсказываетъ солнечныя и лунныя затменія. Противъ нихъ спорить не приходится. Но исторія находится не въ такомъ положеніи. Какой мудрецъ могъ бы предсказать, что 25 марта 1898 года будетъ присоединеніе сиро-халдейневъ, или предсказать результаты испано-американской войны? Не зная законовъ исторической жизни, исторія не можетъ похвалиться способностію предсказывать будущее. Если бы исторія знала свои законы, то она могла бы возстановить недостающія свёдьнія и о прошедшемъ путемъ вычисленій; предсказать явленіе въ будущемъ и разсчитать явленіе въ прошедшемъ—для математики совершенно то же самое.

Это факты, но не упреки. Легко говорить о законахъ физическихъ и химическихъ явленій, въ которыхъ дъйствуютъ вели-

чины несложныя. Но въ исторіи дъйствуеть самъ челов'єкъ, психическая жизнь котораго такъ сложна, что для изученія даже отдѣльныхъ явленій челов'єческой души психологія дѣлаеть чрезвычайныя напряженія. Что же сказать о суммированіи, синтезіє отдѣльныхъ личностей? Въ исторіи же дѣйствуютъ не отдѣльныя личности, а цѣлые народы. Даже астрономія, хотя долгіе годы наблюдаетъ за явленіями, не можеть похвалиться точностью въ тѣхъ случаяхъ, когда приходится имѣть дѣло съ множествомъ причинъ: до сихъ поръ не удалось еще написать точной таблицы движеній луны. Повидимому, астрономъ овладѣлъ задачей, достигъ совершенства въ своей наукѣ и вполнѣ закончилъ свою работу; но пройдетъ десятокъ лѣть—и его таблица уже не совпадаетъ съ дѣйствительностью, приходится въ ней дѣлать поправки (въ настоящее время такихъ, такъ называемыхъ аргументовъ луны насчитываютъ до 200 и, слѣдовательно, 200 разъ происходитъ поправка таблицъ). Если же въ астрономіи безусловно точныя предсказанія не удаются. то тѣмъ болѣе нельзя ихъ ожидать отъ историка. Въ каждомъ индивидуумѣ, въ каждомъ обществѣ кроется такая масса причинъ, что выяснить ихъ сполна не удается историку.

такимъ образомъ, по самому предмету своего изученія исторія стоитъ не на такой ступени, на какой стоятъ упомянутыя болье счастливыя науки. Подобно многимъ другимъ такъ называемымъ наукамъ, исторія находится въ эмпирическомъ состояніи; она еще не знаетъ внутренней связи событій, а имьетъ только эмпирическія данныя. Въ такомъ положеніи находится, напр., медицина, которая не всегда знаетъ, какіе химическіе элементы лекарства (напр. хины) производятъ цълебное дъйствіе на организмъ. Врачъ руководится лишь эмпирическими данными, что во многихъ случаяхъ такой-то пріемъ производитъ такое-то дъйствіе, а почему и какъ—врачъ этого не знаетъ. Такого рода науки скорье суть искусства, чъмъ науки. Онъ еще не имъютъ опредъленныхъ законовъ и прагматическія построенія ихъ зависятъ отъ субъективнаго настроенія лица или цълой эпохи. Историкъ въ своей работь выступаетъ не какъ архитекторъ, а скорье какъ ремесленникъ, умьющій выводить арки, опирающіяся на пилястрахъ, которыми являются въ данномъ случать факты, засвидьтельствованные исторіей. Постройка, при этомъ, тымъ прочнье, чъмъ прочнье устои—факты и чьмъ тъснье связь между ближайними событіями.

Вопросъ о томъ, достигнетъ ли когда либо исторія той высоты, на какой стоять науки въ точномъ смыслѣ слова, вопросъ спорный. Дело въ томъ, что возможность предсказывать будущее, напр. въ астрономіи, основывается на изученіи цикловь явленій. Зная изв'єстный цикль явленій, повторяюшійся черезъ извъстный промежутокъ времени, можно предсказать съ несомненностію известныя явленія. Поэтому астрономы и могуть установить законы движенія луны, земли, весь циклъ фазисовъ которыхъ проходитъ предъ глазами каждаго наблюдателя. Но и астрономы иногда ничего не могуть сказать о кометахъ — этихъ беззаконныхъ свътилахъ, которыя, появляясь предъ наблюдателемъ на нѣкоторое время, опять исчезають, быть можеть, на целую вечность. Между относительно исторіи нельзя сказать опредёленно, сколько прошло цикловъ отъ начала міра, или же вся міровая исторія представляеть только одинь циклъ. Если последнее справедливо, то, очевидно, исторія никогда не будеть настоящей наукой. Но это не значить впрочемь, что нъть никакой надежды на усовершенствование историческихъ знаній. Кром'ь наблюденія цикловъ-самаго твердаго основанія для изслідованія событій, возможень другой путь. Научное упованіе исторіи въ этомъ случай можеть быть представлено въ слидующемъ видь. Ариеметика учить о десятичныхъ дробяхъ, что всякая дробь или конечна или безконечна; если же безконечна, то непремѣнно періодическая. Для примѣра возьмемъ періодическую дробь 0,142857142857... До тъхъ поръ, пока дробь не выразится въ повтореніи пифръ, можно находиться въ затрудненіи. Эта дробь періодическая и представляеть изь себя рядь изъ шести цифръ. Пока человъкъ не прошелъ этотъ рядъ цифръ, онъ не знаетъ, въ чемъ дъло. Но когда цифры повторяются, онъ понимаеть, что періодъ ограничень. Но и прежде у него есть нъкоторая возможность предсказыванія начиная съ третьей цифры. Первыя двъ цифры представляеть число 14; следующія два удвояють 14 и дають 28; далье опять удвояются следующія затемъ числа. Если бы при наступленіи 28 математику удалось угадать смыслъ и связь цифръ, тогда предсказаніе становится возможнымъ. Нѣчто подобное можно представить и по отношенію къ исторіи. Аналогія на лицо: метеорологія, -- наука новая и молодая, -- хотя и не успъла прослъдить определенных цикловь, однако, основываясь на некоторыхъ элементарныхъ законахъ, не безъ успъха предсказываетъ перемъны температуры.

Само по себь отнятіе права на названіе исторіи наукой нисколько, однако, не оскорбительно для нея, въ виду ея первоначальнаго подлиннаго значенія. Исторія—слово греческое и показываеть, что греки не выдавали ее за науку. Тоторія оть существительнаго їстюр, происходящаго оть корня Гід въ оїда—знаю. Замьчательное явленіе, что въ арійско-иранской вътви различаются два рода познаній. Нашему выраженію: «онъ знаеть» (по-ньмецки— ег kennt, по-англійски— know), соотвътствуеть санскритское ganati, джанати. Но у насъ есть и другое понятіе: «онъ въсть» (по-ньмецки ег weiss)—по-санскритски vettì—корень vid. Такимъ образомъ различаются два понятія—знанія и въдьнія. Въ греческомъ языкъ эти понятія выражаются глаголами— «γιγνωσχω» и «оїда»; въ латинскомъ языкъ понятіе «въдьнія» утрачено (video—вижу), но понятіе «знанія» сохранилось въ формъ глагола поvі, ignovi (прич. notus, ignotus).

Въ чемъ же заключается принципіальное различіе этихъ двухъ формъ знанія? Человінь, какъ разумное существо, хочеть знать, но еще болье хочеть «въдъти». Знаніе есть знаніе научное, а въдъніе есть знаніе, въ которомъ примъшанъ сильный эстетическій или волевой моменть; вѣдѣніе этоимпульсь человьческой жизни. Человькь хочеть быть при самомъ событіи, чтобы все вид'ять своими глазами. Гуфоту не есть їстюр; їстюр тоть, кто самъ быль при событіи, онъ самъ видълъ что-либо, и хотя бы онъ ничего не понялъ, но онъ їстюр. Греческое історіа по первоначальному значенію вовсе не повъствование о событияхъ, а только означаетъ моментъ наблюденія. Ίστορίας γάριν древніе греки путешествовали, а первые христіане паломничали. Ан. Павелъ ходилъ въ Іерусалимъ-історудан тох Петрох (Гал. I, 18)—видёть своими глазами. Ίστορίας χάριν-человькъ можеть цьлый день смотрьть на небо, тогда какъ астрономъ то же явленіе наблюдаеть чрезъ рефлекторъ, обратившись спиною къ небесному своду — и является үчшөтүс-омъ. По тому же стремленію «відіти» человікь записываеть видънныя имъ явленія—это и составляеть исторію. Въ понятіи «въдъніе» заключенъ моменть субъективный, а въ понятіи «знаніе» — объективный. Вёдёніе не заключаеть въ себъ глубокаго понятія о предметь: оно есть внутреннее сосостояніе субъекта въ его познаніи предмета; кто его имбеть, тотъ не сомнъвается, оно ему очевидно. Въ него еще не входить объективный элементь: оно можеть быть и глубоко, и

поверхностно. Напротивъ, знаніе (үνῶσις) прямо направляется на предметь (объекть); оно предполагаеть со стороны субъекта выходъ изъ себя къ объекту. Мы, папр., знаемъ, что люди всь должны дышать, чтобы жить; это очевидно изъ наблюденія. Ученый физіологъ также знаеть это; но между знаніемъ нашимъ и знаніемъ последняго по содержанію целая бездна. Наше знаніе есть непосредственное в'ядініе, а знаніе ученаго въ собственномъ смыслъ знаніе; для насъ-wissen, а для негокеппен. Характерное указаніе на взаимоотношеніе этихъ двухъ терминовъ представляетъ беседа ап. Петра съ Христомъ по воскресенін. Какъ извъстно, Іпсусъ Христось, какъ будто, набрасываеть тынь на искренность выры ап. Петра въ своей съ нимъ бесевде; апостолъ заверяеть Христа, что онъ Его любить. Послѣднее его слово: «Господи! Ты вся вѣси: Ты вѣси, яко люблю Тя»—по-гречески: «Κύριε, Σύ πάντα οἶδας; Σύ γιγνώσχεις, ότι φιλώ Σε» (Іоан. XXI, 17). Апостоль заявляеть Господу, что Ему все извъстно, все ясно представляется Его сознанію; но онъ предлагаеть Ему Свое вниманіе сосредоточить на одномъ опредъленномъ пунктъ: «Уб үгүчюскетс». Это сосредоточение на одномъ опредълениомъ предметь представляеть не въдъніе, а знаніе.

Воть какое въдъне лежить въ поняти «исторіи». "Історчеловъкъ, который подчиняется влечению своей природы-все знать, стремится удовлетворить жаждь знанія. Человыкь хочеть, чтобы изв'ястныя вещи наполнили его сознаніе и были очевидны для него. Человъкъ хочеть знать, какъ знаеть свидътель; это заставляеть его вращаться во внъ и даже предпринимать далекія путешествія. Но зд'єсь научное знапіе (ц'єль γνωστης α) отсутствуеть. Пускающійся въ путешествіе не думаєть еще пріобрътать знанія научнаго въ объективномъ смыслъ. Если у него преобладаеть склонность къ самоуглублению, если онъ будетъ переработывать впутренно свои впечативнія, то онъ будеть философъ, но и эта «ділозодія» не будеть еще үνωσις. Это полагаеть начало только исторіи. Стремленіе удовлетворить внутрениему влеченію къ видінію и даеть понятіе исторій. Исторія есть разспрашиваніе, разузнаваніе челов'якомъ чего-либо совершившагося, - и самое стремленіе быть свидьтелемъ событій. Въ этомъ значеніи слово «исторія» въ греческомъ языкъ удерживалось до позднъйшихъ временъ.

Итакъ, въ понятіи исторіи дапо стремленіе къ вѣдѣнію, нолучаемому чрезъ непосредственное созерцаніе. Но историческое знаніе есть какъ бы прямая противоположность такому понятію объ исторіи. Эта противоположность вызвана необходимостію: люди, жившіе послѣ тѣхъ или иныхъ событій, не имѣли возможности быть ихъ свидѣтелями, видѣть своими собственными глазами. Но узнать о нихъ они могли только отъ очевидцевъ. Такимъ образомъ въ понятіи исторіи дано указаніе на то, что она должна почерпать свои свѣдѣнія изъ такихъ источниковъ, которые въ концѣ концовъ подводили бы къ непосредственнымъ очевидцамъ, должна восходить до послѣднихъ, самыхъ первоначальныхъ основаній, далѣе которыхъ идти нельзя, должна опираться на «исторію» въ первоначальномъ смыслѣ этого слова. Такимъ образомъ исторія не ставить для себя обширныхъ задачъ, не выдаеть себя за митрополію философіи, хотя и является ея первою ступенью, — не имѣеть и дидактическихъ стремленій. Скромная въ первоначальномъ опредъленіи, она остается таковою и до настоящаго времени.

Въ 1872 году академикъ-профессоръ Бестужевъ-Рюминъ началъ свою русскую исторію слѣдующими словами: «Исторія есть повѣствованіе о достопамятныхъ событіяхъ, учили насъ въ гимпазіи; исторія есть народное самосознапіе, учили насъ въ университетъ. Между этими двумя опредъленіями лежитъ цълая бездна». Ясно, что исторіи, какъ она задумана греками, ближе всего соотвътствуетъ первое опредъленіе. Она, дъйствительно, есть скоръе повъствованіе объ интересныхъ событіяхъ. Второе опредѣленіе отзывается дѣломъ человѣка, заботящагося «о мнозѣ службѣ»; оно является неосуществимымъ съ практической стороны. Въ ряду особенно ценныхъ товаровъ видное мъсто занимають пружины для хронометровъ. Замъчательно, что въсъ ихъ не великъ, количество и стоимость матеріала пичтожны; между тымь за нихь берутся огромныя цыны, благодаря именно труду человыка. То же самое нужно сказать и по отношеню къ исторіи, которая понимается въ смыслъ народнаго самосознанія. Ученый, который истолковаль бы исторію, какъ народное самосознаніе, оказаль бы величайшія заслуги; но истолковать такимъ образомъ исторію такъ же просто, какъ источить воду изъ камня. Поэтому должно имъть силу и простъйшее опредъленіе исторіи, какъ повъствованія о замічательных событіяхь, замічательныхь уже тымъ, что люди ихъ замытили.

#### 2 Понятіе о церкви.

Объектомъ изученія *перковной* исторіи является церковь. Понятіе церкви въ его глубинѣ едва ли можеть быть исчернано краткимъ опредѣленіемъ. Самое лучшее опредѣленіе, принадлежащее митр. Филарету, не можеть быть названо отвѣчающимъ своей задачѣ, ибо представляетъ только отвлеченіе чертъ церкви, какою она является въ исторіи, тогда какъ нужно опредѣлить церковь даже въ моментъ ея доисторическаго существованія, въ самомъ началѣ ея обнаруженія. Естественнѣе и проще всего искать указаній для этого въ наименованіи церкви у различныхъ народностей.

Древне-славянское слово «цръкы» и и минецкое «Kirche» (англійское church) стоять на одной линіи и происходять оть одного и того же кория, отъ греческаго то хоргахох; этимъ словомъ греки IV и V вв. обозначали церковь какъ зданіе, храмъ. Среди германскихъ племенъ гегемонія на востокъ принадлежала готамъ, а на западъ-нъмцамъ. Въ древнемъ верхненьмецкомъ языкъ слово церковь имъло два начертанія: chirihha и kiricha. Для ученыхъ, занимающихся филологіей, конечное сь заключаеть въ себъ върнъйшій признакъ, что оно существовато раньше верхие-нъмецкой стадіи; слъдовательно оно не принадлежить и вицамъ, а заимствовано у готовъ. Географическія названія съ словомъ кігсне встръчаются въ началь VIII вѣка. Къ сожалѣнію, это слово въ готской письменности не встрѣчается, а вмѣсто него находимъ лишь слово aikklêsjô екклесье. Тъмъ не менъе западно-германскія племена должны были заимствовать это слово изъ греческаго языка именно чрезъ посредство готовъ и нужно предполагать у готовъ соотвътствующее верхне-иъмецкому chiribha слово кугеіко кирейко, которое было точнымъ воспроизведениемъ греческаго хириахов. Хотя такого слова въ готской литература не встрачается, но если мы припомнимъ, въ какомъ количествъ остались памятники готской письменности, то мы не удивимся этому. Оно могло существовать въ готскомъ языкъ съ IV въка.

Что касается древне-славянскаго слова—пръкы, то несомитьно опо готскаго происхожденія, а не нъмецкаго; если бы опо было запиствовано изъ нъмецкаго, то оно произносилось бы какъ церховь (приномнимъ параллель между готскимъ словомъ hrugg—стягъ и русскимъ—хоругвь); была бы буква х, а не к.

Такимъ образомъ, слово церковь воспринято чрезъ готское посредство и гораздо раньше, чъмъ возникло русское государство, чемъ распространилось у насъ христіанство. Въ ту эпоху для нашихъ предковъ и (ки) звучало чъмъ-то въ родъ ку (доказательство: изъ словъ хорег гдейдом произошло куралесить; Чурило Пленковичь образовалось изъ Короддос). Наше «церковь» походить на готское кирейко, въ которомъ к перешло въ ц. Наше же ц произошло не изъ еврейскаго у (опо слишкомъ кудряво), но изъ армянской 15-й буквы к, котообразовалась изъ греческой буквы и въ курсивномъ написаніи. Какъ рано греческое х стало произноситься какъ латинское с, мив извъстенъ следующий фактъ: въ 1016 году болгарскій князь вель войну, съ Василіемь ІІ Болгаробойцей, который сдёлаль однажды на него внезапное нападеніе; побъжденные болгары кричали: бъгите отъ цесаря. Какъ произносили свв. Кириллъ и Меоодій букву к, затруднительно отвътить на этотъ вопросъ. Въ славянскомъ говорь звукъ к имълъ довольно своеобразное произношение, напр., какъ оно слышится въ словахъ: пророкъ-во пророцѣхъ; рѣка-на рѣцѣ 1).

Для насъ безспорно, что слово церковь, какъ и Кітсће, греческаго происхожденія и обозначаеть зданіе каоедральнаго собора. Подобное же значеніе имѣетъ и въ Румыніи названіе biserica, очевидно образовавшееся изъ basilica. У мадьяръ слово egyháza церковь, означаеть домъ, зданіе. Польское kos'ciol, отъ латинскаго castellum крѣпость, стѣны, указываетъ на архитектуру церкви. Такимъ образомъ весьма значительная часть новыхъ народовъ понимають церковь внѣшнимъ образомъ, заимствуя названіе ея отъ мѣста богослуженія; такое названіе, очевидно, не можеть дать намъ точнаго понятія о церкви. Эвіопы также стоять на поверхностномъ пониманіи церкви, какъ дома христіанъ (béta kristiyân, бета крыстіян).

Другіе европейскіе народы, кром'в насъ славянъ и германцевъ, именно народы романскіе (за исключеніемъ румынъ), усвоили отъ латинянъ оставленное въ латинскомъ язык'в безъ перевода греческое названіе перкви ἐχχλησία (ecclesia, итал. chiesa, франц. église, исп. iglesia). Это же слово заимствовали у грековъ и дв'в старыя христіанскія народности: армянская (экегеци) и грузинская (экклесіа). Ему соотв'єтствуетъ сирій-

<sup>1)</sup> Ср. *В. В. Болотовъ.* Изъ исторін церкви сиро-персидской. Христ. Чт. 1899, 11, 796 примъч. (отд. оттискъ, 75).

ское עדתא 'edta (этта, 'ıdta). Арабское kanisatun заимствовано оть сирійскаго k°naš—собраль, и употребляется для означенія соборовь; у евреевь בנבות кенесет означало синагогу. Такимъ образомъ мы имѣемъ дѣло, какъ съ единственно важными, съ греческимъ ἐχχλησία и семитскимъ эдта.

Греческое слово не пуждается въ опредълени, подобно тому, какъ хлѣбъ не опредъляють, а предлагають. Έχχλη νία—аптитезъ βουλή. У грековъ высшій классъ—архонты—участвоваль вь вообще первые три класса пользовались правомъ пассивнаго избранія; четвертый же классъ, самый бідный-оі θητες-пользовался правомъ участія въ εххλησία, которое предоставлено было ему Солономъ. Древнегреческія государственныя единицы представляли собою союзъ свободныхъ гражданъ, какъ полноправныхъ членовъ. Для совмъстнаго обсужденія діль, когда вообі, совіть старцевь, признаваль діло выходящимъ за предъны своей власти, посылался κήρυξ—герольдъ, который приглашалъ народъ собраться. Такимъ образомъ высшая инстанція государственной власти состояла въ томъ, что «дълали церковь» — еххдубіам етоіубам (лат. concire concionem). Слово еххдора такимь образомъ происходить отъ глагола эххадэїх, такъ какъ у грековъ члены эххддоїає вызыва-лись герольдами. Этоть смысль слова эххддоїа даль новодъ къ къ созданию особой терминологии въ новомъ завътъ. Для названія христіань стало употребляться слово хдуго;-званный. Ан. Павель обращается къ христіанамъ, какъ «хλητός ἀπόστολος κλητοῖς άγίοις» (Рим. I, 1. 7). Для обозначенія состоянія христіанстві вырабатывается понятіе хдябіс званіе. «Молю васъ ходить достойно званія, въ которое вы призваны» (Ефес. IV, 1). Слова κλητός, κλήσις и εκκλησία употребляются въ посланіяхъ очень часто. Въ Евангелін же слово церковь встръчается только три раза: 1) «Созижду церковь Мою», 2) «повъждь церкви», 3) «аще церковь преслушаеть» (Мо. XVI, 18; XVIII, 17). Вев три раза оно встрвчается, какъ произносимое Самимъ Христомъ, и всь три раза въ Евангеліи Матоея, т. е. въ томъ, которое было написано первоначально на арамейскомъ языкъ и подлининкъ котораго утраченъ.

Ньть основаній сомивваться вь томь, что Христось говорившій по-спрійски или по-арамейски, употребить слово אלדתא Отсюда вопрось, выражаеть ли איל вполив Христово эдта? Строго говоря, всякій переводь есть подлогь, такъ какъ въ двухъ различныхъ языкахъ немного находится словь

тожественных по значеню. Въ данномъ случа 1) внъшнимъ благопріятнымъ признакомъ соотвътствія слова эдта слову єххλησία служитъ то, что послъднее употреблялъ ап. Павелъ, человъть образованный по гречески и по сирійски. 2) Эдта, спрійское слово въ эмфатической формъ, соотвътствуеть еврейскому ¬у эда, status constr. ¬у адат.

Обыкновенно, вся совокупность еврейскаго народа называлась עבה ישבאל, общество Израиля. Весь еврейскій народъ составляль эда, къ нему не причислялись пришельцы בָּרִים герим. Самое обыкновенное въ этомъ обществѣ было собираться подъ предсъдательствомъ старъйшинъ у воротъ города для обсужденія вопросовъ политическихъ, судебныхъ и общественныхъ. Эти собранія долгое время являлись высшею инстанціею во всьхъ делахъ; здесь же возвещались все повеленія Божіи. Они обладали опредъленнымъ авторитетомъ въ народъ. Собранія имъли опредъленныя установленныя времена מועד моэд, по-гречески ворти—праздникъ). Участники этихъ «эда», каждый въ отдъльности, являлись закономърными посителями правъ своего общества; они должны были быть свидетелями и принимали решенія собраній. На обычай евреевь делать собранія у городскихъ воротъ можно находить указанія, напр.. исторіи Руон (IV, 1, 11). Въ описаніи діятельной жены въ книгь Притчей говорится, что мужъ ея всегда хорошо одътъ, что его хорошо знають въ воротахъ (ХХХІ, 23). Въ этихъ понятіяхъ вращалась человіческая мысль Христа, когда Онъ говориль о церкви, неодолѣваемой адомь, тымь болье, что Онь употребиль выражение «врата адова». Церковь и адъ представляются политическими обществами; вопросъ въ томъ, чья политика возьметъ верхъ. Иначе выражение объ одолжни вратами не можеть быть объяснимо.

Насколько понятіе эда (адат) соотв'втствуеть понятію εχχλησία, видно изъ того, что глаголъ Τζ, отъ котораго оно происходитъ, соотв'втствуеть арабскому «ваада», что значитъ устанавливать, об'вщать. Но если выяснить различные отт'ыки этого значенія, то получится—об'вщать, заявлять твердо, назначить м'всто и время, высказывать съ угрозою требованіе явиться въ изв'встное м'всто въ назначенное время. Принпмая во вниманіе различіе культуръ арабской и греческой, на основаніи сказаннаго можно заключать, что эда, или по спрійски эдта, соотв'єтствуеть ἐχχλησία.

То обстоятельсто, что Христосъ назваль основанное имъ общество словомъ эдта— ἐχχλησία, имѣеть особенное полемическое значеніе противъ протестантовъ. Протестанты носятся съ невидимою церковію. Но въ понятіи ἐχχλησία заключается сильный моменть видимости. Поэтому въ выраженіи «невидимая церковь» заключается contradictio in adjecto. Никакой невидимой церкви быть не можеть. Въ невидимомъ можно участвовать только духовно, въ ἐχχλησία не иначе какъ и тѣломъ. Въ практикѣ аоинскаго парода имѣется достаточно данныхъ для такого пониманія слова ἐχχλησία: на пепришедшаго въ собраніе палагался штрафъ. Участіе въ невидимой церкви походило бы на невидимое участіе въ воинской повинности.

Въ объемѣ понятій  $\epsilon_{xx}\lambda_{\eta}$   $\epsilon_{ix}$  — эдта — эда мыслится весь народь. Кто не участникъ  $\epsilon_{xx}\lambda_{\eta}$   $\epsilon_{ix}$ , тоть не  $\pi_0\lambda_i$   $\epsilon_{\eta}$ , кто не участникъ въ эда, тоть не израильтянинъ. Христіане, какъ участники церкви, «сограждане святымъ» (Еф. II, 19). Въ основанной Христомъ церкви заключается характеръ всеобщности; въ ней нътъ аристократическаго момента, какъ было въ авинскомъ  $\beta_0$   $\delta_0$   $\delta_0$ .

Въ обыкновенной жизни ἐχχλησία собирается рѣдко и при распущеніи собранія она какъ будто бы псчезаеть. Но здѣсь можно провести аналогію съ римской государственной жизнью. Римскій народъ въ своей совокупности назывался Populus Romanus Quiritum (χλητός=quires). Квиритомъ римлянинъ назывался только тогда, когда онъ исполнялъ политическія обязанности; въ противномъ случаѣ онъ разсматривался какъ простой гражданинъ (примъръ Цинцинната). Христосъ же основаль общество никогда перасходящееся и хλητός всегда долженъ исполнять свои обязанности.

Возможны и другія выраженія для обозначенія христіанскаго общества: «языкъ свять» ἔθνος ἄγιον (1 Петр. II, 9), «царство Божіе». Царство Божіе Христосъ проповѣдываль, но основаль на землѣ церковь. Церковь Христова состоить изъ «званныхъ» (κλητός). Моментъ актуальности, самодѣятельности выражается здѣсь съ достаточной силой. По рожденію мы принадлежимъ къ народу; но для того, чтобы стать членомъ народнаго собранія, должно туда явиться, хотя можно и не являться—подъ угрозою штрафа. То же самое и въ церкви. Церковь не тожественна съ царствомъ Божіимъ, царствомъ небеснымъ. Членъ ея долженъ лишь всячески стремиться осуществить идеаль своего общества, т. е., царство Божіе.

Такимъ образомъ изъ анализа основныхъ терминовъ получается понятіе, не богатое по своему содержанію, но опредѣленное. Церковная исторія могла бы избрать это понятіе точкою своего отправленія, разумѣя подъ церковью такую общину, гдѣ каждый членъ призывается къ закономѣрному участію въ жизни общей, совмѣстной. Она должна заниматься тѣмъ, въ чемъ выразилась жизнь новозавѣтнаго общества Господня, которое явилось преемникомъ ветхозавѣтнаго общества Господня, должна изучить какъ явленія его жизни, такъ и идеи и желанія и цѣли, къ которымъ оно стремилось.

Въ церковь входить весь народъ: въ ἐχχλησία заключается весь ὁῆμος. Каждый вносить свое въ содержаніе жизни церкви. Егдо церковная исторія не должна сводиться къ исторіи отдѣльныхъ лицъ, она должна быть исторіей всего народа; и если приходится ограничиваться первымъ, то причина въ условіяхъ нашего познанія.

#### 3. Работа историка.

Обязанности историка сводятся къ тому, чтобы а) собрать возможно полный рядъ свидътельствъ о прошедшемъ, б) устранить то, что въ собранномъ матеріалѣ не имѣетъ признаковъ достовѣрности, и в) цѣлесообразно изложить достовѣрныя свъдѣнія о прошедшемъ.

- а) Какъ было ранѣе сказано, исторія не принадлежить къ числу наукъ дедуктивныхъ. Весь объемъ ея заимствуется изъ источниковъ, т. е., матеріала, который можетъ быть жертвой всякихъ случайностей. Мы имѣемъ пѣсколько книгъ уцѣлѣвнихъ, но увеличить ихъ число не можемъ. Только счастливая случайность можетъ извлечь еще что-нибудь изъ мрака нензвѣстности. Въ этомъ отношеніи шичего систематическаго предпринять невозможно. И потому вся предварительная работа историка сводится къ выясненію объема источинь ковъ и къ группировкѣ ихъ.
- б) Выяснивъ объемъ источниковъ, историкъ долженъ предпринять работу, имъющую сократительное значеніе: выдѣлить изъ нихъ наиболье достовърные. Эта задача противоположна нервой. Тамъ мы стараемся увеличить количество данныхъ здѣсь—уменьшить, отбрасывая все, неудовлетворяющее историческимъ требованіямъ. Такимъ образомъ, собравши данныя, мы должны приступить къ критикъ ихъ. Нервоначальною обра-

боткою историческихъ источниковъ занимается такъ называемая низ шая критика. Пріемы для принципіальнаго ръшенія вопроса о достовърности содержанія документовъ извъстны подъназваніемъ высщей исторической критики.

1) Сокращеніе собраннаго матеріала во второй стадіи работы историка пачинается съ того, что устанавливается первоначальный т е к с т ъ каждаго документа но рукописямъ, какія можно находить въ разныхъ библіотекахъ. Всѣ эти рукописи нужно свести воедино и возстановить, по возможности, текстъ въ томъ его видѣ, въ какомъ онъ вышелъ изъ рукъ писателя, потомучто, какъ извѣстно, переписчики и читатели по своему разумѣнію поправляють самого писателя. И подобная выборка матеріала представляеть уже весьма много неразрѣшимыхъ трудностей.

Въ этомъ отношении прежде всего должно считать устарѣлымъ то воззрѣніе, по которому рукописи болье древней всегда отдается предпочтение предъ новъйшей. На дълъ бываетъ, что и древнъйшая рукопись не можетъ поручиться за правильность передаваемаго ею текста, и потому въ пъкоторыхъ случаяхъ нужно отдавать предпочтение повъйшимъ рукописямъ. Въ настоящее время это суевърное уважение къ древивишимъ руконисямъ поколеблено въ принцинв. Древность рукописи часто оказывается недостаточнымъ ручательствомъ ея близости къ подлиннику. Предположимъ, что какая-нибудъ обветшавшая славянская рукопись скопирована въ недавнее время какимъ-пибудь ученымъ, и что она же была въ XVII в. списана какимъ-инбудь безграмотнымъ подъячимъ. и затъмъ самая рукопись была затеряна. Какая же рукопись должна быть признапа болье драгопынной изъ этихъ двухъ? Не то, что послѣдняя болье древняя, первая большаго вниманія, пбо въ то время, служиваетъ безграмотный переписчикъ мало обращаеть внимание на точность конированія, первый обращаеть вниманіе даже на незначительныя особепности написанія.

Но здёсь возможно еще и следующее явление. Извёстная руконись можеть быть сконирована превосходно, такъ что тщательность ея будеть бросаться въ глаза каждому филологу. Подлё нея является руконись, небрежно переписанная со множествомъ погрёмностей. Однако, возможно, что первый писецъ копируеть плохую руконись, а второй хорошую. Приходится взвённивать, какая изъ двухъ руконисей ближе стоить къ подлиннику. И часто руконись, списанная небрежно, по съ удо-

влетворительнаго текста, имѣетъ преимущественное значеніе. Слѣдовательно, труднымъ является прежде всего опредѣленіе достоинства руконисей.

Когда же это сдълано, тогда тексть можеть быть возстановленъ, если не такъ, какъ онъ вышелъ отъ самого автора, то, по крайней мърѣ, такъ, какъ онъ вращался въ ближайшее къ нему время. Однако, здъсь можетъ случиться еще то, что вопросъ все-таки останется спорнымъ, такъ какъ самое сочиненіе можетъ быть уже утраченнымъ въ его подлинномъ видѣ. Какой-инбудь писателъ для себя дѣлаетъ выдержки изъ какого-инбудь автора; затѣмъ, въ немъ возбуждается интересъ къ сочиненію, и вотъ онъ въ концѣ дѣлаетъ полную копію подлинника. Подлинникъ утрачивается, а полуподлинная рукописъ распространяется и въ такомъ видѣ доходитъ до настоящаго времени; ею намъ и приходится удовольствоваться. Такъ сочиненіе Діона Кассія дошло до насъ почти только въ выдержкахъ Іоанна Зонары и Іоанна Ксифилина. Такова судьба и хроники Іоанна Малалы.

Затьмъ является другая задача — доказать подлинность, т. е., принадлежность извъстнаго сочиненія извъстному автору. Здъсь приходится руководствоваться всевозможными соображеніями. Подлиннымъ сочинение признается, когда существуетъ много руконисей, которыя и самымъ текстомъ и самыми погрѣшностями показывають, что онв списаны не съ одной рукописи, и когда при этомъ онъ указывають на одного автора. То же самое, когда этоть авторъ говорить о своемъ сочинени въ другихъ своихъ произведеніяхъ и самъ свидьтельствуеть о немъ. Затыть имьють значение свидытельства современниковь, друзей и противниковъ автора, когда они упоминають о немъвъ своихъ сочиненіяхъ, гдв дъйствительно они имъютъ побужденіе сказать правду. Наобороть, подлинность признается спорною, когда современники молчать объ этомъ сочинении, хотя бы и были побужденія къ тому, чтобы они упомянули о немъ, или когда при упоминаціи выражають сомивніе или же разногласять. Вопрось объ автор'в можеть оказаться труднымь до неразръшимости, если рукониси совсъмъ умалчивають о немъ, или дошли безъ заглавнаго листа, и если современники также молчать. Здёсь усилія ученых достигають результатовь только въроятныхъ, если только въ какомъ-нибудь сочинении не найдется цитата изъ этого сочиненія съ указапіемъ его автора. Тогда измъняется все положение дъла.

Когда же и это требование удовлетворено, т. е., установленъ вопросъ о принадлежности того или другого сочиненія автору, то возникаетъ новая работа, это-опредъление источниковъ, которыми пользовался авторъ. Въ общемъ, если древніе авторы историческихъ сочиненій претендовали на признательность со стороны потомства за достоинства своихъ твореній, то они горько ошиблись, ибо, какъ показали изследованія ученыхъ, эти авторы, не будучи геніальными писателями, оставляли обычно сочиненія очень невысокой пробы въ научномъ отношеніи, которыя въ настоящее время нриходится лишь теривть, а не преклоняться предъ ними, какъ это было раньше. Иногда приходится даже жальть, что до насъ дошли быловыя рукописи этихъ авторовъ, а не черняки ихъ: лучше было бы, если бы они доставляли матеріалы для сочиненій, чёмъ сами писали эти сочиненія при неуміломъ обращеній съ источниками. Вотъ почему ученымъ настоящаго времени приходится употреблять большія усилія, чтобы разобраться съ источниками, указываемыми древними авторами, и отыскать среди нихъ первоисточники путемъ критическаго анализа. Вопросъ о критикъ источниковъ--это, можно сказать, вопросъ XIX-го стольтія, ибо никогда такъ много не сдълано было по разработкъ его и области гражданской и церковной исторіи, какъ именно это время. Особенно извъстны въ этомъ отношеніи изысканія фонъ-Гутшмида.

Задача критики источниковъ въ высокой степени важна, но и въ высшей степени трудна и, къ сожалению, работы по ней въ прежнее время велись безъ необходимыхъ при этомъ предосторожностей, между тымь какь произвести критику источниковъ-это самое важное для критики событій. Возьмемъ для прим'тра показанія древнихъ историковъ объ обращеніи въ христіанство Грузіи и Эвіопіи. Прежде съ апломбомъ могли выставлять имена 4 изв'єстныхъ греческихъ и латинскихъ авторовъ, передающихъ объ этомъ событіи. Между тімъ, по изследованіямъ ученыхъ настоящаго времени оказалось, что три изъ нихъ, Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, были ни болье ин менье, какъ копінстами Руфина, такъ что всь 4 свидътельства сводятся, собственно, къ одному свидътельству последияго. Этотъ факть уже значительно расчищаеть почву для дальн в йшихъ историческихъ изследованій. Въ данномъ случав критика облегчается тъмъ, что эти три автора не говорять болье чыть Руфинь, и тымь ясно обнаруживають, - что у нихъ не было постороннихъ источниковъ, кромѣ его сочиненія. Но не всегда при подобныхъ обстоятельствахъ удается разложить сочиненіе на первоисточники, ибо рѣдко авторы оставляютъ слѣды своихъ заимствованій. И вопросъ о заимствованіи изъ другихъ источниковъ можетъ быть спорнымъ даже тогда, когда авторы не говорятъ ничего новаго сравнительно съ другими источниками. Результаты критическихъ работъ могутъ быть прочны, когда ихъ можно обосновать не на одномъ какомънибудь обстоятельствѣ, а на иѣломъ рядѣ обстоятельствъ.

Вообще же говоря, нужно знать экономію критическаго изследованія, чтобы высказывать мижніе относительно паучной цънности тъхъ или другихъ источниковъ. Большею частію приходится сравнивать древнъйшія свидьтельства съ позднъйшими, при чемъ первыя предпочитаются последнимъ. Это пріемъ общензвъстный, и въ германской критической литературъ только тымъ и занимаются, что все сводять къ первоисточникамъ. Но фонъ-Гутшмидъ сдълалъ предостереженія отъ этого излюбленнаго пріема. Онъ заявиль, что до сихъ поръ результаты далеко не соотвътствують массъ затраченнаго на эту работу труда и совсемъ не убедительны. Старые профессора чрезъ «выслушиваніе, какъ трава растеть» (т. е., въ своемъ стремленіи къ выділенію первоисточниковъ), теряють вкусъ къ распознаванію истины. Студентамъ дають работы, -- доказать, напр., зависимость писателя болье ранняго оть позднъйшаго, что они и выполняють блистательно! Настолько тонки и неуловимы признаки сравнительной древности извъстій. Фонъ-Гутшмидъ говоритъ, что съ несомнънностію мы можемъ возстановить древній памятникь лишь только тогда, когда заимствованія изъ него болье или менье полны. А если они встрьчаются па 20-й, потомъ 50, 80 страницъ сочиненія, то нътъ основаній для несомнѣннаго заключенія.

2) Если мы достигнемъ того, что разложимъ сочиненіе на первоисточники, то все-таки нужно помнить, что мы еще далеки оть настоящей исторической задачи. Задача каждаго достовърнаго изслъдованія историческихъ источниковъ состоить въ отысканіи «истора», т. е., лица, непосредственно знакомаго съ ходомъ событій, отъ котораго идутъ разные послъдующіе источники. Но въ высшей степени трудно и весьма ръдко съ успъхомъ выполняется это дъло. Обыкновенный пріемъ тотъ, что отыскиваютъ исторовъ у авторовъ болье древнихъ, предпочитая ихъ позднъйшимъ. Но пріемъ этотъ собственно по-

коится на той же иллюзіи, которая лежить въ основ'є предпочтенія древнихъ рукописей новъйшимъ. На дъль очень часто случается, что авторъ безвъстный и поздній пользуется какимъ-либо источникомъ очень старымъ, которымъ уже не пользуются другіе, считая его устарівшимъ для современнаго состоянія науки. Такая узость кругозора автора—даръ Божій для историка: будь авторъ проницательные, онъ не воспользовался бы этимъ источникомъ. Такъ, писавшій во время Ираклія авторъ Пасхальной хроники пользовался аріанскими источниками, будучи самъ православнымъ. Будь онъ проницательнъе, знай онъ лучше событія и лица, онъ подыскаль бы для своего труда источники болье соотвътствующее. Но онъ этого не сдылалъ и тъмъ сохранилъ для науки источники, которыми пользовался. Такимъ образомъ, на обязанности исторической критики лежить-привлекать къ дълу всю памятники, не дълая предпочтенія древнъйшихъ новъйшимъ.

Но если такимъ путемъ и будетъ найденъ исторъ, задача исторической критики этимъ не можетъ закончиться. Приходится опредѣлить правдивость сказанія истора. Равнымъ образомъ и въ томъ случаѣ, когда найти истора невозможно и приходится пользоваться ближайшими къ нему по времени свидѣтелями, гредварительно слѣдуетъ рѣшить, можно имъ вѣрить или нѣтъ. Здѣсь, въ вопросѣ о достовѣрности описываемыхъ историкомъ событій, критика идетъ по двумъ направленіямъ: субъективному и объективному.

Для того, чтобы судить о достоинств в сообщения въ субъективномъ смысль, критикъ долженъ поставить и рышить следующие вопросы: могь ли авторь знать событие и имель ли побужденія сообщить о немъ правду. При этомъ вообще очень трудно получить въ результать что-либо непреложное. Мы очень далеко стоимъ отъ древнихъ авторовъ, чтобы судить о томъ, насколько върно они могли знать описываемое событіе, и о томъ, были ли у нихъ какія-либо побужденія не говорить правды объ этомъ событіи или ність. Слишкомъ різдки случан, когда ученый прямо могь бы сказать объ авторы: «нътъ, онъ не могь этого знать, или имълъ личныя побужденія не сказать правды и не сказаль ее». Онь могь имьть побужденія не сказать правды, но могь и сказать ее вследствіе прирожденной человъку честности. Ошибки же, встръчающіяся у него, могли и не принадлежать лично ему, а могли быть упаслъдованы имъ отъ другихъ. Иногда мы не знаемъ объ авторѣ ничего, или знаемъ только то, что онъ благоволиль открыть о себѣ въ своихъ сочиненіяхъ; а этого далеко недостаточно для того, чтобы судить о томъ, могъ ли знать и хотѣлъ ли разсказать исторъ истинный ходъ событій. Принимая въ соображеніе новѣйшіе примѣры, можно убѣдиться, что случай и тутъ играетъ важную роль. Человѣкъ, удаленный отъ современныхъ событій, случайно встрѣчаетъ лицо, которому хорошо знакомы эти событія, и со словъ этого послѣдняго записываетъ его разсказъ. Но, зная его удаленность, мы можемъ не повѣрить его повѣствованію. Еще труднѣе рѣшить вопросъ: хотѣлъ ли сообщить авторъ правду? Хитрость людская бываетъ такъ утонченна, что нерѣдко находитъ для себя выгоднымъ открыть истину тамъ, гдѣ умолчаніе ея казалось бы болѣе естественнымъ.

Такимъ образомъ оба указанныя требованія высшей критики терпять крушеніе. Въ этомъ затруднительномъ положеніи выходъ однако возможень, если вспомнимъ, что исторія есть наука въ высшей степени консервативная. Соотв'єтственно этому всіє историческіе документы съ точки зрінія консервативной науки должны пользоваться полными правами. Мы должны предполагать, что авторъ зналь и хотполь разсказать истину, а не ставить скептически съ перваго же слова вопросъ о возможности и желаніи автора сообщить истину. Этоть вопрось умістень въ томъ случай, когда въ самомъ документів есть для него основаніе.

То же можно сказать и относительно объективной стороны въ критическомъ изследовании. Здесь является вопросъ: могло ли совершиться изв'естное событіе, или не могло? Истину здъсь приходится понимать, какъ согласіе событія съ совокупностію нашихъ собственныхъ представленій. Если историкъ даеть много такихъ деталей, которыхъ онъ не могъ извлечь путемъ дедуктивнымъ, если эти детали выдерживаютъ критику съ технической стороны, съ точки зрвнія всёхъ археологическихъ знаній, то мы естественно склоняемся признать изв'єстное событіе за достов'єрное. Болье трудное положеніе бываеть тогда, когда мы наталкиваемся на такое событіе, которое нарушаетъ гармонію нашихъ представленій. Наши знанія, конечно, бывають неполны и несовершенны, а потому несогласіе какого-либо событія съ нашими представленіями о немъ не служить еще доказательствомъ того, что оно и на самомъ дълъ не совершилось въ дъйствительности. Доказать

возможность какого-либо событія очень трудно. Много есть такого, что не отвѣчаеть наличному положенію вещей, но что можеть имѣть мѣсто при измѣнившейся точкѣ зрѣнія.

Такимъ образомъ, исторія въ своемъ отношеніи къ источникамъ — наука консервативная. О каждомъ писателъ мы должны предполагать, что онъ честный и знающій человікъ. Поэтому, если при чтеніи какого-либо историка у насъ наростаеть возражение за возражениемь, и если въ концъ концовъ у насъ составится убъждение, что мы имъемъ дъло съ историкомъ бездарнымъ, ненадежнымъ, противорвчащимъ самому себъ, повъствующимъ о событіяхъ, съ которыми связаны интересы его партіи, то и тогда мы не можемъ устранить его повъствование изъ своего критическаго анпарата, пока не найдемъ истиннаго источника, который выясниль бы намъ ложь перваго. До тъхъ же поръ остается предположить, что, если авторъ невърно написаль въ одномъ случав, то въ другомъ случат онъ могъ сказать правду. Было бы ущербомъ для исторической науки, если бы мы на томъ основаніи, что изв'єстное свъдъніе ненадежно, не стали пользоваться всъми свъдъніями автора. Если бы этоть принципь проводить строго, то пришлось бы закрыть книги по многимъ историческимъ отдъламъ. Историкъ долженъ соблюдать чувство мѣры или обладать особеннымъ тактомъ. Такимъ образомъ здесь дело сводится не къ знанію, а къ такту. Часто историки, отличающіеся остроуміемъ, свидътельствующіе о глубокомъ фондъ своихъ историческихъ знаній, даютъ фальшивые результаты въ своихъ изследованіяхъ. Подобнаго рода критическія работы порождають только колебанія и сомнінія. Обычно смотря по тому, какъ преднастроены историкъ и его эпоха, сокращается и объемъ того, что считается въ исторіи достов'врнымъ. Поэтому на «историческую критику» нужно смотръть не столько какъ на науку, сколько какъ на искусство, гдъ умънье и чутье историка, его неподдающаяся въ своихъ дъйствіяхъ точнымъ опредъленіямъ опытность, даеть мъру примъненію научныхъ положеній исторической критики. Умъ безъ чувства м'тры, некритическій или иперкритическій, можеть только засорить на-учную перспективу своими возраженіями и внести скептиче скую неувъренность въ область достовърнаго.

Задача историка, производящаго критику, всего болъе въ этомъ случаъ можетъ быть сравнена съ задачей судьи, разбирающаго дъло, или присяжнаго на судъ. Изъ всей совокуп-

ности имъющихся данныхъ онъ долженъ извлечь наиболъе заслуживающія довтрія показанія. Но важите всего въданномъ сравненіи то, что судья долженъ работать по особымъ законамъ, отличнымъ отъ законовъ логики. Судья долженъ имъть чувство міры. Безотносительное руководствованіе формальной логикой никогда не позволило бы ему рішить хотя одно діло. Онъ всегда долженъ бы былъ отпустить виновнаго со словами: «non dico». Но судья судить, потому что онъ долженъ произнести что-либо опредъленное, т. е. виновенъ или не виновенъ подсудимый, на основаніи именно этихъ недостаточныхъ данныхъ. Чувство мъры должно опредълять для него тяжесть уликъ: онъ долженъ знать, на какой сторонъ лежить onus probandi, и соотвътственно этому онъ обвиняеть подсудимаго или оправдываеть. Положимъ, человѣку пришлось бы доказывать право собственности на какой-нибудь предметь. По закону можно было бы иногда отобрать отъ человька его законную собственность, потому что неть такихъ доказательствъ, которыя бы вполнъ доказывали, что извъстная вещь дъйствительно припадлежить заявляющему на нее свои права. И въ историческихъ вопросахъ часто приходится имъть дъло со свидътельствами недостаточными. Можно предъявить самыя скромныя требованія научной критики, при которыхъ иззъстныя свидътельства могуть оказаться недостаточными. Но очевидно, что этого не можеть предъявить историкъ по профессіи, а лишь какой-либо посторонній человькь. Можно высказать даже такое сужденіе: если изв'єстный историческій памятникъ подозрителенъ, то лучше и не пользоваться имъ, хотя исторія и представляеть достаточные уроки, когда заподозрѣнные памятники оказывались върными. Но такое логическое предъявленіе напоминаеть собою логику доктора, который совітуєть своему націенту воздерживаться отъ питья, если онъ не можеть пользоваться безусловно чистой водой. И историкъ въ выборт фактовъ долженъ руководствоваться не строго логическими законами, а обычнымъ житейскимъ тактомъ: и сомнительное принимать, и достовърное на первый взглядъ отвергать, въ виду того или иного отношенія ко всей массь фактовь.

Для примёра укажемъ, что можно съ критикою безъ чутън сдёлать даже съ такимъ достовёрнымъ фактомъ, какъ крещеніе императора Константина Великаго незадолго до его смерти въ Никомидіи. Объ этомъ говоритъ Евсевій, за которымъ идутъ зависимые отъ него Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ.

Следовательно, достоверность известія зависить здесь существенно оть достоверности одного Евсевія.

Евсевій въ своемъ сочиненіи «Жизнь Константина» (IV, 57—64) разсказываеть, что Константинъ Великій, готовясь къ походу противъ персовъ въ 337 г., отпраздновалъ Пасху, заболѣлъ и отправился на теплыя воды въ Эленополь. Почувствовавъ приближеніе смерти, онъ принялъ оглашеніе, а потомъ созвалъ епископовъ и выразилъ жеданіе принять крещеніе, объясняя при этомъ, что онъ давно имѣлъ желаніе креститься, но откладывалъ это потому, что ему хотѣлось принять крещеніе въ водахъ Іордана, и обѣщая, въ случаѣ выздоровленія, вести христіанскую жизнь. Послѣ этого Константинъ былъ крещенъ и возблагодарилъ Господа. Когда его воины и приближенные выражали опасеніе, что онъ скоро умреть, онъ сказаль, что теперь началась для него новая жизнь.

Но существуеть другое извъстіе, по которому Константинь Великій приняль крещеніе предъ поб'єдой надъ Ликиніемъ, следовательно, около 323 г., въ городе Риме, отъ руки епископа Сильвестра, послъ того, какъ исцълился отъ проказы. Оно читается у Өеофана Исповъдника († 818) въ его хроникѣ (a. 5814, cf. 5828). Но извѣстно, что уже въ 3-ей четверти VI в. «Акты Сильвестра» были переведены съ гре ческаго на сирійскій языкъ и въ VI в. получили окончательную редакцію. Происхожденіе ихъ можно возвести къ V въку. На западъ исторія о крещеніи Константина въ Римъ встрьчается въ одной изъ редакцій Liber pontificalis, въ Catalogus Felicianus. Если представить, что эти Акты переведены были на греческій языкъ съ латинскаго, то можно предполагать, что они были составлены по какимъ-либо древнимъ записямъ. Такимъ образомъ въ принципъ противъ равноправности Актовъ съ исторіей Евсевія не можеть быть и рѣчи. А если понимать эти извъстія, какъ идущія отъ опредъленныхъ лицъ, то, по мнънію Өеофана, соображенія въ пользу Евсевія падають.

Вопросъ въ томъ, могъ ли Евсевій сказать правду? Если Константинъ крестился въ Римѣ, мѣстности, столь отдаленной отъ Евсевія, то послѣдній не могъ знать всей правды. А если могъ знать, то хотѣлъ ли вѣрно передать? Өеофанъ рѣшаетъ этотъ вопросъ отрицательно, такъ какъ усматриваетъ у Евсевія аріанскія тенденціи. Онъ представляетъ разсказъ Евсевія тенденціозной выдумкой аріанъ, чтобы набросить тѣнь на Коп-

стантина и первый вселенскій соборь. Такимъ образомъ поскольку Евсевій не могь знать, изв'єстіе его можеть быть недостовърнымъ, вмъсть съ тъмъ оно является и тенденціознымъ. Съ своей стороны Өеофанъ подробно мотивируетъ свой выволь о крещеніи Константина въ Рим'ь, ссылаясь между прочимъ на то обстоятельство, что тамъ помнятъ крещальню, въ которой Константинъ быль крещенъ. А извъстіе о крещеніи Константина въ послъднее время его жизни представляетъ странною деятельность императора, который присутствоваль и разсуждаль на первомъ вселенскомъ соборъ. Оказывается, по Евсевію, что Константинъ принималь участіе въ церковныхъ дълахъ христіанской церкви, еще будучи язычникомъ, и имель общение съ отцами церкви, не причащаясь съ ними, и что, наконецъ, Константинъ крещенъ былъ аріанскимъ епископомъ. Вотъ византійская попытка набросить тень на сообщеніе Евсевія. Такимъ образомъ уже въ IX в. производилась объективная критика источниковъ. Разумвется, подобному замѣчанію должна быть отдана извѣстная доля справедливости, такъ какъ иначе дъятельность Константина получаетъ нежелательное раздвоение и, конечно, лучше было бы для интересовъ православія, чтобы такого раздвоенія не было.

Но если свърить детали извъстія Евсевія и Акты Сильвестра, то получится много элементовъ, которые въ совокупности своей дадуть понять, гдѣ находится историческая правда. Въ Актахъ характеристична уже анонимность ихъ, заставляющая болѣе върить другому сообщенію о времени и мѣстѣ крещенія Константина, такъ какъ принято отдавать предпочтеніе тому извъстію, авторъ котораго достовърно извъстенъ (хотя такое предпочтеніе не безусловно). Во-вторыхъ характеристично еще и то, что вторая редакція Актовъ выдаетъ себя за переводъ греческаго произведенія Евсевія. Этимъ заявленіемъ устраняется поводъ думать, что на западѣ подтверждали истинность сообщенія Актовъ тамошними архивами. Достовърность сказанія подкрѣпляется, какъ мы видимъ, ссылкою на Евсевія кесарійскаго, чѣмъ это сказаніе въ литературномъ порядкѣ достаточно подрывается.

Если далѣе обратить вниманіе на то, зналъ ли авторъ Актовъ всю правду о крещеніи Константина и имѣлъ ли желаніе разсказать ее, то первый вопросъ, въ виду анонимности автора, остается безъ отвѣта; отвѣтъ же на второй вопросъ будетъ не въ его пользу: тенденція въ его сообщеніи несо-

мнънна. У него замъчается стремленіе поставить перваго христіанскаго императора въ связь съ первенствующимъ епископомъ запада и всю жизнь и дъятельность его представить строго православной. Такимъ образомъ тенденціозность, въ которой обвинялся Евсевій, возвращается на составителя Актовъ. Самое повъствование съ объективной точки зрънія представляется недостовърнымъ, потому что разсказываеть о многихъ чудесахъ. Упоминание о чудесахъ само по себъ не есть еще признакъ недостов врности, но чудеса потому и чудеса, что они повторяются не часто, а туть ихъ очень много. Историкъ не можетъ отказать въ достовърности повъствованію о бользни императора, въ родь проказы, и рецепту языческихъ врачей, которые объщали императору выздоровленіе, если онъ приметъ ванну изъ теплой младенческой крови. Съ перваго раза представляется едва ли возможнымъ, чтобы жрецы, представители религіознаго элемента, выступили съ такимъ средствомъ; если, наконецъ, оно и было возможно, то было весьма рискованно. Но намъ, знакомымъ съ пріемами древней медицины, не можеть показаться удивительнымъ, что было предложено такое средство. Изъ разсказа Өеодорита мы знаемъ, что врачи временъ Юліана, если челов'єкъ заживо быль разъедаемь червями, разрезали жирныхъ птицъ и обкладывали кусками ихъ больныя мъста въ той надеждъ, что черви обратятся къ птицамъ, какъ болъе вкусной пищъ, хотя съ точки зрѣнія современной медицины такой рецепть способень усилить только гніеніе. Во всякомъ случав, однако, рецепть этотъ быль рискованъ. Къ тому же, если бы императоръ Константинъ быль поражень такого рода бользнію, то языческіе писатели, враждебно настроенные къ Константину, не умолчали бы объ этомъ обстоятельствъ.

Напротивъ, элементы, неблагопріятствующіе Евсевію въ его разсказѣ, объясняются очень легко. Прежде всего самъ Евсевій не придаетъ особеннаго значенія тому обстоятельству, что Константинъ крещенъ Евсевіемъ никодимійскимъ: онъ не подчеркиваетъ его. Къ тому же самъ Евсевій кесарійскій сообщаетъ, что Константинъ пригласилъ въ Никомидію многихъ сосѣднихъ епископовъ, такъ что уже отсюда можно усматривать, что Евсевій чуждъ въ своемъ разсказѣ о крещеніи императора тенденціи въ пользу людей, зараженныхъ аріанствомъ. Далѣе, та подробность въ повѣствованіи Евсевія, что Константинъ выразилъ желаніе креститься въ Іорданѣ, очень есте-

ственна для міросозерцанія перваго христіанскаго императора. Наконецъ, хотя указываемое Евсевіемъ участіе Константина до его крещенія въ діятельности перваго вселенскаго собора не совсъмъ удобно и пріятно для благочестиваго чувства, но его не отвергаетъ ни Созоменъ, ни Сократъ, ни Өеодоритъ; и аналогія съ Константіемъ показываеть, что туть ничего ньть страннаго или невероятнаго: Константій откладываль свое крещеніе до конца дней и въ то же время принималь въ церковныхъ соборахъ живъйшее участіе. Это обстоятельство могло показаться страннымъ только писателямъ IX вѣка, когда уже вошло въ повсемъстный обычай совершать крещение въ младенческомъ возрасть. Вообще Евсевій нисколько не подчеркиваеть факть крещенія Константина Великаго, да едва ли онъ и могъ отнестись къ нему тенденціозно; для него, какъ человъка IV въка, крещеніе Константина не имъло того важнаго и особеннаго значенія, какое придали ему западные историки. Евсевій хорошо зналъ, что многіе знатные люди его времени принимали крещеніе передъ смертію, что Константинъ и до крещенія быль хорошимъ христіаниномъ, если дароваль свободу въроисповъданія, участвоваль на соборахъ и проч. Сведя дъло обращенія Константина ко Христу на психологическую сторону, Евсевій не быль заинтересовань тімь, оть кого и когда Константинъ принялъ крещеніе.

Такимъ образомъ, сравнивая детали, мы приходимъ къ тому убъжденію, что предпочтеніе должно отдавать Евсевію. А что византійская исторіографія приняла «Акты Сильвестра», это показываеть только ея ненаучность. И если нъкоторые новые ученые хотьли бы болье върить сообщению Актовъ, то обыкновенно полобныя лица, заинтересованныя въ немъ, сейчасъ же окрашивають свое изследование въ особый цветь; они говорять, что принять крещение оть папы благочестивье, и равноапостольному (Константину) естественные креститься у святаго (папы Сильвестра), чёмъ ў еретика-аріанина, какимъ былъ Евсевій никомидійскій. Изъ этого разсужденія видно, что апологеты папскаго крещенія Константина следують постороннему теченію; ихъ доводы запечатлѣны тенденціозностью и подорвать ихъ значимость нетрудно,—стоитъ только перечитать оба повъствованія о крещеніи Константина. Извъстіе Евсевіево поражаеть своей нейтральностью и въ немъ невозможна приписываемая католиками тенденція возвысить аріанство, заставивь св. Константина креститься у аріанина.

в) Задача, какую можеть ставить себъ исторія древней церкви при изложеніи критически провъренныхъ свъдьній о событіяхъ древней церковной жизни, по необходимости является весьма скромною. Желательно многое, но возможно весьма немногое, - все опредъляется имъющимися у насъ источниками. Можно много говорить о задачахъ и методахъ построенія новой исторіи, когда она располагаеть цёлымь архивомъ источниковъ; странно говорить о столь же широкихъ задачахъ и желательныхъ методахъ по отношенію къ исторіи древней, когда весь матеріаль заключается въ немногихъ книгахъ. Такое состояніе литературы не позволяеть делать широкихъ обобщеній и конструкцій, теоретически заманчивыхъ. Можно стремиться къ различнаго рода планамъ, въ родъ построенія исторіи изъ одной идеи, но относительно правильности такого построенія можно много и много сомн'яваться. Много ли можетъ уяснить философія исторіи--это лежить на кольнахъ боговъ, и разсматривать исторические факты съ точки зрвнія какой-либо идеи-не значить ли готовить для большинства ихъ прокрустово ложе, на которомъ они будутъ подръзаться по заранье опредыленной мыркы. Воть почему, напр., конструкціи Горскаго, желавшаго построить періоды церковной исторіи по тремъ ипостасямъ Св. Троицы, едва ли можно придать значение научное.

Но есть и другія опасности въ прагматическомъ построеніи исторіи: устанавливая прагматическую связь событій, можно вдаться въ психологизированіе, т. е. въ объясненіе событій личными свойствами историческихъ дъятелей. Это психологизированіе представляеть большую опасность, потому что историкъ изъ десяти въ девяти случаяхъ можетъ при этомъ сдѣлаться жертвою своей фантазіи и вм'єсто исторіи получится историческій романъ. Въ жизни самой несложной действія вытекають изъ такихъ сложныхъ побужденій, что мы не въ состояніи точно опредълить мотивъ д'ятельности окружающихъ лицъ. Часто мы подкладываемъ не тъ мотивы, которыми довъкъ руководится въ дъйствительности. Если возьмемъ личности высшаго ранга, напр. политическихъ дъятелей, то опасности ошибокъ удесятерятся. Геніальныя личности поражають неожиданностію своихъ дъйствій, опредълить modus agendi ихъ невозможно; въ ихъ дъйствіяхъ сказываются какіе то особые углы зрічнія, для современника представляющіеся неожиданными; сложность геніальной души такова, что для постороннихъ людей она является полною противоръчій. Обыкновенно указывають въ этомъ случать на бл. Августина, личность выдающуюся; онъ построилъ такую систему, которая въ своихъ частяхъ часто противоръчитъ себъ.

Такимъ образомъ церковная исторія въ древнемъ періодѣ можетъ задаваться скромною цѣлію—установить связь между ближайшими событіями, не задаваясь цѣлію изъ звеньевъ этихъ событій воздвигнуть стройное вполнѣ законченное зданіе.

## 4. Объективность и конфессіонализмъ въ церковной исторіи.

Этическая сторона исторіи довольно давно выяснена была и для древнихъ авторовъ. Въ самомъ уже понятіи исторіи дано указаніе и на качества, которыми долженъ обладать историкъ. Исторъ тотъ, кто виделъ событие собственными глазами. Исторъ-очевидецъ, а очевидецъ никогда не можетъ солгать самому себъ. Поэтому-то, съ точки зрѣнія истора, даже тотъ фактъ, что солнце заходитъ на западъ, есть несомнънная истина, хотя съ точки зрвнія гностика—онъ совершенное заблужденье. Такимъ образомъ знанія «истора» для него самого несомнънная истина и онъ долженъ передавать ихъ другимъ безъ всякаго искаженія. Поэтому, величайшая любовь къ истичнь должна составлять необходимое качество историка. Это требованіе ближе всего относится къ историку бытописателю, описывающему свои историческія наблюденія. Но оно не менъе приложимо и по отношенію къ историку въ собственномъ смыслѣ.

Говоря такъ, мы какъ будто предъявляемъ странное требованіе, такъ какъ истина составляеть основной элементь всякой науки. Но это требованіе издавна еще было предъявляемо къ исторіи. Такъ, Лукіанъ говорить, что «одной только истинѣ долженъ приносить жертву тоть, кто намѣренъ писать исторію» (μόνη θυτέον τῆ ἀληθεία, εῖ τις ἱστορίαν γράφων ἴοι). По отношенію къ «истору» подобное служеніе истинѣ должно быть поставлено, какъ особое требованіе, потому что ложь въ исторіи и наиболѣе преступна и наиболѣе вредна. Она преступна, ибо, несомиѣнно, сознательна и не можетъ быть ошибкой, какъ въ гносисѣ. Она вредна, ибо непоправима, въ противоположность, напр., математикѣ и другимъ дедуктивнымъ наукамъ, гдѣ каждый можетъ исправить допущениую ошибку простой провѣркой. Исторія идетъ синтетическимъ путемъ, анализа здѣсь

сравнительно мало; она должна покоиться на свидѣтельствахъ очевидцевъ, ибо говоритъ о предметахъ существовавшихъ. Поэтому историкъ свидѣтель, не говорящій истины, приноситъ вредъ непоправимый, если только онъ единственный свидѣтель извѣстнаго событія.

Съ другой стороны, положение историка, разбирающагося въ дошедшихъ до него свидътельствахъ, какъ уже было замъчено, полобно положению судьи или присяжнаго на судь. Послъдніе должны употребить всь усилія, чтобы установить извъстный факть и произнести ръшительное суждение; должны вызнать качества свидьтелей и заставить ихъ сказать правду. Эти обязанности ложатся и на историка. Какъ служитель истины, онъ нравственно не можеть отвъчать за свои данныя, за характеръ-печальный или радостный-сообщаемыхъ событій, и никто не можеть обвинять его за это. Историкъ долженъ помнить эти обязанности всегда и принимать къ свъдънію то, чего требуетъ Цицеронъ отъ добросовъстнаго оратора: «не говорить ничего неистиннаго и не укрывать ничего истиннаго» (ne quid falsi dicere audeat, ne quid veri dicere non audeat). Словомъ, не смотря на то, что историкъ отправляется отъ данныхъ субъективныхъ, не смотря на то, что наука его субъективна, онъ долженъ стремиться сдълать ее объективною: не онъ долженъ управлять фактами, но факты имъ. Это переводить насъ въ область вопроса объ объективности въ исторін.

Противъ указаннаго пониманія любви къ истинѣ въ историкѣ, въ смыслѣ объективнаго отношенія къ фактамъ, можеть быть поставлено по отношенію къ церковной исторіи возраженіе, которое можеть принимать характеръ довольно сильный. Какъ наука богословская она возбуждаетъ слѣдующій вопросъ: наука хочеть знать нѣчто ей неизвѣстное, а богословіе имѣетъ своимъ содержаніемъ уже извѣстное,—это его основное положеніе во всѣхъ религіяхъ. А такое понятіе о богословіи противорѣчитъ понятію науки вообще. Предметъ богословія данъ напередъ, и оно такимъ образомъ по существу не можетъ быть свободно отъ субъективности.

Это возраженіе должно быть ослаблено прежде всего по отношенію къ церковной исторіи. Преданнаго, догматическаго не такъ много въ томъ, что составляетъ ея содержаніе. Перемьны въ жизни церкви, даже и отрицательныя явленія (ереси), имьютъ значеніе немаловажное для положительнаго уясненія въроученія и однако далеко не всь входять въ область св.

преданія. Но это возраженіе устранимо и по самому существу своему, потому что оно бьеть не только противъ богословскихъ наукъ, но и противъ наукъ вообще. Дъйствительно нужно усомниться въ томъ: отъискиваетъ ли наука одно только неизвъстное? Извъстное въ богословіи представляется ограниченіемъ его научнаго характера потому, что этому изв'єстному придають значение чего-то только теоретически заранье даннаго, а не смотрять на него такъ, какъ слъдуеть, т. е. какъ на объективный богословскій фактъ. А съ фактами и аксіомами считается всякая наука. Напримъръ, астрономія считаетъ своимъ торжествомъ, если теоретическій расчеть астрономасчетчика точно совпадаеть съ показаніями астронома-наблюдателя. Тоже и въ физикъ и филологіи. И научное искомое (х) часто составляеть не самый результать, который, можеть быть, уже заранъе извъстенъ (напр. затменіе солнца, фаза луны), а методъ, который соглашаеть посылки съ этимъ выводомъ.

Собственно въ примъненіи къ церковной исторіи вопросъ о субъективизмъ переходитъ въ вопросъ о конфессіональномъ элементъ. Иногда требуютъ, чтобы исторія была не только общехристіанскою, но и исторією опредѣленнаго христіанскаго в'яроиспов'яданія. Требованіе, предъявляемое въ такомъ объемъ, было бы незаконно, потому что исторія въ такомъ видъ сдълалась бы полнымъ отрицаніемъ идеи историческаго знанія. Но въ предълахъ законности конфессіонализмъ историка есть явленіе вполнъ естественное и непротивное научной объективности. Что объективность абсолютная-вещь невозможная, это настолько же очевидно, насколько очевидно то, что невозможны абсолютно чистая вода, воздухъ. Однако и фактически возможны и чистая вода и чистый воздухъ. То же должно сказать и о нашей объективности въ области исторіи. Зд'єсь д'єло пдеть только о томъ, чтобы въ исторіи не допустить субъективизма искусственнаго, какъ преднамфреннаго проведенія определенной тенденціи. Челов'єкъ не можеть придти, начиная изучать тоть или другой предметь, въ состояніе «tabula rasa»; онъ всегда приступаеть къ нему съ извъстнымъ содержаніемъ и всегда будеть предубъжденъ. Но предубъждение это въ каждомъ отдъльномъ случат не есть еще неизбъжное явленіе, не есть необходимое свойство, отъ котораго нельзя было бы освободиться.

Исторія пифеть своимь предметомъ церковь, а церковь есть

столп и утверждение истины (1 Тим. III, 15); каждый видить истину въ той церкви, къ которой принадлежить, и этоть конфессіонализмъ многіе считаютъ препятствіемъ для объективности. Между тъмъ безъ этого элемента исторія превращается въ нѣчто безцвѣтное. Причина недоразумѣнія заключается въ томъ, что вмъсто историческаго понятія о церкви ставять понятіе догматическое. Догматически церковь опредъляется, какъ святая, между тъмъ какъ катихизисъ прямо ставитъ вопросъ: какъ церковь свята, если въ ней присутствують гръшные члены? Согрышающие принадлежать къ церкви исторической, а ихъ причисляють къ догматической. Объективность требуеть върнаго изображенія исторической церкви. Нельзя въ своей церкви видъть только свътъ, а въ другой — тъни. Субъективные по природъ, мы можемъ нъсколько возвышаться надъ субъективизмомъ, осматривая предметь со всъхъ сторонъ, какъ осматриваемъ зданіе. Если осматривать зданіе съ одной стороны, съ одного портала, можно многаго въ немъ не замътить: если смотръть на церковь лишь со стороны входа, можно не замътить алтаря; нужно при осмотръ становиться по возможности на всь доступныя точки зрыня. Такъ и по отношению изучаемымъ событіямъ мы должны переноситься на разные пункты, становиться на разныя точки эрвнія, выполнять по отношенію къ нимъ тв функціи, которыя выполняеть судь.

При такомъ отношени къ дълу, понятно, мы признаемъ, что и въ церквахъ, отломившихся отъ канолической церкви, есть много свътлыхъ сторонъ, какихъ нътъ въ каоолической церкви, и что члены канолической церкви не всегда были высоки въ средствахъ и цъляхъ своей дъятельности, слъдовательно, принадлежностью ихъ къ нашей церкви нельзя оправдывать всё ихъ дъйствія. Мы признаемъ, что однихъ явленій не должно было бы быть, другія должны быть лучше. Такимъ образомъ, свъть и тъни распредълятся равномърно; нужно только следить, чтобы историческая церковь въ главномъ не расходилась съ своимъ идеаломъ; отстаивать все существующее въ своей церкви, какъ пъчто совершенное, было бы фальшивымъ конфессионализмомъ. Исторический объективный матеріаль должень господствовать и надъ православнымъ историкомъ, и онъ долженъ только осветить его съ православной точки зрвнія, т. е. указать именно на тв стороны фактовъ, которыя имъютъ значение для православныхъ, но не долженъ видъть, во что бы то ни стало, свои православныя desiderata осуществившимися: это повело бы уже къ искаженію данныхъ исторіи.

Следовательно, конфессіональность убъжденій, вера въ истинность своей церкви можеть вовсе не препятствовать историку стремиться къ истинъ. А кто задается цълію быть совершенно объективнымъ, тотъ становится на точку зрѣнія, для него неестественную, и въ сущности быть историкомъ на точкъ зрѣнія не своего вѣроисповѣданія—невозможно. Поэтому, историкъ долженъ чувствовать себя членомъ своей церкви и не должень отступать отъ церковной точки зрвнія; даже и тамъ, гдъ чувствуется слабость его точки зрънія, онъ не долженъ бросать своего дела. Можно допустить, что по известнымъ вопросамъ догматики неправославныя стороны ведутъ дъло послъдовательнъе, что въ той церкви, къ которой принадлежитъ историкъ-конфессіоналистъ, не все можетъ быть свътлымъ, есть и темная сторона: необходимо только, чтобы въ главномъ и существенномъ церковь отвъчала его основному принципу, ибо, если историкъ придеть къ убъжденію, что церковь его не имъетъ основанія историческаго, не есть истинная, - то онъ долженъ отвергнуться ея и перейти въ другую, признаваемую имъ истиною, православною. Вообще истина въроисповъдная для христіанина есть лишь конкретное выраженіе истины вообще. Онъ держится своего въроисповъданія потому именно, что видить въ немъ свидътельство истины въ догматъ и исторіи, и обязанъ отказаться отъ него, если пришель къ уб'яжденію, что истина—не на сторонь его церкви. Это—аксіома, изъ которой исходила христіанская полемика во всъ времена. Но очевидно при этомъ, что конфессіонализмъ выражаетъ истину только въ главномъ, а въ частностяхъ ея можетъ и не быть.

Разница между существующими нып'в въроиспов'вданіями съ точки зрънія отношенія ихъ къ христіанской древности возводится н'вкоторыми даже въ принципъ. Но, если посмотръть внимательно, то это различіе окажется не столько принципіальнымъ, сколько методическимъ. Собственно тѣ психологическіе типы, которые характерны для главныхъ въроиспов'вданій Европы, можно наблюдать въ любой, не особенно дисциплинированной школѣ, гдѣ склонности дѣтей не подавлены. Возьмите тотъ моментъ, когда такая школа переживаетъ подачу какого-либо перевода или ариеметическую задачу. Къ письменной работѣ, къ рѣшенію задачи дѣти различныхъ темпераментовъ отнесутся различно. Если дѣти не стѣснены, весьма есте-

ственно, что после подачи заходять разсужденія по поводу работы, и здёсь обнаруживается, что нёкоторые, не особенно даровитые, но и не изъ плохихъ учениковъ, поражаютъ удивительнымъ спокойствіемъ; они такъ спокойны за результатъ, что не считають нужнымъ безпокоиться и разсуждать, если соблюдены ими вст правила ариеметики, довольствуются своимъ результатомъ, а какъ другіе ръшили, объ этомъ не безпокоятся. Но вмъстъ съ этимъ мы найдемъ и другихъ дътей, которыя, уб'єдясь, что такой-то подъ номеромъ первымъ всегда ръшалъ задачи върно, обращаются къ нему и радуются, если ръшенія ихъ совпадають сь его ръшеніемь, и огорчаются, если ръшенія расходятся: они такимъ образомъ опираются на авторитеть. Но есть люди другого характера, которые обсуждають вопросъ со всякимъ, кто относится къ нему серьезно, прислушиваются къ разговорамъ и способны переоцънивать результать своей работы.

Первый типъ-типъ протестанта, какъ онъ сложился исторически. Онъ не безпокоится объ убъжденіяхъ другихъ, но все обосновываеть на своемъ разумѣ. Протестанты допускають полную свободу въ толкованіи Св. Писанія, отвергая авторитеть св. отцовъ, и выдають это за свой выработанный ими принципъ. Между тъмъ это не есть принципъ, свидътельствующій о высокомъ умѣ, а есть вызванный историческими обстоятельствами, необходимый пріемъ борьбы съ католицизмомъ. Исторически первоначально дёло въ протестантизм стояло совствить не такъ: протестантизмъ самомить унаслъдовалъ не отъ Лютера. Различіе формальнаго и матеріальнаго принципа въ протестантствъ явилось случайно. Исторически на этомъ пункть произошло полное извращение идеи Лютера. Теперь это догматическій принципъ, тогда это быль принципъ полемическій, къ которому Лютеръ быль вынужденъ обстоятельствами. Когда у него зашелъ споръ съ папистами относительно злочнотребленій панской системы и онъ началь доказывать ихъ несоотвътствие съ Св. Писаниемъ, то со стороны его противниковъ начались уловки, въ смыслъ отложенія дъла въ долгій ящикъ. Они говорили, что необходимо обратиться къ твореніямъ св. отцовъ, которыя тогда еще не были изданы и хранились въ разныхъ библіотекахъ. Успѣхъ въ этомъ спорѣ становился для Лютера невозможнымь, и онъ вынуждень быль сказать, что отказывается оть авторитета Преданія, и признаеть только авторитеть Писанія. Однако этоть принципъ.

вызванный минутой, сдёлался потомъ догматическимъ принципомъ, соответствуя умственному складу протестантовъ.

Требованіе, чтобы в'врующіе руководились своимъ собственнымъ авторитетомъ, можетъ быть признано само по себъ высокимъ и въ извъстномъ смыслъ правильнымъ. Но съ другой стороны, предъявляемое въ качествъ безусловнаго принципа, оно можеть вести къ нравственному самодовольству и полнъйшей поверхностности. Протестанты въ догматикъ являются неправыми, потому что Христосъ съ этой точки зрѣнія не должень бы сказать: гдт двое или трое собраны во имя Мое, тамъ Я посреди ихъ, т. е. тамъ церковь (Мо. XVIII, 20); достаточно было бы сказать, что если одинь будеть върующій, то онъ составитъ церковь. Кто провозглашаетъ абсолютную свободу своего личнаго разумѣнія, тотъ кончить тѣмъ, что и относительно книгъ Св. Писанія у него явятся вопросы, которые приведуть къ отрицанію Св. Писанія. Церковная исторія съ протестантской точки зрѣнія есть нѣчто безразличное; за ней протестанть не признаеть никакого авторитета, —для него достаточно одного Св. Писанія, или точнъе его личнаго мнънія, а исторіей онъ пользуется, какъ чёмъ-то необязательнымъ. Это и сказалось, напр., въ вопросъ объ јерархическомъ устройстив протестантскаго общества. Церковная исторія не можеть не рѣзать ему глазъ, потому что іерархія, по свидѣтельству исторіи, существовала въ церкви постоянно. Онъ, уклоняясь отъ показаній исторіи, хочеть, во что бы то ни стало, докавать, что еще во времена апостоловъ церковь имъла протестантское устройство.

Второй типъ школьника—это прирожденный папистъ. Богъ въсть, подъ какими психологическими наслоеніями развился этотъ типъ. Это люди слабые, нуждающіеся во внѣшней опорѣ, люди чужеумные и чужевольные, настраивающіеся въ пользу того, кто говорилъ послѣднимъ. Такихъ людей много, поэтому папизмъ всегда будетъ имѣть много сторонниковъ, ибо думать не легко и лучше возложить отвътственность за все на святого отца. И паписты могутъ относиться совершенно равнодушно къ церкви и ея исторіи. Въ виду удручающаго ихъ бремени различныхъ сомнѣній и недоумѣній по религіознымъ и церковнымъ вопросамъ, они стараются найти для себя свидѣтельство отъ внѣшнихъ, авторитетъ, на который можпо было бы опираться при рѣшеніи тѣхъ или другихъ вопросовъ, и такимъ авторитетомъ для нихъ является папа. Весьма харакъ

терно то, что они дополнили свое опредѣленіе церкви, назвавъ ее римскою. Вполнѣ высказался католическій міръ на ватиканскомъ соборѣ, гдѣ была признана непогрѣшимость папы, когда онъ говоритъ ех cathedra. Такимъ образомъ, и для католическаго міра естественнымъ является равнодушное отношеніе къ церкви и церковной исторіи. Но такъ какъ совсѣмъ отречься отъ услугъ исторіи невозможно и считаться съ нею необходимо, то католическій историкъ становится въ самое несчастное положеніе и даже является иногда вреднымъ дѣятелемъ, такъ какъ онъ тенденціозно распоряжается матеріаломъ, а не матеріаль имъ обладаетъ, какъ бы это слѣдовало.

Напротивъ, третій типъ-типъ истиннаго канолика въ самомъ лучшемъ его опредъленіи. Канолицизмъ есть собственно такое воззрѣніе, по которому признается необходимымъ имѣть дъло со всею канолическою церковію, и такъ какъ цълое всегда равно самому себъ, то авторитеть поставляется здъсь на второй планъ. Папская система построена на томъ, что нравственныя начала замівнены юридическими; разъ что-нибудь опредълено, опредълять этого болье не надо. Канолическая же церковь даеть возможность снова разсматривать извъстныя истины. Въроятно, изъ 100 девяносто семь полагають, что мы къ римскому католицизму стоимъ ближе, чъмъ къ протестантизму. На дълъ, несмотря на провозглашение свободы, протестантизмъ все-таки ближе къ намъ, потому что гдѣ нѣтъ личнаго убъжденія, тамъ нътъ и въры. Когда язычникъ обращается въ христіанство, мы требуемъ, чтобы онъ лично сталъ выше предковъ, чтобы онъ мыслилъ самостоятельно, а не ссылался на ихъ авторитетъ. Самое обращение въ христіанство построено на началъ личности. Все, чего мы не принимаемъ въ протестантствъ, основано на злоупотреблении этимъ личнымъ началомъ. Практическая жизнь показываетъ, что, несмотря на свободу воззрѣній, мы часто охотно отказываемся отъ правъ личнаго разумѣнія. Мы предполагаемъ, что богослову, филологу, чужда математика; но ему приходится дълать математическія выкладки. Въ случав разногласія выкладки съ спеціалистомъ математикомъ, мы въ глубинъ души будемъ подозрѣвать, что ошибку сдѣлали мы, а не математикъ, хотя бы наши вычисленія въ дійствительности были вірніве, чъмъ вычисленія математика. То же нужно сказать и относительно авторитета святыхъ отцовъ. Православная церковь предоставляеть всемь свободу богословских изследований и мн .-

ній. Она не требуеть оть нась, чтобы, несогласные въ чемълибо съ мнѣніями св. отцовъ и учителей церкви, мы убили свои личныя убѣжденія, а требуеть, чтобы мы не торопились, чтобы мы посмотрѣли, не дѣлаемъ ли мы въ своихъ разсужденіяхъ скачковъ, для насъ самихъ незамѣтныхъ.

Изъ сказаннаго видно, что значение церковной исторіи для православнаго богослова больше, чъмъ для католика и протестанта. Для протестанта—это свидътель безразличный; для католика-это свидетель, котораго часто приходится заставлять говорить то, чего онъ не хочеть. Для протестанта сила и центръ тяжести заключается въ немъ самомъ. Для католика важно папское върованіе, которое замъняеть для него все. Православный богословъ слышить въ исторіи голось церкви, разсъянный не только въ пространствъ, но и во времени,голосъ ничъмъ не замънимый (quod semper, ubique et ab omnibus creditum est). Сознаніе себя не цълымъ, а частью канолической церкви, даеть мъсто для правильной оцънки другихъ голосовъ. Для него важны даже свидътельства обществъ, не принадлежащихъ теперь къ канолической церкви, въ особенности древнія свидімельства, такъ какъ эти посліднія являются голосомъ вселенской церкви. То обстоятельство, что эти свидетельства не всегда до тождества покрывають наши современныя воззрѣнія, не должно устрашать православнаго богослова, такъ какъ онъ считаетъ себя выразителемъ лишь опредъленнаго мъстнаго момента, а потому не долженъ отказывать въ свидетельстве и другимъ. Напротивъ, всякое свидътельство, вполнъ подтверждающее его точку зрънія, является для него въ особенности важнымъ, потому что это свидътельство канолической церкви.

Разнаго рода психологическіе типы, въ какихъ выразились три основныя христіанскія вѣроученія, имѣютъ непосредственное значеніе въ вопросѣ о возможности пользованія научнобогословскими трудами, принадлежащими лицамъ различныхъ вѣроисповѣданій. Ясно, что протестантскія работы въ главномъ и существенномъ для православнаго богослова болѣе симпатичны, чѣмъ католическія. Причину этого надо искать не въ вѣроисповѣданіи, а въ той основной особенности, которая отличаетъ католиковъ,—въ полной зависимости ихъ отъ папскаго всевластія. Нужно замѣтить, что въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ трудами римско-католическихъ богослововъ пользоваться удобнѣе, такъ какъ католикъ можетъ интересоваться

многими сторонами церковной жизни, мимо которыхъ равнодушно проходить протестанть, такъ, напр., въ вопросв о древнецерковномъ богослужени католикъ съ интересомъ останавливается на форм'в облаченій, тогда какъ протестанть, не признавая никакихъ церковныхъ облаченій, относится къ этому вопросу совершенно равнодушно, а потому археологическія изысканія католическихъ ученыхъ несомн'янно гораздо почтеннъе и содержательнъе. Но за то трудами протестантскихъ историковъ можно пользоваться съ большею безопасностью, чемъ трудами историковъ католическихъ. Я не говорю о тенденціяхъ, которыя выступають обыкновенно ясно: зрълый умъ съумветь, какь къ нимь отнестись, онв просто являются непріемлемыми съ точки зрѣнія его въроученія. Важно то, что протестантскіе историки являются по отношенію ко многимъ историческимъ фактамъ болъе объективными, такъ какъ для нихъ это не составляетъ никакого труда. Они свели счеты съ преданіемъ и не им'єють никакихъ основаній скрывать, что учрежденія древней церкви не соотв'єтствують ихъ современнымъ. Они безпристрастно относятся къ разнаго рода церковно-историческимъ фактамъ, изображая ихъ такъ, какъ они совершились и какъ поняты ими. Для протестантовъ имфетъ значеніе только апостольская церковь, которую они, по ихъ убъжденію, и возстановляють; но они не могуть отказать себъ въ желаніи подчеркнуть темныя явленія въ жизни церкви за позднъйшіе періоды, такъ какъ для нихъ нътъ побужденій представлять истину не такъ, какъ она представляется. Древняя церковная исторія представляеть для нихъ только болье раннюю точку зрвнія: тогда мыслили такъ, теперь иначе, и поэтому они не считають для себя обязательнымъ приводить древніе порядки въ гармонію съ современными. Протестантъ признаеть за собою право руководствоваться личнымъ мнъніемъ, но онъ не имфетъ побужденій составлять это мнфніе неправильно, и ничто не обязываеть его придти къ заключенію, расходящемуся съ мижніемъ древнихъ авторовъ. Онъ можеть даже пожертвовать своимъ возгрѣніемъ.

Но не таково положеніе римско-католика по отношенію къ фактамъ древней церковной исторіи. Онъ имѣеть на своихъ плечахъ ношу въ видѣ папизма. Онъ, по неизмѣнности церковнаго ученія, признаеть, что существующее теперь было въ такомъ же видѣ и всегда. И такъ какъ слишкомъ мало такихъ вопросовъ церковной жизни, гдѣ папизмъ не заинтересованъ, то католическій историкъ всегда почти долженъ допускать разнаго рода натяжки, подчасъ даже несознаваемыя. Католикъ рѣдко можетъ разсуждать sine ira et studio, а прославленные пріемы некоторых католических ученых напоминають фальсификаторство. Читая католические труды, въ особенности, если знаемъ, что авторъ принадлежитъ къ ультрамонтанамъ, мы никогда не можемъ отдълаться отъ чувства недовърія къ его показаніямь и смотримъ на нихъ, какъ на несвободныя отъ папскаго вліянія. Исторія католика представляеть ту монотонность, что всегда должна согласоваться съ папскими велѣніями. Всякая рѣзкая протестація неблагопріятна для католика, цочему онъ многое переиначиваеть, чтобы провести господствующій взглядь. Такь, во всёхь тёхь случаяхь, гдё ходь соборныхь засёданій запечатлень игнорированіемъ папскихъ интересовъ, католику приходится прибъгать къ разнаго рода передержкамъ и перекрашиванію наличныхъ фактовъ. Въ особенности это ръзко выступаетъ на глаза въ вопросъ о целибатъ: есть даже такіе ученые, которые находять въ целибатъ апостольское учреждение. И протестантскіе и католическіе ученые ясно выражають свои конфессіональныя тенденціи. Но протестанть не заинтересовань перекрашиваніемъ церковно-историческихъ фактовъ, какъ католикъ, тъмъ болъе, что надъ послъднимъ тяготъетъ еще цензура и истинныя его воззрѣнія поэтому не всегда могуть быть высказаны.

По обычному порядку предметовь, о которыхь обыкновенно трактуется во введеніяхь вь науку, слідовало бы поставить вопрось о пользі церковной исторіи. Но мы считаемь это излишнимь; ибо исторія всіхь наукь показываеть, что всякая наука только тогда становилась полезною, когда она оставляла всякую заботу быть полезною и выдавать себя такою. Для примітра возьмемь дві науки: химію и астрономію. Химія начала съ алхиміи, цілію которой было изобрітеніе золота. Золота она не изобрітла, но, отрішившись оть всякихь стремленій принести пользу, она пришла къ тому, что стала представлять изъ себя стройную доктрину и сділалась полезной наукой. Точно также астрономія началась съ астрологіи. Стремленіе знать волю боговь заставляло астрологовь по цітлымъ ночамь всматриваться въ звіздное небо, наблюдать за теченіемь світиль небесныхь, и такимъ образомъ явилась

наука астрономія. Въ настоящее время астрономъ предпринимаетъ египетскій трудъ при составленіи астрономическаго календаря. Зная, что эту книгу послѣ него никто не будетъ читать, онъ впалъ бы въ отчаяніе, если бы не разсчитывалъ, что его вычисленія могутъ спасти, напр., цѣлый экипажъ блуждающаго въ морѣ корабля.

## II. Вспомогательныя науки для церковной исторіи.

Средства для первоначальной разработки историческихъ источниковъ и для установленія правильнаго отношенія къ нимъ, для такъ называемой низшей критики, предлагаются въ вспомогательныхъ наукахъ для исторіи. Онѣ перечисляются даже въ учебныхъ руководствахъ (напр. въ учебникѣ Смирнова), хотя и безъ надлежащихъ разъясненій и сравнительной оцѣнки.

Чтобы изучить историческое явленіе, нужно прочитать извъстіе о немъ въ письменныхъ памятникахъ. А для правильнаго отношенія къ этимъ памятникамъ нужно цёлый рядъ наукъ, смотря по тому, къ какому роду памятники относятся. При пользованіи документами нужна дипломатика; если дъло имъемъ съ печатями, понадобится сфрагистика; если извъстіе написано на камиъ, нужна эпиграфика; если пользуемся монетами, необходима нумизматика. Наиболье же необходимыми для историка являются палеографія, филологія, географія и хронологія. Вообще, всномогательныя науки, содъйствуя выполнению критической задачи, а) выясняють, можно ли по внъшнему виду признать памятникъ за то, за что его выдають, б) помогають прочитать его, в) правильно понять его, г) опредёлить положение въ пространствъ и времени  $^{1}$ ).

<sup>1)</sup> Общія свъдънія о вспомогательных для исторіи наукахь, съ библіографическими указаніями, можно находить въ Е. Вегпћеіт, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichtsphilosophie. 3 und 4 Aufl. Leipzig 1903. Болъе или менъе подробное изложеніе этихъ дисциплинъ дается, помимо указываемыхъ далъе особыхъ сочиненій поднимъ, въ разныхъ коллективныхъ трудахъ. Таково въ особенности многотомное руководство для изученія классической древности, издаваемое въ Мюнхенъ Иваномъ фонъ-Мюллеромъ, Handbuch der klassischen Altertumswissenschaft herausgeg, von I wan von Müller. Первый томъ

Дипломатика получила свое названіе отъ слова δίπλωμα, что значить документь, сложенный вдвое. Дипломатика должна дать такое знакомство съ внѣшнимъ обликомъ письменнаго намятника, что если бы его предложили намъ всего на двѣ минуты безъ всякой возможности прочитать или скопировать его, то и тогда, по однѣмъ внѣшнимъ формамъ, мы могли бы судить о подлинности или подложности документа. Дипломатика должна указать, какъ въ извѣстное время писались документы, какой имѣли они внѣшній видь (видъ ли книги или свертка), чѣмъ начинался документь (обращеніемъ ли къ лицу, къ которому пишется документь, или наименованіемъ лица, дающаго документь), гдѣ помѣщены подписи (вверху ли, какъ въ ставленныхъ грамотахъ, или внизу, какъ на высочайшихъ рескриптахъ). Важное значеніе имѣетъ и цвѣть чернилъ, которыми документъ писанъ.

Чаще всего въ видѣ дипломовъ на востокѣ встрѣчаются хризовулы. Такъ назывались царскія грамоты съ золотой печатью, подписанныя пурпуровыми чернилами самимъ императоромъ, при чемъ императоръ начертывалъ не имя свое, а такъ называемое μηνολόγημα, т. е. индиктъ и мѣсяцъ. Эти особенности хризовуловъ даютъ основаніе какъ для установле-

его содержить, между прочимь, палеографію (Blass), эпиграфику греческую (Larfeld) и римскую (Hübner), хронологію (Unger) и метрологію (Nissen). Особые томы, съ подраздъленіемъ на отдъльныя весьма иногда значительныя по объему части, посвящены классической филологіи (второй томъ: 1. грамматика и лексикографія греческая—Brugmann и Cohn, и латинская-Stolz-Schmalz и Heerdegen, 3. риторика и метрика-Volkmann-Hammer и Gleditsch) и географіи и исторіи древняго міра (третій томъ: 1. географія и исторія древняго востока-Ноттеl, 2. географія Греціи и ея колоній-Oberhummer и топографія Авинъ-Judeich, 3. географія Италіи и Orbis Romanus-Jung и топографія Рима-Richter, 4. исторія греческая-Pöhlmann, и 5. римская-Niese). Дальнъйшіе томы имъютъ предметомъ греческія и римскія древности (IV), исторію древней философін, религію и культь (V), археологію искусствъ съ нумизматикой (VI), исторію литературы на греческомъ и латинскомъ языкахъ (VII-IX). Для церковнаго историка наиболъе важное значение имъетъ въ этой серін составляющая 1 отдъленіе IX тома Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum Ende des oströmischen Reiches (527-1453) von K. Krumbacher. 2 Aufl. München 1897, между прочимъ, въ виду единственныхъ по обстоятельности библіографическихъ указаній византійской древней и позднайшей исторіи, въ частности касательно и вспомогательныхъ для нея наукъ. Болве скромныя задачи намвчаетъ для себя новъйшее предпріятіе—Einleitung in die klassische Philologie und

нія точных хронологических дать, такъ и для отличенія подлиннаго документа отъ подложнаго. Прежде римскіе императоры употребляли (до Ираклія) при подписи рескриптовъ формулу: Divinitas te servet. Вмѣсто нашего «быть по сему» въ древности писали: Legi. Объ императорѣ Юстинѣ I существовалъ анекдотъ, что онъ, по малограмотности, пользовался металлической дощечкой съ вырѣзаннымъ «legi», водя перомъ по вырѣзаннымъ буквамъ.

Церковь знала свою дипломатику. Въ письменныхъ памятникахъ встръчаются указанія на общительныя грамоты. Онъ были посылаемы новопоставленнымъ епископомъ знаменитой каеедры другимъ, равноправнымъ съ нимъ епископамъ, съ извъщеніемъ о его поставленіи. Другого рода общительныя грамоты давались епископомъ лицамъ, отлучающимся въ другія епархіи, для доказательства ихъ православія и общенія съ церковію. Какими средствами пользовалась церковь для засвидътельствованія своихъ документовъ въ періодъ гоненій, мы не знаемъ. Въроятно, были и тогда какіе-нибудь условные знаки подобно тому, какъ въ торговыхъ общинахъ употреблялись секретные знаки для засвидътельствованія принадлежности того или другого лица къ извъстной фирмъ. Позднъе стала практиковаться извъстная форма документа. Грамота выдава-

Altertumswissenschaft herausgeg. von A. Gercke und E. Norden (въ двухъ томахъ, Leipzig und Berlin, Teubner). Подробную разработку вспомогательныя дисциплины должны получить, примънительно къ западной средневъковой и новъйшей исторіи, въ недавно начатой серіи Handbuch der Mittelalterlichen und Neueren Geschichte herausgeg. von G. von Below und F. Meinecke (München und Berlin). Тъми же хронологическими предълами, но лишь въ отношении къ германской истории, ограничивается и сжатый Grundriss der Geschichtswissenschaft zur Einführung in das Studium der deutschen Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit herausgeg. von A. Meister (въ двухъ томахъ), В. I. Leipzig und Berlin 1906. Спеціальную пропедевтику для церковной исторіи съ свъдъніями о вспомогательныхъ для нея наукахъ составилъ J. Nirschl, Propädeutik der Kirchengeschichte. Mainz 1888; но теперь особенно библіографическія указанія его оказываются отчасти уже устаръвшими. Между прочимъ, какъ особая вспомогательная для исторіи наука, кромъ обычно подводимыхъ подъ это понятіе отраслей знанія, можеть быть разсматриваема еще и историческая библіографія въ смыслъ дисциплины, дающей общія необходимыя указанія для методическаго освоенія съ областью историческихъ источниковъ и пособій. Руководство составлено С h. V. Langlois, Manuel de bibliographie historique. Paris 1901-1904. A. B.

лась извъстнымъ епископомъ на имя одного или нъсколькихъ епископовъ. Содержаніемъ подобныхъ грамотъ служило удостовърение того, что предъявитель грамоты — членъ данной церкви и имъетъ общение съ ней. Какъ секретъ, выставлялся номеръ цифрами, представлявшій изв'єстнаго рода величину, которую получавшій грамоту епископъ могъ легко проверить. Этотъ номеръ составлялся изъ двухъ величинъ. нихъ-постоянная-состояла изъ сложенія численныхъ значеній буквъ слова а́ $\mu$ ήν ( $\alpha$ =1,  $\mu$ =40,  $\eta$ =8,  $\nu$ =50): число 99. Другая величина — перемѣнная — составлялась изъ сложенія цифровыхъ значеній: первой буквы имени дающаго грамоту, 2-й буквы имени епископа, которому предъявлена будеть грамота, 3-й буквы имени лица, получившаго грамоту, 4-й буквы имени города, гдъ грамота выдана, 5-й буквы индиктіона года и, наконецъ, начальныхъ буквъ фразы: во имя Отца и Сына и Св. Духа. Получатель документа спрашиваль обыкновенно содержаніе документа, переводиль слова на цифры, къ полученной отъ сложенія цифръ прибавлялъ цифры словъ: имя Отца, и Сына, и Св. Духа», и, если получалась цифра согласная съ цифрою на документъ, то это и считалось ручательствомъ истинности документа. Число ниже 566 не могло быть и указывало на подложность грамоты. Предполагая, что Аванасій Великій въ Александріи выдаеть epistola formata какому нибудь Григорію для предъявленія Василію Великому въ 372 г. въ ма $^{\pm}$ , онъ долженъ былъ бы сложить:  $\pi[\alpha \tau \dot{\eta} \rho] = 80$ ; υ[ίός]=400, π[νεῦμα]=80; α[γιον]=1; α[θανάσιος]=1; [β]α[σίλειος]==1; [γρ]η[γόριος]=8; [αλε]ξ[άνδρεια]=60; ind. XV (=372)=15 и въ epistola поставить хис=646, и наконецъ въ заключение письма поставить  $q\theta = 99$  (= $\mathring{\alpha}\mu\acute{\eta}\nu$ ).

Восточная дипломатика мало еще разработана и по этому предмету есть только отдёльныя изслёдованія. На этомъ поприщё трудился, напр., Брунсъ, занимавшійся вопросомъ о подшисяхъ (въ Abhandlungen берлинской Академіи наукъ, 1876). Гардтгаузенъ заявлялъ въ своей «Греческой палеографіи» (1879), что время писать византійскую дипломатику еще не настало, такъ какъ мало обнародовано необходимаго для этого матеріала. Западная дипломатика имѣетъ уже свою исторію. Въ цёльномъ видё дипломатика представлена въ трудё Ма-billon'a, De re diplomatica. Paris 1681, 1709². Дальнъйшую разработку даютъ: Th. Sickel. Urkundenlehre. Wien 1867. J. Ficker, Beiträge zur Urkundenlehre. Innsbruck 1877—8.

F. Leist, Urkundenlehre. München 1882. [H. Bresslau, Handbuch der Urkundenlehre für Deutschland und Italien. I. Leipzig 1889. A. Girv, Manuel de diplomatique. Paris 1894].

Сфрагистика или сигиллографія, наука о печатяхъ, выдѣлилась изъ дипломатики. Сфрагистика должна указать, въ какое время и какія употреблялись печати, съ какими надписями и изображеніями. Для запада она разрѣшается въ геральдику (ученіе о гербахъ). Сфрагистика, кромѣ формы печатей, должна опредѣлить, какъ и куда печать прикрѣплялась и изъ какого матеріала она дѣлалась.

Прежде печати употреблялись восковыя. Сургучъ же испанское изобрѣтеніе XVI вѣка (первое письмо съ сургучной печатью видимъ въ 1553 году). Воскъ употреблялся для печатей и въ естественномъ видъ и въ окрашенномъ. Въ средніе віка государи и паны употребляли воскъ красный для печатей, частныя же лица—зеленый. На печатяхъ часто изображались святые. Помъщалось также на печатяхъ имя прикладывавшаго печать. Чтеніе надписей на печатяхъ — д'бло довольно трудное, такъ какъ слова на нихъ изображались въ сокращенномъ видъ. На нъкоторыхъ матеріалахъ (напр. пергаменъ) воскъ держаться не можеть, а потому употреблялись pendentia (печати привъшенныя). Лица, не умъвшія писать, прикладывали вмъсто подписи къ документу свои печати, почему къ некоторымъ документамъ привешивалось по нескольку печатей (до 40). Съ VII в. у папъ употребляются металлическія печати, обыкновенно свинцовыя. Брался свинцовый шарикъ (bulla), въ который вводились концы шнурка. Шарикъ сжимался затымь между двумя металлическими пластинками, на которыхъ выръзывались лицевая и обратная сторона медали. Отсюда папскія грамоты получили названіе «буллъ». Для болье важныхъ документовъ употреблялись и драгоцынные металлы. Такъ, византійскіе императоры выдавали грамоты, называемыя «хрисовулами» отъ прилагаемыхъ къ нимъ золотыхъ печатей. Шнуръ, на которомъ привъшена печать, имфетъ также большое значение въ опытныхъ рукахъ. Если изготовлялся въ папской канцеляріи документь для важнаго, высокопоставленнаго лица, жалующаго что-нибудь, и на долгій срокъ, то шнуръ употреблялся шолковый. Если же документь выдавался по судебному дѣлу, или по брачному, и вообще, по какому-нибудь опредъленному (ad hoc) случаю, то употреблялся шнурокъ пеньковый. Въ извъстныхъ случаяхъ,

такимъ образомъ можно и по шнурку угадать, для кого былъ составленъ документъ. Кромѣ подвѣшенныхъ употреблялись для папскихъ документовъ и обыкновенныя восковыя приложенныя печати. Онѣ прикладывались къ постановленіямъ меньшей важности. Эти постановленія писались не на пергаменѣ и назывались не «буллами», а «бреве». Въ подобныхъ случаяхъ на папской печати изображался ап. Петръ, выбрасывающій мрежу изъ лодки, и печать называлась техническимъ выраженіемъ «sub annulo piscatoris».

Указанія относительно надписей или върнъе «написей» сдъланныхъ на прочномъ матеріаль, камнь, металль, даетъ эпиграфика. Памятники съ написями, въ томъ числъ печати и монеты, имъютъ цънность, какъ наиболъе надежные въ смыслъ подлинности источники. Монетами, которыя въ древности представляли существенное отличе отъ нынъшнихъ и были своего рода медалями, занимается нумизматика 1).

Палеографія. Болѣе всего историку приходится имѣть дѣло не съ написями на камнѣ и металлѣ, а съ рукописями, писанными на папирусѣ, пергаменѣ и бумагѣ. Памятниками этого рода занимается палеографія. Но на этомъ же матеріалѣ писаны и дипломы и вопросами о немъ заинтересована и дипломатика.

Въ началь нашей эры матеріаломъ письма служиль пап и р у с ъ. Папирусъ приготовлялся изъ особаго египетскаго растенія, стволь котораго состоить изъ наслоенныхъ одна на другую трубочекъ. Если стволь отръзать, то можно распластать его на тонкія пластинки; онъ укладываются на столъ другъ подлъ друга и проклеиваются поперечнымъ слоемъ пластинокъ. Въ виду такого приготовленія папируса можно предвидъть, что онъ не выдержить сгиба, а поэтому папирусъ хранился въ видъ свертковъ. Листы папируса приклеивались одинъ къ другому, причемъ первый листъ носилъ названіе πρωтокоλλом (отсюда и явилось понятіе— «протоколь»). Этотъ рядъ листовъ папируса навертывался на скалку и такимъ образомъ являлась книга въ видъ свертка; каждый, кто читаль этотъ свертокъ, развертываль его. Такая форма книги называлась

<sup>1)</sup> О значеніи для исторіи данныхъ, представляемыхъ сфрагистикой эпиграфикой и нумизматикой, будетъ ръчь ниже, въ отдъль о монументальныхъ источникахъ исторіи. Тогда же будетъ указана и соотвътствующая литература.

А. Б.

βίβλος, liber; сберегали эти свертки въ круглыхъ коробкахъ. Такъ какъ папирусъ былъ дешевъ, то его употребляли и вмѣсто оберточной бумаги. Писали обыкновенно на одной сторонѣ, такъ какъ другая сторона не была такъ гладка. Если же попадется книга изъ папируса, исписаннаго съ двухъ сторонъ, то это часто значитъ, что она была ненужна и была отдана кому-нибудъ просто для пробы пера. Папирусъ былъ очень непроченъ, и если сохранилось значительное количество папирусовъ, то это объясняется хорошимъ климатомъ Египта, который былъ благодатною страною въ этомъ отношеніи, отличаясь сухостію, тогда какъ сырость могла ихъ испортить.

Кромъ напируса матеріаломъ для письма служиль пергаменъ, имъющій сравнительно съ папирусомъ болье позднее происхождение. О происхождении паргамена греческая легенда гласить следующее: египетскій п пергамскій царь однажды заспорили о томъ, кто составить болъе богатую библютеку. Такъ какъ Египетъ былъ главнъйшимъ и почти единственнымъ ноставщикомъ папируса, то царь египетскій издалъ указъ, запрещавшій вывозить папирусь. Пергамскому царю пришлось плохо. По истощеніи запаса папируса, онъ, очевидно, долженъ былъ прекратить составленіе библіотеки. Тутъ ему одинъ разумный человекъ предложилъ приготовлять матеріаль для письма изъ кожъ. Подобная обработанная кожа и есть пергаменъ. Это уже более совершенный родъ писчаго матеріала. Онъ гораздо кръпче и цъннъе папируса. Изъ пергамена приготовлялись кодексы—книги въ нашемъ смыслъ, которыя могли сгибаться и не портиться. Эти «codices» изъ пергамена строго отличались отъ «libri» изъ папируса. Такъ, напр., по поводу одного завъщанія римскіе юристы возбудили вопросъ, какъ поступить съ книгами, оказавшимися въ библютекъ, если завъщатель употребилъ выражение «omnes libros», но не упомянуль о «codices». Пергаменные списки представляли еще и ту ценность, что ихъ удобнее было сохранять, а тексть можно было смыть и замьнить другимъ, болье цъннымъ. Такимъ образомъ появились такъ называемые «палимпсесты», рукописи изъ пергамена, содержащіе два текста, при чемъ позднъйшій тексть можно бываеть удались и при помощи химическихъ реакцій возстановить первоначальный. Больтинство древивишихь рукописей писаны на пергаменв. Для опредвленія древности рукописей изъ пергамена важное имъетъ способъ, какимъ листы пергамена складывались въ тетради. Рукописи съ тетрадями изъ пяти листовъ, согнутыхъ вдвое, гораздо древнѣе рукописей изъ четырехъ листовъ. Такъ какъ кожу пергамена нельзя было довести до такого совершенства, чтобы обѣ стороны его были одинаково бѣлы и гладки, то листы складывались такъ, что гладкая сторона приходилась къ гладкой. Пергаменъ имѣетъ линіи, проведенныя ножемъ, по которымъ писали такъ, что онѣ были вверху буквъ « $\overline{\alpha}\overline{\beta}\gamma\delta$ ». Пергаменъ, въ которомъ буквы пишутся надъ строкой—линіей, болѣе поздняго происхожденія.

Послѣ пергамена матеріаломъ для письма была бумага, «charta bombycina». Французская и нъмецкая націи удержали для бумаги древнее наименование папируса «papier», а наше слово «бумага» ведетъ начало отъ charta bombycina. Наименованіе это производять обычно отъ «bombyx», восточнаго растенія, которое давало волокна (хлопчатая бумага). И воть въ теченіе цълыхъ стольтій существовало возорьніе, что посль пергамена книги писались на charta bombycina, сдъланной изъ хлопчатой бумаги. Но оказалось, что подобное воззрѣніе покоится на совершенно ложныхъ началахъ. Въ 1887 г. проф. вънскаго университета Виснеръ (Wiesner) подвергъ микроско-пическому изслъдованію древнъйшіе сорта бумаги. О волокнахъ bombyх'а, какъ матеріал'в для бумаги, не можетъ быть и речи, такъ какъ эти волокна попадались такъ же случайно, какъ и въ обыкновенной бумагъ попадають иногда шерстинки. Древняя бумага это тоже льняная бумага, но болье грубая и толстая. Различіе между обыкновенною charta linea и charta bombycina только въ сортъ, въ зависимости отъ способа производства.

Предполагая, что опѣнка по наружнымъ признакамъ извъстной рукописи произведена, мы имѣемъ задачу прочитать древнюю рукопись. Это не такое простое дѣло, какъ кажется сразу. Всѣ мы избалованы новыми печатными изданіями. Напротивъ, старыя изданія, напр. бенедиктинскія и парижскія королевской типографіи, представляютъ ту особенность, что многое въ ихъ шрифтахъ внесено изъ рукописей и потому не такъ легко читается. Чтеніе рукописей требуетъ особаго руководства. Необходимыя для этого указанія и даетъ палеографія. Палеографія—древнеписаніе—названіе собственно не объясняетъ сущности дѣла. По своей первоначальной задачѣ она должна бы быть только собраніемъ различныхъ шрифтовъ; по со временемъ она развилась въ цѣлую науку. Устанавливая

особенности письма для различныхъ временъ и мѣстъ, ученые приходятъ къ заключеніямъ о времени и о мѣстѣ, гдѣ написана извѣстная рукопись. Такимъ образомъ палеографія, помимо своей прямой задачи—научить читать древнія рукописи, приняла на себя еще задачу по характеру письма опредѣлять ихъ древность.

Шрифты рукописей проходили нѣсколько фазисовъ. Прежде всего нужно различать греческій и латинскій курсивъ. Древній курсивъ употреблялся для бѣглыхъ замѣтокъ, писанныхъ на восковыхъ дощечкахъ стилемъ. Подобнаго рода дощечки, сохранившіяся до насъ, позволяютъ заключать, каковъ былъ этотъ курсивъ. Это особенный шрифтъ, съ которымъ заурядному ученому не приходится и считаться. Онъ не предназначался для изданія, — это было въ родѣ стенографіи самого автора. Писали курсивомъ и на папирусѣ. Курсивное письмо употреблялось и въ позднѣйшія времена.

Письмо нормальное началось эпиграфически. Первоначальный книжный шрифть быль маюскульный, въ которомъ различаются двъ формы: капитальный и унціальный шрифты. Это различение особенно важно для латинской палеографіи. Маюскульное письмо состоить изъ большихъ буквъ. Оно проходило различныя формы въ зависимости отъ матеріала (напр. камень удобенъ для выръзыванія и круглыхъ и продолговатыхъ буквъ; дерево только для продолговатыхъ линій). Въ исторіи шрифта вообще дъйствують два фактора: утилитарный, когда писецъ скорость выполненія работы пред-почитаеть ея красоть, и эстетическій, когда онъ заботится о красоть буквь. Поэтому первоначальныя угловатыя буквы (финикійскія традиціи) замінялись круглыми, а затімь сь теченіемъ времени стали украшаться. Сначала напримъръ е изображалось Е, затъмъ Є, а затъмъ съ точками Є. Къ этому круглому начертанію побуждала и густота античныхъ чернилъ. Эти два фактора, конкуррируя между собою, ведутъ маюскульное письмо къ измѣненію. Капитальное письмо представляло древнѣйшую его стадію. Съ теченіемъ времени потребовались упрощенія этого письма. Стали появляться новыя буквы въ книгахъ-на папирусъ и пергаменъ. Такимъ образомъ создается (въ латинской палеографіи) письмо унціальное, названное такъ потому, что оно является въ большихъ книгахъ и пищется крупными буквами (въ шутку говорили, что каждая буква представляеть латинскую унцію — 12-я часть

римскаго фута). Особенно выразительнымъ признакомъ унціальнаго письма служитъ начертаніе буквы «м»: оно представляєть собою греческую омегу (ω)—перевернутую (σ). Унціальное письмо принимало все болѣе и болѣе мелкія

Унціальное письмо принимало все болье и болье мелкія формы, превращаясь въ минускульный шрифть. На западь, всльдствіе того, что латинскій шрифть охватываль весьма многія страны, онъ весьма разнообразился. Явились различные почерки: латинско-лангобардскій, письмо каролингское, ирландское. Посльднее даеть латинскимъ буквамъ такой изломъ, что ихъ трудно узнать. Профессоромъ де-Лагардомъ заявленъ такой фактъ. Когда онъ былъ во Флоренціи, то однажды читалъ латинскую библію лангобардскаго кудреватаго письма. Помощникъ библіотекаря спросиль, на какомъ языкъ изволитъ читать г. нъмецкій профессоръ? Тотъ съ удивленіемъ отвътиль: «на латинскомъ». Сконфуженный итальянецъ сказалъ тогда, что ему показалось, будто книга написана па какомъ-либо изъ задне - азіатскихъ языковъ (малайскомъ). Греческій шрифтъ также постепенно изъ маюскульнаго превратился въ минускульный. Онъ отличается обиліемъ различныхъ вязей и представляетъ не меньшія затрудненія въ сравненіи съ латинскимъ.

Другая задача, которую береть на себя палеографія, заключается въ опредѣленіи древности манускриптовъ и мѣста ихъ происхожденія. Древность рукописи имѣеть значеніе въ томъ отношеніи, что если она писана давно, то между оригиналомъ и рукописью прошло мало времени, мало было сравнительно случаевъ переписки и потому мало вошло въ нее порчи. Но это значеніе древности условно. Допустимъ, что рукопись четвертаго вѣка скопирована съ оригинала третьяго вѣка, а потомъ съ того же оригинала скопирована рукопись въ шестомъ вѣкѣ. Такимъ образомъ получается разность около двухъ вѣковъ. Для историка эта разность ничтожна. Если допустить, что переписчикъ 4 вѣка писалъ небрежно, а 6-го внимательно, то рукопись 6 вѣка легко счесть древнѣе рукописи 4 вѣка. Такимъ образомъ въ опредѣленіи пѣнности рѣшающее значеніе принадлежитъ внутреннему достоинству текста. Напр. александрійскій кодексъ Библіи, относящійся къ 5 вѣку, былъ написанъ женщиною Феклою (не первомученицей). Но эта женщина исполнила свою работу вполнѣ по-женски: она писала, дѣйствительно, красиво, но о собственныхъ именахъ не особенно безпокоилась; такъ напр. вмѣсто Іаили, убившей Сисару, она написала «Израиль». Такимъ образомъ, хотя въ этой ру-

кописи почеркъ красивый, тѣмъ не менѣе въ отношеніи точности текста она уступаетъ рукописямъ позднѣйшимъ.

Въ одномъ лишь случав древность рукописи можетъ имвть важное значеніе, это когда содержавшійся въ ней тексть подвергался дополненіямъ или вообще передълкамъ. Нужно мнить, что рукописи составляли частную собственность, почему владъльцы иногда дълали свои замътки на поляхъ. Потомъ эти замътки вносились переписчиками въ текстъ. Можно ожидать, что древняя рукопись съ более краткой редакціей текста стоить ближе къ подлиннику, чемъ позднейшая съ распространеннымъ текстомъ, предполагая, что для писца не было причины опускать что-либо изъ текста. Такимъ образомъ, для критики техъ рукописей, которыя подвергались вставкамъ, имъетъ значение древность. Иное дъло, если передълка сливается съ текстомъ и измѣняетъ его. Въ отношеніи, напр., къ актамъ сцилитанскихъ мучениковъ существуетъ споръ относительно древности той или другой редакціи. Въ прежнее время были извъстны эти акты въ одномъ только латинскомъ текстъ, въ послъднее столътіе удалось открыть ихъ греческій и полный латинскій тексты. Думають, что латинскій тексть древнье греческаго. Въ качествъ аргумента приводится и то, что въ греческомъ текстъ именамъ мучениковъ предшествуетъ слово «6 атос», тогда какъ въ латинскомъ нътъ «sanctus». Это обстоятельство будто бы указываеть на то, что греческій тексть явился позднъе, когда церковь уже почитала мучениковъ святыми. Но слово «6 ачос» могь прибавить всякій писець 1).

Побочную свою задачу—опредёлить время, а также мѣсто написанія рукописи, палеографія выполняеть въ общемъ успѣшно. Но пока почеркъ маюскульный различается слабо. Дѣло въ томъ, что маюскульный почеркъ представляетъ скорѣе не письмо, а рисованіе. Писецъ писалъ то крупнѣе, то мельче, то наклонно, то прямо; собственной же ипдивидуальности онъ проявить не могъ. Поэтому различіе въ предѣлахъ маюскульнаго письма, хотя и значительно, но недостаточно, чтобы дать опору для опредѣленія времени рукописи. Въ этомъ отношеніи палеографія является болѣе сильной тогда, когда маюскульное письмо замѣняется минускульнымъ. Здѣсь по-

<sup>1)</sup> Ср. В. В. Болотовъ, Къ вопросу объ Acta martyrum scilitanorum. Христ. Чт. 1903, I, 884—885 прим. (отд. оттиск. 23—24). А. Б.

являются уже связи и росчерки и письмо становится разнообразнъе, вслъдствие чего и индивидуальность писца очевиднъе.

Между прочимъ, при опредълении времени написания унціальных рукописей большимъ препятствіемъ могуть служить подделки. Въ данномъ случае изследователи должны считаться съ такъ называемыми «codices archaizantes», подражаніемъ древнимъ рукописямъ, которыя поражаютъ красотою письма. Какой-нибудь любитель книгь могь заказать снять буквальную копію (т. е. воспроизвести и древній шрифтъ) съ древнъйшей рукописи, такъ что и въ позднъйшее время могли являться рукописи маюскульнаго письма. Навыкъ къ этому существовалъ всегда. Въ Греціи тексть писался минускульнымъ письмомъ, а заглавныя буквы маюскульнымъ. Такимъ образомъ искусниковъ воспроизводить этотъ почеркъ было всегда достаточно. И у насъ въ Россіи въ настояще время среди раскольниковъ существують лица, хорошо знакомыя съ уставомъ или полууставомъ. Когда маюскулы были вытеснены окончательно минускулами, то все же церковныя книги продолжали писаться древнъйщими почерками и казались болье древними по происхожденію, чемь были на самомъ деле. Были подражанія древнъйшимъ рукописямъ и съ корыстною цёлію. Открытіе «codices archaizantes» составляеть одну изъ важныхъ находокъ палеографіи. Напр., прежніе ученые утверждали, что древнъйшая рукопись Вульгаты есть codex Amiatinus. изследованія де-Лагарда показывають, что этоть кодексь позднъйшаго письма. Своими ошибками въ смъщении буквъ писецъ показывалъ, что онъ копировалъ съ древней минускульной рукописи, потому что подобное смъщение буквъ возможно лишь въ минускульномъ письмъ и совершенно невозможно въ маюскульномъ.

Вообще, чтобы защититься отъ вліянія якобы древнихъ рукописей, налеографіи необходимо считаться со многими мелочами. Большую услугу въ этомъ отношеніи налеографіи оказывають сокращенія, которыя преобладають въ минускульномъ письмѣ. Сокращенія вызывались тѣмъ, что строка кончалась, но буква не помѣщалась. Въ этихъ видахъ писецъ сначала подписывалъ ее сверху, но потомъ появились условные знаки—остатки тахиграфіи. Но и эти сокращенія съ теченіемъ времени мѣнялись. Архаизаторъ, воспроизводя древнія рукописи, выдавалъ себя тѣмъ, что смѣшивалъ письмо различныхъ эпохъ. Копируя письмо VIII и IX вв., переписчики

нерѣдко ставили сокращенія и знаки X и XI вв. и тѣмъ выдавали свои поддѣлки.

Въ палеографію входить вопрось и объ историческомъ развитіи надстрочнаго обозначенія, которое составляєть, между прочимъ, особенность греческаго текста. Въ опытныхъ рукахъ палеографа данныя и этого рода могутъ служить для опредѣленія древности документа. Надстрочные знаки—поздняго про- исхожденія и сдѣлались нужны для иностранцевъ, а также и для грековъ въ тѣхъ случаяхъ, когда уже для нихъ сдѣлалась непонятною филологія слова. Примѣръ этому мы можемъ видѣть въ перепискѣ между Василіемъ Великимъ и Амфилохіемъ Иконійскимъ. Здѣсь Амфилохіемъ былъ поставленъ вопросъ: какъ читать слѣдуетъ— $\varphi$ άγος или  $\varphi$ аγός, и Василій Великій отвѣчаетъ, что слѣдуетъ читать  $\varphi$ άγος. Слѣдовательно, были сомнѣнія и знаковъ еще не было.

Ударенія въ греческомъ языкѣ появились подъ вліяніемъ грамматическихъ школъ. Для самихъ грековъ каждое удареніе имѣло свое особенное значеніе, для насъ же имѣетъ значеніе только мѣсто ударенія въ словѣ. Одинъ греческій ученый различаетъ 6 родовъ удареній и даетъ правила относительно произношенія каждаго изъ нихъ. Однако, осталось только три. Тяжелое удареніе очень хорошо различалось у грековъ отъ остраго. Что касается облеченнаго ударенія, то оно ставилось на словахъ, на которыхъ стояло два ударенія. Вотъ почему облеченное удареніе особенно ставится въ сокращаемыхъ глаголахъ. Это значитъ, чта на словѣ было сначала два ударенія, острое и тяжелое, которыя обозначались такъ /\; затѣмъ—/\, далѣе— и, наконецъ, присоединялся произвольно росчеркъ: ~(=~~). Словомъ, ударенія также указываютъ на извѣстную степень древности книги.

ленно. Угловатыя дыханія держались долго—до X в. по Р. Хр. Въ XI в. была борьба между угловатыми и закругленными дыханіями, а въ XII в. круглыя дыханія восторжествовали. Такимъ образомъ это — важное палеографическое указаніе. Но здісь нужно обратить особенное вниманіе, не поставлены ли эти надстрочные знаки на древнихъ рукописяхъ позднъйшею рукою. Важно еще дыханіе надъ двумя р (др). Оно появляется только въ Х в. и то только сначала одно надъ вторымъ р. Когда писцы ставили одно дыханіе только надъ вторымъ, то это значить, что они его понимали. Когда же стали ставить еще и надъ первымъ р-тонкое, это значитъ, что они уже не понимали значенія этого дыханія. Густое дыханіе надър объясняется тѣмъ, что греки не могли выговорить чисто буквы р, и римляне на своемъ языкѣ означали, что они слово Римъ  $\lambda$ —въ  $\lambda$ . Показателемъ этого ассимилированія и было густое дыханіе. Тонкое же дыханіе надъ первымъ  $\rho$  есть признакъ позднъйшаго времени. Важно также употребление вмъстъ въ началъ слова и ударения и дыхания. Употребление этихъ знаковъ можетъ указывать или на древнъйшее, или же на позднъйшее происхождение. Сначала писали ихъ раздъльно, а въ позднъйшее время слитно.

Въ ряду вспомогательныхъ наукъ для исторіи вообще и церковной исторіи въ частности палеографія занимаєть одно изъ наибольє важныхъ мьсть. Ученому историку необходимо знакомиться съ элементами палеографіи, хотя бы онъ и пользовался печатными изданіями, потому что и въ печатныхъ изданіяхъ всегда возможны поправки. Нужно имьть въ виду, что корректура есть плодъ не знанія языка, но скорье догадки. Каждый ученый обязань корректировать; но для этого онъ долженъ расширить свой кругозоръ и умьть сообразить, какъ извъстное слово должно быть написано въ рукописи извъстнаго времени. Лишь недостатокъ свъдвній по палеографіи лежаль въ основь споровъ между нами и раскольниками. Это споры о начертаніи имени Іисусъ. Всъ возраженія раскольниковъ являются ничего нестоющими для человъка, знакомаго съ палеографіей. Дъло въ томъ, что греки сокращали слова, напр., вмъсто а́уθρωπоς писали АNOΣ, вмъсто Θεός—ΘΣ, вмъсто Θεοῦ—ΘΥ. Для имени Іисусъ Христосъ существовали

два сокращенныя написанія: одно изъ двухъ буквъ ІΣ ХΣ, а другое—изъ трехъ ІНΣ ХРΣ. Такія же сокращенныя написанія имени Спасителя существовали въ коптскомъ языкѣ; въ верхнемъ Египтъ—Опваидъ—держались двухбуквеннаго написанія, а въ нижнемъ трехбуквеннаго. Отсюда видно, что возраженія раскольниковъ не имѣютъ значенія.

Разсматривая описаніе церковныхъ службъ, можно встрітить такія уклоненія: тотъ тропарь, который въ древне-греческой церкви пълся на 4-й гласъ, теперь поется на первый, потому что прописная дельта и альфа сходны и переписчикъ просто-напросто ихъ спуталъ. Такихъ ошибокъ особенно много въ окончаніяхъ. Когда была издана «краткая исторія» Никифора Константинопольскаго, тогда представилась одна странность ея въ воспроизведении текста рукописи. Чтение было въ общемъ правильно, но было множество ошибокъ не въ словахъ, а въ окончаніяхъ. Дѣло это представлялось загадочнымъ, но объяснилось просто, когда де-Бооръ просмотрѣлъ самую рукопись въ Ватиканъ. Оказалось, что писецъ копировалъ рукопись, гдъ были уже аббревіатуры, т. е. сокращенія, и онъ, не умъя разбирать ихъ, пропускалъ и оставляль пробълы. Позднъйшій писець оказался несильнымь въ грамматикъ и дополниль пропущенныя окончанія, оказавшіяся неупотребительными. Въ пасхальной хроникъ, которую первый издалъ Дюканжъ, а затъмъ Диндорфъ, есть одна строка, вызывавшая недоразумънія филологовь; именно, здёсь говорится: въ такомъ-то году, въ праздникъ потченія съней, въ 15 день, весо вим Захарія получиль извъщение. Слова веог вис казались непонятными: если вим производить отъ глагола вибм, то онъ съ род. падежемъ Өсоб сочетаться не можеть. Между тымь дыло объясняется такимъ образомъ: древнее начертаніе было дошой, т. е. кадя, воскуряя виміамъ. Первая черточка у и стерлась, получилось и, а этотъ знакъ замънялъ β, поэтому и было прочтено Θεου Въ книгъ Есоирь въ ръчи о праздникъ Пуримъ, въ VIII главъ 16 ст., говорится въ одной рукописи, что евреи устроили праздникъ Господеви Богу, а въ другой: устроили праздникъ ликованія и веселія. Въ подлинномъ текстъ въ обоихъ случаяхъ стояло хωбъ; хω есть сокращенное хυρίω, бъ-сокращенное Өаб; но черточка, стоящая на словь бо, иногда замьняла букву у и переводчики прочитали это написание во второмъ случав ховоч.

Для палеографа важенъ бываеть самый внешній видъ книги.

Переписчикъ писалъ иногда строки не съ одного конца до другого, но въ 2, 3 и 4 столбца. Когда текстъ книги писанной такимъ образомъ представляетъ нѣчто связное, то самый смыслъ показываеть, какъ ее читать. Но иногда случается, что на всей страницъ находятся одни собственныя имена. Въ такомъ случа представлялось большое затруднение въ томъ, внизъ ли, или же въ строчку ихъ читать. А между тъмъ порядокъ чтенія именъ, напр. отцовъ собора, имбеть весьма важное значеніе для историка въ вопрост о времени происхожденія митрополичьей власти, о прочности этого учрежденія и пр. Напр., если за именемъ предсъдателя собора нужно читать имя простого епископа, извъстнаго своимъ долговременнымъ служениемъ въ епископскомъ санъ, то, значить, документь должно отнести къ тому времени, когда власть митрополита не имъла еще большого значенія. На двоякомъ чтеніи имень въ соборныхъ спискахъ основывается споръ объ одномъ испанскомъ епископт въ періодъ готскій, и объ африканскомъ при жизни св. Кипріана.

Среди выдающихся авторитетовъ въ области палеографіи можно указать прежде всего на W. Wattenbach'a, которому принадлежать краткія руководства къ латинской и греческой палеографія: Anleitung zur lateinischen Paläographie. 4 Aufl. Leipzig 1886; Anleitung zur griechischen Paläographie. 3 Aufl. Leipzig 1895; [также трудъ Das Schriftwesen im Mittelalter. 3 Aufl. Leipzig 1896]. Далье слъдуеть назвать капитальный трудъ по греческой палеографіи V. Gardthausen'a Griechische Paläographie. Leipzig 1879. Сравнительно небольшое сочинение англичанина Е. М. Thompson'a Handbook of Greek and Latin Paläography. London 1893, можеть служить удобнымъ compendium-омъ для знакомства съ латинской и греческой палеографіей. [Изв'єстны сверхъ того руководства M. Prou, Manuel de paléographie latine et française du 6 au 17 siècle. 2 ed. Paris 1892. J. Reusens, Élements de paléographie. Louvain 1899].

филологія. Разъ рукопись правильно прочитана, задача— понять написанное. Въ этомъ отношеніи для историка древней церкви особенно важно знаніе греческаго и латинскаго языковъ. Знакомство съ филологіей должно быть двоякое; во-первыхъ— грамматическое, во-вторыхъ—лексическое, т. е. читающій рукопись долженъ знать грамматику языка рукописи и быть хорошо знакомымъ со смысломъ и значеніемъ употребляемыхъ въ данной рукописи словъ.

Необходимость особой грамматики, напр. для греческаго языка, помимо общей классической, вызывается твиъ, что лица, писавшіе по церковной исторіи, часто не были природными греками, а писали на греческомъ языкъ, какъ наиболъе извъстномъ и распространенномъ. Понятно, могли уклониться отъ первоначальной чистоты классическаго языка. Это одно. Другое то, что греческій языкъ съ теченіемъ времени утратиль свою чистоту, принявь особенно въ позднъйшее время, со времени поселенія турокъ въ Европъ, много чужихъ словъ. Языкъ этотъ столь разнится отъ древняго, что даже получилъ особое названіе новогреческаго и его можно понимать только природному греку, или, по крайней мъръ, живущему въ предълахъ турецкой имперіи. По изследованію ученыхъ, въ рукописяхъ съ означеннымъ испорченнымъ языкомъ чуть не каждое 5—10 слово незнакомо даже для знающаго классическій языкъ. Главная особенность этого позднівишаго языка-это неправильное употребленіе предлоговъ. На древнегреческомъ предлогъ єїс, наприміръ, означаеть движеніе къ извъстному мъсту, а на позднъйшемъ онъ употребляется уже для обозначенія пребыванія на этомъ м'єсть. При топографическихъ извъстіяхъ подобныя явленія представляють значительное затрудненіе. Церковному историку необходимо разбираться въ этихъ филологическихъ тонкостяхъ. Для латинскаго языка задача осложняется темь, что латинскій языкь переработывался въ романскіе языки. Въ VIII въкъ, напр., латинскій языкъ представляеть отвратительное явленіе съ точки зрвнія Цицерона. Такимъ именно языкомъ написанъ изв'єстный «Liber pontificalis». Поэтому, если въ какомъ-либо произведеніи, относимомъ къ этому времени, встръчается правильная латынь, то это ясный признакъ позднъйшаго происхожденія рукописи, времени очистки порченной латыни.

Для правильнаго пониманія текстовъ нужно обратить вниманіе и на то обстоятельство, что религіозныя воззрѣнія иногда стоять въ зависимости отъ грамматическаго строя языка, и, наобороть, грамматика измѣняется подъ вліяніемъ религіи. Подобному измѣненію грамматика подверглась и подъ вліяніемъ христіанства. Положимъ, французское общество рѣшилось отправить письмо къ извѣстному лицу; оно пишетъ: monsieur, т. е. мой господинъ, ты... и т. д. Подобное явленіе мы встрѣчаемъ и въ греческомъ языкѣ. У Аванасія Великаго приводится посланіе египетскихъ епископовъ въ Тиръ къ комиту

Діонисію, въ которомъ они выразили протесть противъ осужденія св. Аванасія. Въ этомъ посланіи они, между прочимъ, нишуть: о томъ же они заявили православнымъ епископамъ, «господамъ моимъ» — тої с хоріоц ной. Такимъ образомъ, французская особенность встръчается и въ греческомъ языкъ. -- пишуть многіе, а говорять «мой», а не «нашъ». Та же особенность встръчается и въ сирійскомъ языкъ. Сиріецъ пишетъ «мар» господинъ мой (маръ-Игнатій, Николай и пр.) и когда обращается вообще къ святымъ называетъ ихъ «мар», но Христа уже называеть «маран» — Господь нашъ. Когда французы обращаются къ женщинъ, то называють ее «madame»—госпожа моя, но въ приложении къ Богородицъ говорятъ «Nôtre Dame» госпожа наша. Замъчается и другого рода явленіе. Обращаются къ одному лицу, а говорять «вы». Это въжливое «вы» не есть изобрѣтеніе позднѣйшаго времени, - оно встрѣчается и въ древнюю пору. И тогда при обращении къ одному лицу писалось: оцетс хоою цоо. Это встрвчается въ посланіяхъ епископовъ одного къ другому. Такое обращение объясняется тъмъ, что посланіе писалось собственно не одному епископу, а всему собранію христіань, предъ которыми оно должно было быть прочитано.

Надъ изученіемъ греческаго новозав'ятнаго языка больше другихъ потрудились въ новъйшее время протестанты; и церковному историку приходится пользоваться ихъ трудами. Можно указать въ этомъ случав: G. B. Winer, Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms. [8 Aufl. bearb. v. Schmiedel. Göttingen 1894-98. F. Blass, Grammatik des neutest. Griechischen. 2 Aufl. Göttingen 1902. J. H. Moulton, A Grammar of New Testament Greek. I. Edinbourgh 1906]. Для пониманія лексическаго состава позднъйшаго греческаго языка пособіемъ можеть быть старый трудь Дюканжа—Ducange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis. Lugduni 1688 2 тома (перепечатанъ въ Breslau 1891). [Важнымъ пособіемъ и для византійскаго періода является H. Stephani, Thesaurus graecae linguae. Paris 1572 (5 томовъ); ed. tertia 1831—1865 (8 томовъ). Дополненіемъ къ нему является Е. А. Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzantine Periods. Ed. 3. New-York 1888. Спеціально церковный словарь для греческаго языка составиль Швейцерь — J. C. Suicerus, Thesaurus ecclesiasticus e patribus graecis. Amstelodami 1682 (1728, 1738, 1746).

Для латинскаго языка имѣется словарь также Дюканжа, переработанный и дополненный въ послѣдующее время другими учеными, Ducange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis. Paris 1678 (3 тома); ed. Henschel, Paris 1840—50 (7 томовъ); ed. Favre, Paris 1882—87 (10 томовъ). [Въ настоящее время издается съ 1900 г. въ Лейпцигѣ общими усиліями западныхъ ученыхъ Thesaurus linguae latinae, въ которомъ будетъ исчерпана и церковная латынь по 6 вѣкъ включительно. О церковной латыни ср. G. К о f f m a n e, Geschichte des Kirchenlateins. I—II. Breslau 1879—81. О языкѣ нѣкоторыхъ отдѣльныхъ латинскихъ церковныхъ писателей имѣются спеціальныя изслѣдованія]. Въ послѣднее время при изданіи того или другого древняго автора прилагается обычно и лексиконъ особыхъ употребляемыхъ ими словъ и характерныхъ выраженій.

Географія. Дальнъйшая задача по отношенію къ памятникамъ, имъющимъ значеніе историческихъ источниковъ, опредълить положение ихъ съ возможною точностью въ пространствъ и времени. Если рукопись не имъетъ заглавія или начала, то очень часто имя автора навсегда остается неизвъстнымъ; но можно попытаться опредълить, гдъ и когда она появилась. Надежною опорою въ такомъ случай, кроми прямыхъ дать, могуть служить имена собственныя и полусобственныя. При помощи указанныхъ вспомогательныхъ дисциплинъ, палеографіи и филологіи, мы можемъ опредълить время и мѣсто написанія документа вообще. Но ни палеографическіе признаки, ни грамматика и лексиконъ не могуть дать точнаго указанія относительно частностей. Общія филологическія пособія распространяются только на имена нарицательныя (несобственныя). Для опредъленія же времени мъста появленія извъстнаго документа по собственнымъ именамъ слъдуетъ обратиться къ другимъ пособіямъ, именно прежде всего къ пособіямъ по географіи вообще и въ частности церковной географіи.

Географія представляєть незамѣнимое пособіе при чтенін перковно-историческихъ документовъ. Она помогаєть опредѣлять не только мѣсто, но и время появленія того или другого памятника, и это по двумъ основаніямъ: 1) города то появлялись, то исчезали, то, оставаясь, мѣняли свои названія; 2) города, находившіеся въ вѣдѣніи одного митрополита, переходили въ вѣдѣніе другого. Такимъ образомъ, если въ извѣст-

номъ документъ находится указаніе на зависимость извъстнаго епископа отъ митрополита той или другой мъстности, то по этому указанію мы и можемъ опредалить время его возникновенія. Впрочемъ, вопросъ относительно зависимости епископій есть вопросъ наименте установленный. онъ часто можеть являться лишь предметомъ изследованія, вместо того, чтобы служить средствомъ для повёрки свёдёній другихъ источниковъ. Гораздо важнъе данныя, которыя представляются въ самыхъ именахъ городовъ. Нъкоторые города возникали позднве, другіе перемвняли свои названія. Такъ, всвиъ хорошо извъстно, что на Босфоръ стоялъ маленькій городокъ Византія, но Константинъ Великій перестроилъ и назваль его Константинополемъ или новымъ Римомъ. Следовательно, всякій документь, говорящій о Константинополів или о новомъ Римів, можно относить ко временамъ Константина или же позднъйшимъ. Повидимому, нужно было бы заключать и наоборотъ, но такое заключение будеть проблематично. По мъръ того, какъ отношенія между западной и восточной церквами обострялись и значение востока все болье и болье падало, греческіе ученые думали выразить свой патріотизмъ тѣмъ, что начали употреблять имена городовъ, вычитанныя у классиковъ; такъ они часто говорять о Византіи, когда этотъ городъ носиль уже название Константинополя. Такимъ образомъ это архаизированіе можеть служить поводомъ для ошибокъ. Дело дошло до того, что греки хотели отменить календарь, потому что онъ римскій, и стали употреблять древне-греческія названія мѣсяцевъ. Наименованія городовъ мѣнялись и по побужденіямъ христіанскимъ. Въ асійскомъ діонез былъ городъ Афродисіада, который быль переименовань по неудобству прежняго названія въ глазахъ христіанъ въ Ставрополисъ. Такъ, на 5 вселенскомъ соборѣ митрополить этого города подписался афродисіадскимъ, а на трулльскомъ-ставропольскимъ. Особенно много городовъ переименовалъ императоръ Юстиніанъ; явились города подъ именами Юстиніанополей, Юстиніанъ и др. Документы съ такими названіями городовъ показывають, что они явились не ранте Юстиніана.

Мъсто происхожденія памятника или совершенія описываемых въ немъ событій опредъляется вообще на основаніи встръчающихся въ немъ географическихъ указаній. Если дъло идетъ объ именахъ общензвъстныхъ, то тутъ, понятно, не можетъ быть какихъ-либо сомньній. Не разъ ръчь идетъ объ

именахъ мелкихъ, которыя и ученымъ не всегда могутъ быть извъстны, -- то туть приходится искать, гдъ находится данное географическое названіе. Практически до настоящаго времени въ такихъ случаяхъ оказываетъ большую услугу старинный трудъ по географіи Келлера, Ch. Cellarius, Notitia orbis antiqui, передъланный Schwartz'емъ (Lipsiae 1732). Въ этомъ трудъ при помощи алфавитнаго указателя въ концъ можно найти всь имена, встръчающіяся въ древнемъ классическомъ мірѣ, при чемъ приняты во вниманіе и данныя эпиграфики. Изъ болже новыхъ трудовъ по исторической географіи древняго міра можно указать на А. Forbiger, Handbuch der alten Geographie. I—III. Leipzig 1842—50; III<sup>2</sup> 1877. Краткое пособіе даль Н. Кіеретt, Lehrbuch der alten Geographie. Berlin 1878. [Его же большой атлась по географіи древняго міра выходить теперь въ обработкъ R. Kiepert, Formae orbis antiqui. Berlin 1901 и дал.]. Для географіи Малой Азіи важное значеніе имъють труды Рамсэя. W. M. Ramsay, The historical geography of Asia Minor. London 1890; The cities and bishoprics of Phrygia. I—II. Oxford 1895—97. Но и ихъ иногда требуется дополнять новъйшими данными эпиграфики.

Если приходится имѣть дѣло съ первоисточниками и желательно имѣть точныя и авторитетныя указанія, то главнымъ источникомъ географическихъ данныхъ является географія Клавдія Птолемея, гдѣ указывается и географическое положеніе городовъ, широта и долгота. Дальше слѣдуетъ указать Itinerarium provinciarum Antonini Augusti— описаніе почтовыхъ путей римской имперіи, Itinerarium Burdigalense (Hierosolymitanum), «Бордосскій путникъ» (еd. Parthey und Pinder 1848, послѣдній переизданъ нашимъ Палестинскимъ Обществомъ въ 1882), и Тавива Речтіпдегіапа (еd. Miller 1888), средневѣковая карта съ указаніемъ разстояній между городами. Можно, наконецъ, дѣлать справки въ естественной исторіи Плинія.

Если дѣло идетъ о церковныхъ каоедрахъ, то для легкихъ справокъ о каоедрахъ лучшимъ пособіемъ служитъ Т h. Wiltsch, Handbuch der kirchlichen Geographie und Statistik. Berlin 1846 (его же Atlas sacer 1843—уже устарѣлъ). Самъ Вильчъ не могъ сдѣлать вновь многаго, но его трудъ состоитъ въ томъ, что онъ основательно пересмотрѣлъ подписи еписконовъ подъ соборами и дополнилъ трудъ Лекіена. У него даются списки каоедръ и очерки, прекрасно объясняющіе отно-

шенія между ними. Здѣсь все расположено равномѣрно, лишняго нѣтъ ничего; подъ строкою указывается, гдѣ можно найти подтвержденіе данной мысли. [Для первыхъ трехъ вѣковъ сводъ имѣющихся нынѣ въ наукѣ свѣдѣній по церковной географіи сдѣлалъ А. Нагпас k, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten. 2 Aufl. Leipzig 1906. Предназначенный для учебныхъ цѣлей спеціальный церковно-историческій атласъ составили въ недавнее время К. Не u s s i und H. Mulert, Atlas zur Kirchengeschichte. Tübingen 1905].

Значеніе первоисточника для церковной географіи востока имѣють трудь Іерокла — Sinecdemus (Спутникъ) и такъ называемыя Notitiae ерівсорати и m (ed. Parthey 1866, сочиненіе Іерокла издаль сверхь того Burckhardt 1893). Ученые греки старались собрать всѣ свѣдѣнія о томъ, сколько городовъ было въ извѣстной провинціи. Такой списокъ городовъ представиль намъ Іероклъ. Хотя онъ преслѣдоваль цѣли чисто государственныя, однако его сочиненіе имѣетъ важное значеніе и для церковнаго историка: здѣсь указаны важнѣйшія церковныя кафедры. Notitiae ерівсоратишт суть особые списки кафедръ съ указаніемъ ихъ взаимоотношеній. [Изслѣдованію и изданію этого рода памятниковъ посвящалъ въ послѣднее время свои труды Гельцеръ].

Въ связи съ географіей можно упомянуть и о статистикъ, такъ какъ эта последняя является слишкомъ слабою для того, чтобы выдёлять ее въ данномъ случай въ особую науку. Обыкновенно подъ статистикой разумъется совокупность точныхъ свъдъній о всякихъ отдъльно совершающихся событіяхъ, чтобы на основаніи массовых данных опредёлить внутренній характерь событій изв'єстнаго рода. Но статистика церковная не можеть и мечтать о томъ, чтобы представить, для древняго времени, математически точно необходимыя цифры, какія даеть статистика общая. Эта последняя часто представляеть намъ съ достаточной точностью такія явленія, какъ напримъръ, сколько въ данной мъстности было случаевъ смертности или рожденія. Церковная статистика много-много дасть, если определить, сколько было епископских канедръ въ данной мъстности въ извъстное время. Но предполагая, что въ каждой епископіи заключается равное количество върующихъ, она даеть чрезъ это возможность приблизительно опредълить, сколько было и върующихъ въ данное время.

Ономатологія. Сложиве работа не надъ географическими именами, изъ которыхъ мелкія могуть оказаться неизв'єстными, но надъ личными. Если это имя императора, то распространяться о немъ нётъ повода. Иное дёло, если встрёчается имя епископа, которое очень часто бываеть неизвъстно. Лучшія пособія по церковной географіи являются наиболъе пригодными для выясненія вопроса и о личныхъ имеепископовъ. Это опирается на следующемъ. Для церковной географіи главнымъ источникомъ являются списки именъ епископовъ, подписавшихся на вселенскихъ и помъстныхъ соборахъ. Но, выписывая имена географическія, ученые встръчали вмъстъ и имена епископовъ тъхъ городовъ, въ которыхъ были ихъ канедры. Такимъ образомъ, они знакомились сразу и съ церковной географіей и съ собственными именами епископовъ. Слъдствіемъ этого явилось стремленіе соединить церковную географію съ церковной ономатологіей (просопографіей).

Превосходнымъ пособіемъ въ данномъ случав можеть служить трудъ доминиканца Михаила Лекіена «Христіанскій востокъ, раздъленный на 4 патріархата», М. Lequien, Oriens christianus in quatuor patriarchatus digestus. Paris 1740, 3 T. fol. Это-произведение громаднъйшей эрудиции. Лекіенъ перечиталь все, что относится къ церковной географіи. Предъ началомъ описанія каждаго патріархата онъ даеть историческій очеркъ на основаніи собраннаго матеріала; далее идеть въ порядкъ исчисление митрополичьихъ и епископскихъ канедръ съ указаніемъ занимавшихъ ихъ лицъ, о коихъ сообщаются краткія свъдънія. Хуже другихъ у него обработанъ отдъль о патріархать александрійскомъ, что объясняется тымъ, что половина источниковъ, касающихся александрійскаго патріархата, написана на арабскомъ языкъ, а латинскія и древне-греческія названія, перешедшія въ арабскій языкъ, совершенно изм'вияются, и Лекіену, при тогдашнемъ состояніи оріентологіи, очень трудно было пользоваться подобными источниками; поэтому у него иногда выходить путаница, и продолжение епископіи часто надо искать не тамъ, гдъ указываеть Лекіенъ. Но вообще этого ученаго за его трудъ должно считать корифеемъ церковной географіи и статистики. Трудъ Лекіена обнимаеть собою исторію восточной церкви.

Продолжателемъ труда Лекіена для западной церкви является бенедиктинецъ Вонифацій Гамсъ, Р. В. Gams, кото-

рый въ 1873 году въ Вюрцбургъ издалъ Series episcoporum ecclesiae catholicae, т. е. «Рядъ епископовъ католической церкви». Разница между этимъ трудомъ Гамса и указаннымъ сочиненіемъ Лекіена заключается въ томъ, что последній въ своемъ трудъ не только поименовываетъ лицъ, но сообщаетъ и свъдънія о нихъ, иногда словами историческихъ памятниковъ, тогда какъ у Гамса сообщаются только имена. Но и въ этомъ видъ трудъ Гамса весьма полезное пособіе, особенно въ библіографическомъ отношеніи: Гамсъ указываетъ источники, которыми пользовался. Но на ряду съ этимъ у Гамса отвратительно-узкая католическая точка зрвнія. Лекіень такъ широкъ въ своемъ взглядъ, что продолжаетъ перепись и епископій, уклонившихся въ ересь или схизму. Гамсь же оканчиваеть списки, коль скоро та или другая область впала въ ересь, такъ что историкъ, обращающійся за справками къ труду Гамса, часто не находить нужнаго имени именно потому, что это лицо опущено Гамсомъ, какъ еретическое съ его точки зрѣнія. Издавая свой трудъ, Гамсъ придаеть ему значение чуть не церковнаго поминовения. Благодаря такой узкой точк зрвнія, Гамсь ослабиль въ значительной степени значеніе своего труда, и трудъ Лекіена остается незамѣнимымъ. Произведение Гамса представляетъ собою громадный трудъ. который онъ осуществилъ будучи 80-лътнимъ старикомъ. При составленіи его онъ воспользовался изобрѣтеніемъ писемъ съ оплаченнымъ отвътомъ: онъ посыдалъ такія письма къ разнымъ лицамъ, и, благодаря этому, собралъ нужныя свълфнія.

Нужно затѣмъ указать на индексъ ко всѣмъ вселенскимъ и номѣстнымъ соборамъ въ послѣднемъ XI томѣ Harduini «Collectio conciliorum» (1715).

Если имя принадлежить не епископу, а какому-либо другому лицу, тогда приходится обращаться къ другимъ пособіямъ. Если въ имени лица можно заподозрить писателя, то нужно обратиться къ пособіямъ по патрологіи; изъ старыхъ трудовъ можно указать на трудъ Вильгельма Кэва, W. Cave, Historia litteraria scriptorum ecclesiasticorum. I—II. London 1688—98 (Oxford 1740—43). Если дѣло касается должностныхъ лицъ византійской эпохи, можно обратиться къ просопографіи, заимствованной изъ кодекса Феодосія и Юстиніана, въ старомъ изданіи Готофреда (1736). Колоссальный указатель составленъ къ пер-

вымъ десяти мѣсяцамъ Acta sanctorum болландистовъ, Rigollot, Ad Acta Sanctorum Supplementum. Paris 1875. [На русскомъ языкѣ имѣется капитальный трудъ архіеп. Сергія, Полный мѣсяцесловъ Востока. І—ІІ. 2 изд. Владиміръ 1901].

Опыть сведенія всёхъ личныхъ именъ для данной эпохи изданъ Берлинскою Академіей наукъ, Prosopographia imperii Romani saec. I. II. III von Dessau, Klebs und Rohden. I—III. Berlin 1897—98. Но онъ обнимаетъ лишь первые три вёка римской имперіи и рёдко упоминаетъ о лицахъ, имёющихъ отношеніе къ церкви.

Вообще для именъ лицъ, встръчающихся въ древней церковной исторіи, важень англійскій словарь христіанской біографіи Смита и Уэса, Smith and Wace, Dictionary of Christian Biography. I—IV. London 1877—1887, отличающійся полнотой. Впрочемъ полнота эта относительная. Дело въ томъ, что авторы не имъли опредъленной программы и, очевидно, работали случайно. Поэтому, если въ этомъ пособіи нѣтъ какого-нибудь имени, то нельзя еще думать, что лицо это вовсе неизвъстно. Издатели объщали выпустить свой трудъ въ четырехъ томахъ. Издавъ первые три тома, они увидели, что сделать это, сохраняя принятый объемъ, невозможно; всетаки они ръшили окончить предпріятіе четвертымъ томомъ, вслъдствіе чего четвертый томъ очень объемистый и можеть зам'ьнить два тома. Однако-жъ издатели принуждены были сдълать въ немъ сокращенія и опустили имена епископовъ, присутствовавшихъ на нъкоторыхъ соборахъ. [Какъ на полезное пособіе для справокъ вообще относительно именъ можно указать еще на библіографическій трудъ U. Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen âge. Bio-bibliographie. 2 éd. I — II. Paris 1903 — 1907. Вторую часть этого труда составляеть Topo-bibliographie. I—II. Paris 1894—1903].

Какое значеніе могуть имѣть справки относительно именъ, это показываетъ примѣръ, бывшій въ 1880 году. Въ латинской литературѣ давно утвердилось мнѣніе, что руководство къ толкованію Св. Писанія, извѣстное подъ именемъ Юнилія, принадлежитъ епископу африканскому. Спрашивается, въ какомъ городѣ онъ былъ епископомъ? Держались разныхъ предположеній, пока за работу не взялся профессоръ бреславскаго университета Кинъ (Kihn). Читая посланія Фульгенція Ферранда, кареагенскаго діакона, онъ замѣтилъ, что въ посланіяхъ къ епископамъ и пресвитерамъ Феррандъ употребляетъ фор-

мулы: «sancto patri filius», «sancto fratri», и называетъ себя «Ferrandus exiguus», въ посланіи же къ Юнилію онъ называетъ его только «сыномъ святой матери церкви каеолической» и усвояеть ему титуль «illustris». Количество лиць, имъвшихъ этотъ титулъ при Юстиніанъ, было опредъленное. Долго Кинъ искалъ среди этихъ лицъ Юнилія, обращался къ другимъ ученымъ, но безполезно. Онъ потерялъ надежду достигнуть цёли. Наконець у Прокопія кесарійскаго въ Historia arсапа онъ нашелъ Юнилія квестора, который былъ министромъ при император'в Юстиніан'в. Такимъ образомъ, вм'єсто епискона авторомъ даннаго толкованія оказался министръ. Можно предполагать, что кто-нибудь нарочно прибавиль слово епископъ къ имени Юнилія для того, чтобы возвысить автора въ глазахъ читателей. Подобные случаи бывали нерѣдко; напримъръ въ преніи Максима Исповъдника съ Пирромъ, Максимъ названъ архіепископомъ кароагенскимъ, между тъмъ какъ извъстно, что онъ едва ли былъ и діакономъ.

Право. Кромъ именъ географическихъ и личныхъ представляють собою затрудненія еще названія техническія. Техническихъ названій для каждой науки бездна, и было бы странно пытаться указать для нихъ общее пособіе. Нужно им'єть въ виду прежде всего имена различныхъ должностей того времени, которое обнимаеть собою древняя церковная исторія и для этого познакомиться съ правовыми отношеніями и строемъ римской имперіи. Это является далеко неизлишнимъ, потому что у насъ въ русской литературъ развита боязнь считаться съ точнымъ значеніемъ этихъ наименованій. Обыкновенно пытаются переводить ихъ на русскія имена, что не ділаеть ихъ понятными, потому что тогдашній строй разнится отъ современнаго. Очевидно, какое значение могутъ имъть для опредъленія мъста и времени документа титулы. Разъ въ русскихъ документахъ упоминается титулъ генерала, то отсюда можно заключать, что этоть памятникъ принадлежить къ послѣ-петровской Руси.

Церковному историку приходится считаться со строемъ римской имперіи въ три періода. 1-й періодъ—императорскій— отъ Августа до Константина Великаго, когда строй оставался еще классическимъ. Пособіями здѣсь являются руководства по классическимъ древностямъ. [Въ этомъ случаѣ слѣдуетъ въ особенности назвать Handbuch der römischen Alterthümer von J. Marquardt (Römische Staatsverwaltung. I — II. 3 Aufl.

1884. III. 2 Aufl.) und Th. Mommsen (Römisches Staatsrecht. I—II. 3 Aufl. 1887. III. 1 Aufl. 1887); это пособіе отчасти имъетъ значеніе и для следующаго періода. Въ качествъ спеціальнаго изслъдованія можно указать О. Нігschfeld, Die kaiserlichen Verwaltungsbeamten bis auf Diokletian. 2 Aufl. Berlin 1905]. Затъмъ во 2-й періодъ, со времени Діоклетіана и особенно Константина, этотъ древній строй подвергается весьма серьезнымъ перемвнамъ. Для ознакомленія съ должностями и отношеніями въ этоть періодъ хорошимъ пособіемъ служить трудъ J. Manso, Das Leben Constantin des Grossen. Breslau 1827. Затъмъ можно указать на юридическое сочинение Bethmann-Hollweg, Der Civil-Process des gemeinen Rechts in geschichtlicher Entwicklung. 6 Bde. Bonn 1864 и дал., гдъ различныя должности, особенно связанныя съ судебнымъ институтомъ, разсматриваются подробно обстоятельно. Незамѣнимымъ пособіемъ также является книга Куна, E. Kuhn, Die städtische und bürgerliche Verfassung des Römischen Reichs bis auf die Zeiten Justinians. І-ІІ. Leinzig 1864. Послѣ Юстиніана, этотъ строй снова начинаеть подвергаться существеннымъ измененіямъ, такъ что къ концу византійскаго періода отъ него не осталось почти ничего. Эти позднъйшія измъненія изслъдованы весьма обстоятельно въ докторской диссертаціи Н. А. Скабалановича, Византійское государство и византійская церковь въ XI в. Спб. 1884.

Метрологія. Другой родъ именъ техническихъ представляють наименованія метрологическія. Съ этимь отділомь русскій ученый боится считаться еще болье, чьмъ съ именами должностныхъ лицъ. Въ самомъ деле, странно видеть, какъ въ русскомъ напр. сочиненіи, въ одномъ мѣстѣ, гдѣ говорится, что тогда-то издержано столько-то номисмъ, — замъчается: подъ ними слъдуетъ разумъть монету вообще, а не золотую монету—«солидъ», какъ извъстную и опредъленную. Здёсь слёдуеть обращаться за разъясненіями къ греческой и римской метрологіи Гульча, F. Hultsch, Griechische und römische Metrologie. 2 Aufl. Berlin 1882. Гульчъ можетъ считаться самымъ виднымъ корифеемъ въ этой области, потому что онъ занимался этимъ отлъломъ въ теченіе нъсколькихъ десятил втій и имъ изданы вс греческія и римскія сочиненія по метрологін. Ясно, какимъ образомъ могутъ служить указанной выше цъли полусобственныя метрологическія наименованія. Напр., если въ рукописи упоминались бы русскія мѣры (пудъ, фунтъ), то несомнѣнно было бы, что здѣсь рѣчь идетъ о Россіи.

Хронологія. За именами собственными и техническими слѣдують цифры—имена хронологическія. Исторія безъ хронологіи стоять не можеть, и хронологія должна считаться самымъ виднымъ пособіемъ и по исторіи вообще, и по исторіи церковной въ частности. Хронологія въ сущности есть наука и искусство до такой степени сложныя, что въ этой области и охотниковъ мало и компетентныхъ лицъ не болѣе. Какъ пособіе для исторіи, хронологія можеть принимать разныя формы. Прежде всего она не можеть не разнообразиться по методу обработки. Она можеть являться то какъ легкая справочная книжка, то какъ солидный трудъ серьезной учености, различаясь по глубинѣ и характеру обработки. Затѣмъ, хронологія можеть разнообразиться и по направленію, задачѣ, которую она преслѣдуетъ. Съ этой стороны хронологію приходится дѣлить на 1) матеріальную, или, что то же,—историческую и 2) формальную.

Древнъйшее капитальное пособіе въ этомъ отношеніи не представляетъ такого различенія. Это пособіе дано Діонисіемъ Петавіемъ (Petau) въ ero Opus de doctrina temporum (1627). Петавій быль ісзуить богословь, но и довольно видный астрономъ. Одна изъ слабыхъ сторонъ его заключается въ томъ, что онъ стоялъ за систему Птолемея противъ Ко-перника. Онъ является собственно въ области хронологіи продолжателемъ работъ Скалигера (De emendatione temporum 1583, 1598<sup>2</sup>, Thesaurus temporum 1606), хотя его враждебное отношеніе къ Скалигеру заставляеть его не признавать цённыхъ сторонъ трудовъ послёдняго. У Петавія даются весьма основательныя изследованія по хронологіи формальной, — устанавливаются математическія и астрономическія основанія для счисленія у того или другого народа, указывается, какой годъ у него существоваль, солнечный или лунный, какъ быль составленъ народный календарь и проч. Но Opus de doctrina temрогит даеть въ заключение и матеріальную хронологію, представляя целый рядъ событій, расположенныхъ по годамъ. Въ такомъ же смъщанномъ направлении вели дъло и бенедиктинцы, издавшіе сочиненіе объ «Искусств'є пров'єрять историческія даты», Clémencet et Durand, L'art verifier les dates des faits historiques. Paris 1750. 2 t.; 4 éd. par St.

Allais 1818—1844. 44 t. 8°, также 11 t. 4°. Здъсь соединяются и та и другая хронологія. Но по мъръ того, какъ знанія развивались, приходилось различать между той и другой.

1) Труды по хронологіи историко-матеріальнаго характера представляють списокь датированных событій. Этохронологическія работы такого рода, гдѣ вся совокупность фактовъ того или другого отдъла исторіи обработывается подводится подъ опредъленные года. Естественный ихъ типъдревніе хронографы и літописи, гді событія записываются подъ извъстными годами. Позднъйшія ученыя работы следують этому же обычаю. Типь этой хронологіи данъ русской литературь въ извъстномъ сочинении архимандрита (потомъ епископа) Арсенія, Летопись церковных событій и гражданскихъ, поясняющихъ церковныя. 3 изд. Спб. 1900. Здъсь событія расположены по порядку льть и весь трудъ представляеть форму летописи. Хронологія можеть иметь здесь различный объемъ и проявлять различныя степени учености. Возможны чрезвычайно краткія хронологическія пособія въ родь хронологических таблиць Weingarten'a, Zeittafeln und Überblicke zur Kirchengeschichte [6 Aufl. bearb. von Arnold. Leipzig 1905, но возможны и изслѣдованія обширныя и капитальныя.

По этому способу составлены Annales ecclesiastici Баронія, въ которыхъ церковныя событія размѣщены по годамъ. Исправленныя и дополненныя Паджи (Раді), они доселѣ служатъ пособіемъ для хронологическихъ справокъ (ed. Theiner 1864 — 1883). Непреходящую цѣнность имѣютъ работы Тилльмона—Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclesiastique des six premiers siècles. 16 t. Paris 1693—1712. 2 éd. 8 t. Bruxelles 1707—1719; Histoire des empereurs et des autres princes qui ont regné durant les six premiers siècles de l'église. 6 t. Paris 1690—1738. Съ ними можно только тогда не считатвся, когда существуютъ какія-либо другія новыя изслѣдованія. Къ сожалѣнію, работы Тилльмона обрываются на интересномъ мѣстѣ, оканчиваясь шестымъ вѣкомъ.

Нѣсколько далѣе Тилльмона идетъ трудъ англичанина Клинтона, F. Clinton, Fasti Romani. I—II. Oxford 1845—1850, самое капитальное пособіе этого рода, обинмающее хронологію греко-римской имперіи отъ Августа до Ираклія включительно. Это—огромное изданіе на англійскомъ языкѣ, въ которомъ перечисляются событія въ порядкѣ годовъ, но въ то же время дают-

ся текстуальныя выписки изъ авторовъ, которые говорять о нихъ, и представляются краткія и въ то же время ценныя объясненія, почему въ случав несогласія отдается предпочтеніе одному источнику предъ другимъ. Вмёстё съ тёмъ Клинтонъ приводить данныя о м'естопребываніи византійскихъ императоровъ, на основаніи законовъ, собранныхъ въ кодексахъ Өеодосія и Юстиніана. Fasti Клинтона особенно пфины тфмъ, что въ нихъ авторъ приводить самые тексты, на основани которыхъ онъ устанавливаетъ даты. Это весьма важно. Некоторые хронологи имъютъ вредную манеру опускать свою предварительную работу и потому хотя книга пріобрътаетъ авторитеть и популярность, ихъ работа гибнеть даромъ, потому что находится слишкомъ мало людей, которые дали бы себъ трудъ углубиться въ тѣ основанія, которые привели ученаго къ установленію той или другой даты. Во всякомъ случав трудъ Клинтона былъ настолько обширенъ, что онъ счель нужнымъ сдёлать изъ него извлеченіе, An Epitome of the civil and literary Chronology of Rome and Constantinople from the death of Augustus to the death of Heraclius. Oxford 1853.

Къ сожальнію, повидимому, не зная этого труда, работалъ въ свое время М у ральтъ надъ своимъ «Опытомъ византійской хронографіи», изданнымъ нашею Академіей Наукъ, Е. М иralt, Essai de chronographie byzantine de 395 à 1057. St.-Pétersbourg 1855. Это трудь болье скромный, чымь трудь Клинтона, но представляеть то преимущество, что событія немъ доведены до болъе поздняго времени. Здъсь перечисляются событія и датируются въ самыхъ сокращенныхъ словахъ, - указывается, у какого автора говорится объ извъстномъ событіи, и курсивомъ показывается, что извъстный авторъ приводить и дату событія. Муральть работаль на огромномь пространствъ византійской исторіи и изслъдованія свои не могъ вести съ такою глубиною, какъ Клинтонъ. Его хронологія поэтому не отличается полнотой, особенно въ последнихъ отделахъ, и иногда представляетъ ошибки, которыхъ Клинтонъ умѣлъ избѣжать. Въ отношеніи церковной исторіи для Муральта оказался фатальнымъ отдёлъ хронологіи Египта. Если Лекіену трудно было справляться съ названіями египетскихъ городовъ, то для Муральта оказалось фатальнымъ то, что онъ взялся за дёло, не выучившись считать по-коптски, и въ датахъ объ александрійскихъ патріархахъ у него весьма часто встръчается фальшь. Онъ не могъ понять, что въ Египть годъ начинался не съ 1 сентября, а съ 29-го, а въ нъкоторыхъ случаяхъ съ 30 августа. Такимъ образомъ его переводъ датъ всегда представляетъ нъкоторую ошибку въ 2—3 дня. Поэтому же Муральтъ не могъ свести дней недъли съ числами мъсяцевъ. Въ общемъ, хотя Муральтъ не былъ орломъ хронологіи, его даты далеко не всегда истинны, однако его трудъ почтененъ не только по величинъ, но и потому, что, хотя тексты не выписываются, но перечисляются авторы, говорящіе о той или другой датъ.

Очевидно, хронологія матеріальная по одной сторон'в представляеть бол'ве дорогое пособіе, чёмъ формальная, такъ какъ хорошее изсл'єдованіе этого типа (въ род'є Клинтона) даетъ историческій матеріалъ уже въ бол'є или мен'є обработанномъ вид'є. Но эта хронологія никогда не можеть быть доведена до высоты совершенства, какая возможна для формальной. Зд'єсь хронологъ долженъ быть и историкомъ, долженъ критически относиться къ изв'єстіямъ. Поскольку матеріальная хронологія представляеть собою обработанный рядъ заключеній, а не ограничивается общими формальными указаніями, труды по ней всегда могуть содержать въ себ'є значительный процентъ погр'єшностей.

2) Формальная хронологія имъеть болье скромную задачу: дать возможность встр тившуюся древнюю дату перевести на дату новъйшаго лътосчисленія, юліанскаго или грегоріанскаго. Но смотря потому, какъ будеть производиться этоть переводъ, хронологія можеть стать дізомь и очень скромнымъ, и очень широкимъ. Естественно задаться цълію не только произвести переводъ извъстной даты, но вмъсть съ тъмъ и доказать, что такой переводъ правиленъ. Однимъ словомъ, формальную хронологію можно обосновать съ изв'єстною большею или меньшею глубиною и она можеть быть доведена до совершенства математическихъ наукъ. Пособія по формальной хронологіи могуть им'єть различные виды; то превращается она въ руководство въ родъ пасхаліи, указывающее математическія правила для перевода дать и основанія его, то-въ пособія, аналогичныя зрячей пасхаліи, пом'єщаемой, между прочимъ, въ Требникъ, т. е. въ рядъ таблицъ, при помощи которыхъ можно легко опредълить нужныя даты. Вообще труды этого рода не устанавливають опредёленныхъ хронологическихъ датъ, а учатъ, какъ обращаться съ датами, которыя могутъ встречаться въ источникахъ. Это скоре хронологические

гариемы, ничего въ отдёльности не рѣшающіе, но пригодные на все. Смотря по цѣли, которую преслѣдують сочиненія по формальной хронологіи, въ нихъ преобладаеть элементь а) техническій или б) математическій.

Техническая хронологія есть отрасль хронологіи, которая занимается разъясненіемъ техъ формъ летосчисленія, какія были у извъстнаго народа, и указываетъ правила, какъ перевести счисленіе изв'єстнаго народа на нашъ календарь переводится счисленіе тому, какъ no стилю на новый). Техническая хронологія не можеть освободить себя отъ обязанностей пасхаліи, т. е. она должна опредълять, на какой мъсяць и какое число даннаго года приходилась та или другая пасха, а также по данной пасхъ опредвлять годъ событія. Техническій элементь имветь особенное значение въ отношении къ среднимъ въкамъ, когда господствовала своеобразная манера обозначенія дать. Св'єтскій человъкъ чувствуетъ себя здъсь, какъ въ лъсу. Вмъсто того, чтобы обозначать время по числамъ и днямъ мъсяца, обозначали по днямъ памяти святыхъ. Такимъ образомъ, изследователю нужно хорошо знать и календарь извъстной мъстности и манеру выражаться. Самое распространенное обыкновеніе было, напр., обозначать воскресенье первыми словами праздничнаго гимна (introitus). Өомино воскресенье обозначалось словами: Quasimodo geniti, потому что этими словами начиналось апостольское чтеніе въ этоть лень.

Математическая или астрономическая хронологія занимается основою тёхъ вещей, на которыхъ утверждается хронологія техническая. Она должна правильно опредёлять теченіе луны, такъ какъ изв'єстно, что у н'єкоторыхъ народовъ счисленіе времени шло по лунному году (напр. у евреевъ), — такъ что и хронологія стоить въ зависимости отъ теченія луны. Въ ея задачу входитъ также сообщеніе св'єдіній о затменіяхъ солнечныхъ и лунныхъ, потому что это важно для установки тёхъ событій, которыя не обозначены годомъ.

Незамъненнымъ доселъ руководствомъ по формальной хронологіи, математической и технической вмъстъ, можетъ считаться трудъ L. Ideler'a Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie. Berlin 1825—6. Иделеръ былъ берлицскій астрономъ, но въ интересахъ науки счелъ нужнымъ познакомиться съ арабскимъ и турецкимъ языками; кромъ того онъ

обладалъ солидными знаніями по математик и исторіи. Его два тома, изданные въ 1825—6 гг., представляють трудъ такой колоссальной учености, что съ нимъ приходится считаться до послъдняго времени. [Задачу переработать вновь и замѣнить трудъ Иделера взялъ на себя недавно астрономъ F. K. Ginzel, Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie. В. І. Leipzig 1906. Вышедшій томъ содержить общее введеніе и главы о лътосчисленіи вавилонянъ, египтянъ, магометанъ (арабовъ и турокъ), персовъ, индусовъ, нѣкоторыхъ мелкихъ азіатскихъ и американскихъ народовъ, китайцевъ и японцевъ. Все сочиненіе разсчитано на три тома].

а) По технической хронологіи существують особыя сочиненія. Следуеть въ этой области назвать работу Ungera о греческой и латинской хронологіи, Zeitrechnung der Griechen und Römer, помъщенную въ Handbuch der klassischen Altertums-Wissenschaft v. Iwan Müller въ I томъ. Унгеръ принималъ участіе въ недавнемъ спорѣ о римской хронологіи. Можеть быть многимъ неизвъстно, что римскій годъ у Тита Ливія не соотв'єтствоваль годамъ императорской эпохи. Для истинной установки римскаго года нужно принять въ соображен е весьма многое, напр., время созрѣванія плодовъ и пр. Этотъ ученый и даетъ указанія относительно древней римской и греческой хронологіи очень почтенныя. Вообіце для отдъльныхъ народовъ пишутся спеціальныя формальныя хронологіи. Какъ на образецъ,—можно указать на изследованіе по армянской хронологіи, E. Dulaurier, Recherches sur chronologie Arménienne. Paris 1859. Здёсь не только дается переводъ армянскихъ дать, но указываются и его основанія. Весьма много работалъ въ этой области (армянской хронологіи) и академикъ петербургскій Броссе, при своемъ переводъ армянскихъ историковъ.

Краткое, но обстоятельное руководство для среднихъ вѣковъ и новаго времени далъ F. Rühl, Chronologie der Mittelalters und der Neuzeit. Berlin 1897. Свѣдѣнія относительно христіанскаго лѣтосчисленія даетъ также H. Grotefend, Handbuch der historischen Chronologie des Mittelalters und der Neuzeit. Hannover 1872 [2 Aufl.: Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. Hannover 1891—92]. Гротефендъ писалъ означенный трудъ свой для разработки собственно средневѣковой исторіи, но и для церковной трудъ его имѣетъ значеніе. Христіанскіе праздники, какъ уже за-

мъчено, представляють важный элементь для опредъленія времени церковныхъ событій. Ими въ историческихъ извѣстіяхъ опредъляется часто время того или иного событія. Гротефендъ далъ въ концъ книги 35 таблицъ по числу дней, на которые можеть падать праздникъ пасхи. Въ этихъ таблицахъ, носящихъ название «неисходныхъ календарей», показывается, въ какой день недели приходится известное число въ каждый изъ 35-ти годовъ. Таблицы Гротефенда заключають въ себѣ краткія, но достаточныя указанія на то, какъ отыскать пасху во всь года посль Никейскаго собора; опредъленные же по пасхъ всъ воскресные и подвижные праздничные дни года опредъляють собою и событія. Въ этомъ отношеніи нічто аналогичное представляеть русскій Місяцесловъ православной канолической Церкви И. Косолапова (2 изд. Симбирскъ 1880), гдъ данъ списокъ воскресныхъ дней въ каждый изъ 35-ти годовъ. Работа Косолапова представляетъ собою то неудобство, что имбеть дело только съ двумя календарями — юліанскимъ и грегоріанскимъ.

Есть особые труды этого рода съ чисто математическимъ характеромъ, raison d'être которыхъ составляетъ ихъ удобство и ихъ небольшой объемъ. Они предлагаютъ средства, какъ переводить хронологическія даты одного л'єтосчисленія на даты другого летосчисленія. Въ этомъ отношеніи особенно важнымъ является трудъ вънскаго доцента Шрама, R. Schram, Hilfstafeln für Chronologie. Wien 1883. Достаточно знать два первыхъ дъйствія ариометики, чтобы перевести съ помощью этого труда любую дату на юліанское или грегоріанское льтосчисленіе. Этоть небольшой квадранть представляеть бездну математического матеріала. Имья въ рукахъ небольшой томъ Шрама, вы будете имъть возможность точно установить греческія олимпіады, літосчисленіе индусовь, китайцевь, а если у васъ интересъ такъ великъ, то и лътосчисление мексиканцевъ и египтянъ. Здъсь есть также указатель, при помощи котораго всякій безъ труда можеть опред'єлить, на какой день приходилось въ тотъ или другой годъ весеннее или осеннее равноденствіе, лътнее и зимнее солнцестояніе и вступленіе солнца въ тотъ или другой знакъ зодіака. Это указаніе необходимо, потому что нъкоторые писатели, особенно греческіе, вмъсто обозначенія мъсяца употребляють, напр., выраженіе: «это было тогда, когда солнце вступило въ знакъ скоршона». Вмѣсть съ тьмъ туть же даны пособія для опредьленія новолунія, полнолунія, и данныя для заключенія о томъ, могло или не могло быть въ извъстный годъ солнечное или лунное затменіе.

б) Здѣсь мы ставимъ вопросъ о значеніи астрономіи для хронологическихъ изысканій. Собственно для временъ отдаленнъйшихъ единственныя вполнъ надежныя даты представляють собою даты астрономическія. Къ счастію для исторіи, солнечныхъ затменій челов'єкъ въ старое время пугался и заносиль ихъ, какъ диво, въ свои летописи. А такъ какъ съ этимъ соединялись и бредни астрологовъ, видъвшихъ въ затменіяхъ предзнаменованія и устанавливавшихъ фальшивую связь между астрономическими явленіями и событіями человъческой жизни, то легко понять, почему затменія могуть быть важны для исторіи. Они составляють неподвижную границу, которой не въ состояни испортить никакой переписчикъ. Подобныя даты составляють краеугольный камень всякой хронологіи. Отсюда въ ряду хронологическихъ пособій видное мъсто занимають тъ книги, которыя астрономической хронологіей. Онъ высчитывають лунныя и солнечныя затменія, о которыхъ упоминается въ исторіи.

Значеніе астрономической хронологіи определяется возможностью установить чрезъ нихъ даты, ничьмъ необозначенныя, или же, въ случав недостаточной точности дать, опредълить событія, лишь отчасти датированныя. Это послъднее обстоятельство выясняется изъ того, что различными писателями употребляются различныя эры при лътосчислении, и для перевода этихъ эръ на нашу встрвчаются трудности. Такъ, напр., хронографъ Өеофанъ считаетъ по годамъ отъ сотворенія міра, но по временамъ переводить это л'ятосчисленіе на годы отъ Рождества Христова. Правда, эра, которою пользуется Өеофанъ, есть александрійская, т. е., полагаемые ею 5492 г. отъ сотворенія міра нужно вычитать изъ изв'єстной хронологической даты, чтобы получить годы нашей эры; но Өеофанъ не всегда пользуется этой эрой, а мѣняетъ ее, и потому приходится вычитать иногда больше, иногда меньше. Здёсь и помогаеть дёлу хронологія астрономическая. Для древнъйшихъ временъ установка датъ, когда именно произошло данное затменіе, представляеть трудность, потому что тамъ солнечныя затменія связывались съ событіемъ, по не опредълялось время (годъ, мфсяцъ и день), когда онф случались. Въ

позднѣйшихъ памятникахъ обозначались мѣсяцъ и день затменія или по крайней мѣрѣ мѣсяцъ. У Муральта такія данныя заносятся, когда онъ находитъ упоминаніе о нихъ въ византійской исторіи. Въ этомъ объемѣ заносятся они и въ «Fasti Romani» у Клинтона. Но важно знать о всѣхъ бывшихъ затменіяхъ и указаніемъ ихъ астрономы стараются облегчить работу для историковъ.

Во французскомъ бенедиктинскомъ изданіи «Искусство повърять даты» содержится перечень солнечныхъ и лунныхъ затменій. Но ученымъ настоящаго времени было бы стыдно пользоваться этимъ изданіемъ. Въ 1882 г. въ Берлинъ изданы были таблицы съ вычисленіемъ солнечныхъ и лунныхъ затменій Леманномъ, Р. Lehmann, Tafeln zur Berechnung der Mondphasen und der Sonnen- und Mondfinsternisse. Berlin 1882. Выше ихъ стоять «Таблицы соединеній луны съ солнцемъ» вѣнскаго профессора и директора обсерваторіи, фонъОппольцера, Th. von Oppolzer, Syzygientafeln für den Mond. Leipzig 1881. Онъ дають возможность знать, видно было или нъть въ той или другой мъстности извъстное затменіе. Съ земной точки зрѣнія только лунныя затменія реальны, потому что земля больше луны и тынь земли совершенно покрываеть луну. Солнечныя затменія въ извъстной степени являются фиктивными. Луна ничтожное тъло сравнительно съ солнцемъ, такъ тынь луны покрываеть только извыстную поверхность земли. Если лунное затменіе происходить тамъ, гдѣ бываетъ ночь, то оно бываеть непременно видимо. Совсемъ иное дело съ солнечнымъ. Если припомнимъ газетныя извъстія о солнечномъ затменіи, бывшемъ въ январѣ 1898 года, то увидимъ, что въ одномъ мъсть оно было великольпно и для астрономовъ назидательно, а въ другомъ его и не существовало. Поэтому, по отношенію къ солнечнымъ затменіямъ нужно определить, было ли оно въ извъстномъ мъстъ видимо. Ученые, пользующіеся старыми изданіями, подвергаются опасности связать событіе съ солнечнымъ затменіемъ, которое не было видимо. Такимъ образомъ солнечное затменіе обращается въ средство географическихъ извъстій. Положимъ, въ Константинополь объ антіохійскомъ событіи могли знать неопредёленно по слухамъ. Если повъствуется объ антіохійскомъ событіи по константинопольскимъ извъстіямъ и если солнечное затменіе, съ которымъ связано это событіе, не было видимо въ Константинополъ, то можемъ не придавать этому изв'єстію высокой цінности.

«Syzygientafeln» дають возможность высчитать солнечное затменіе достаточно точно.

Но и это произведение не вполнъ точно. Дъло въ томъ, что луна есть такое капризное тьло, что астрономы знають до 200 аргументовъ для вычисленія ея движенія. Высчитывая полнолуніе или новолуніе съ точностью до 0,1 минуты, они поправляють вычисленія 200 разъ на основаніи другихъ соображеній. Выбирають сначала немногіе аргументы, а остальные отбрасывають именно ть, которые хотя и вліяють на фазы луны, но въ короткое время не сказываются ощутительно; въ продолжительный же періодъ времени эти аргументы составляють цифры значительной величины. Поэтому ни одна научная система не оказывается надежной, когда пройдеть нъсколько десятковъ леть после ея изданія. При содействіи англійскаго адмиралтейства Ганзеномъ были изданы лунныя таблицы, на основаніи которыхъ могуть быть ділаемы поправки, Р. А. На пsen, Tables de la lune. Londres 1851. При вычисленіи затменій, бывших въ теченіи тысячельтій, Оппольцерь должень быль сдёлать въ виду этого, на основаніи историческихъ свёдъній, эмпирическія поправки въ своихъ теоретическихъ разсужденіяхъ, хотя и не даеть отчета въ этихъ поправкахъ. Эти то поправки и составляють преимущество труда Оппольцера передъ другими. Талантливый ученикъ Оппольцера—Гинцель предложиль поправки более точныя. Затемь следують работы Шрама, который упростиль Syzygientafeln въ своихъ Tafeln zur Berechnung der näheren Umstände der Sonnenfinsternisse. Wien 1886.

Издавъ свои таблицы, Оппольцеръ предпринялъ новое грандіозное дѣло со своими учениками. Они высчитали всѣ лунныя и солнечныя затменія, какими только можеть интересоваться исторія, за огромный періодъ времени до и послѣ Р. Х. Всѣ эти затменія были занумерованы. Это появившійся въ LII т. «Памятныхъ записокъ Вѣнской Академіи Наукъ» «Канонъ затменій» (Canon der Finsternisse. Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, В. LII. Wien 1887). Подъ словомъ «канонъ» при этомъ разумѣется списокъ фактовъ, установленныхъ въ области астрономін; слово употреблено прежде всего Птолемеемъ и усвоено потомъ учеными. Это огромное произведеніе представляетъ списокъ солнечныхъ и лунныхъ затменій на огромномъ пространствѣ времени съ 1208 года до Р. Х. по 2161 г. по Р. Х. На этомъ простран-

ств'в времени насчитывается 8000 солнечных и 5200 лунных затменій. Къ таблицамъ приложено 160 картъ, показывающихъ ходъ солнечныхъ затменій, такъ что историкъ, сталкиваясь съ астрономическимъ явленіемъ въ той или другой м'єстности въ изв'єстный періодъ, легко можетъ воспользоваться этимъ трудомъ: географическая карта, показывающая ходъ солнечнаго затменія, покажетъ историку и то, могло ли быть и какъ долго продолжалось солнечное затменіе въ данной м'єстности. Кто им'єсть въ рукахъ трудъ Оппольцера, тотъ легко можетъ пров'єрить записи затменій, упоминаемыхъ въ л'єтописяхъ.

Но и грандіозный трудъ Оппольцера не освобождаетъ историка отъ самостоятельныхъ работъ: нужно еще приспособить элементы записи къ опредъленнымъ мъстамъ, чтобы ръшить, было ли данное затменіе въ извъстномъ мъстъ. Неудобство этого труда заключается въ томъ, что онъ слишкомъ капиталенъ и не можетъ быть общедоступенъ. Поэтому таблицы сизигій не могутъ быть вытъснены изъ употребленія. Появленіе «канона» вызвало трудъ ІІІ рама, Reductionstafeln für den Oppolzerschen Finsterniss-Kanon zum Übergang auf die Ginzelschen empirischen Korrectionen. Wien 1889.

Вообще, благодаря вънскимъ астрономамъ, астрономическая хронологія можетъ считать себя твердо постановленною. Краткое руководство по этой отрасли далъ страссбургскій профессоръ W. Wislicenus, Astronomische Chronologie. Leipzig 1895. Вислиценусъ выбираетъ пособія болье практичныя и даетъ предпочтеніе работамъ Оппольцера.

Остается привести изъ области хронологической нѣсколько практическихъ указаній для вычисленія хронологическихъ датъ въ той или другой странѣ. Точкою опоры для всякаго хронологическаго изслѣдованія является эра, т. е. годъ, отъ котораго отправляется то или другое лѣтосчисленіе. Эры существуютъ различныя, и мы должны избирать подходящія: намъ нужно знать тѣ эры, которыя служатъ для опредѣленія церковно-историческихъ событій.

## Римское лътосчисление.

Древняя церковная исторія, какъ представляющая совокупность фактовъ, происходившихъ главнымъ образомъ въ предълахъ римской имперіи, должна имѣть дѣло съ хронологіей Рима. Само собою разумѣется, историкъ долженъ знать ка-

ленды, ноны, иды. Слёдуеть отмётить, что Римъ не имёль опредёленной эры. Эра оть основанія Рима имёеть значеніе только для ученыхь. Но фактически вообще она не имёла такого значенія, какое имёеть эра въ нашемъ счисленіи. Истинное и подлинное счисленіе Рима производилось по консуламъ.

Хотя при император'в Август'в произошли преобразованія, однако только въ учебникахъ для средней школы можно выражаться, что республика перестала существовать. Ученые говорять лишь о римскомъ принципать. Такъ какъ имперія находилась подъ сурдинкой и удерживался прежній республиканскій порядокъ (до Діоклетіана), то не произошло перем'вны и въ счеть по консуламъ. Въ конць каждаго года римская республика назначала выборы, на которыхъ, на смъну двухъ, правившихъ въ теченіе года, консуловъ, выбиралась новая пара ихъ. Вновь избранные до 1-го января слъдующаго года назывались «designati» (consules), а съ этого дня---«ordinarii». Почеть консульства быль такъ великъ и кандидатовъ было такъ много, что императоръ находился въ затрудненіи назначать двухъ только консуловъ; отсюда фактъ существованія консуловъ ординарныхъ и консуловъ «suffecti» (подставныхъ): вмъсто одной пары было ежегодно по нъсколько паръ. Чрезъ нѣсколько мѣсяневъ consules ordinarii слагали свою должность и въ нее вступали consules suffecti. Тъ и другіе консулы не разнились по власти, но хронологически; первые—ordinarii только давали название счету. Если бы оказалось на написи имя консуловъ suffecti, то ясно, что напись сооружена въ имъніи консула и заключаеть въ себъ грубоватую лесть.

Когда послѣ Константина Великаго римская имперія сдѣлалась двустоличною, то между императорами восточными и западными происходило соглашеніе, по которому одинъ консуль объявлялся въ Римѣ, а другой въ Константинополѣ. Иногда же оба консула были изъ восточныхъ или западныхъ. Если предварительнаго соглашенія не было, то въ Римѣ не знали, кто будетъ консуломъ въ Константинополѣ, и наоборотъ. Отсюда являлась необходимость условныхъ датъ. Въ Римѣ, напр., нисали: въ консульство такого-то и того, кто будетъ объявленъ (et qui pronunciatus erit) въ Константинополѣ. Эта неопредѣленность могла длиться нѣсколько мѣсяцевъ. Консулы объявлялись 1-го января. Для того, чтобы въ отдаленнѣйшія мѣста римской имперіи проникла вѣсть о томъ, какіе сановники на-

значены въ Римѣ на извѣстный годъ, при полномъ отсутствіи удобствъ въ сообщеніи, — требовалось очень много времени, и проходило нѣсколько мѣсяцевъ, прежде чѣмъ имена новыхъ консуловъ дѣлались извѣстными и въ отдаленныхъ отъ Рима провинціяхъ. Между тѣмъ въ житейской практикѣ требовалось точное обозначеніе консуловъ. Поэтому прибѣгали къ такой датировкѣ: post consulatum (имя рекъ, т. е. прошлогоднихъ) virorum clarissimorum. Такимъ образомъ хронологическій терминъ «post consulatum» на первое время года, по крайней мѣрѣ, былъ неизбѣженъ въ провинціи. Если такая датировка встрѣчалась въ документѣ за май мѣсяцъ, то это объясняется или небрежностью нотаріальной конторы, или отдаленностью этой провинціи отъ столицы.

Очевидно, что при такомъ способѣ датированія событій хронологу нужно быть особенно осторожнымъ, чтобы не принять ложнаго документа за истинный. Такъ, напр., если событіе, случившееся 7-го января, датировано именемъ консула, уже поставленнаго 1-го января того же года, то истинность или ложность историческаго документа, такъ датированнаго, опредѣлится географическими указаніями: событіе, датированное 7-мъ января новаго консула, могло случиться вблизи Рима и не далѣе предѣловъ Италіи; если же оно значится совершившимся въ такихъ отдаленныхъ городахъ, какъ напр., въ Эдессѣ или въ Өивахъ, гдѣ, очевидно, не могли въ такой короткій срокъ узнать имя новаго консула,—то, слѣдовательно, историческій документъ, свидѣтельствующій совершеніе даннаго событія, подложенъ.

Нѣкоторые документы, въ томъ числѣ и церковные, составлены такъ, что и въ помѣткѣ хотятъ выставить свою преданность царствующему дому. Въ 430 году консулами были Flavius Theodosius и Flavius Valentinianus — оба императоры, а въ слѣдующемъ — 431 г. — частныя лица, Антіохъ и Вассъ. Въ 431 г. въ Ефесѣ происходилъ 3-й вселенскій соборъ, и хотя засѣданія были въ іюнѣ и іюлѣ, однако акты датируются роѕt consulatum (т. е. императоровъ). Соборъ 448 г. (ноябрь) подъ предсѣдательствомъ Флавіана и разбойничій 449 г. датируютъ правильно (consulibus). Но въ 451 г. Халкидонскій соборъ, вслѣдствіе нашествія гунновъ, затруднившаго сношенія Константинополя съ Римомъ, въ октябрѣ упоминаетъ объ одномъ только консулѣ—императорѣ Маркіанѣ, и датируетъ: «Flavio Marciano Augusto consule et qui fuerit

nuntiatus», хотя Адельфій быль уже назначень. Въ 419 г. отцы Кареагенскаго собора съ Авреліемъ во главѣ отправили 26 ноября списки опредѣленій 1-го Никейскаго собора къ папѣ Бонифацію съ отмѣткой: «post consulatum» (императоровъ Гонорія и Өеодосія).

Датировка post consulatum можеть заставить иногда неправильно отнести событе къ году предшествующему, ибо при такой датировкъ ставились только начальныя Р. и С.; между тъмъ эти буквы часто служили у римлянъ иниціалами «praenomen» Publius и Cajus, съ каковымъ praenomen могли оказаться и консулы того или другого года, между тъмъ какъ оно можеть быть истолковано въ смыслъ p(ost) c(onsulatum).

Самое важное неудобство датировки по консуламъ, напоминающей датировку древнихъ ассиріянъ по сановникамъ, заключалось въ томъ, что такъ какъ никакая человъческая память не въ силахъ была запомнить рядъ всёхъ «consules ordinarii», то нужно было имъть списокъ консуловъ предъ собою. Но весьма легко было сдёлать пропускъ въ длинномъ ряду, и переписчикъ не могъ догадаться объ этомъ, хотя бы пропустилъ до 10, потому что не было точнаго исходнаго пункта (эры). Списки консуловъ подвергались участи всякихъ лътописныхъ произведеній порчь, пропускамъ, вставкамъ. Епифаній кипрскій употребляль всь усилія, чтобы точно опредълить даты Рождества Христова и страданій. Но его трудъ представляетъ сцепленіе ошибокъ, такъ какъ у него были подъ руками испорченные списки консуловъ. Число консуловъ увеличивалось не на счеть консуловь suffecti, а по небрежности писцовъ. Такъ, вмъсто L. Rubellio Gemino et C. Fufio Gemino consulibus (29 г. по Р. Х.) писали duobus Geminis consulibus, и у Епифанія Gemini поняты какъ вторая пара консуловъ наряду съ Рубелліемъ и Фуфіемъ. Къ этому присоединялись экономическіе разсчеты сбереженія папируса. Итакъ, во-первыхъ, -- римская хронологія представляеть то неудобство, что обязываеть имъть точные списки консуловъ.

Еще большее неудобство она представляла, когда приходилось датировать будущее время. Здѣсь приходилось прибавлять къ именамъ консуловъ числовыя величины. При этомъ приходится считаться съ тѣмъ явленіемъ, что римляне вели счетъ нѣсколько иначе, чѣмъ мы. Наше 8 лѣгъ послѣ 98-го года означаетъ 98+8, а у римлянъ означаетъ 98+7, потому что первымъ изъ 8 лѣтъ считался 98 годъ, а не 99, такъ ска-

зать, inclusive, а не exclusive. Эта особенность сказалась и въ жизни римлянъ. Дни рынковъ назывались nundinae (т. е. по-veni dies). Но римская недъля состояла не изъ 9 дней, какъ бы слѣдовало, а изъ 8. Вслѣдствіе этихъ порядковъ и календарь Юлія Цезаря былъ перепутанъ самими жрецами. Именно, високоснымъ годомъ они считали не четвертый, какъ слѣдовало бы по формулѣ in quarto anno, а третій. Только Августъ своею властію исправилъ ошибку. Поэтому, когда выставлена дата, то для историка возникаетъ вопросъ: какъ считалъ авторъ—exlusive или inclusive. Слѣдовательно, и въ этомъ отношеніи римское счисленіе было неудобно.

Несмотря на все это, система римскаго счисленія представляеть для историка незамѣнимое преимущество. Всякое письмо вѣрнѣе сохраняется, чѣмъ цифры. Особенно римскія цифры допускають смѣшеніе. Каждый знакъ представляеть элементъ для порчи. Цифра девять арабскаго начертанія представляеть одинъ элементъ для порчи (напр., 9 обращенное даеть 6); римское 9 (VIII) представляеть пять знаковъ для порчи. И имена подвергаются порчѣ, но не въ такой мѣрѣ. Даты по двумъ консуламъ оставляють посильный слѣдъ и легко могутъ быть возстановлены въ случаѣ порчи. Вотъ примѣръ подобнаго возстановленія.

17 іюля латинская церковь празднуеть память мучениковь, пострадавшихь въ Scili; свёдёнія о нихъ сохранились въ «Аста шаттугит Scilitanorum». Мученики были допрашиваемы африканскимъ проконсуломъ Сатурниномъ. Но искаженная переписчиками датировка по консуламъ повела къ недоразумѣніямъ; при этомъ выходило, что мученики пострадали въ 200 году. Дата такая: praesidente bis Claudiano consule (когда дважды предсъдательствовалъ консулъ Клавдіанъ) — — Saturninus proconsul dixit. Это такая же несообразность, какъ сказать, что на сельской сходкѣ предсъдательствовалъ министръ юстиціи. Чувствуя эту несообразность, другіе списки вмѣсто ргаезіdеntе поставили praestante, praesente и existente. Слѣдовательно, уже предполагается только существованіе консула. Но, имѣя дѣло съ фактомъ, что имя Клавдіана не числится въ спискахъ того времени (консулъ 200 года былъ Claudius Severus), ученый Léon Renier пришелъ къ убѣжденію, что здѣсь разумѣется 180 годъ, когда консулами были Lucius Fulvius Bruttius Praesens и Sextus Quintilius Condianus. Изданные Узенеромъ въ 1881 г. акты греческіе подтвердили

поправку Ренье, котя и здѣсь имена консуловъ подверглись искаженію: ἐπὶ Πέρσαντος τὸ δεὐτερον καὶ Κλαυδιανοῦ τῶν ὑπάτων. Затѣмъ Робинсонъ въ 1890 г. нашелъ и латинскую редакцію, гдѣ читалось: Praesente bis et Claudiano consulibus. Для исторіи это было немаловажно. По старой датѣ годъ мученичества (200) падалъ на царствованіе Септимія Севера, а по новой—на царствованіе Коммода. Исправленная дата выяснила тотъ фактъ, что гоненіе Марка Аврелія продолжалось еще и послѣ него, при Коммодъ. Такимъ образомъ, благодаря невозможности совершенно исказить имя, является возможность возстановить дату.

Консульская датировка оказала немаловажную услугу въ дъль разоблаченія такъ называемыхъ лжеисидоровыхъ декреталій. Римскіе папы датировали свои посланія не только числомъ, но и годомъ по консуламъ. Лже-Исидоръ, составляя свои декреталіи, долженъ былъ примѣнительно къ посланіямъ напъ, точно такъ же датировать свои декреталіи. Но у него не было подлиннаго списка консуловъ, почему онъ и датировалъ наугадъ. Это обстоятельство помогло разоблачить поддѣлку; анализъ тенденцій довершилъ дѣло.

Хорошимъ пособіемъ при переводѣ консульскихъ датъ (съ именныхъ на численныя) можетъ служитъ таблица Шрама въ его Hilfstafeln für Chronologie. Онъ такъ хорошо свелъ дѣло, что при помощи бревіатуръ можно угадывать пары консуловъ въ его алфавитномъ спискѣ. Итальянскій ученый Вогденеві чуть не всю жизнь употребилъ на то, чтобы исправить списки консуловъ. Ј. Klein, Fasti consulares. Lipsiae 1881, издаль списки консуловъ отъ смерти Юлія Цезаря до Діоклетіана. Эта работа обратила вниманіе на явленія, которыхъ ранѣе не подозрѣвали, и представляетъ пособіе для ознакомле нія съ римской номенклатурой. Здѣсь мы находимъ полныя имена консуловъ ординарныхъ, консуловъ suffecti, насколько это можно опредѣлить на основаніи имѣющихся данныхъ. Авторъ всюду указываетъ источники приводимыхъ свѣдѣній.

При вступленіи въ должность, во время консульской процессіи, новый консуль бросаль въ народъ деньги. При Юстиніанѣ было сознано, что этоть обычай вреденъ и нелѣпъ, потому что въ средѣ черни происходили свалки, увѣчья и т. д. Запретивъ этотъ обычай для консуловъ, Юстиніанъ удержалъ его, однако, какъ привиллегію императоровъ. Въ 541 г. былъ послѣдній консулъ Флавій Василій Меньшій (Flavius Basilius Junior), а потомъ стали обозначать годы: 1-й, 2-й, 3-й, и т. д. post consulatum Basilii. Преемники Юстиніана возстановили обычай объявлять себя перваго января послѣ вступленія на престолъ консулами и бросать деньги. Отсюда также считались postconsulata, что продолжалось до ІХ вѣка, до императора Льва Философа (886 — 912). Левъ издалъ указъ, которымъ выводилось изъ употребленія лѣтосчисленіе по консуламъ.

Что касается эры a b urbe condita, то въ вопросъ о времени основанія Рима расходились сами ученые авторитеты. Маркъ Порцій Катонъ утверждаль, что Римъ основань 21 апръля 4-го года 6-ой греческой олимпіады, а Маркъ Теренцій Варронъ, извъстный историкъ-археологъ, указываль на 3-й годъ 6-ой олимпіады. При переводъ на современное лътосчисленіе выходить, что, по Катону, Римъ основань за 753 годъ до Р. Х., а по Варрону — за 754 г. Сначала ученые держались точки зрънія Катона, потомъ—Варрона. Императоръ Клавдій, этотъ антикварій на престоль, высказался въ пользу Варрона, отпраздновавь въ 47 г. по Р. Х. 800-льтіе существованія Рима. Но, несмотря на это, вопросъ не быль рышень окончательно. При императоръ Филиппъ въ 248 г. было отпраздновано 1000-льтіе Рима, т. е. съ точки зрънія Варрона—1001-льтіе.

Лътосчисление отъ основания Рима опирается собственно, какъ на основание, на греческое лътосчисление по олимпіадамъ. Греки въ каждый 4-й годъ праздновали олимпійскія игры: интересъ къ героямъ игръ былъ такъ великъ, что они чтили ихъ и посему вели точные и послъдовательные списки ихъ (начиная съ Корива). Это лътосчисление провърено по показаніямъ Эратосеена и по даннымъ астрономіи, ибо Оукидидъ сохранилъ указанія на затменія въ извъстныя олимпіады. Лътосчисленіе по олимпіадамъ ведется съ лътняго солнцестоянія 776 года до Р. Х., 4733 г. послъ сотворенія міра.

Переводъ датъ олимпіадъ представляеть нѣкоторыя трудности. Сообщимъ формулу этого перевода. Олимпіада обозначается λ, годъ олимпіады ε. При переводѣ слѣдуетъ изъ λ вычесть 1, остатокъ умножить на 4 и къ произведенію прибавить є, т. е. годъ, обозначенный при олимпіадѣ; получится, положимъ, z. Если вычесть это число изъ 777 или изъ него вычесть 776, то получится соотвѣтствующій данной олимпіадѣ годъ до Р. Х. или послѣ Р. Х.

## Восточное (сирійское) льтосчисленіе.

Съ греческимъ счисленіемъ по олимпіадамъ церковному историку дѣла имѣть не приходится. Древнѣйшая эра, съ которой ему приходится встрѣчаться—э ра Селевкидовъ, встрѣчающаяся въ сирійскихъ памятникахъ и въ греческихъ, взятыхъ съ востока: 1 октября 312 г. до Р. Х. Называется она различно: «годы Александра царя», «годы іонійцевъ» (грековъ).

Происхожденіе ея является х-омъ. Если сирійцы думали, что это счисленіе идеть отъ Александра Македонскаго, то это была грубая ошибка. Обыкновенно считають началомъ этой эры побъду Селевка Никатора надъ Димитріемъ Поліоркетомъ при Газѣ осенью 312 года до Р. Х. Но Унгеръ сомнѣвается въ точности этой датировки и даетъ свое объясненіе. Трудно объяснить, какъ считать годы царствованія Селевка Никатора. Селевкъ Никаторъ носиль титулъ βασιλέως еще ранѣе, а Вавилонъ былъ взятъ имъ лѣтомъ 312 года и это событіе потому не можеть быть началомъ эры. Вѣрнѣе поэтому считать, думаетъ Унгеръ, за начало этой эры годъ смерти Александра IV Македонскаго, т. е. 311 годъ, послѣ чего Селевкъ Никаторъ могъ по праву назваться царемъ. Если счисленіе отъ 312 года будетъ Аптедатігинд, то счисленіе съ 311 Postdatirung. Съ датами до Р. Х. церковному историку имѣть дѣло почти не приходится.

Для того, чтобы перевести года этой эры на наше лѣтосчисленіе, нужно изъ хронологической даты по этой эрѣ вычесть для октября, ноября и декабря 312 лѣтъ, а если идетъ рѣчь о мѣсяцахъ отъ января по сентябрь—311, и получится годъ эры Діонисіевой. Обычнымъ началомъ этой эры должно считать 1 октября. Надо замѣтить, что этотъ терминъ не имѣетъ достаточной твердости. Лунный годъ въ Антіохіи отожествлялся съ солнечнымъ, между тѣмъ лунный годъ разнится отъ солнечнаго на 11 дней. Новый годъ начинался съ 1-го числа тишри; такимъ образомъ большая часть мѣсяца приходилась послѣ осенняго равноденствія. Съ древце-сирійскими памятниками возиться не легко, такъ какъ почти всегда лѣтосчисленіе ведется по мѣсяцамъ луннымъ, а не солнечнымъ. Это составляетъ одинъ изъ узловъ въ вопросѣ о времени празднованія пасхи.

Сирійское лѣтосчисленіе впослѣдствіи подъ вліяніемъ Византій дало уклоненіе: византійскіе индиктіоны проникли къ

сирійцамъ. Писатели начали отожествлять годы Селевкидовъ съ индиктіонами, т. е. считать началомъ года не октябрь, а сентябрь.

Эра Селевкидовъ получила широкое распространеніе на всемъ востокѣ, но въ разныхъ городахъ на ряду съ нею существовали и мѣстныя эры. Была напр. особенная мѣстная эра, довольно распространенная, которою пользовалась столица Сиріи—Антіохія. Начало этой эры падало тоже на осень, именно 48 года до Р. Х.; 706 г. отъ основанія Рима, 48 г. до Р. Х. и 264 г. эры. Селевкидовъ совпадають съ первымъ антіохійской эры. Чтобы перевести эту эру, стоитъ только прибавить къ антіохійской эрѣ 263, тогда получится эра Селевкидовъ, переводить которую на наше лѣтосчисленіе мы уже умѣемъ. Эта эта встрѣчается у Евагрія и Іоанна Малалы; у послѣдняго находится и ключъ къ ней.

## Египетское льтосчисление.

Египеть имѣль свое счисленіе годовь. Тамъ употреблялся подвижной солнечный годъ (всегда въ 365 дней), такъ что 4 года равнялись 1460 днямъ, тогда какъ наши 4 года содержать 1461 день, или 1460 лѣтъ нашего счисленія равняются 1461 египетскому году. Когда Египеть былъ присоединень къ Риму, правительство постаралось поставить египетское счисленіе въ опредъленныя отношенія къ счисленію римскому. Тогда былъ введенъ въ Египтѣ юліанскій годъ подъ названіемъ александрійскаго ¹). Было принято считать 1 августа всегда равнымъ 8 «месори», что и составляетъ ключъ къ египетскому году. Счисленіе это держится до сихъ поръ у коптовъ (съ египетскими названіями) и у абиссинъ (съ названіями своими). Начало этого года три раза въ 4 года падаетъ на 29 августа а въ годъ, предшествующій високосному, на 30 августа; такимъ образомъ, этоть терминъ твердо установился.

Въ Египтъ привыкли вести счисленіе по годамъ своихъ государей; но для астрономовъ такое счисленіе являлось неудобнымъ. Александрійскіе астрономы употребляли заимствованную отъ халдейскихъ астрономовъ эру Набонассара,

<sup>1)</sup> О происхожденіи александрійскаго счисленія см. В. В. Болотовъ, День и годъ мученической кончины св. евангелиста Марка. Хр. Чтеніе 1893, II, 410—413 (отд. оттискъ 318—321).

и затъмъ эру Филиппа (брата Александра Македонскаго) и эру Августа и наконецъ эру Діоклетіана.

Что касается значенія первых в трехь эрь, то 1-е  $\theta\omega\bar{\nu}\theta$  перваго года Набонассара=26 февраля 747 г. до Р. Х. "Етоς  $\dot{\alpha}\pi\dot{\nu}$  Фідімπου  $+424=\ddot{\epsilon}\tau_0$ ς  $\dot{\alpha}\pi\dot{\nu}$  Nа $\beta$ очасоа́ров. Довольно точно и такое равенство:  $\ddot{\epsilon}\tau_0$ ς  $\dot{\alpha}\pi\dot{\nu}$  Na $\beta$   $+6=\ddot{\epsilon}\tau_0$ ς  $\dot{\alpha}\pi\dot{\nu}$  Фід +430= annus ab urbe condita; ' $\dot{\epsilon}\tau_0$ ς  $\dot{\alpha}\pi\dot{\nu}$  Фід -12=годь эры Селевкидовь. 1-е  $\theta\omega\bar{\nu}\theta$  295 г. эры Филиппа, или 1 августа 30 г. до Р. Х. есть начало эры Августа. Для лѣтосчисленія существовали каноны или списки царствованій. Извъстень канонь Клавдія Птолемея, которымь онь пользуется вь своей Меріоту σύνταξις (Альмагесть). Эти списки продолжались послѣдующими астрономами до времень Діоклетіана и дальше.

Счисленіе по консуламъ не успъло привиться въ Египтъ во время римскаго владычества. 20-лътнее царствование Діоклетіана пріучило къ счисленію по годамъ его царствованія. За отреченіемъ Діоклетіана отъ престола трудно было узнать, кто удержаль начальствованіе надъ имперіей, вследствіе этого продолжали датировать царствованіемъ Діоклетіана. У астрономовъ эру Августа мало по малу вытъснила эра Діоклетіана. Это льтосчисленіе по годамъ царствованія Діоклетіана вошло въ жизнь и удержалось съ большимъ удобствомъ еще и потому, что александрійскіе святители, издавая пасхальныя таблицы при посланіяхъ, употребляли именно египетское лътосчисление по эръ Діоклетіана. Впослъдствіи христіане сочли неудобнымъ вводить въ лѣтосчисленіе имя гонителя христіанъ и хотя удержали прежнее л'втосчисленіе по эръ Діоклетіана, но было перемънено ея названіе: вмъсто «ἀπὸ Διοχλητιανοῦ γρόνοι» стали употреблять выраженіе «γρόνοι ' από τῶν μαρτύρων», «лѣта мучениковь чистыхь». Это лѣтосчисленіе перешло изъ Египта въ Эвіонію и долгое время признавалось тамъ нормальнымъ.

Дата вступленія Діоклетіана на престоль извѣстна съ точностію; несомнѣнно извѣстно, что онъ возложиль на себя корону въ Халкидонѣ 17 сентября 284 г., за 15 дней до октябрьскихъ календъ, а 27 сентября, за 5 дней до октябрьскихъ календъ, вступиль въ Никомидію. Начало египетскаго года было незадолго передъ этимъ (29 августа), такъ что Діоклетіанъ быль избранъ императоромъ 20-го числа 1-го египетскаго мѣсяца, а 30-го вступилъ въ столицу, и египетскій годъ, начавшійся 29 августа 284 года, быль первымъ годомъ цар-

ствованія Діоклетіана. Разница между первымъ мѣсяцемъ и началомъ царствованія Діоклетіана была совершенно ничтожная (29 августа — 17 сентября) и потому было принято, что 1-й годъ царствованія Діоклетіана начался съ 29 августа 284 г. Отсюда является простая, легкая возможность перевода лѣтосчисленія по эрѣ Діоклетіана на наше лѣтосчисленіе. Если дѣло идетъ о времени продолжающемся отъ сентября (отъ 29 или 30-го августа) до января, то тогда къ эрѣ мучениковъ слѣдуетъ приложить 283; если же рѣчь идетъ о времени съ января по августь, нужно приложить 284, чтобы получился годъ отъ Р. Х.

По православной пасхаліи, великій индиктіонъ содержить въ себъ 532 года, послъ чего дни пасхи идуть въ томъ же порядкъ, напр. 533 годъ=1-му году, 1064=532 г. Но написать пасхалію на 532 года—трудь огромный, на который требуется много папируса, чернилъ и труда. Въ Александріи существовала упрощенная практика. Дело въ томъ, что черезъ 95 льть насха повторяется приблизительно въ томъ же порядкъ, хотя високосные года производять путаницу, такъ что приходится делать поправки. Въ практике быль сокращенный циклъ. Вычисленіе пасхи Кирилла александрійскаго по упрощенному способу кончалось 531 г. по Р. Х. Нужно было вычислить пасху на дальнъйшее время и произвести поправку дія високосныхъ годовъ. Эту работу взяль на себя западный монахъ Діонисій Малый въ 525 г. Онъ произвель грандіозный перевороть и положиль основаніе нашему счисленію, т. е. отъ Р. Х. Побужденія къ этому были не высоки: онъ былъ ханжа.

Александрійскіе епископы, не менѣе Діонисія православные, не усматривали ничего позорнаго въ употребленіи эры Діоклетіана для пасхальныхъ таблицъ, но Діонисій этимъ возмутился. Вмѣсто того, чтобы продолжать счисленіе отъ Діоклетіана, онъ началъ считать отъ Р. Х. Св. Кириллъ александрійскій составилъ циклъ празднованія пасхи на 95 лѣтъ — отъ 153 г. по 247 г. діоклетіановой эры. Діонисій Малый говоритъ: «такъ какъ остается отъ этого круга только 6 лѣтъ, то мы рѣшились продолжить на слѣдующіе 95 лѣтъ». При этомъ онъ въ своемъ пасхальномъ кругѣ не пожелалъ продолжать счисленіе по эрѣ Діоклетіана «tyranni potius, quam principis, impii et persecutoris» и годы Діоклетіана замѣнилъ годами «ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi»,

поставивъ вмѣсто 248-го года Діоклетіана 532-й годъ. Это и есть первая извѣстная въ исторіи дата, поставленная по нашему лѣтосчисленію отъ Р. Х., явившемуся на замѣну счисленія по эрѣ Діоклетіана.

532 г. отъ Р. X. есть 1285-й годъ ab urbe condita. Такъ какъ  $19 \times 28 = 532$  г., то очевидно, что 1285 - (532 - 1) = 753 а. U. С. На годъ 753 отъ основанія Рима приходится первый годъ 19 летняго круга; въ этомъ году, по взгляду Діонисія, последовало благовещение (воплощение Христа). Вероятно для Ліонисія вопрось о год'в Рождества Христова этимъ совпаденіемъ 753 а. U. С. съ 1 годомъ 19-летняго цикла и разрешался. Въ основаніи счисленія его не было научныхъ данныхъ о годь Р. Х. Онъ предполагалъ, что александрійская пасхалія точна. Она руководилась движеніемъ луны и въ 532 году долженъ быль кончиться 19-льтній цикль. Между тьмъ по его счету онъ кончился не въ 532 году, а въ 531 году, поэтому очевидно Діонисій началь счеть не оть Р. Х., а отъ Благов'ященія. Эра Діонисія Малаго-отъ Р. Х. (наша) такимъ образомъ объективно научнаго значенія не имбеть. Она отличается точностью только приблизительною. Діонисій въ своемъ исчисленіи основывался на данныхъ пасхалистическихъ, а не историческихъ.

Съ эрой Діонисія Малаго аналогична аега Hіspаnica. Она состоить въ томъ, что каждый годъ ея отъ Р. Х. берется на 38 лътъ выше  $(38=19\times2)$ ; 1-й годъ=715 а. U. С. Это обстоятельство указываетъ на пасхалистическій характерь этой эры.

Вопросъ о времени рождества и смерти Христа 1).

О времени рожденія и о времени страданій и смерти Христа имѣется мало опредѣленныхъ, несомнѣнно вѣрныхъ историческихъ данныхъ; установка этихъ двухъ фактовъ между тѣмъ должна бы лежать въ основѣ спеціально христіанской эры.

<sup>1)</sup> Ср. по этому вопросу В. В. Болотовъ, Библіографическая замътка объ изслъдованіи Р. Schegg, Das Todesjahr des Königs Herodes und das Todesjahr Jesu Christi. Мünchen 1882. Христ. Чт. 1882, II, 808—815. — День и годъ мученической кончины св. евангелиста Марка. Христ. Чт. 1893, II, 155—167 (отд. оттискъ 293—305). — Журналы засъданій Комиссіи по вопросу о реформъ календаря при Русскомъ Астрономическомъ Обществъ въ 1899 г. Приложеніе II, стр. 7—18. А. В.

Что касается времени рождества Христова, то нужно признать прежде всего то, что гражданская исторія не даеть опредъленных указаній на годъ той переписи, которая была въ годъ Р. Х. Такимъ образомъ въ гражданской исторіи является пробѣлъ, съ которымъ хронологія до сихъ поръ не можетъ справиться. Разумѣется, несправедливо поступаютъ тѣ, которые, пользуясь молчаніемъ исторіи, думаютъ отвергать достовѣрность евангельскихъ событій.

Извъстно, что для іудейской исторіи мы имбемъ авторитеть въ лицъ Іосифа Флавія (плънника императора Веспасіана). Онъ жиль очень близко ко времени Христа и относительно важнъйшихъ датъ іудейской политической жизни имѣлъ возможность пользоваться свѣдѣніями весьма точными и определенными. Онъ представляеть такія сведенія о времени царствованія Ирода, въ достов врности и точности которыхъ сомнъваться трудно. Водарение Ирода произошло въ томъ году, когда онъ быль въ Римъ, въ консульство Кнея Домиція Кальвина и Кая Азинія Полліона. Это быль 714 годъ оть основанія Рима. Иродъ умеръ на 37 г. своего царствованія. Если 714 г. быль первымь годомъ его царствованія, то, приложивъ 36 къ 714, получимъ 750. Изъ Евангелія извъстно, что смерти Ирода предшествовало избіеніе виелеемскихъ младенцевъ отъ 2-лътняго возраста и ниже. Когда происходило избіеніе, Іисусу Христу было менье двухъ льть земной жизни. Когда Иродъ умеръ, Іисусу Христу по меньшей мъръ было два года, а можетъ быть и больше. Значить. наше льтосчисление не отвычаеть дыйствительному, а идеть на нъсколько лътъ (лътъ на 5-6) впереди.

Астрономія даеть подтвержденіе этому. Іосифъ Флавій говорить, что Иродъ умеръ по 37-льтнемъ царствованіи, въ тоть годъ, когда предъ іудейскою пасхою было лунное затменіе, произведшее сильное впечатльніе. Астрономія показываеть, что на соотвытствующій періодъ времени приходились три лунныхъ затменія. Одно было 20 января 752 г.; оно видимо было въ Америкъ, а не въ Іерусалимъ. Другое было въ 753 г. отъ основанія Рима; оно происходило въ ночь съ 9 на 10 января, средина затменія падала на 1 ч. 161/з минутъ по полуночи; это затменіе видимо было въ Іерусалимъ и было бы очень удобно для того, чтобы считать его за то затменіе, которое случилось въ годъ смерти Ирода предъ іудейскою пасхою, если бы не было поздно: Иродъ умеръ въ 750 г. Третье за-

тменіе было въ 750 г. съ 12 на 13 марта; средина его падала на 3 часа  $11^8/_{10}$  минутъ по полуночи. Оно было частное и въ Іерусалимѣ было видимо. Оно-то и предшествовало той пасхѣ, которая была въ годъ смерти Ирода. Предпочесть дату 750 г. датѣ 753 г. побуждаютъ и данныя нумизматики: на монетахъ 753 г. указывается преемникъ Ирода,—слѣдовательно Иродъ въ это время уже умеръ. Отсюда съ очевидностью слѣдуетъ, что Іисусъ Христосъ родился до 750 г. можетъ быть—въ 748 г. и даже ранѣе, въ 747.

Относительно того, когда Онъ скончался, твердыхъданныхъ также не имъется. Можно сказать, что никакого преданія о год'в крестной смерти Спасителя не сохранилось; ибо для того, чтобы преданіе сохранилось, нужно прежде чтобы оно было понятно, а для этого необходимо единство льтосчисленія у того, кто сообщаеть преданіе и кто принимаеть его. Апостолы могли сказать, что воскресеніе Христа было 16 нисана, но для римлянъ это была дата непонятная, и первые христіане едва ли были настолько научно подготовлены, чтобы перевести ее на римское счисленіе. Да этому не придавали и особеннаго значенія: апостолы служили дёлу вёры, а не научной любознательности. Чтобы передать время смерти Спасителя въ римскомъ счисленіи, нужно бы навести справку въ преторіи, гдѣ могъ быть записанъ по-римски день осужденія Христа на кресть. Но даже и на этомъ нельзя настаивать съ особою увъренностію: Пилать смертную казнь іудея могь не считать за majus negotium въ предълахъ своихъ полномочій и потому могъ и не дълать распоряженія о составленіи объ этомъ особаго акта. А если этого дня въ римскихъ датахъ не записали современники, для последующихъ поколеній высчитать этотъ день было уже весьма трудно. Вообразимъ, что будеть нъкогда время и наше льтосчисление будеть замѣнено китайскимъ. 17 октября 1888 года по нашей эрѣ, конечно, понятно всякому. Но конечно никто изъ современниковъ событія не счель нужнымъ перевести эту дату на китайскій календарь и въ будущемъ (при китайскомъ лѣтосчисленіп) эта дата можеть утратиться. Послі этого понятно, что среди христіанъ не могло быть точнаго преданія о времени крестной смерти Спасителя. Въ первыя времена казалось совершенно достаточнымъ знать, что Онъ умеръ при такихъ-то архіереяхъ и Понтіи Пилать; проповъдники христіанства, апостолы, не были служителями хронологіи. Позднійшія же показанія объ этомъ суть только научныя догадки и не должны сбивать насъ тою ув ренностію, съ какою ихт заявляють писатели. Тертулліанъ, напр., показанія объ этомъ передаеть за непререкаемыя истины; но такова его манера изложенія.

Какія же есть непререкаемыя данныя о год крестной смерти Христа? Въ Евангеліи и символь въры мы читаемъ что Онъ распять при Понтіи Пилать. Годы правленія Пилата достаточно хорошо опредбляются Іосифомъ Флавіемъ. Пилатъ правилъ Іудеей 10 летъ; когда онъ, будучи лишенъ при Тиверіи, прибыль въ Римъ, онъ нашель Тиверія скончавшимся. Но Тиверій умерь 16 марта 720 а. U. С., 37 по Р. Х. Получаются годы 27 — 36. Вследствіе этого выборъ годовъ значительно сокращается. Іпсусъ Христосъ воскресъ въ первый день недъли, утромъ, въ наше воскресенье. Это воскресенье приходилось тогда на 16 нисана, и въ этомъ заключается существенная разница нашихъ православныхъ воззръній отъ западно-европейскихъ: поэтому самыя точныя изысканія западно-европейских ученых о год воскресенія Іисуса Христа не годятся для насъ. Дъло въ томъ, что всъ западные ученые богословы одержимы какимъ-то повърьемъ, что Іисусъ Христосъ распять 15 нисана, т. е. въ первый день опръсноковъ, а не 14. Въ русской литературъ этотъ вопросъ разобранъ достаточно ясно у Хвольсона въ «Христ. Чтеніи», за 1875, 1877 и 1878 гг., и въ «Запискахъ Петербургской Академін Наукъ» въ 41 том'в 7 серін (Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines Todes. Спб. 1892), гдѣ представляются доказательства, что невозможно 15 нисана считать днемъ распятія Христа.

Такимъ образомъ, приходится отыскивать въ ряду годовъ правленія Пилата тотъ годъ, когда, по астрономическимъ даннымъ, воскресенье приходится на 16 нисана. Такимъ годомъ оказывается прежде всего 30 годъ нашего лѣтосчисленія, 783 отъ основанія Рима, затѣмъ 33 нашей эры, 786 отъ основанія Рима. Всѣ вѣроятности за то, что Іисусъ Христосъ воскресъ 5 апрѣля 786 г. Такимъ образомъ выясняется, что Іисусъ Христосъ скончался въ 33 г. Но это покоится на положеніяхъ, которыя исторически обосновать очень трудно.

Что касается указанія Евангелія, что когда Христу было около 30 льть, шель 15-й годъ правленія Тиберія Кесаря (Лк. III, 1, 23), то главный вопрось здъсь не въ томъ, какъ считать годы царствованія Тиберія (допуская, что еврейское

лътосчисление могло расходиться съ римскимъ и за 15 годъ могъ быть считаемъ не 29, а 27), а въ томъ, что величина «ОКОЛО 30 лѣть» (юсей етю трихоота) въ разсматриваемой дать указывается приблизительная. И несмотря на весь хронологическій авторитеть Евсевія кесарійскаго, мы не можемъ вмѣстѣ съ нимъ настаивать, что Христосъ умеръ именно на 34 году отъ рожденія, потому что было и другое изв'єстіе, идущее отъ Иринея ліонскаго, что Христосъ освятиль своимъ пребываніемъ на землѣ всѣ возрасты человѣческой жизни (Adv. haer. 2, 23, 2). А извѣстно, что Ириней былъ ученикъ св. Поликарпа смирнскаго, который имѣлъ своимъ учителемъ Іоанна Богослова: следовательно, возможно, что это известие исходить отъ Іоанна Богослова, а въ такомъ случав это такой авторитетъ, передъ которымъ авторитетъ Евсевія можетъ въ прахъ разсыпаться. Ириней говорить, что Христось быль πρεσβότερος. Но удобно ли называть такъ человѣка 30 лѣть? А что наружность Христа была не изъ цвътущихъ, объ этомъ есть свидътельство въ самомъ Евангеліи (Іоанна). Такъ фарисеи возражали Христу: «Тебъ нътъ и пятидесяти лътъ, а Ты говоришь, что видѣлъ Авраама» (Іоан. VII, 57). Очевидно, что на видъ Ему было гораздо болѣе 30 лѣтъ. Несомнѣнно, они были бы рады сказать: «Тебь и тридцати льть ньть», если бы это было возможно.

Твердаго историческаго преданія и о времени общественнаго служенія Христа не сохранилось. Обычное воззрѣніе, что служеніе Его продолжалось 3½ года и жизнь окончилась на 34-мъ году, опирается на авторитетъ Евсевія. Полнаго подтвержденія этого преданія въ текстѣ Евангелія не находимъ; такъ, праздникъ, ко времени котораго относится исцѣленіе разслабленнаго, съ текстуальной точки зрѣнія допускаетъ различныя толкованія. Можетъ быть это и не была пасха. А вѣдь пасхами и опредѣляется время общественнаго служенія Христа. А въ древнѣйшее (доевсевіанское) время упорно держалось другое воззрѣніе, что служеніе Христа продолжалось одно лѣто Господне пріятно (Ипполитъ римскій и др.); въ такомъ случаѣ Христосъ умеръ на 31 году, а на основаніи года распятія приходится вычислять годъ рожденія.

Такимъ образомъ, рожденіе Христа далеко предшествовало нашей эрѣ; къ 33 году ея можно съ вѣроятностью относить Его кончину. Обычное представленіе о 33<sup>1</sup>/2 годахъ земной жизни Христа не имѣетъ для себя достаточныхъ основаній, и Ириней

уже допускаль, по крайней мѣрѣ, 40-лѣтній возрасть Христа; тоже, повидимому, предполагается и въ Евангеліи отъ Іоанна.

# Лътосчисление отъ сотворения мира.

Въ древности несравненно болъе, чъмъ эра отъ Р. Х., было распространено счисленіе отъ сотворенія міра — ётр ато той хоσμου, ἀπὸ τοῦ ᾿Αδάμ. Всёмъ хорошо извёстно, что изъ обычной византійской эры оть мірозданія нужно вычесть 5508, чтобы получить годъ отъ Р. Хр. по эрѣ Діонисія. Въ основѣ лътосчисленія ато той хобщою или эры отъ сотворенія міра лежать не одни научныя изысканія, но и произвольная догадка. Что эру отъ сотворенія міра научнымъ образомъ установить невозможно, видно изъ того, что точныя библейскія цифровыя данныя прекращаются со времени вавилонскаго плена и у насъ нътъ устойчивыхъ данныхъ, чтобы опредълить промежутокъ времени отъ возвращенія изъ плена до царствованія Ирода. Поэтому, при опредъленіи этого промежутка времени, хронологи, не имъя возможности пользоваться Библіею, должны обращаться къ источникамъ небиблейскимъ: къ спискамъ царей вавилонскихъ, персидскихъ, діадоховъ сирійскихъ или египетскихъ, чтобы затъмъ перейти къ годамъ римскихъ императоровъ. Да и при пользованіи библейскими дагами не безразлично, какимъ библейскимъ текстомъ будетъ пользоваться ученый, такъ какъ въ цифрахъ тексты расходятся между собою.

Чтобы имъть приблизительное представление о суммъ лътъ отъ сотворенія міра до Р. Х., прибъгли къ апріористической теоріи. Въ основъ ея лежать мистическія воззрънія. По слову Библіи, человъкъ сотворенъ въ 6-й день; предполагали при этомъ, что создание человека последовало въ полдень. Безспорно извъстно, что и Хрпстосъ умеръ въ пятницу (6-й день) около полудня. Такимъ образомъ, наблюдалась полная аналогія между созданіемъ человъка и возсозданіемъ его. Но на этомъ не остановились. Въ псалмъ сказано, что предъ Господомъ «тысяща лъть, яко день единъ» (Пс. LXXXIX, 5; 2 Петр. ІІІ, 8). На основаніи этого рішили, что подлі дня человічеческаго существуеть день Божій, равный тысячь льть. Если Христосъ возсоздалъ человъка въ половинъ 6-го дня, то предположили, что это должно совпадать и съ порядкомъ дней Божінхъ. Такимъ образомъ получилась круглая цифра около 5500 дътъ отъ сотворенія міра до смерти Христа. Но разъ

хронологи, какъ лица умныя, понимали, что не слѣдуетъ эту дату понимать въ безусловно точномъ смыслѣ, они и пользовались ею только какъ приблизительною. Эту теорію высказалъ первый Юлій Африканъ; къ ней примыкаетъ и Ипполитъ римскій. Итакъ, 5500 лѣтъ представляетъ традиціон нуюдату.

Нужно было согласить съ этою цифрою библейскія и внѣбиблейскія даты. Къ этой задачѣ и сводились древнія хронологическія работы. Такъ какъ въ 15-й годъ правленія Тиверія Христу было, приблизительно, 30 лѣтъ, то значитъ, Христу было около 15 лѣтъ, когда умеръ Августъ. А смерть Августа послѣдовала 19 августа 14-го года по эрѣ Діонисія, въ 767 году по условной эрѣ Варрона ав urbe condita. Слѣдовательно, Христосъ родился около 752 г. ab urbe condita. Таковы твердыя данныя. Для Юлія Африкана 752 annus ав urbe condita есть 5500-й отъ Адама. Серьезной критикѣ эту хронологію подвергъ Евсевій кесарійскій.

Евсевій взялся за свой трудъ съ объективными историческими понятіями. Онъ ръшилъ не служить никакимъ теоріямъ, хотя бы въ нихъ и было много красиваго. Такъ, апологеты, опровергая языческихъ ученыхъ, смотрѣвшихъ на христіанство, какъ на религію варварскую, поскольку она идеть отъ іудеевъ, не внесшихъ ничего въ общую культуру, говорили, что ветхозавътная культура древнъе всъхъ культуръ, получившихъ свое начало уже послѣ Моисея. Подобная теорія казалась Евсевію не вполнѣ состоятельной. На основаніи объективнаго вычисленія дать греческой Библіи, онъ счель нужнымъ сократить библейскую хронологію. Традиціонная цифра леть отъ поселенія евреевъ въ Египтъ до исхода, 430 льть, не вяжется, по его мнънію, съ генеалогіей Моисея и тогдашней долговъчностью человъка. Въ концъ концовъ онъ сократилъ хронологію Африкана на 300 лътъ. Своею эпохою Евсевій избираетъ годы отъ Авраама. До Авраама онъ не находитъ возможнымъ писать исторію всеобщую. Но онъ сосчиталъ твердо, что до Авраама отъ сотворенія міра прошло 3184 года. Затьмъ, по его вычисленіямъ, 2015 льть прошло отъ Авраама до Р. Х., слъдовательно, Христосъ родился въ 5199 году. При такихъ суммарныхъ вычисленіяхъ, ошибка въ одномъ годъ была весьма возможна и круглая цифра 5200 леть оть сотворенія міра до Р. X., въроятно, предносилась его взору. Воть какому потрясенію подвергалась общепринятая традиціонная цифра 5500 Thr.

Но въ ходячихъ возэрвніяхъ прежняя цифра 5500 льтъ стояла твердо. Дата 5508, по счисленію византійском у или χατά ρωμαίους, была лишь простой, хотя и очень употребительной, ея модификаціей. Изміненіе цифры 5500 въ 5508 произошло не вследствіе какихъ-либо глубокихъ изысканій, а въ интересахъ льтосчисленія: благодаря этой прибавкь 8 льтъ годъ отъ сотворенія міра ката рошагов, разділенный на 15, даетъ въ остаткъ индиктъ, столь важный въ византійскомъ лътосчисленіи. Напр., 1899-й годъ=7407 отъ сотворенія міра,  $R\left(\frac{7407}{15}\right)$ = 12 индикту. Сами византійскіе ученые въ своихъ трудахъ счисле-**ΗΙΟ** κατά ρωμαίους **Πρεμποчиτ**απ**ν счи**сленіе κατ' άλεξανδρείς, считая это последнее особенно точнымъ. Такая репутація, однако, была совсемъ ошибочна. Подъ александрійскимъ летосчисленіемъ византійскіе ученые разумьли эру а н н і а н о в с к у ю, которая употребляется и вънастоящее время въ Египтъ и въ Эфіопіи. Поэтому годы отъ Р. Х. въ современныхъ абиссинскихъ документахъ считаютъ на 8 менте, чтмъ въ нашемъ-по эрт Діонисія.

Въ сущности анніановская эра нелѣпаго происхожденія. Самъ Анніанъ жилъ въ началѣ V вѣка по Р. Х., умѣлъ прекрасно вычислить день пасхи (по александрійской пасхаліи), но ученый онъ былъ весьма невысокаго ранга. И если его эра получила широкое распространеніе, то главнымъ образомъ потому, что люди обыкновенно не умѣютъ разбираться въ цифрахъ (по вѣрному замѣчанію Моммсена, на большинство головъ цифра производитъ угнетающее дѣйствіе). Къ тому же Анніанъ такъ назойливо обличалъ Евсевія кесарійскаго, аріанина, за его отступленія отъ Библіи, и такъ кричалъ о томъ, что его Анніаново счисленіе согласно съ Словомъ Божіимъ, что, вѣроятно, многимъ было страшно и критиковать его хронологическую систему.

Все, что въ возраженіяхъ Анніана противъ Евсевія было научнаго, Анніанъ заимствовалъ изъ труда своего современника Панодора. Египетскій монахъ, какъ и Анніанъ, Панодоръ, повидимому, очень любилъ прошлое своего отечества, дорожилъ и его славою и его легендами. Однимъ изъ поводовъ оппозиціи Панодора хронологической системѣ Евсевія было презрительное отношеніе Евсевія къ легендарнымъ цифрамъ въ египетской хронологіи псевдо-Мането. Панодоръ, правда, понималъ, что эти колоссальныя цифры нельзя согласить съ данными Библіи; но онъ ухитрялся спасать ихъ правдоподобіе, сокращая ихъ и тѣмъ устраняя ихъ противорѣчія съ Библією. Въ остальномъ Панодоръ велъ дѣло, какъ ученый. Онъ высоко

цѣниль астрономическій канонъ Птолемея и его даты, а не Юлія Африкана, приняль въ свою хронологію, къ огорченію Анніана. Пользовался Панодоръ и чисто астрономическими датами. Система Анніана въ сущности есть только попытка—исправить систему Панодора и будто бы привести ее въ согласіе съ «церковнымъ преданіемъ». Панодоръ отступиль отъ предположенія Африкана и заключилъ, что Іисусъ Христосъ родился въ 5493, а не въ 5501 году. Анніанъ не согласился и возстановилъ прежнюю дату. Въ дѣйствительности же Анніанъ запутался въ годахъ царствованія Августа и создаль систему колоссально нелѣпую.

Между смертію Юлія Кесаря и смертію Августа прошло 57 лѣтъ и 157 дней. Далеко не все это время Августъ владычествовалъ надъ Римомъ (Августомъ онъ былъ только 40 лѣтъ и 215 [точнѣе—214] дней); но хронографы, заносившіе годы Августа въ свои каноны, вынуждены были — смотря по си стемѣ—давать ему или 56 или 57 лѣтъ владычества надъ Римомъ. И когда Ириней, Тертуліанъ, Климентъ александрійскій и Епифаній говорять, что Христосъ родился въ 41 или 42 году Августа, они имѣютъ въ виду именно эти (условные) годы владычества его надъ Римомъ. Но надъ Александріею Августъ владычествовалъ только 43 египетскіе года (anni vagi), и эти 43 года и занесъ Птолемей въ свой канонъ, а у Птолемея заимствовалъ ихъ Панодоръ.

Не понявъ смысла этой разности въ 14 лътъ въ счетъ годовъ правленія Августа, Анніанъ смутился тімь, что Панодоръ, давая Августу только 43 года правленія (надъ Египтомь), полагаеть, что отсюда следуеть тоть выводь, что Августь умерь, когда Христу было не 15, а только 5 леть оть рожденія. Поэтому Анніанъ ръшился ноправить Панодора и поправиль его такъ, что оказалось, что по Анніану Христосъ умерь и воскресь въ 42 г. по эрѣ Діонисія, т. е. при императоръ Клавдіи, — не при Тиберіи, а слъдовательно и не при Понтіи Пилать. Другого исхода для Анніана и не было: онъ быль увърень, что Христось воскресь 25 марта; но на 25 марта пасха приходилась въ 31 году по эръ Діонисія = 5523 году по Анніану (когда Христу шель лишь 23-й годь оть рожденія) и въ 42 г. по эръ Діонисія =5534 году по Анпіану. Последній годь быль для него единственно возможный, какъ 34 г. по Р. Х. Отсюда разность (42—34) въ 8 лътъ между счисленіемъ Діонисія Малаго и счисленіемъ Анніана (=копто-абиссинскимъ).

Таблица дать по различнымъ эрамъ для времени отъ  $44\ r$ . до  $P.\ X.$  по  $42\ r$ . послъ  $P.\ X.$ 

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | Άπό Φιλίππου έτη | Κλεοπάτρας έτη | Augusti anni | Ab urbe condita<br>no Varro | До Р. X.<br>По Р. X. | Κατὰ ῥωμαίους | Κατὰ Πανόδωρον | Κατ' Άννιανὸν | Anni Abraham y Евсевія | Эра Селевкидовъ                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------|----------------|--------------|-----------------------------|----------------------|---------------|----------------|---------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| σπα   9   1   711   43   6 y as   5451   5450   1974   269     σπβ   10   2   712   42   6 y as   5452   5451   1975   270     b   σηδ   22   14   724   30   6 y o.c.   5464   5463   1987   282     σης   1   15   725   29   6 y n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | a   | σπ               | - 8            | 0            | 710                         | 44                   | evae          | 5450           | 5449          | 1973                   | 268                                                                                         |
| b   σηδ   10   2   712   42   εγδ3   5452   5451   1975   270     c   σηδ   22   14   724   30   εγο.   5464   5463   1987   282     σηδ   1   15   725   29   εγπ   5465   5464   1988   283     ε   σηζ   3   17   727   27   εγπκ   5467   5466   1990   285     γ   τχ   26   40   750   4   εφε   6   6   5490   5489   2013   308     d   τχβ   28   42   752   2   εφβ   5492   5491   2015   310     τχγ   29   43   753   1   εφκ   5492   5491   2015   310     τχγ   29   43   753   1   εφκ   5506   5505   2029   324     τλς   42   56   766   13   εφκ   5506   5505   2029   324     τλζ   43   57   767   14   εφκ   5507   5506   2030   325     τλη   1   1   768   15   εφκ   5507   5506   2030   325     τνδ   17   - 784   31   εφκ   5522   5521   2045   340     τνδ   17   - 784   31   εφκ   5525   5524   2048   343     κ   τνδ   22   - 789   36   εφκ   5525   5524   2048   343     τξη   4   - 793   40   εφκ   5533   5532   2056   351     κλαν δίου   τξη   1   εφκ   5533   5532   2056   351     κλαν δίου   τξη   1   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   4   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5534   5533   2057   352     τξη   1   - 794   41   εφκ   5534   5534   5533   20 |     | σπα              | 9              | 1            |                             | 1                    | FYAS          | 5 <b>4</b> 51  |               |                        | 269                                                                                         |
| b   σqδ   22   14   724   30   εγο.   5464   5463   1987   282     σqε   1   15   725   29   εγπ   5465   5464   1988   283     ε   σqζ   3   17   727   27   εγπκ   5467   5466   1990   285     γ   τχ   26   40   750   4   εΦε   5490   5489   2013   308     d   τχβ   28   42   752   2   εΦ3   5492   5491   2015   310     τχγ   29   43   753   1   εΦκ   5493   5492   2016   311     ε   τχδ   30   44   754   1   εΦκ   5506   5505   2029   324     τλς   43   57   767   14   εΦκ   5507   5506   2030   325     τλη   1   1   768   15   εΦκ   5507   5506   2030   325     τλη   1   1   768   15   εΦκ   5522   5521   2045   340     η   τνδ   17   - 784   31   εΦκ   5524   5523   2047   342     α   τνδ   17   - 784   31   εΦκ   5525   5524   2048   343     κ   τνδ   22   - 789   36   εΦκ   5530   5529   2053   348     τξζ   4   - 793   40   εΦκ   5533   5532   2056   351     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   5534   5534   5533   2057   352     τξζ   1   - 794   41   εΦκ   1   εΦκ   1   εΦκ   1     τξζ |     | σπβ              | 10             | 2            | 712                         | 3                    |               | 5452           | 5451          | 1975                   | 270                                                                                         |
| σqε       1       15       725       29       €УП       5465       5464       1988       283         e       σqζ       3       17       727       27       €УПК       5465       5464       1988       283         γ       τχ       26       40       750       4       €Φ€       5490       5489       2013       308         d       τχβ       28       42       752       2       €Φβ       5490       5489       2013       308         d       τχβ       29       43       753       1       €Φβ       5492       5491       2015       310         τχβ       42       56       766       13       €Φβ       5493       5492       2016       311         τλς       43       57       766       13       €Φβ       5506       5505       2029       324         f       τλγ       1       1       768       15       €Φβ       5506       5507       2031       326         g       τνβ       15       15       782       29       €Φβ       5508       5507       2031       326         g       τνβ       17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | b   |                  | 22             | 14           | 724                         | 30                   |               | 5464           | 5463          | 1987                   | 282                                                                                         |
| e         σqζ         3         17         727         27 $\xi \gamma \pi K$ 5467         5466         1990         285           γ         τα         26         40         750         4 $\xi \Phi E$ 5490         5489         2013         308           d         ταβ         28         42         752         2 $\xi \Phi E$ 5492         5491         2015         310           ταγ         29         43         753         1 $\xi \Phi E$ 5492         2016         311           e         ταδ         30         44         754         1 $\xi \Phi E$ 5494         5493         2017         312           τλς         42         56         766         13 $\xi \Phi K E$ 5506         5505         2029         324           f         τλζ         43         57         767         14 $\xi \Phi K E$ 5507         5506         2030         325           g         τγβ         15         15         782         29 $\xi \Phi K E$ 5508         5507         2031         326           g         τνδ         17         784                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |                  |                |              |                             |                      | ,             |                |               |                        |                                                                                             |
| 7 τx $26$ $40$ $750$ $4$ $646$ $5490$ $5489$ $2013$ $308$ $4$ $28$ $42$ $752$ $2$ $643$ $5492$ $5491$ $2015$ $310$ $787$ $29$ $43$ $753$ $1$ $648$ $5493$ $5492$ $2016$ $311$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $215$ $2$ |     | σqε              |                |              | !                           | 1                    | eyn           |                |               |                        | 1                                                                                           |
| $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | c   | σηζ              |                | 17           |                             | 27                   |               | 5467           |               | l                      | l 11                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | γ   |                  |                |              | I                           | 1                    |               | 5490           |               |                        | l fi                                                                                        |
| e $\tau \lambda \delta$ 30       44       754       1 $\epsilon \dot{\phi} \Delta$ 5494       5493       2017       312 $\tau \lambda \zeta$ 42       56       766       13 $\epsilon \dot{\phi} K \Delta$ 5506       5505       2029       324         f $\tau \lambda \zeta$ 43       57       767       14 $\epsilon \dot{\phi} K K$ 5507       5506       2030       325         T τλη       1       1       768       15 $\epsilon \dot{\phi} K K$ 5508       5507       2031       326         g $\tau \lambda \beta$ 15       15       782       29 $\epsilon \dot{\phi} A A$ 5522       5521       2045       340         h $\tau \lambda \delta$ 17       —       784       31 $\epsilon \dot{\phi} A A$ 5524       5523       2047       342         i $\tau \lambda \epsilon$ 18       —       785       32 $\epsilon \dot{\phi} A A$ 5524       5523       2047       342         k $\tau \lambda \theta$ 22       —       789       36 $\epsilon \dot{\phi} A A$ 5529       5528       2052       347 $\tau \dot{\epsilon}$ 1       —       793       40 $\epsilon \dot{\phi} A A$ 5530       55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | d   | τ <b>κ</b> β     |                | 1            | 1                           | 2                    | 643           |                | !             | ĺ                      | ]                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | - 1              |                |              | ]                           |                      | ефи           |                |               | ł                      | 1                                                                                           |
| f τλζ 43 57 767 14 $f$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | e   |                  |                | !            | i .                         | 1                    | ефа           |                | !             | ,                      | i #                                                                                         |
| τλη 1 1 768 15 $ϵΦκΓ$ 5508 5507 2031 326 $ϵΦκΓ$ τνβ 15 15 782 29 $ϵΦΛ3$ 5522 5521 2045 340 $ϵΦΛΛ$ 17 — 784 31 $ϵΦΛΛ$ 5524 5523 2047 342 $ϵΦΛΛ$ 18 — 785 32 $ϵΦΛΛ$ 5525 5524 2048 343 $ϵΦΛΛ$ 5525 5524 2048 343 $ϵΦΛΛ$ 5529 5528 2052 347 $ϵΦΛΛ$ $ϵΦΛΛ$ 5529 5528 2052 347 $ϵΦΛΛ$ $ϵΦΛΛ$ $ϵΦΛΛ$ 5530 5529 2053 348 $ϵΦΛΛ$ $ϵΦΛΛ$ 5533 5532 2056 351 $ϵΦΛΛ$ $ϵΦΛΛ$ 5534 5533 2057 352                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |                  |                | 1            |                             | 1                    | €Фка          |                |               | l .                    | 1                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | f   | τλζ              |                | 1            | 767                         | 14                   | ефкк          | 5507           | 5506          | 2030                   | 325                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |                  |                | ρίου         | [                           |                      | _             |                |               |                        |                                                                                             |
| $ \begin{array}{ c c c c c c c c c c c c c c c c c c c$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | l l | •                | •              |              | 1                           | ļ                    |               |                | 1             |                        | ! !                                                                                         |
| $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | g   |                  |                | 15           |                             |                      |               |                |               | ,                      |                                                                                             |
| $k$ $\tau v \vartheta$ $22$ $ 789$ $36$ $\epsilon \mathring{\Phi} M \mathring{A}$ $5529$ $5528$ $2052$ $347$ $τ \xi$ $1$ $ 790$ $37$ $\epsilon \mathring{\Phi} M \mathring{C}$ $5530$ $5529$ $2053$ $348$ $7 \xi \Upsilon$ $4$ $ 793$ $40$ $\epsilon \mathring{\Phi} M \mathring{C}$ $5533$ $5532$ $2056$ $351$ $7 \xi \mathring{C}$ $1$ $ 794$ $41$ $\epsilon \mathring{\Phi} M \mathring{A}$ $5534$ $5533$ $2057$ $352$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 1 | τνδ              | ľ              | _            | 9                           | 1                    |               |                | 1             |                        | : 1                                                                                         |
| τξ   1     790   37   6ΦM6   5530   5529   2053   348                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | l : |                  |                |              |                             |                      |               |                | i             | 1                      | 1                                                                                           |
| $     \begin{array}{c cccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | k   | τνθ              |                | _            | 789                         | <b>3</b> 6           | edwa          | 5529           | 5528          | 2052                   | 347                                                                                         |
| τξγ 4 — 793 40 ξΦΜΗ 5533 5532 2056 351 τξδ 1 — 794 41 ξΦΜΑ 5534 5533 2057 352                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |                  | ſ              |              |                             |                      |               |                |               |                        | 0.00                                                                                        |
| κλαυ δίου τεδ 1 — 794 41 εφ. 5534 5533 2057 352                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | 1                |                |              | L                           | 1                    |               |                | (             | l .                    |                                                                                             |
| τξδ 1 — 794 41 βΦMA 5534 5533 2057 352                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | τξγ              | _              | _            | 793                         | 40                   | Гефин         | 5533           | 5532          | 2056                   | 351                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |                  |                | διου         |                             |                      | . X           | E E O 4        | 5500          | 2057                   | 950                                                                                         |
| $\begin{bmatrix} 1 & \tau \xi \epsilon \end{bmatrix} \begin{bmatrix} 2 & -1 & 795 & 42 & \epsilon \Phi H & 5055 & 5054 & 2058 & 555 \end{bmatrix}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | .   |                  |                | _            | ŀ                           | 1                    |               |                | ł             | 1                      |                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | τξε              | $\frac{2}{1}$  |              | 795                         | 42                   | [6Фн          | ეეკე           | 9934          | 2008                   | -<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>- |

- a) Idibus Martiis (15 марта) С. Julius Caesar occisus in Capitolio.
- b) «K[alendis] Aug[ustis] (въ дъйствительности же 3-го августа = 8 μεσωρί 294 г. ἀπὸ Φιλίππου) Aug[ustus] Alexandr[iam] гесеріт». А такъ какъ къ концу 294 г. Клеопатра покончила съ собою, то 295-й годъ ἀπο Φιλίππου есть ἔτος Α΄ Αὐγούστου въ канонъ Птолемея, есть первый годъ римскаго владычества надъ Египтомъ.
- c) «Ante diem xvi kalendas Februarias (17 января) imperator Caesar, Divi filius, sententia L. Munati Planci a senatu ceterisque civibus avgvstvs appellatus est se vij et M. Vipsanio Agrippa iij conss» (т. е. а. U. С. 727, въ 27 г. до Р. Х.).
- γ) Въ этомъ году умеръ Иродъ послѣ луннаго затменія (въ ночь съ 12 на 13 марта).
- d) «Anno Abraham 2015», по Евсевію, «Jesus Christus nascitur»; въ этомъ же году, по Ипполиту, генесіс Х(рістой); по Иринею (3, 24, 2) и Тертулліану Христосъ родился въ 41 г. Августа; по Клименту александрійскому и Епифанію—въ 42 г. Августа. Этому же году соотв'ютствуеть 5500 годь отъ Адама по Юлію Африкану, годъ воплощенія Христа.
  - е) Первый годъ по Р. Х. по эръ Діонисія.
- f) Caius Julius Caesar Octavianus Augustus obiit duobus Sextis, Pompeio et Appuleio, conss. хин kal. Septemb. (19 августа въ 5 енагоменонъ (т. е. въ послъдній день) 337 г. (египетскаго) ἀπὸ Φιλίππου. Слъдовательно принципатъ Августа въ Египтъ продолжался математически точно—43 года (съ σqε по τλζ).
- g) Въ этомъ году, по Ипполиту, павох Хр(цэтой) въ пятницу 25 марта и слъд. 27 марта Его воскресеніе изъ мертвыхъ. Tertull: hujus (Tiberii Caesaris) quinto decimo anno imperii passus est Christus—coss. Rubellio Gemino et Fufio Gemino [поэтому: duobus Geminis consulibus] die vm kalendarum Aprilium.
- h) По Chronicon разсћаје и другимъ позднъйшимъ византійцамъ въ этомъ году 25-го марта Христосъ воскресъ. 5532 г. отъ Адама по Ю. Африкану, 16-й [sic!] годъ Тиберія, годъ крестной смерти Христа ('ολυμπιάς  $\Sigma B$ , 2). 5472-й годъ отъ Адама = послъдній годъ владычества Македонянъ (Клеонатры) + 60 льтъ владычества римлянъ (слъдов. 44 [sic!!] года Августа + 16 Тиберія) = 5532.—Слъдовательно, земная жизнь Христа: полныя 30 льтъ до крещенія + полное льто Господне

пріятно = 31 годъ + распятіе въ начал\* сл\*дующаго (32-го) года.

- i) Πο Εвсевію, anno Abr. 2048 J. Chr. ad passionem venit; πο Πακομοργ, Οκτ κοσκρεστο τῷ εφχε΄ ἔτει τοῦ χόσμου—κατ' αἰγυπτίους φαμενὼθ κ΄ (16 марта).
- k) Tiberius obiit anno tertio et vicesimo imperii, xvII kl. App. Cn. Acerronio Proculo C. Pontio Nigrino conss. (=16 марта 37 г. по Р. Х., 790 а. U. С. = 5 φαρμουθί 360 ἔτους ἀπὸ Φιλίππου). Изв'єстно, что Понтій Пилать быль лишенъ прокураторства и отправлень быль въ Римъ на грозный судъ Тиберія, но, прибывъ въ столицу, узналь, что императоръ уже умеръ. Слѣд. sub Pontio Pilato хронологически безусловно то же самое, что sub Tiberio Caesare.
- 1) По Анніану, Христосъ воскресъ 25 марта хо́ороо ёт $\eta$   $\epsilon \varphi \lambda \delta' = 42$  г. по Р. Х. [25 марта было въ воскресенье въ 25-мъ, въ 31-мъ, въ 42-мъ и 53-мъ году по Р. Х., приходилось въ день св. пасхи (по александрійской пасхаліи) только въ 31-мъ, 42-мъ и 53-мъ году]. Анніанъ рождество Христово полагалъ или въ 5500 или 5501 году, т. е. или въ 761 или въ 762 г. ab urbe condita.

Лътосчисления абиссинское, грузинское и армянское.

Подъ вліяніемъ европейцевъ, въ Абиссинти въ настоящее время обыкновенно датируютъ годами отъ Р. Х., но по счисленю Анніана, слѣдовательно на 8 лѣтъ менѣе противъ эры Діонисія; годъ начинается съ 29 августа. Эти годы отъ Р. Х. они обычно называютъ «амата мыхра́тъ» — «лѣта благости» (отъ словъ Пс. LXIV, 11: благословиши вынецъ льта благости Твоея, той ἐνιαυτοῦ τῆς χρηστότητος σου). Такъ можно назвать всякій годъ; но въ прежнихъ памятникахъ эвіопской письменности такъ называлось особое счисленіе, соотвѣтствующее счисленію по годамъ нашего великаго индиктіона или періода въ 532 года; слѣдовательно цифра «лѣта благости» никогда не могла превышать 532. Дилльманнъ (Dillmann) переводилъ торо (амата мыхратъ) чрезъ annus gratiae — годъ благостисленіе отъ обращенія Абиссиніи въ христіанство.

Если мы обозначимъ «лѣто благости» чрезъ  $\chi$ , а годъ отъ сотворенія міра по Анніану чрезъ k, то формула будеть:  $k-532x=\chi$  или  $\left(\frac{k}{532}\right)R=\chi$ , разумѣя подъ x наибольшее

цьлое число изъ возможныхъ сомножителей, а подъ R—остатокъ: льто благости есть остатокъ отъ раздъленія года отъ сотворенія міра по Анніану на 532. 1898 годъ нашего льтосчисленія (1891 по Анніану) въ переводь на абиссинскій счетъ будетъ:  $k=1891+5500=7391;\ 7391-(13\times532=6916)=\chi=475.$ 

По великому же индиктіону считають и въ Грузіи. Тамъ это счисленіе извъстно подъ названіемъ «хроникона», хроміхом («кроникони»). Его точка отправленія (annus nullus) есть 780-й годъ по Р. Х. по эрѣ Діонисія. Въ дъйствительности же это счисленіе отъ тысячельтія города Рима, которое праздновали въ 248 г. по Р. Х.  $(248+532=780)^{-1}$ ).

Своеобразно лѣтосчисленіе армянское. У армянь есть свое національное лѣтосчисленіе, по которому исходнымъ пунктомъ считается начало владычества армянъ около Кавказа (2107 до Р. Х.). Но это лѣтосчисленіе не имѣетъ твердыхъ основаній. Церковное же ихъ лѣтосчисленіе ведется съ 532 г. по Р. Х. Это начало армянскаго лѣтосчисленія, очевидно, положено было послѣ Халкидонскаго собора. Прежніе ученые (напр. Шаффъ) подозрѣвали, что, вводя въ 552 г. новую эру, армяне хотѣли ознаменовать этимъ свое окончательное отдѣленіе отъ греко-римской каоолической церкви. Въ дѣйствительности же эта эра возникла совершенно случайно.

Въ армянскомъ государств быль въ употреблени солнечный аппиз vagus въ 365 дней. Поэтому каждые четыре года ихъ новый годъ поднимался—въ юліанскомъ неподвижномъ году— на одинъ день выше (отъ осени къ льту — весн — зим — осени). Поэтому юная армянская церковь лишена была возможности воспользоваться пасхальными таблицами греческой церкви, которыя вс были поставлены на юліанскій (римскій или александрійскій) неподвижный годъ, и нѣкій Андрей, брать епископа Магна, оказалъ армянамъ важную услугу, составивъ для нихъ «двухсотльтній канонъ» (торафом). Понятно это не былъ пасхальный кругъ (при annus vagus никакой пасхальный кругъ и невозможенъ), а просто списокъ пасхъ на 200 льтъ. Начинался онъ съ 353 по Р. Х. (пасхальная

<sup>1)</sup> См. В. В. Болотовъ, Отзывъ о сочинении студента *Г. Гамреке-лова*, Древнъйшая исторія церкви въ Грузіи (отъ IV в. до прибытія сирскихъ святыхъ). Христ. Чтеніе, 1898, апр., Журналы Совъта Спб. духовной Академіи за 1896—7 г., стр. 258 прим.

граница 4 апр'вля, пасха 11 апр'вля) и сл'єдовательно кончался 552-мъ годомъ (пасхальная граница 25 марта, пасха 31 марта).

Конецъ Андреева «канона» повергъ армянъ тъмъ въ большее смущеніе, что въ следующемъ 553 году и пасхальная граница очевидно приходилась на 13 апръля, а не на 4 апръля. которымъ начинался списокъ Андрея. 200 летъ не могутъ дълиться безъ остатка на 19. Здёсь только 10 разъ взять 19-льтній кругь и присоединено еще 10 льть, и цикль поэтому не былъ законченъ. Армяне дорожили этимъ кругомъ, такъ какъ онъ давалъ возможность опредълить празднование пасхи, а это очень важно, ибо если и у насъ не всякій можеть справиться съ вопросомъ, когда будеть пасха, то тъмъ болъе у нихъ, при существовании особенныхъ трудностей въ льтосчисленіи. Католикось армянскій Моисей II собраль соборъ въ Двинъ, чтобы на немъ ръшить вопросъ, когда въ слъдующіе годы праздновать пасху и другіе подвижные праздники; фантазія армянскихъ писателей рисуеть его чуть не въ видъ всемірнаго съвзда пасхалистовъ. Соборъ и продолжилъ таблицу. Причина затрудненія армянъ касательно счисленія заключалась въ томъ, главнымъ образомъ, что они не знали никакъ не могли уяснить себъ мысли, что циклъ 200 льть не можеть быть правильнымъ для пасхальныхъ вычисленій. Тѣмъ не менѣе поручено было игумену Предтеченскаго монастыря, Аванасію, составить таблицу счисленія на следующие годы. Аванасій выполниль порученіе, составиль циклъ счисленія, но только на 9 льть, до возвращенія 14-й луны на 4 апръля 562 года. Поэтому и въ послъдующее время приходилось условливаться съ александрійскимъ лътосчисленіемъ. 11 іюля 552 года, или 6 хоїах 1300 г. эры Набонассара, есть 1-е навасарда 1-го года и служить исходнымъ пунктомъ армянскаго лътосчисленія.

Въ 1616 году (по нашему счисленію) получилась возможность сократить армянское лѣтосчисленіе на кратную цифру 532. Тогда Азарія составиль новое малое счисленіе, извѣстное подъ именемъ эры Азаріевой, которое имѣеть постояннымъ исходнымъ пунктомъ 21 марта и служить превосходнымъ указаніемъ для празднованія пасхи. Такимъ образомъ у армянъ есть своя эра «благости», отличающаяся лишь исходнымъ пунктомъ 1).

<sup>1)</sup> По вопросу объ отношеніи армянскаго календаря къ календарю

#### Мусульманское лътосчисление.

При хронологическихъ работахъ церковному историку приходится имѣть дѣло даже съ мусульманскимъ лѣтосчисленіемъ хиджра, которое начинается съ 15 іюля (четвергъ) 622 года. Въ отличіе отъ греческаго и еврейскаго луннаго года мусульманскій лунный годъ есть annus vagus (подвижной годъ). Вставочный мѣсяцъ Магометъ призналъ несоотвѣтствующимъ природѣ вещей и считалъ за нечестіе вставленіе 13-го мѣсяца, потому что у Бога только 12 мѣсяцевъ. Отъ этого въ мусульманскомъ году, который, какъ всякій лунный годъ, короче на 11 дней нашего юліанскаго года, 1-е мухаррамъ (день новаго года) совершаетъ путешествіе по всему юліанскому году, чтобы чрезъ 33 года возвратиться приблизительно на прежнее мѣсто: 33 мусульманскіе года почти равны 32 юліанскимъ (33 мусульманскихъ—11688 дней).

Циклъ мусульманскій, установленный математиками и астрономами, представляеть совершенство по логическимъ пріемамъ, но, какъ циклъ лунный, расходится съ кругомъ солнечнымъ. И историку здёсь представляется затрудненіе. Примеромь этого можеть служить одинъ ученый, который не предполагая, что мусульманскій годъ короче нашего, переводиль даты мусульманской эры прибавляя 622 года и получаль странные, несоотвътствующіе другимъ хронологическимъ датамъ, результаты, что и отмъчалъ на поляхъ. Для того же, чтобы получить върные результаты, надо годъ по мусульманской эрв помножить на 32, произведение раздълить на 33, полученное частное сложить съ  $622^{1/2}$  и сумма почти всегда дасть съ достаточною точностью соответствующій годъ нашей эры. Для перевода мусульманского летосчисления на наше существуютъ превосходпроф. Вюстенфельдомъ, составленныя кин таблицы. F. Wüstenfeld, Vergleichungstabellen der mohammedanischen und christlichen Zeitrechnung. Leipzig 1854.

Нужно замътить, что мусульманские писатели обозначали события кромъ годовъ и чиселъ и днями недъли. Это обозна-

персовъ см. В. В. Бологовъ, Изъ исторіи церкви сиро-персидской. Экскурсъ Д: Календарь персовъ. Христ. Чтеніе, 1901, І, 439—515 (отд. оттискъ 127—167). Ср. тамъ же, экскурсъ Е: Церковный годъ сирохалдеевъ. 937—949 (169—199).

А. Б.

ченіе было для нихъ дъломъ необходимости. Хотя у быль календарь технически разработанный, но жизнь такого календаря не знала. Фактически арабы вели счисленіе, какъ и евреи. Разъ два мусульманина увидали новую луну и заявили объ этомъ, то эта ночь считалась первымъ числомъ мъсяца. Очевидно, въ разныхъ мъстахъ одно и то же число приходилось не въ одни и тъ же дни. Безъ обозначенія дней недъли арабскимъ писателямъ было бы трудно понимать другъ друга. Поэтому мусульманскіе хронологи и ставять дни. драгоценно для историка. Если повреждена цифра года или дня мъсяца, то порча даты остается незамътною; но дни недъли въ подобномъ случав служать полезнымъ контролемъ и часто позволяють исправить невърную дату. Довольно обычнымъ источникомъ путаницы въ мусульманскомъ лѣтосчисленіи является народный пріемъ, по которому въ концѣ мѣсяца счисленіе ведется на римскій ладъ: именно, указывается, сколько ночей остается до конца мёсяца.

## Византійское льтосчисленіе по индиктіонамъ.

Остается сказать объ оффиціальномъ византійскомъ счисленіи по индиктіонамъ, 15-льтнимъ періодамъ, начинающимся съ 312 г. по Р. X. (indictio, 'ινδικτίων, ή ϊνδικτος, 'επινέμησις). О важности его можно судить по тому, что оно входило въ составъ такъ называемаго илуодостим (византійскіе императоры, утверждая извъстный указъ, писали на немъ вмъсто нынъ употребляемаго въ Россіи «быть по сему» ипуодотриа твсяцесловіе, т. е. отмічали пурпурными чернилами мпосяць и индикть издаваемаго эдикта); это было наиоффиціальнийшее византійское льтосчисленіе. Византійскій индиктіонъ начинался съ 1-го сентября; поэтому, чтобы вычислить, къ какому тіону относится данный годъ, нужно прибавить къ данному году отъ Р. Х. 3. если указанное время падаетъ между первымъ числомъ января и первымъ сентября, - и эту сумму раздълить на 15, остатокъ покажетъ индиктіонъ  $\left(\frac{\alpha}{15}\right)$ R=ind если въ остаткъ нуль, то, значить, индиктіонъ 15-й. Если же идеть ръчь о времени отъ 1-го сентября по 31 декабря, то слъдуетъ прибавить не 3, а 4, и произвести ту же самую операцію.

Эти индиктіоны обычно называются индиктіонами Константина В. Начало, 1 сентября 312 года, выбрано недурно: 12 ок-

тября 312 года Константинъ одержалъ побъду надъ Максентіемъ и въ мартъ 313 года издалъ медіоланскій эдиктъ. Однако, едва ли Константинъ ввелъ индиктіоны въ употребленіе и о природъ ихъ идутъ споры. Знаменитый Моммсенъ высказалъ предположеніе весьма неудачное. Онъ производилъ индиктіоны отъ indictio paschae. Но это невърно, потому что индиктіонъ равняется 15 годамъ, а на востокъ для пасхи былъ 19-лътній циклъ, а на западъ 84-лътній. Юристъ Савиныи высказалъ болье правдоподобное предположеніе, основывающееся на нъкоторыхъ фактахъ. Подъ indictio разумълось обозначеніе цифры податей, которыя слъдовало собрать въ данномъ году. Финансовый годъ въ римскомъ государствъ такимъ образомъ начинался «указаніемъ» (indictio) императора, сколько нужно было собрать податей для удовлетворенія государственныхъ потребностей. Этотъ указъ переходилъ къ префектамъ, викаріямъ и президамъ, которые послъдовательно раздъляли падающую на ихъ префектуры, діоцезы, провинціи долю податей на болъе мелкія единицы обложенія. А для того, чтобы смъта соотвътствовала дъйствительности, время отъ времени предпринималась переоцънка поземельной собственности. Но она не совпадала съ первыми индиктіонами, и потому и догадка Савиньи не все объясняеть въ вопросъ о происхожденіи индиктіоновъ.

Повидимому индиктіоны не римскаго и не византійскаго происхожденія, а заимствованы изъ Египта. Въ новъйшее время, главнымъ образомъ вънскіе ученые, благодаря большому количеству египетскихъ папирусовъ времени завоеванія Египта, выяснили, что индиктіоны едва ли чисто-римская выдумка, но представляють, въроятно, подражаніе учрежденію, существовавшему еще ранъе этого въ Египтъ. Тамъ существовалъ опредъленный тридцатилътній періодъ: половина его и составила индиктіонъ.

Вѣнскіе ученые и между ними одинъ молодой славянскій ученый Веселый (Wessely), благодаря работамъ надъ египетскими папирусами, натолкнулись на одну любопытную и интересную и для церковной исторіи вещь. Они замѣтили, что, когда дѣло идетъ приблизительно о нашемъ маѣ мѣсяцѣ, то приставлялось обыкновенно: «въ концѣ индиктіона»; если же говорится объ іюлѣ, а иногда и объ іюнѣ, то ставилось: ἐνδιχτιῶνος ἀρχομένης— «въ началѣ индиктіона». Это навело на мысль, что индиктіонъ начинался въ Египтѣ не съ 1 сентября, а нѣсколько раньше. 25 мая—самый ранній періодъ индиктіона. Индиктіоны счита-

лись въ Египтъ особо; въ одной записи они называются «нильскими»—ὶνδιατιῶνος Νείλου ἀρχομένης; они были чисто аграрнаго характера, направлялись къ тому, чтобы върно опредълить производительность земли. Производительность земли, естественно, опредъляется по окончании земледъльческихъ работъ и уборки хлёба, и эти работы оканчиваются обыкновенно къ сентябрю. Но въ Египтъ земледъльческія работы кончались гораздо ранъе и обыкновенно къ 12 числу мъсяца пауни (по нашему-къ 6 числу іюня), въ ночь на которое, по мнѣнію египтянъ, падаетъ первая капля росы, начинается поднятіе нильскихъ водъ, полное разлитіе которыхъ бываетъ въ концѣ августа. Въ данномъ случав Нилъ является показателемъ для этого аграрнаго лътосчисленія въ Египтъ. Въ Византіи естественно было начинать индиктіонъ съ сентября, когда тамъ жатва кончалась и опредълялись государственные доходы, также определялось, какіе налоги (indictio) могла вынести страна. Такимъ образомъ жатва въ Египтъ предваряла византійскую, и индиктіонъ поэтому начинался зд'ясь раньше. Точно опредълить этотъ терминъ невозможно, но во всякомъ случаъ нашъ іюль и августь (епифи и месори) и почти весь іюнь (пауни) принадлежали къ будущему византійскому индиктіону, египетскій же индиктіонъ начинался ранье. Такимъ образомъ, если говорится о какомъ-либо событіи, имъвшемъ мъсто въ эти мъсяцы, и его время опредъляется индиктіономъ, то, коль скоро неизвъстно, по какому индиктіону считается событіе, и времени опредълить точно нельзя. Если документь египетскаго происхожденія, тогда датировать его нужно по египетскому индиктіону.

Любопытно, что это открытіе, сдѣланное въ послѣднее десятилѣтіе 19 столѣтія, оказалось пригоднымъ для церковной исторіи. Третій вселенскій соборъ былъ въ 431 году и имѣлъ засѣданія въ іюлѣ; чтобы узнать, къ какому индиктіону относится данный годъ, нужно къ нему прибавить 3 и сумму раздѣлить на 15, остатокъ 14 покажетъ, что засѣданія собора были въ теченіи 14 индиктіона. Но въ числѣ документовъ собора встрѣчается письмо египетскихъ епископовъ, изъ котораго видно, что соборъ продолжалъ свои засѣданія 20 месори 15 индиктіона (20 число месори соотвѣтствуетъ 13 числу августа), и дѣло, значитъ, относится не къ 431 году, а къ 432. Но эту разницу въ лѣтосчисленіи трудно объяснить ошибкой: пифры δ' и є' (тета́рту и пештъў, или—терзарахаздеха́ту и печтехас-

δεκάτη) не такъ походять другъ на друга, чтобы ихъ можно было смѣшать. Эту странность замѣтилъ еще Тилльмонъ, который говорилъ, что туть надо предположить существованіе мѣстнаго лѣтосчисленія. Египетскіе индиктіоны Нила, какъ нельзя лучше, объясняють это явленіе. Ефесскій соборъ былъ тогда, когда Византія считала 14 индиктіонъ, а въ Египтѣ уже шелъ 15 индиктіонъ. Вообще при всѣхъ тѣхъ датахъ, которыя падають на нашъ іюнь, іюль и августъ мѣсяцы, могутъ возникать нѣкоторыя недоумѣнія. Если имѣется основаніе думать, что документь изъ Египта, то слѣдуетъ допустить, что извѣстное событіе совершилось однимъ годомъ раньше, чѣмъ обыкновенно принимается.

Нужно отм'єтить еще то, что для востока индиктіонъ казался такимъ казеннымъ византійскимъ учрежденіемъ, что въ Сиріи его не переводили на туземный языкъ, а только писали сирійскими буквами. Часто оказывается, что сирійскими буквами переданы греческія слова πεμπτῆ, έχτῆ,—гдѣ разум'єются годы индиктіона. Если бы эти индиктіоны проводила въ жизнь церковь, то такой странной формы датировки не явилось бы.

Собственно греческая форма датировки по индиктіонамъ заключалась въ томъ, что отмъчался только годъ въ предълахъ даннаго индиктіона, но не указывалось, какой идеть индиктіонь отъ начала счисленія по индиктіонамъ (отъ 312 г.). Эта сторона дъла представляетъ довольно значительныя неудобства для опредъленія времени историческихъ фактовъ. Разъ византійцы привыкли опредълять событія только годами индиктіоновъ и никакимъ другимъ образомъ, то въ виду того, что 30-льтній періодъ въ жизни и дьятельности отдьльнаго лица вещь довольно неръдкая, мы можемъ затрудняться при такой датировкъ съ точностью опредълить время различныхъ событій его жизни. Всв попытки біографовъ Максима Исповъдника установить хронологію его жизни не приводять къ желаемому результату. По моему мнѣнію, причина заключается въ томъ, что дъятельность Максима превышала періодъ 15 лътъ, и изследователи смешивають бедствія оть персовь и оть арабовь. Такимъ образомъ, если мы не имъемъ другого, болъе точнаго опредъленія, чъмъ дата индиктіона, то приходится иногда неопредъленно высказываться о времени тъхъ или иныхъ событій.

# III. Источники церковной исторіи.

Исторические источники раздъляются на нъмые и говорящіе, или неписьменные и письменные. О нъмыхъ источникахъ церковной исторіи не буду говорить, потому что они для нашей науки дають слишкомъ мало. Письменные источники по матеріалу, на которомъ письмо сохранилось, дълятся 1) на монументальные, или написи на камнъ и металлъ, на стънахъ зданій, на мраморныхъ доскахъ, на памятникахъ, монетахъ и т. п., и 2) к н и ж н ы е, написанные на папирусъ, пергаменъ и бумагъ. Въ ряду этихъ послъднихъ источниковъ могуть быть различаемы, съ одной стороны, а) и с то ч н и к и о бща г о характера, съ другой б) источники с п е ц і альные, представляющіе собственно уже обработку историческаго матеріала, но въ то же время имъющіе для насъ значеніе перво-источниковъ 1).

<sup>1)</sup> О монументальныхъ источникахъ исторіи и ихъ разработкъ говорится вообще въ пособіяхъ по соотвътствующимъ вспомогательнымъ наукамъ, эпиграфикъ, нумизматикъ, сфрагистикъ, и въруководствахъ по археологіи и исторіи искусства. По отношенію къ памятникамъ христіанской древности важное значение въ данномъ случав, кромв уже успъвщихъ устаръть къ настоящему времени A Dictionary of Christian Antiquities, ed. by W. Smith and S. Cheetham. Vol. I-II. London 1875-1880, и Real-Encyclopädie der christlichen Alterthümer, bearb. und herausgeg. von F. X. Kraus. B. I-II. Freiburg im Br. 1880-86, имъетъ недавно начатый Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, publié par F. Cabrol. Т. І. Paris 1903-1906 (со множествомъ снимковъ съ памятниковъ). Вообще объ источникахъ исторіи древняго міра, монументальныхъ и литературныхъ или книжныхъ, и о разработкъ этой исторіи даетъ свъдънія C. Wachsmuth, Einleitung in das Studium der alten Geschichte. Leipzig 1895. На русскомъ языкъ есть В. Буаескулъ, Введеніе въ исторію Греціи. 2 изд. Харьковъ 1904. Исторія среднихъ въковъ имъетъ для себя превосходный указатель источниковъ въ трудъ A. Potthast, Bibliotheca historica medii aevi. Wegweiser durch die Geschichtswerke des europäischen Mittelalters bis 1500. В. I-II. 2 Aufl. Berlin 1896. Существуютъ особыя введенія въ исторію отдъльныхъ народовъ, выступившихъ сцену съ началомъ среднихъ въковъ. W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter bis zur Mitte des XIII Jahrhunderts. B. I-II. 7 Aufl. Berlin 1904 (B. I). Dahlmann-Waitz, Quellenkunde der deutschen Geschichte. Th. I-II. 7 Aufl. von E. Brandenburg. Berlin 1905 (Th. I). A. Molinier, Les sources de l'histore de France au moyen âge. I-V (до 1494). Paris 1902-1904. Сh. Gross, The sources and literature of english history from the earliest times to about 1485. London 1900.

# 1. Монументальные источники.

По степени своей авторитетности вообще въ ряду историческихъ источниковъ на первомъ мъстъ должны быть поставлены написи разнаго рода, на чемъ бы ни были онъ сдъланы: на ствнахъ, мраморныхъ памятникахъ, монетахъ, печатяхъ и т. д. Камень стоить дороже, чёмъ какой нибудь плохой папирусъ; на ствнахъ же не такъ легко было записывать. Естественно, такимъ образомъ, что разъ существуютъ на камняхъ, ствнахъ, металлическихъ доскахъ извъстныя написи, то въ нихъ нельзя видъть только пробу пера. Не всякому, ощутившему въ себъ склонность къ литературной дъятельности, легко было бы писать на такомъ матеріаль. Если существують монументальные письменные памятники, то естественно предполагать, что заготовлены они тъмъ, кто имълъ дъйствительныя побужденія къ тому, чтобы оставить изв'єстную напись. Невърности въ подобныхъ памятникахъ могли происходить развъ тогда, когда, напримъръ, правительство приготовляло ихъ, ожи-

Какъ на опыты спеціальнаго введенія въцерковную исторію, можно указать на трудъ болландиста Смедта, С. de Smedt, Introductio generalis ad historiam ecclesiasticam critice tractandam. Gandavi 1876, и на упомянутую выше "Пропедевтику" Н и р ш л я (стр. 41 прим.). Не признается удачнымъ трудъ E. Bratke, Wegweiser zur Quellen- und Litteratur-kunde der Kirchengeschichte. Gotha 1890. Ближайшія указанія касательно древне-христіанской литературы вообще и въ частности касательно церковно-историческихъ трудовъ можно находить въ курсахъ по исторіи этой литературы и патрологіяхъ. О. Bardenhewer, Patrologie. 2 Aufl. Freiburg im Br. 1901. Его-же, Geschichte der altkirchlichen Litteratur. В. I-II (первые три въка). Freiburg im Br. 1902—3. A. Harnack, Geschichte der altehristlichen Litteratur bis Eusebius. Th. I (bearb. unter Mitwirkung von E. Preuschen—II, 1—2. Leipzig 1893—1904. G. Krüger, Geschichte der altchristlichen Litteratur in den ersten drei Jahrhunderten. 1 u. 2 Aufl. Freiburg im Br. u. Leipzig. 1895; Nachträge, 1897. Трудъ G. Stang'a Historiographia ecclesiastica. Frib. Brisg. 1897 не представляетъ чего либо цъннаго. О древнихъ церковныхъ историкахъ свъдънія даются въ трудъ А. П. Лебедева, Церковная исторіографія въ главныхъ ея представителяхъ съ IV въка до XX. 2 изд. Спб. 1903. Для византійскаго періода необходимой справочной книгой является названная уже выше книга Крумбахера (стр. 40 прим.). Объ изданіи и разработкъ источниковъ византійской исторіи ср. трудъ В. Г. Васильевскаго, Обоаръніе трудовъ по византійской исторіи. Вып. І. Спб. 1890 (дополненное извлечение изъ журнала Министерства Народнаго Просвъщения за 1887-9 гг.). А. Б.

дая еще только извъстнаго событія. Впрочемъ, случаи подобные поступку Наполеона, который заранье на медаляхъ отпраздноваль свою побъду надъ Россіей, весьма ръдки. Такъ какъ пишутся эти памятники большею частію самими участниками событій, это придаеть имъ тъмъ болье высокое значеніе. [Фальсификація этого рода памятниковъ съ цълью сбыта ихъ ученымъ собирателямъ есть явленіе новаго времени].

Но, во-первыхъ, эти памятники немногочисленны, во-вторыхъ въ своей массъ—монотонны. Все, что даютъ они для исторіи, обычно ограничивается собственными именами и цифрами. Въ сравненіи съ другими письменными источниками они могутъ иногда являться какъ бы фонарями, зажженными среди бълаго дня.

## Написи на камиъ.

Вольшинство этого рода монументальныхъ письменныхъ памятниковъ составляютъ надгробныя написи; содержаніе ихъ ограничивается молитвеннымъ воззваніемъ къ Богу, обращеніемъ умершихъ къ живымъ и наоборотъ. Цѣннѣе паписи въ томъ случаѣ, когда онѣ увѣковѣчиваютъ дѣятельностъ знаменитыхъ лицъ. Но эпиграфика справедливо фигурируетъ въ числѣ пособій церковной исторіи. Заслуги ея рѣдки, но цѣнны. Я сейчасъ иллюстрирую это положеніе.

Мученикъ Іустинъ говорить о Симонъ Магъ, что римляне признали его богомъ и поставили ему статую на одномъ изъ острововъ Тибра съ написью: «Simoni Sancto Deo». Этотъ разсказъ представлялся маловъроятнымъ. Въ 1574 г. была открыта при раскопкахъ и эта статуя; напись на ней оказалась слъдующая: «Semoni Sanco Deo Fidio sacrum», слъдовательно, она была посвящена одному сабинскому божеству, Semo Sancus.

Одна изъ самыхъ цѣнныхъ написей — напись на каеедрѣ Ипполита. Въ 1551 году была открыта около Рима статуя лица, сидящаго на креслѣ съ львиными головами. Голова и руки статуи оказались отломанными, а на боковыхъ стѣнкахъ кресла открыта напись. На правой сторонѣ находится перечень произведеній неизвѣстнаго автора (впослѣдствіи доказано было тожество его съ Ипполитомъ) на греческомъ языкѣ; на противоположной стѣнкѣ найденъ пасхальный канонъ отъ 222—333 гг. по Р. Х. т. е. 112 лѣтній циклъ  $(16\times7=112)$ , которымъ предполагается, что чрезъ 112 лѣтъ пасхи должны пойти по старому.

Обращаеть также на себя вниманіе недавно открытая въ Олимпіи (1880) напись съ именемъ асіарха Гаія Юлія Филиппа Тралліана, относящаяся къ 149 году нашей эры. Она имѣетъ важное значеніе въ рѣшеніи вопроса о времени мученической смерти св. Поликарпа смирнскаго. Извѣстія о смерти Поликарпа мы находимъ въ полной редакціи его актовъ и въ сокращенной у Евсевія. Такъ какъ Евсевій не привелъ заключительныхъ словъ полной редакціи, гдѣ упоминаются правительственныя лица, то представляли, что эти акты поддѣльны, составлены по Евсевію, и что Поликарпъ пострадалъ въ 166 г., а не въ 155—156, какъ указываютъ акты. Новооткрытая напись рѣшаетъ вопросъ въ пользу полной редакціи актовъ, ибо консулъ Филиппъ Тралліанъ стоить и въ актахъ, а годъ его по написи—149-й во всякомъ случаѣ ближе къ 155, чѣмъ къ 166.

Въ 1882 г. открыта напись Аверкія, еп. іеропольскаго. Эта напись по своему содержанію была изв'єстна и раньше. Она сохранилась у Симеона Метафраста, извъстнаго передълками древнихъ агіографическихъ памятниковъ, въ житіи св. равноапостольнаго Аверкія іерапольскаго; но ей придавали мало довърія, такъ какъ въ житіи находилось много невъроятныхъ подробностей: говорилось о чудесномъ перенесеніи камня, на которомъ сделана напись, въ Іераполь, о путешестви Аверкія въ Римъ для исціленія дочери императора. Открытая въ Іерополф напись предъ городскими воротами разсъяла тьму, окружавшую лицо Аверкія и любопытна въ томъ отношеніи, что объясняеть, какимь образомь могло составиться житіе, поражающее своими невъроятностями. Оказывается, что эта напись относится къ тому времени, когда церковь Христова была гонимою. Поэтому о христіанств'в составитель написи выражается прикровенно. Онъ говорить о путешествіи Аверкія въ Римѣ къ царицѣ, упоминаеть о пастырѣ съ сіяющими глазами, о въръ, предлагающей въ пищу рыбу, хлъбъ и вино, и проч. Для върующихъ содержание ея было понятно. Подъ царицею здъсь разумълась сама римская церковь, подъ пастыремъ и рыбою-Інсусъ Христосъ, и т. д. Последующій составитель житія поняль это сказаніе житія буквально и растолковывалъ содержание его по своему.

Интересна еще напись, имъющая отношеніе къ «Октавію» Минуція Феликса, т. е. діалогу между христіаниномъ Октавіемъ Януаріемъ и язычникомъ Цепиліемъ Наталіемъ,—діалогу,

который оканчивается обращениемъ Цецилія въ христіанство. Въ литературъ объ этомъ произведении идетъ споръ. Сходство между извъстною частію діалога и «Апологетикомъ» Тертулліана несомнънно и ученые спорять только о томъ, кто къмъ нользовался. Эберть (1868) ръшаеть вопросъ въ пользу Минуція. Феликса и заимствователемъ считаетъ Тертулліана; но безусловно доказать это представлялось невозможнымъ. Въ послъдующей работь ученыхъ замьчается такое движение, которое отзывается самымъ радикальнымъ отрицаніемъ. Кюнъ (Richard) Кићи 1882) высказывается, что этотъ діалогъ Минуція Феликса—. только литературная форма, вымысель, что никакого ни Октавія, ни Цецилія не было. Между тімь, найдена въ Циртів напись, въ которой упоминается одинъ мъстный чиновникъ, praefectus quinquennalis Marcus Caecilius Quinti filius Natalis. Последній, несомненно, зычникь, потому что представляется занимающимъ языческую должность. Существоваль онъ между 211 — 217 гг., и такъ какъ Цецилій Наталій, ведшій разговоръ съ Октавіемъ, въроятно носилъ и имя Квинта (с. 1, 5, чтеніе ex conjectura) и быль родомъ Cirtensis (с. 9, 6; 31, 2), то отсюда и можно опредълить время происхожденія діалога. Въ Циртъ, какъ видно изъ написи, несомнънно существовала: фамилія Цециліевъ Наталіевъ. Правда, привлекшій къ рѣшенію вопроса разсматриваемую напись Dessau (1880) высказывается что Маркъ Ценилій и быль тоть Наталій, который послів обратился въ христіанство; а въ такомъ случав діалогъ имвль мѣсто послѣ 210 года и Тертулліань, писавшій свой «Апологетикъ» около 200 года, не могъ пользоваться «Октавіемъ». Но нъмецкій издатель этого діалога Aemilius Baehrens (1886) нолагаеть, что вопрось о времени происхожденія его рішень Эбертомъ безповоротно, и что М. Цецилій Наталій не самъ вель бесёду съ Октавіемъ и не быль отцомъ этого дисиутанта, но самъ быль сынъ того Квинта, который беседоваль съ Октавіемъ и обратился въ христіанство. Такимъ образомъ мы имфемъ дело только съ темъ непріятнымъ для христіанства фактомъ, что отецъ является обращеннымъ въ христіанство, а сынъ снова является языческимъ чиновникомъ. Но это возможно, особенно если принять во вниманіе гоненіе Септимія Севера. Такимъ образомъ, эта циртская напись даеть основаніе полагать, что діалогь имель место во второй половинѣ II вѣка. Впрочемъ нѣкоторые ученые полагаютъ, что мысль о непосредственномъ пользованій и ближайшемъ отношеніи между Тертулліаномъ и М. Феликсомъ нужно оставить; что они оба пользовались недошедшей до насъ латинской христіанской апологіей второй половины Н в., можеть быть, принадлежащей Прокулу.

Большое значение следуеть признать за двумя написями, составленными папою Дамасомъ. Эти написи отысканы де-Росси и возстановлены во всей полнотъ благодаря тому, что еще въ давнее время были списаны и сохранялись въ одной старинной рукописи. Онъ относятся къ римскому епископу Маркеллу, занимавшему канедру съ 24 мая 307 г. по 15 января 309 г., и его преемнику Евсевію, который быль епископомъ отъ 23 апръля до 17 августа 309 г. Въ написяхъ говорится, что Ираклій запретиль проливать слезы, т. е. оплакивать падшимъ свои прегръщенія, а Маркеллъ и Евсевій научили несчастныхъ оплакивать свои гръхи. Въ нихъ находятся далъе указанія на то, что въ Рим'є происходили страшные безпорядки. Он ф проливаютъ также яркій свъть на внутреннее состояніе церкви въ Рим'в и выясняють, что вопрось о приняти падтихъ, игравшій такую видную роль въ предшествовавшей исторіи и подавшій поводъ къ расколу, быль поставлень ребромъ и въ настоящее время. Извъстно довольно старинное римское преданіе о томъ, что предшественникъ Маркелла — Маркеллинъ, застигнутый гоненіемъ, имъль слабость принести жертву идоламъ, воскуривъ оиміамъ (thurificatio), но затъмъ раскаялся въ своей слабости, исповъдалъ себя христіаниномъ и былъ казненъ. Такимъ образомъ, судя по римскому преданію, здѣсь былъ епископъ отступникъ. Преемникомъ Маркеллина и былъ Маркеллъ. Маркеллъ былъ проведенъ на канедру, очевидно, партією христіанъ строгихъ, и потому онъ объявилъ, что падшіе должны искупить свои прегръщенія тяжкимъ церковнымъ покаяніемъ. Но въ это время была многочисленна и партія людей, стоявшихъ за слабую дисциплину. Дебаты между этими двумя партіями скоро приняли обширные размѣры. Изъ церквей и домовъ дъло было перенесено на улицы, дошло до драки и убійствъ. Поэтому вмѣшалась въ дѣло римская власть въ чисто полицейскомъ интересъ. Дъло кончилось тъмъ, что Маркеллъ былъ отправленъ въ ссылку, гдъ и скончался. Евсевій быль выдвинуть партіей христіань строгихь. Но и противная партія выдвинула своего представителя и поставила его во епископа. Сделавшись епископомъ, Ираклій относился къ падшимъ снисходительно, запрещалъ имъ оплакивать свои гръхи

и принималь въ церковь послѣ самой недолгой покаянной дисциплины. Напротивъ, Евсевій поддерживаль строгую дисциплину и туть повторилась та же самая исторія: дошло дѣло до уличныхъ безпорядковъ, кончившихся тѣмъ, что Евсевій былъ сосланъ, не пробывши епископомъ и одного года. Древніе историки объ этомъ происшествіи совершенно умалчиваютъ и имя Ираклія является только благодаря Дамасовой написи. Другіе писатели ничего о немъ не говорять и существуетъ догадка Липсіуса, что въ ереси иракліотовъ, которые фигурировали въ древности, какъ секта гностическая, кроется слѣдъ движенія, поднятаго Иракліемъ.

Въ отношеніи къ отдѣльнымъ лицамъ написи вообще даютъ свѣдѣнія о времени ихъ жизни и дѣятельности. Такова напись на гробницѣ Виктора, еп. капуйскаго, умершаго въ апрѣлѣ 554 года, послѣ 13 лѣтняго управленія паствою, съ февраля 541 г.

Одна малоазійская напись, обнародованная Маи, свидѣтельствуеть о смирнскомъ епископѣ—Эферихѣ (Аідѣрудос). Эферихъ присутствовалъ на Флавіановомъ соборѣ (448 г.), на разбойничьемъ и Халкидонскомъ. Запуганный терроромъ, онъ давалъ показанія крайне смутныя и вообще оставляеть по себѣ, судя по соборнымъ актамъ, впечатлѣніе человѣка недалекаго и оказавшагося не на своемъ мѣстѣ. Но напись удостовѣряетъ, что Эферихъ былъ архіепископомъ и пользовался уваженіемъ паствы и такимъ образомъ проливаетъ свѣтъ на духовное состояніе, въ которомъ онъ находился: она показываетъ, что его сбивчивыя показанія были слѣдствіемъ страха, а не умственнаго склада; вмѣстѣ съ тѣмъ она имѣетъ важное значеніе для сужденія о томъ, какъ обращались съ отцами на соборѣ.

Затьмъ, какъ замъчено, огромное большинство написей приходится на надгробные памятники. Этого рода написи могуть оказать большую услугу христіанской археологіи, но могуть помочь и въ другихъ областяхъ. Такъ, на основаніи ихъ Каведони нашелъ возможнымъ опредълить обычный возрасть, въ которомъ христіане вступали въ бракъ—отъ 14—17 лъть, хотя бывали случаи браковъ въ 12—13 льтъ. Можно также при ихъ помощи опредълить среднюю продолжительность жизни, которая въ древнемъ Римъ оказывается меньше, чъмъ въ настоящее время.

Самое полное собраніе написей, существующее въ настоящее время, издано Берлинскою Академіей Наукъ подъ заглавіемъ: «Corpus inscriptionum Graecarum (съ 1825) et Romanarum (съ 1863)». Это огромное собраніе фоліантовъ, въ которое вносятся и группируются всё открываемыя написи. Обработка этого изданія превосходная, благодаря роскошнымъ матеріальнымъ средствамъ, дозволяющимъ привлечь къ участію въ немъ лучшія силы Германіи. Оно можетъ замѣнить недоступныя для многихъ подлинныя написи. Были и отдѣльныя собранія написей. Такъ Le Blant (1856—65) издалъ написи христіанской Галліи. Берлинскій профессоръ Н й в ne г издалъ написи испанскія (1871) и англійскія (1876). Надъ римскими паписями особенно работалъ итальянскій археологъ de Rossi (1861—88), работы котораго не имѣютъ себѣ равныхъ.

#### ПЕЧАТИ.

На ряду съ написями, сдёланными на камняхъ или сохранившимися на обломкахъ стёнъ, имѣютъ значеніе написи, сдёланныя на печатяхъ. Печати, какъ извёстно, въ древнія времена привёшивались иногда къ документамъ на шнуркѣ (sigilla pendentia) и представляли нѣчто въ родѣ медалей; онѣ въ такомъ случаѣ имѣли лицевую и обратную сторону, такъ что на нихъ можно было написать многое. По сходству въ самой техникѣ печатей съ медалями, ихъ можно принимать, какъ извѣстныя формы медалей, такъ что тѣ, которые занимаются собираніемъ медалей, должны принимать во вниманіе и печати.

Древнія печати уцівлівли въ огромномъ количестві, и каждая именная печать является документомь, могущимъ свидітельствовать о томъ или другомъ лиців или должности. Иногда въ печатяхъ самая, повидимому, ничтожная подробность можеть иміть рішающее значеніе для опреділенія какой-либо исторической личности. Напримітрь, стратегь города иміть обыкновеніе въ печатяхъ подлів Христа и Богоматери поміщать и того святого, который считался патрономъ города. Благодаря этому, вопрось о містів жительства стратега легко можеть быть рішень при помощи его печати. Въ очень небольшомъ количествів сохранились только печати епископскія. И онів также являются очень ціннымъ документомъ. Такъ, напр., сохранилась одна печать, принадлежащая еп. иворнскому, фотію. На ея реверсів кругомъ читаемъ имя епископа фотія, а

на другой сторонь въ серединь представленъ св. епископъ, облаченный въ фелонь или стихарь съ подписью: «6 Аүюс Обрачос, 'Еміяхотос 'Грорчос,». Неизвъстно, когда жиль этотъ фотій, еп. иворнскій. Можеть быть эта печать восполняеть собою пробъль въ «Fasti episcopales», а можеть быть составляеть только матеріаль для поправки чтенія въ подписи Трулльскаго собора (692 г.), гдъ является фотій еп. иворскій. Имя Уранія также имъеть значеніе. Это быль епископъ, представителемъ котораго на Халкидонскомъ соборь быль пресвитеръ Павель. Какъ мы знаемъ изъ житія Евтихія константинопольскаго, память Уранія чтилась весьма высоко. Такимъ образомъ эта позднъйшая напись удостовъряеть, что чествованіе этого святого еще продолжалось.

Свъдънія о печатяхъ можно находить частью въ трудахъ по дипломатикъ, частью въ спеціальныхъ сочиненіяхъ. Неіпессіи s, De veteribus Germanorum aliarumque nationum sigillis. Francof. 1719. Grotefend, Über Sphragistik. Breslau 1875. [Византійская сигиллографія разработана въ трудахъ G. Schlumberger; главный трудъ—Sigillographie de l' Empire Byzantin. Paris 1884].

# Монеты.

Можно посмотръть какъ на странность, что въ числъ источниковъ церковно-историческихъ свъдъній могуть являться монеты. Значение онъ въ данномъ случаъ имъютъ главнымъ образомъ не по сторонъ технической и не по тому, сколько онъ стоять, но какъ своего рода написи. Древнія монеты не походять на наши монеты, которыя сохраняють свой штемпель и при перемънъ государей, если не происходитъ какой-либо перемены въ правлении. Въ древнемъ міре монетами были собственно медали, выпускавшіяся не только въ память вообще парствованія разныхъ государей, но и въ память различных событій тогдашней исторіи, и имъвшія различную ценность. Были, напр., монеты въ память взятія Іудеи римлянами, вследствіе чего на нихъ и стояла напись: «Сарta Judaea». Штемпеля на монетахъ мънялись тогда очень часто, давая возможность составлять по нимъ болье точное представленіе о времени тъхъ событій, въ честь которыхъ онъ выбивались.

Вообще древнія монеты им'єють значеніе не только потому,

что дають портреть извъстнаго государя, но и потому, что представляють эмблемы и написи, которыя помогають опредълить характеръ извъстнаго царствованія и политическія задачи того или другого государя. Такъ извъстно, что монеты Константина Великаго играють роль въ исторіи потому, что дають возможность опредълить его отношение къ христіанству соотвътственно тому, насколько часто являются на нихъ христіанскіе символы. Надъ изследованіемъ ихъ особенно много трудился англичанинъ Мадденъ (Madden 1877-78). Характеристична монета, выбитая въ честь императора Декія Траяна съ написью: «pudicitiae Augusti», «цъломудрію Августа», указывающая на строго нравственный характеръ, которымъ отличался Лекій, что и подтверждается въ извъстіяхъ другихъ источниковъ. Любопытныя историческія свёдёнія даеть также монета императора Нервы. На ея лицевой сторонъ стоить напись: «Imp. Nerva Caesar Augustus Pontifex Maximus Tr.P. Consul II», а на реверсъ стоитъ: «Fisci judaici calumnia sublata», «за отмъну клеветы іудейскаго фиска». Іудейскій фискъ введенъ быль Домиціаномъ. Этимъ именемъ называлась подать, которая взималась за обръзание и вносилась въ храмъ Юпитера Капитолійскаго. Эта подать собиралась съ большими придирками и сопровождалась оскорбленіями. Благородный Нерва отм'вниль эту подать при самомъ восшествіи на престолъ.

Въ хронологическомъ отношеніи особенно важное значеніе имъють монеты, чеканенныя въ Александріи, потому что на нихъ выставлялся годъ правленія императора, въ который чеканена монета. Онъ обозначался греческими буквами, которымъ предшествоваль знакъ, похожій на букву L; что означаеть этотъ знакъ, — понять невозможно. Но, какъ бы то ни было, за этимъ L слъдуеть знакъ, показывающій въ точности, сколько разъ 29 августа падаетъ на царствованіе того или другого государя, при чемъ годъ предшествовавшій сполна причисляется къ царствованію этого государя. Поэтому александрійскія монеты драгоценны для хронологіи.

Монетами, далье, можно удачно пользоваться для опредвления полнаго имени того или другого государя. Какъ извъстно, у римлянъ именъ было много. Опредвлить сполна имя государя весьма важно для историка. Благодаря сохранившимся монетамъ удалось возстановить полное имя императора Декія Траяна: Cajus Messius Quintus Trajanus Decius. Это даетъ возможность псправить одну дату въ мученическихъ актахъ

Hioнія, которые начинаются словами: «imperatore Cajo Mense Quinto Trajano Decio»... При помощи монеть можно понять, что слова «Mense Quinto» передъланы изъ настоящаго имени императора «Messio Quinto». Отсюда ясно, что латинскій переволчикь, хотя и измѣнилъ имя императора, однако имѣлъ подъруками хорошіе мученическіе акты.

Установленіе полнаго имени Декія, помимо исправленія указанной записи, даеть еще возможность: а) часть довольно многочисленныхъ мученичествъ, бывщихъ, по актамъ, Траянъ, отнести ко времени Декія, и б) скептически относиться къ тъмъ актамъ, гдъ Декій называется Флавіемъ. Благодаря полному собранію собственных имень императоровъ періодъ гоненій удалось выяснить зам'вчательный для критики тъхъ или другихъ мученическихъ актовъ со стороны ихъ подлинности фактъ. Дъло сводится къ употребленю имени Флавія. Оказывается, что во многихъ мученическихъ памятникахъ Декій называется Флавіемъ, и ему приписываются эдикты о гоненіяхъ. Это повидимому незначительное обстоятельство, однако, является хронологическимъ показателемъ этихъ актовъ. Вст подобные акты съ именемъ Флавія возникли, несомнтню, послѣ Константина Великаго, хотя въ основѣ ихъ могутъ иногда лежать дошедшія отъ прежнихъ временъ преданія или даже краткія записи мученичествъ.

Извъстно, что во второй половинъ перваго въка въ Римъ царствовала фамилія Флавіевъ. Къ ней принадлежали: Веспасіанъ. Тить и Доминіань. Съ Доминіаномъ фамилія эта прекратилась. Но имя Флавія появляется въ титуль Константія Хлора, которое онъ унаслъдовалъ отъ своего дъда и которое показывало благородство его происхожденія. Какъ изв'єстно, императоръ Діоклетіанъ выдвинулся изъ весьма невысокаго рода. Сдёлавшись императоромъ, онъ назвалъ себя «Cajus Aurelius Valerius Jovius (посвященный Юпитеру) Diocletianus». Затьмъ онъ избраль въ соправители своего стараго собрата по оружію съ именемъ: «Marcus Aurelius Valerius Herculius Maximianus». Такимъ образомъ въ имени обоихъ императоровъ-августовъ фигурирують имена: Аврелій и Валерій. Затьмь, когда избраны были для обоихъ августовъ помощники-кесари, то имъ усвоень быль титуль Валерія, но не Аврелія, такъ что Константій Хлоръ назывался «Cajus Valerius Constantius», а Галерій — «Cajus Galerius Valerius». Такимъ образомъ у государей появилось много именъ и именами Аврелія и Валерія стали дорожить, какъ отличительнымъ титуломъ правителей. Въ лицъ Константія Хлора восходить на престоль фамилія Флавіевъ и Константинъ, унаследовавшій отъ своего отца имя «Флавій», сдълавшись императоромъ, сталъ называться: «Cajus Claudius Flavius Valerius Aurelius Constantinus». Клавдіемъ онъ назывался въ честь императора Клавдія; названія «Valerius Aurelius» выражали полноту его власти. Хотя имя «Flavius» было родовымъ титуломъ Константина, но этимъ именемъ послѣ него стали называться всѣ императоры. Такимъ образомъ, хотя фамилія Флавіевъ прервалась, но титулъ «Флавій» продолжается у всъхъ послъдующихъ императоровъ. Өеодосій І, Өеодосій II, Юстиніанъ, Ираклій назывались Флавіями. Случилось даже нъчто большее. Всъ государственные сановники, даже самые низшіе, не говоря уже о высшихъ, титуловались Флавіями. Въ посл'єднее время открытые египетскіе контракты показывають, что тамъ каждый изъ контрагентовъ является или Флавіемъ или Авреліемъ, и если онъ не состоялъ государственной должности въ Египтъ, — назывался Авреліемъ, а если занималь государственную должность, то Флавіемъ. Получилась огромная традиція имени Флавія. Лицамъ, жившимъ послѣ Константина, казалось весьма невъроятнымъ, чтобы предшествовавшіе Константину императоры не носили имени Флавія и они сами надъляли ихъ этимъ именемъ.

Всв предшествовавшія работы по нумизматик въ свое время затмиль своимъ трудомъ ученый Эккель изъ Ввны, J. Еск hel, Doctrina nummorum veterum. Vindobonae 1792—99 (8 томовъ in 4°). Двло Эккеля продолжаль Н. Со hen, Description historique des monnaies frappées sous l'Empire Romain. Continué par F. Feuardent 2 éd. Paris 1880—92 (8 томовъ in 8°). Важное значеніе имъютъ работы Сабатье, въ 2 томахъ, по описанію византійскихъ монеть, начиная съ Аркадія до взятія Константинополя турками, J. Sabatier, Description génerale des monnaies Byzantines. Paris 1862. Снимки съ древнихъ монетъ, интересныхъ по своимъ рисункамъ для публики, часто встрвчаются напр. въ періодическихъ изданіяхъ не ученаго характера. Вообще, вслёдствіе разбросанности матеріаловъ по нумизматикъ, трудно стоять на высотъ знанія по этому предмету.

# 2. Книжные источники общаго характера и ихъ фундаментальныя изданія.

Всякаго рода написи имѣютъ для церковной исторіи второстепенное значеніе и не могутъ выдерживать сравненія съ источниками книжнаго характера. Наиболѣе цѣнны для церковной исторіи памятники, заключающіеся въ святоотеческой и вообще церковной письменности. Издавна были дѣлаемы опыты собрать ихъ съ возможной полнотою.

Творенія св. отцовъ и перковныхъ писателей.

Однимъ изъ самыхъ древнихъ болѣе или менѣе полныхъ сборниковъ святоотеческихъ писаній является такъ называемая «Bibliotheca sanctorum patrum», которую издалъ въ Парижѣ въ 1575—9 г. въ 8 томахъ Магдиегіп de la Bigne, сорбоннскій докторъ и каноникъ de Bayeux; она содержитъ латинскихъ отцовъ въ подлинникѣ, а греческихъ въ латинскомъ переводѣ. Она переиздавалась нѣсколько разъ съ значительными дополненіями и въ концѣ концовъ расширена въ ліонскомъ изданіи «Bibliotheca maxima patrum Lugdunensis» 1677 г. до 27 фоліантовъ; здѣсь даны латинскіе писатели до XVI в. (впрочемъ съ XIII в. съ пробѣлами) въ подлинникѣ, а греческіе въ переводѣ. Затѣмъ въ Венеціи появилось изданіе Андрея Галланди. А. Gallandi, «Bibliotheca veterum patrum» въ 14 фоліантахъ (1765—81, 1788), въ которомъ греческіе писатели напечатаны въ подлинникѣ.

Существенно восполниль изданіе Галланди Анджело Маи (Angelo Mai), префекть Ватиканской библіотеки († 1854). Онъ имѣлъ доступъ къ роскошному собранію греческихъ подлинниковъ этой библіотеки и въ продолженіе своей службы издаль ихъ такъ много, какъ рѣдко кому удается. Его десятитомное изданіе «Scriptorum veterum nova collectio» (in 4°) выходило въ Римѣ съ 1825 по 1838 годъ. Другое его изданіе древнихъ авторовъ—«Classici auctores» вышло также въ 10 томахъ съ 1828 по 1838 г. (in 8°). Въ 1839—44 гг. появился его десятитомный «Сборникъ колосьевъ»—«Spicilegium Romanum» (in 8°). Послѣ этого общирнаго труда онъ занялся исключительно изданіемъ св. отцовъ въ «Nova patrum bibliotheca», въ 7 томахъ, съ 1844 — 54 г. (in 4°); томы 8 и 9 изданы уже по смерти Маи въ 1871 и 1888 г. [матеріалъ для 10 тома 1906 г. былъ

собранъ уже не Маи]. Изданія Маи, не смотря на ихъ недостатки, сохраняють значеніе до сихъ поръ, потому что многіе напечатанные имъ памятники можно найти только въ его сборникахъ.

Въ главномъ и существенномъ предшествовавшія изданія святоотеческихъ твореній являются исчерпанными въ «Патрологіи» французскаго аббата М и н я, издателя «Всеобщей библіотеки для клира», J. P. Migne, Patrologiae cursus completus seu Bibliotheca universalis omnium SS. Patrum, Doctorum Scriptorumque ecclesiasticorum. Сначала Минь издаль Златоуста и Августина. Но затымь въ 40-хъ годахъ онъ пришелъ къ намърению издать всёхъ отцевъ. Въ 1844—55 гг. Минь издалъ 221 томъ, въ форматъ между 8° и 4° убористаго текста, латинскихъ писателей доведенныхъ до Иннокентія III (1216 г.), въ 218-221 томахъ содержатся указатели; затёмъ въ 1857-66 гг. издалъ греческихъ отцовъ въ 161 томѣ, доведши изданіе до взятія Константинополя турками. Такимъ образомъ здёсь содержался весь древній и средній періодъ церковной исторіи въ главныхъ ея представителяхъ. Завътною мечтою его было издать святоотеческія творенія на восточныхъ языкахъ, но онъ ничего не усп'єль для этого сдівлать. Особыя условія работы Миня наложили на его трудъ свою печать. Чтобы выпустить огромное собраніе книгь безъ убытка, онъ, не располагая казенной поддержкой, составиль компанію и на ея средства вель свое предпріятіе. И хотя такое почтенное изданіе, какъ Віbliotheca cleri universa, должно было бы вызвать сочувствіе со стороны духовной власти, однако эта последняя посмотрела неблагосклонно на промышленное предпріятіе Миня, въ которомъ она видѣла нѣчто недостойное священнаго лица и противное апостольскимъ правиламъ, запрещающимъ духовному лицу «куплю д'вяти», такъ что Минь долженъ былъ вести борьбу съ парижскимъ архіепископомъ. Въ виду этихъ удобствъ, изданіе Миня не могло быть особенно блестящимъ. Оно было напечатано на такой плохой бумагь, какая только могла найтись въ Парижъ, такъ что пользоваться имъ нужно съ осторожностью. Темъ не мене опъ выстояль и довель дъло до конца. Умеръ онъ въ 1875 г. Значительная часть его изданія (греческая патрологія) погибла вслідствіе пожара въ складъ въ 1868 г.

Если опредѣлять цѣнность «Патрологіи» Миня, то эта цѣнность заключается прежде всего въ практичности и удоб-

ствъ пользованія ею. Минь освободиль свъть оть фоліантовъ бенедиктинскихъ монаховъ, которыми было очень неудобно пользоваться, между прочимъ, вследствіе громадности формата. Научная цънность труда Миня не велика, да онъ и не преслъдоваль этой цъли. Минь не быль ученымъ издателемъ въ ряду тъхъ, которые изслъдовали и открывали новые пути. Онъ не ставить задачи-издавать авторовъ неизданныхъ, не устанавливаеть критически текста, онъ только перепечатываеть авторитетныя изданія. Онъ издаваль въ такое время, когда каждый ученый должень быль идти отъ изданій бенедиктинцевъ. Поэтому-то онъ предлагаетъ лишь перепечатку старинныхъ авторитетныхъ изданій, предъ которыми преимущество его Патрологіи состоить въ удобств'ь формата. Правда и у него были увлеченія въ сторону научности, но опыть его въ этомъ направлении кончился неудачно и вообще самъ Минь не имълъ возможности особенно улучшить текстъ произведеній, которыя онъ издаваль. Немногіе случаи исправленія текста повели къ большимъ непріятностямъ; въ особенности для него памятною осталась исторія съ твореніями Макаріевъ. Въ Египтъ были два Макарія: Макарій египетскій или великій и Макарій александрійскій — πολιτιχός. Требовалось разграничить ихъ сочиненія. Минь думалъ при изданіи воспользоваться услугами боннскаго профессора Флёсса (Floss). Последній составиль весьма хорошее prolegomenon, но когда дъло дошло до установки текста, то не только не поспъль къ сроку, но ничего болбе не сдълалъ. Произошло въ изданіи замедленіе, котораго не терптло коммерческое дтло. Въ серіи греческой патрологіи сділался перерывь, типографія могла остаться безъ работы, а потому Минь сталь слъдующіе томы, но подписчики не хотьли брать этихъ томовъ безъ предыдущихъ. Минь обратился къ прежней практикъ, махнулъ на Флёсса рукой и сталъ перепечатывать старыя изданія. Онъ бралъ обычно лучшее бенедиктинское изданіе, болье полное и авторитетное сравнительно съ другими, и означалъ жирнымъ шрифтомъ въ текстъ своего изданія пагинацію подлинника; когда было нужно, присоединялись изданныя поздивйшими учеными недостающія у бенедиктинцевъ святоотеческія творенія.

Всѣ недостатки, тяготѣвшіе надъ прежними бенедиктинскими изданіями твореній св. отцовъ, очевидно, должны были войти и въ Патрологію Миня, при чемъ къ нимъ прибавлялись и новыя погрешности. Поэтому ученые не освобождены и теперь отъ обязанности прибъгать къ подлинникамъ святоотеческой литературы и къ болъе раннимъ ея изданіямъ, и только изъ-за неудобства пользоваться тъми и другими прибывають къ Патрологіи Миня. Что касается болье раннихъ изданій, то они отличались простотою пріемовъ. Первые издатели въ основу своихъ трудовъ полагали одну, много двъ рукописи и при этомъ ръдко допускали поправки, какъ это дълали бенедиктинцы. Но за то последніе, хотя пользовались для своихъ изданій большимъ матеріаломъ и отличались трудолюбіемъ, опускали въ рукописяхъ многіе варіанты и руководились авторитетомъ тъхъ, которые раньше трудились на поприщъ изданія святоотеческой литературы. Благодаря бенедиктинскимъ работамъ, даваемый ими текстъ рукописей пріобрътаетъ цънность въ отношении смысла, но ихъ изданія не представляють возможности для ученыхъ проследить генесисъ рукописей. Другое удобство и вмѣстѣ неудобство бенедиктинскихъ издательскихъ работъ—въ томъ, что бенедиктинцы старались пріискивать и провърять мъста Св. Писанія, приводимыя св. отцами въ ихъ сочиненіяхъ. У св. отцовъ, какъ имфвшихъ подъ руками разные списки Св. Писанія, были и разныя чтенія св. текста. Бенедиктинцы же пользовались лишь списками Св. Писанія, сохранившимися въ Ватиканской библіотекъ. Соотвътственно съ ними они и провъряли тексты, находящиеся въ святоотеческихъ твореніяхъ. Если св. отецъ приводилъ мъсто Св. Писанія несогласно съ ватиканскими списками, бенедиктинцы считали такое мъсто опискою и спокойно поправляли его или по сикстинскому изданію Библіи (въ сочиненіяхъ греческихъ отцовъ) или по Вульгать (въ твореніяхъ латинскихъ отцовъ). Этотъ невинный пріемъ бенедиктинцевъ лишаетъ ученыхъ возможности проследить, изъ какой рукописи св. отецъ заимствоваль приводимый имъ текстъ. Поэтому, ученые, для которыхъ важенъ текстъ древнъйшихъ рукописей, вынуждены обходить бенедиктинскія изданія и пользоваться болье ранними изданіями. Такіе недостатки бенедиктинскихъ издательскихъ работь вошли и въ Патрологію Миня и чрезъ то уменьшають ея ценность. Кроме того и издание Миня не представляеть совершенно полнаго собранія церковныхъ писателей

Дополнительный въ этомъ отношении трудъ предпринялъ Жанъ Баттиста Питра (J. B. Pitra), впоследстви кар-

диналь и епископъ тускуланскій († 1889). Деятельность его стоить въ связи съ возстановленіемъ такъ называемой конгрегаціи Мавра послів погрома, произведеннаго французской революціей. Посл'єдняя была пагубна для монастырей. Монастыри подверглись разграбленію, при которомъ были уничтожены и расхищены многіе памятники литературы. Послі революціи французское правительство рѣшилось возстановить ученую деятельность монастырей. Съ этою целью была возобновлена конгрегація св. Мавра, основателемъ которой быль ученикъ Бенедикта нурсійскаго, посланный своимъ учителемъ въ Галлію и здісь по его уставу устроившій монастырь. Каждый членъ конгрегаціи св. Мавра назывался «monachus Benedictinus sancti Mauri», или «Сан-Мавританомъ». Возстановленной конгрегаціи быль отведень монастырь въ Солемь (1837). Вторымъ настоятелемъ ея и былъ Питра. Онъ издалъ въ 1852—1858 гг. памятники отеческой литературы въ сборникъ: «Spicilegium Solesmense» — «Солемскій сборникъ колосьевъ» (4 тома in 4°). Сдълавшись епископомъ тускуланскимъ, Питра перенесъ свою деятельность въ Италію. Пользуясь рукописями Ватиканской библіотеки, онъ издаль въ 1876—1884 гг. другой сборникъ святоотеческихъ твореній подъ названіемъ «Апаlecta sacra» (томъ 1—4, 6, 8 in  $8^{\circ}$ ). При изданіи этого сборника онъ широко пользовался восточными рукописями на сирійскомъ, армянскомъ и коптскомъ языкахъ. Затемъ имъ были изданы еще Analecta novissima въ 1885—1888 г. (2 т. in 4°) и Analecta sacra et classica въ 1888 г. (in 4°).

Болъе совершенное издание латинскихъ церковныхъ писателей до VII в. взяла на себя Вфиская Академія Наукъ, издающая съ 1866 г. «Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum». Трудъ быль раздёленъ между самыми выдающимися филологами настоящаго времени. Чтобы понять и оцінить достоинства и недостатки этого труда нужно отметить тотъ фактъ, что изданіе предпринято съ цьлью дать устойчивый подлинный латинскій тексть этихъ сочиненій. Наука обязана этимъ изданіемъ измѣнившимся взглядамъ на латинскій языкъ. Прежде различали золотой, серебряный, медный и железный періоды латинскаго языка и на всякое отступленіе отъ классической латыни смотрізли какъ на порчу языка и старались каждое такое мъсто исправить въ духѣ послъдней. Теперь же на каждое измъненіе въ языкъ смотрять какъ на естественное видоизмѣненіе его органической жизни, и чтобы прослѣдить исторію его развитія, стараются возстановить подлинный тексть всѣхъ писанныхъ на немъ сочиненій. Даже періодъ упадка языка представляеть для новѣйшихъ ученыхъ интересныя данныя для выясненія возникновенія новыхъ романскихъ языковъ: потомуто филологи и принялись за изученіе твореній христіанскихъ писателей IV, V и VI вѣковъ. Прежними изданіями руководиться было неудобно. Прежніе издатели видѣли въ рукописяхъ латинскихъ отцовъ много грамматическихъ ошибокъ и исправляли ихъ. Ученые филологи Вѣнской Академіи Наукъ и задались цѣлію возстановить вполнѣ первоначальный текстъ.

Дъло ведется исключительно филологами: это сообщаеть изданію спеціальный оттінокъ. Де-Лагардъ въ рецензіи на изданіе твореній св. Кипріана въ вінскомъ корпусь, сділанное Гартелемъ (1868—1871), указавши разные недочеты изданія, объясняемые тъмъ, что издатель не быль богословомъ, справедливо замѣчаетъ, что все-таки недочеты отъ изданія св. отцовъ филологами будуть не таковы, какъ тѣ, которыхъ можно ожидать отъ изданія ихъ богословами безъ надлежащаго лологическаго образованія и съ вредными для науки тенденціями. Всёмъ памятны затён аббата Sionnet въ предпринятомъ имъ въ Парижѣ изданіи новыхъ и усовершенствованныхъ текстовъ св. отцовъ; изъ нихъ видно, чего могла бы ожидать богословская наука отъ изданія латинскихъ отцовъ-писателей католическими богословами. При изданіи Августина и Іоанна Златоуста быль приглашень для филологическихъ работь выдающійся филологъ Дюбнеръ. Дюбнеръ нашель, что латинская Библія, которою пользовался Августинъ, передълана ужасающимъ образомъ. Онъ сказалъ объ этомъ аббату Сіоннэ; тотъ грубо отвътиль: «богословская часть издается мною, abbé Cionнэ, а онъ хорошо бы сделаль, еслибь ограничился темь, что отыскаль бы и установиль цитаты изъ классическихъ авторовъ». Такимъ образомъ, знаменитая личность Дюбнера являлась только вмъсто вывъски, въ качествъ приманки. Тоже самое потеривлъ и филологъ Янъ (Jahn) при перепечаткъ твореній Василія Великаго: къ его указаніямъ отнеслись съ крайнимъ пренебрежениемъ. Эти прецеденты не объщали ничего хорошаго отъ изданій св. отповъ католическими богословами. Филологи чужды богословскихъ интересовъ и это служить со стороны ихъ лучшимъ ручательствомъ того, что они дадутъ текстъ именно такъ, какъ онъ былъ въ наилучшихъ рукописяхъ и какъ можно возстановить его при помощи лучшихъ средствъ. Но за то о комментаріяхъ богословскаго содержанія филологи не заботятся. Они даютъ хорошій текстъ, но не даютъ подстрочныхъ замѣчаній. Потому Патрологія Миня и до сихъ поръ не утратила своего значенія, такъ какъ въ ней встрѣчаются диссертаціи и комментаріи, которые настолько цѣнны, что пренебрегать ими никакъ нельзя.

Изданіе Вънской Академіи Наукъ вызываеть съ практической стороны тотъ упрекъ, что оно выходитъ медленно. Но эта медленность показываеть и трудность изданія. Такъ о вышедшемъ въ 1882 г. изданіи Орозія изв'єстно, что издатель Zangenmeister работаль нады нимы 15 льты: 15 льты труда дали возможность этому ученому установить текстъ добросовъстно. Для своихъ цълей вънскіе ученые собирають свъдънія во всёхъ библіотекахъ и все, что даетъ цёлая Европа, находить въ ихъ трудахъ практическое применение. Медленность, такимъ образомъ, сопряжена съ качествомъ работы. Это изданіе прим'вняеть къ пользованію рукописями самый върный методъ. Оно считаетъ недостаточнымъ выписать ріанты изъ рукописей, но устанавливаетъ связь рукописей по фамиліямь, которымь онв принадлежать. Такимь образомь издатели думали нарисовать картину исторіи памятниковъ. Другой упрекъ, который можно было сделать этому изданію. состоить въ томъ, что оно содержало въ себф большею частію авторовъ, менѣе важныхъ для богословія вообще и церковной исторіи въ частности, такъ что изъ вышедшихъ на первыхъ порахъ авторовъ ценныхъ оказывалось немного, каковы: Кипріанъ, Викторъ витскій, Сульпицій Северъ, Павель Орозій, Іоаннъ Кассіанъ. Остальные представляють собою писателей, настолько мало дающихъ матеріала для церковной исторіи, что за изученіе ихъ едва ли кто возьмется, кром'ь филологовъ 1).

Успѣхъ вѣискаго изданія зависѣлъ между прочимъ и отъ особыхъ причинъ, сущность которыхъ заключалась въ соперничествѣ Вѣнской и Берлинской Академій, вопреки всѣмъ увѣреніямъ другъ друга во взаимныхъ вспоможеніяхъ. Въ Берлинѣ издаются «Monumenta Germaniae historica», имѣющія

<sup>1)</sup> Въ настоящее время вышло болъе 40 томовъ этого собранія и число произведеній, представляющихъ интересъ съ богословской и церковно-исторической точки зртнія значительно увеличилось.

А. Б.

весьма важное значеніе; здѣсь въ отдѣлѣ «Scriptores», среди «Auctores antiquissimi» (1877—1898, 13 томовъ) фигурируютъ тѣ латинскіе церковные писатели, которые дѣйствовали на германской почвѣ, напр. Орозій и др. Благодаря конкурренціи между Берлиномъ и Вѣною, вѣнскіе ученые, встрѣтивъ несогласія въ рукописяхъ, ожидали изданія ихъ въ Берлинѣ и затѣмъ провѣряли свой текстъ по берлинскому.

Такимъ образомъ можно надъяться, что древніе латинскіе церковные писатели будуть изданы въ Вѣнѣ и Патрологія Миня въ соответствующей части, по отношеню къ тексту писателей, упразднится. Но долго не потеряеть своего значенія Патрологія Миня относительно греческих в церковных в писателей. Едва ли можно ожидать, что и въ ХХ столътіи выйдуть древніе церковные греческіе писатели въ полномъ видъ. До последняго, по крайней мере, времени можно было указать только на единицы, делавшія хотя что нибудь для переизданія греческихъ церковныхъ писателей; исключеніе представляють лишь немногочисленныя писанія мужей апостольскихъ и христіанскихъ апологетовъ. Когда же вслёдъ за апологетами является Оригенъ, то для переизданія его уже весьма нелегко найти издателей, темъ более Василія В., Григорія Богослова, Іоанна Златоуста. Что касается того, что издаваемо было ранье въ Германіи напр. Гарнакомъ, то это были лишь большіе кусочки изъ памятниковъ древней христіанской литературы. Тоже сравнительно небольшое значение имфють количественномъ отношеніи изданія Карла де-Боора (de Boor), знакомящія нась съ Өеофаномъ Испов'єдникомъ, Өеофилактомъ, Никифоромъ-патріархомъ константинопольскимъ и др. Отсюда-Патрологія Миня до сихъ поръ, можно сказать, не сдѣлалась устарѣлою.

Указанное отношеніе къ греческой литературѣ понятно само собою. Латинскіе писатели интересуютъ филологовъ-латинистовъ, филологовъ романскихъ, историковъ романскихъ и германскихъ. Напротивъ, греческіе писатели интересуютъ историковъ общегражданскихъ и, затѣмъ, развѣ еще самихъ грековъ. Дѣло въ томъ, что греческій языкъ никакихъ новыхъ нарѣчій не пустилъ; новогреческій языкъ представляетъ собою только видоизмѣненіе его. Отсюда онъ можетъ быть интересенъ единственно для филолога-эллиниста, а при такомъ условіи недостатокъ ученыхъ, которые заинтересованы были бы изученіемъ греческаго языка, является фактомъ совершенно

естественнымъ и понятнымъ. До какой же степени узко смотрять на дѣло общегражданскіе историки, объ этомъ легко судить хотя бы по слѣдующему факту. Когда появилось изданіе хроники Өеофана, то ученые рецензенты дѣлали замѣтки подобнаго рода, что изданіе это небезполезно и для германскаго міра и именно потому, что на греческой почвѣ бывали-де и германцы 1).

Патрологія Миня, если бы она была даже пополнена, всетаки будеть имѣть тотъ существенный недостатокъ, что она не обнимаетъ двухъ отраслей греческой и латинской письменности. Дѣло въ томъ, что въ ней изданы только такія произведенія, которыя принадлежатъ опредѣленнымъ авторамъ. Самая программа Патрологіи Миня исключаетъ поэтому аноним-

<sup>1)</sup> Въ послъднее время, однако, тотъ интересъ, какой имъютъ протестанты къ самымъ первымъ въкамъ христіанства, привелъ протестантскихъ ученыхъ къ мысли предпринять и вполнъ удовлетворяющее научнымъ требованіямъ изданіе произведеній всёхъ греческихъ писателей первыхъ трехъ въковъ, такъ какъ подобное изданіе прежде всего и болъе всего необходимо для серьезнаго изученія этой эпохи. Это дъло взяла на себя Берлинская Академія Наукъ и съ 1891 года начались подготовительныя работы. Въ изданіе, подъ общимъ заглавіемъ "Ві с griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte" herausgeg, von der Kirchenväter-Commission der königl. preussischen Akademie der Wissenschaften (Leipzig, Hinrichs), должны войти всъ безъ исключенія греческіе памятники древней христіанской литературы до Евсевія кесарійскаго включительно, хотя бы сохранившіеся только въ переводахъ, за исключеніемъ лишь новозавътныхъ писапій; будуть изданы даже произведенія позднъйшей іудейской письменности, насколько они были приняты въ христіанской средъ. Въ 1897 г. вышелъ первый томъ изданія, содержавшій часть твореній Ипполита римскаго. Съ техъ поръ появился уже целый рядъ другихъ памятниковъ (произведенія Адамантія, Климента александрійскаго, Евсевія, Оригена, книга Еноха, контскія гностическія произведенія. Oracula Sibyllina). Все изданіе разсчитано приблизительно на 50 томовъ. Въ отличіе отъ вънскаго изданія латинскихъ писателей, это новое предпріятие Берлинской Академіи ведется главнымъ образомъ богословами; во главъ его стоитъ А. Гарнакъ и его монументальная "Исторія древнехристіанской литературы" имбеть ближайшее отношеніе къ этому дълу. Но къ участію въ немъ приглашены вообще лучшія научныя силы Германіи (такъ Моммсенъ, напр., издалъ первыя пять книгъ латинскаго перевода исторіи Евсевія Руфина) и частію другихъ странъ и при его выполненіи находять примъненіе всф средства, какія можеть дать современная филологическая наука. Поэтому, несмотря на неменьшую трудность дъла въ сравненіи съ изданіемъ латинскихъ писателей, оно объщаеть быть въ общемъ образцовымъ и устранить всъ предшество-

ныя сочиненія (за п'ькоторыми исключеніями) съ одной стороны, и такіе коллективные труды, какъ «д'янія соборовъ»—съ другой. [Д'янія соборовъ также самъ Минь им'яль нам'вреніе издать особо въ 80 томахъ, по не усп'яль приступить къ выполненію и этой своей мысли]. Такимъ образомъ приходится обращаться еще къ другимъ сборникамъ памятниковъ древне-христіанской литературы помимо Патрологіи Миня.

## Дъянія соборовъ.

Исторія изданія соборныхъ дѣяній весьма интересна въ смыслѣ постепеннаго роста издательскихъ пріемовъ. Средневѣковый романо-германскій міръ въ своихъ богословскихъ и историческихъ изданіяхъ довольствовался только канониче-

вавшія изданія входящихъ въ составъ его произведеній. Издатели даютъ при этомъ введенія къ изданнымъ памятникамъ, иногда весьма обширныя, и обстоятельные индексы. Цълямъ разсматриваемаго предпріятія должна служить начатая съ 1897 г. новая серія Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur herausgeg, von O. Gebhardt und A. Harnack, получившая съ этого времени подзаглавіе: Archiv für die von der Kirchenväter-Commission der kgl. preuss. Akademie unternommene Ausgabe der älteren christlichen Schriftsteller. Но по отношенію къ греческимъ отцамъ IV и дальнъйшихъ въковъ дъло не измъняется, старыя изданія и Минь остаются здёсь въ прежнемъ значеніи. Правда, замъчается значительное оживленіе въ послъднее время въ области византологіи (К. Krumbacher и издаваемый имъ съ 1892 года журналъ Byzantinische Zeitschrift въ Германіи, Ch. Diehl и его ученики во Франціи, изданіе съ 1894 г. Византійскаго Временника въ Россіи и основаніе въ этомъ году русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ). Но если и можно указать на рядъ новыхъ цънныхъ изданій отдъльныхъ византійскихъ авторовъ, то на какой либо цъльный Corpus греческихъ церковныхъ писателей, жившихъ поздиве первыхъ трехъ въковъ, едва ли можно разсчитывать въ близкомъ будущемъ.

Намъреніе Миня издать писателей на восточныхъ языкахъ въ недавнее время нашло на западъ осуществленіе даже сразу въ двухъ видахъ. Съ одной стороны, въ Парижъ вачала издаваться съ 1903 г. "Ратго logia orientalis", подъ редакцією R. Graffin и F. Nau, профессоровъ парижскаго католическаго института. По замъчанію издателей, эта "Патрологія" должна восполнять греческую и латинскую патрологію Миня, удерживая даже форматъ послъдней, и является какъ бы продолженіемъ предпринятой еще ранъе Graffin'омъ, но не пошедшей далъе перваго тома Patrologia syriaca (1894, гомиліи Афраата). Въ ней будутъ находить мъсто и греческіе тексты, которыхъ нътъ у Миня. Вмъстъ съ подлинными текстами дается переводъ ихъ на латинскій или какой либо изъ новыхъ европейскихъ языковъ (французскій, нъмецкій, англій-

скими сборниками. Естественно, что при такомъ условіи указанная литературная отрасль была въ совершенномъ забвеніи. Собранія въ этомъ родѣ появились только подъ непосредственнымъ воздѣйствіемъ германской реформаціи.

Въ видахъ борьбы съ новшествами, парижскимъ каноникомъ Жакомъ Мерленомъ (Jacques Merlin) въ 1524 г. было предпринято изданіе соборовъ, представляющее одинъ фоліанть въ 2 частяхъ. Въ немъ должны были помѣщаться дѣянія всѣхъ вселенскихъ соборовъ и помѣстныхъ и опредѣленія папъ. Можно судить, какъ мало представлялъ себѣ этотъ ученый область каноническихъ матеріаловъ, и вполнѣ естественно, что его намѣреніе оказалось лучше самаго исполненія. Сборникъ оказался неудовлетворительнымъ. Такъ посланіе Кирилла александрійскаго къ Несторію приписывается въ

скій, итальянскій). Появившіеся выпуски первыхъ четырехъ томовъ не обнаруживають какого либо опредъленнаго плана въ размъщени издаваемыхъ памятниковъ. Одновременно съ этой "Патрологіей", съ другой стороны, задуманъ, также въ Парижъ, и издается подъ редакціей оріенталистовъ J. B. Chabot, J. Guidi, H. Hyvernat, B. Carra de V а и х по заранъе выработанной весьма широкой программъ "Согр и s scriptorum christianorum orientalium". Все изданіе раздъляется на отдълы по языкамъ печатаемыхъ произведеній (scriptores arabici, aethiopici, coptici, syri), отдълы — на серіи примънительно къ содержанію. Нам'вченный планъ выполняется по мірів приготовленія къ печати отдъльныхъ томовъ или выпусковъ. Доселъ вышли или частью только начаты 16 томовъ. Въ цъломъ собраніе разсчитано по крайней мъръ на 200 томовъ in 8°. Переводъ предположено давать, за немногими исключеніями, лишь на латинскомъ языкъ; онъ печатается и можеть быть пріобрътаемъ отдъльно отъ восточныхъ текстовъ. Въ то и другое изданіе будуть входить самые разнообразные по содержанію памятники восточныхъ литературъ, въ томъ числъ агіографическіе, литургическіе, каноническіе, даже философскіе (въ Corpus). Конкурренція между двумя однородными предпріятіями, въ которыхъ принимаютъ участіе большинство выдающихся современныхъ оріенталистовъ, представляется несовствит понятною и въданномъ случат едва ли желательною (ср. Б. А. Тураевъ, Современныя предпріятія по изданію дитературныхъ намятниковъ христіанскаго востока. Журн. Мин. Нар. Просв. 1905, № 1) и уже сопровождалась некоторыми непріятными недоразуменіями между издателями по поводу появленія въ обоихъ изданіяхъ одного и того же памятника (арабской исторіи александрійскихъ патріарховъ Севира эшмунскаго. Sevbold въ Corpus и Evetts въ Patrologia). Во всякомъ случав. нельзя не признать чрезвычайной важности этихъ предпріятій для церковной исторіи и вообще для богословской науки, такъ какъ ови объщають познакомить ученый мірь съ массой малоизв'єстныхъ или даже А. Б. совствы неизвъстныхъ доселт памятниковъ.

немъ Ефесскому собору. V-й вселенскій соборъ (553 г.) оказался совершенно неизв'єстнымъ. А что фигурируетъ подъ именемъ этого собора, то на самомъ д'влѣ относится къ собору 536 г., бывшему при константинопольскомъ патріархѣ Минѣ, и къ іерусалимскому. Но разъ первый толчекъ былъ данъ въ этомъ направленіи, за Мерленомъ нашлись послѣдователи. Изданіе Мерлена было перепечатано въ 1530 и 1536 гг.

Въ 1538 г. въ Кёльнѣ явилось изданіе францисканскаго монаха Петра Краббе, въ видѣ 2 томовъ ім folio. Для этого изданія, по его словамъ, было разсмотрѣно имъ до 500 библіотекъ. Здѣсь обнаружились новые документы, какъ напр. «Вreviarium» кареагенскаго архидіакона Либерата. Отсюда это чизданіе является нѣсколько лучшимъ сравнительно съ прежними. Достоинство сборника Краббе заключается между прочимъ еще въ томъ, что дѣянія IV вселенскаго собора приводятся у него по переводу римскаго діакона Рустика, такъ что, благодаря этому, явилась возможность пересмотрѣть латинскій переводъ. Мало того, такъ какъ древнія изданія предпринимались нерѣдко такъ, что древнія рукописи служили въ типографіи вмѣстѣ и оригиналами и поэтому очень часто пропадали, то изданіе Краббе является весьма важнымъ и въ томъ отношеніи, что является иногда замѣною оригиналовъ.

Послѣ Краббе, въ смыслѣ расширенія научныхъ знаній, слѣдуетъ отмѣтить 4-томное изданіе Лаврентія Сурія 1567 г. Въ немъ появляются Постановленія апостоловъ (8 кн.), дѣянія V-го вселенскаго собора, такъ называемый «Codex епсусісиs», представляющій собою собраніе посланій митрополитанскихъ соборовъ къ императору Льву І-му. За Суріемъ послѣдовало въ 1585 г. венеціанское изданіе Николини въ томахъ. Слѣдующее изданіе, переиздававшееся до трехъ разъ, принадлежитъ Северину Бинію; изъ нихъ 1-е изданіе въ Кёльнѣ относится къ 1606 г. Оно показываетъ, между прочимъ, насколько недостаточны были воззрѣнія самихъ издателей на свои задачи. Такъ, напр., въ качествѣ дѣяній Никейскаго собора приводится въ немъ трудъ Геласія.

Наиболье видный въ этомъ отношении шагъ представляетъ римское изданіе «Collectio Romana» 1608—12 г., предпринятое по приказанію напы Павла V. Во главь этого изданія стояли ісзуиты, въ особенности Сирмонъ (Sirmond). Это изданіе обнимало собою въ четырехъ фоліантахъ документы вселенскихъ. соборовъ. Матеріаломъ для этого изданія послу-

жили греческія рукописи, найденныя среди сокровищь Ватиканской библіотеки; послѣднимь обусловливался громадный успѣхъ этого изданія, но нельзя вмѣстѣ съ тѣмъ не замѣтить, что это обстоятельство (греческія рукописи) имѣло и своего рода невыгодныя стороны. Имѣя подъ руками греческій текстъ, издатели вообразили его себѣ совершеннымъ, непогрѣшимымъ, и въ тѣхъ случаяхъ, когда приходилось имъ констатировать разность между рукописями, они поправляли латинскій текстъ. Такимъ образомъ, открывъ греческій текстъ, эти издатели въ качествѣ корректоровъ значительно погрѣшили противъ первоначальнаго текста латинскаго. Они поправляли стиль, многое вычеркивали, нѣкоторыя мѣста замѣняли своими выраженіями; словомъ, они поступали съ переводомъ какъ со школьною работой, такъ что въ ихъ изданіи латинскій текстъ потеряль значеніе и характеръ древняго перевода. Важно, что эти издатели, убѣдившись въ непогрѣшимости этого текста, исправляли по нему и латинскій текстъ символовъ.

За римскимъ изданіемъ слѣдовало «Сопсівоги m collectio regia», Королевское собраніе соборовъ, явившееся въ 1644 г. въ Парижѣ и состоящее изъ 37 томовъ. И въ этомъ изданіи мы находимъ новые документы, напр. посланіе Вигилія, которымъ онъ соборъ 553 года признаваль за V-й вселенскій соборъ. Въ типографскомъ отношеніи это изданіе представляло верхъ искусства: были приняты всѣ мѣры къ тому, чтобы изданіе вышло роскошнымъ. И дѣйствительно, оно поражало своею внѣшностью. Но къ сожалѣнію нельзя этого сказать о внутреннемъ достоинствѣ изданія.

По полнотѣ своей оно было превзойдено изданіемъ Ф или п па Лябба (Labbe), французскаго іезуита, который приступилъ къ дѣлу съ большою осторожностью: онъ напечаталъ сначала программу своего изданія, такъ что ученый міръ ознакомился съ этою программою и сдѣлалъ редактору многія указанія съ цѣлію исправленія недостатковъ. Благодаря такому пріему, ему удалось открыть до 30 новыхъ соборовъ, происходившихъ на западѣ и доселѣ неизвѣстныхъ. Греческій текстъ въ этомъ изданіи явился въ лучшемъ видѣ. Ляббъ умеръ въ 1667 г., когда онъ подготовлялъ къ печати томы 9 и 10-й. Изданіе было доведено до конца товарищемъ Лябба по іезуитскому ордену Габріелемъ Коссаромъ (Соѕъзат) въ 1672 г., когда былъ изданъ послѣдній 17-й томъ.

Но и Филиппъ Ляббъ не могъ отръшиться отъ «Collectio

Romana». На этоть существенный недостатокъ и обратиль свое вниманіе одинъ французскій ученый Этьенъ Балюзъ (Baluze), который обладаль счастливою способностью отыскивать документы наиболье цыные и быль одарень необыкновеннымъ чутьемъ по части издательской. Его свърка съ другими рукописями существующаго латинскаго текста убъдила, что romani correctores въ самой основъ повредили текстъ и исказили смыслъ. Поэтому онъ задался цёлію возстановить первоначальный латинскій тексть, установивь различіе двухь редакцій для дівній IV вселенскаго собора: а) до Рустика и б) Рустика. Но такъ какъ уже до него всѣ книжные магазины и рынки были переполнены прежними изданіями и ни одинъ издатель не хотълъ принять на себя новаго изданія, не продавъ прежняго, то Балюзу и пришлось ограничиться изданіемъ однихъ лишь варіантовъ къ изданію Лябба-Коссара въ 1683 г. Ему удалось выяснить характеръ соборовъ 355 г. въ Миланъ и 359 г. въ Римини, также характеръ кареагенской конференціи 411 г. съ донатистами. Его работы по возстановленію подлиннаго греческаго текста обнимають всё документы до V-го вселенскаго собора включительно.

Чаще всего въ старыя времена цитировалось изданіе Лябба, но теперь оно утратило свое значеніе и если продолжають на него ссылаться, то это свидѣтельствуеть только о томъ, что авторы находятся далеко не въ благопріятной обстановкѣ, именно—въ какомъ-либо провинціальномъ городкѣ, гдѣ нѣтъ возможности достать болѣе важные источники, каковыми являются труды Гардуэна и Манси.

Первое изъ нихъ, изданіе іезуита Жана Гардуэна (Нагдоціп, † 1729) «Conciliorum collectio regia maxima» появилось въ Парижѣ въ 12 фоліантахъ въ 1715 г.; послѣдній соборъ помѣченъ 1711 г. Въ типографскомъ отношеніи это изданіе отличается чистотою и яспостію и вообще обладаеть многими достоинствами. Однако издатель не съумѣлъ какъ слѣдуетъ воспользоваться прибавленіями Балюза и, пользуясь ими только слегка, исправлялъ текстъ, не означая даже имени автора, которымъ онъ пользовался. Фальшивую сторопу этого труда и составляетъ особенное отношеніе Гардуэна къ трудамъ предшественниковъ, такъ какъ онъ, пользуясь изданіемъ Балюза, выдаетъ его данныя за результаты своей работы. Для латинскаго текста дается нѣчто среднее между пстиннымъ его характеромъ, съ какимъ опъ является у Балюза, и между тѣмъ.

съ какимъ онъ является у предшествующихъ издателей. Къ преимуществамъ изданія Гардуэна слѣдуетъ отнести различные приложенные къ нему индексы.

Предпріятіе Доминика Манси (Мап s і) стоить въизв'єстной связи съ изданіемъ соборныхъ актовъ книгопродавца Николая Колети, вышедшимъ въ Венеціи въ 23 томахъ въ 1728-1734 г. Само по себъ это изданіе не представляло ничего новаго, будучи перепечаткою текста Лябба. Счастливая особенность его заключается въ томъ, что оно заинтересовало ученый міръ. Манси, бывшій каноникомъ въ Луккѣ, взяль на себя трудъ составить шесть дополнительныхъ томовъ къ этому изданію вышедшихъ въ 1748—1752 г. А потомъ онъ и самъ рѣшился дать изданіе соборовъ. Явилось «Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio» въ 31 томъ, изъ которыхъ первый томъ появился во Флоренціи въ 1759 г., последній въ 1798. Манси не успълъ довести изданія до конца и умеръ въ этомъ году въ званіи архіепископа луккскаго (съ 1765). Предпріятіе Манси находилось въ рукахъ книгопродавцевъ и потеривло несколько въ типографскомъ отношении. Можеть быть и самый распорядокъ этого изданія зависьль отъ коммерческихъ соображеній. Почти каждый болье или менье выдающійся соборъ быль разбить на два тома, такъ что половина начинается въ одномъ томъ, а конецъ содержится въ другомъ. Изданіе Манси оканчивается Флорентинскимъ соборомъ. Поэтому оно не могло вытёснить изданія Гардуэна. Въ немъ нътъ также указателей, какіе имъются у Гардуэна. Но въ научныхъ работахъ приходится руководиться предпочтительно собраніемъ Манси не только потому, что Манси воспользовался большимъ количествомъ варіантовъ, но и потому, что Гардуэнъ вставляль въ тексть свои собственныя конъектуры. Достоинство изданія Манси заключается и въ томъ, что оно полнъе изданія Гардуэна. Все изданное въ Supplementa, отмѣчено у него знакомъ указующей руки; онъ издалъ все, что было извъстно. Въ изданіе его входять вст соборы вселенскіе, помъстные и папскія посланія.

Недостатки изданія Манси естественно заставляють желать замѣны его чѣмъ либо лучшимъ. О новомъ изданіи соборныхъ документовъ объявлялъ еще въ 1870 и затѣмъ въ 1884 г. парижскій издатель Пальмэ (Victor Palmé). Но Пальмэ въ концѣ концовъ обѣщалъ только дать воспроизведеніе изданія Манси, а чтобы привлечь публику, онъ обѣщалъ 32-й томъ, гдѣ бу-

детъ помѣщенъ указатель, который отдѣльно продаваться не будетъ. Въ научномъ отношеніи такое предпріятіе представляется затѣей вредной, потому что разъ бросить на рынокъ это дорогое изданіе, нельзя будетъ частнымъ лицамъ предпринять что-либо повое <sup>1</sup>).

Что неудобства изданія Манси чувствительны, это не можеть подлежать никакому сомниню. Формать этого изданіягромадный, оно не вмішается на столі, такъ что въ этомъ отношеніи пользоваться имъ неудобно. При своей полнот в собраніе Манси заключаеть въ себѣ весьма много лишняго. Въ немъ помъщены псевдоисидоровы декретали, а потомъ и дальнъйшія панскія посланія. Основанія для перепечатки нъкоторыхъ папскихъ посланій заключались въ томъ, что папы иногда писали посланія послѣ римскихъ помѣстныхъ соборовъ. Но для такого изданія, какъ изданіе соборовъ, папскія посланія являются излишнимъ балластомъ, такъ какъ последнія им'єють своихъ издателей. Посланія папъ до Льва изданы Кутаномъ (Coustant), Левъ Великій быль изданъ учеными Баллерини, преемники Льва до Гормизды изданы Тилемъ (Thiel), Григорій Великій имвется въ «Monumenta Germaniae». Такимъ образомъ значительную часть изданія Манси можно разсматривать, какъ излишнюю. Издатель, далбе, расширилъ свою задачу, какъ и свою программу, и чтобы объяснить дъятельность напъ, посланія которыхъ онъ помъщаеть въ своемъ изданіи, онъ предъ каждымъ папою даеть выдержки изъ «Liber pontificalis». Эта часть его трудовъ устаръла въ особенности послъ изданія французскаго ученаго Дюшена. Но особенно ненужный балласть представляють ть комментаріи,

<sup>1)</sup> Пальмо не привелъ своего проекта въ исполненіе. Но за то пожже, въ 1899 г., перепечатку изданія Манси предпринялъ другой парижскій издатель, Вельто (Н. Welter). Число томовъ съ продолженіемъ, дополненіями и указателемъ должно возрасти до 45 (или 50) и въ скоромъ времени, повидимому, изданіе будетъ закончено. Собраніе Манси между тъмъ подверглось довольно ръзкой критикъ въ изслъдованіи бенедиктинца Кантона, Н. Quentin, Jean-Dominique Mansi et les grandes collections conciliaires. Paris 1900. Не замедлили появиться выводы изъ этой критики и по отношенію къ предпріятію Вельто (Finke въ Litterarische Rundschau für das katholische Deutschland 1902). Надатель оправдываль цънесообразность своей дополненной перепечатки спросомъ въ ученомъ мірѣ на сдълавшееся уже рѣдкимъ первое изданіе и малою надеждою на готовность ученыхъ въ ближайшемъ будущемъ приняться за новое болъе совершенное изданіе.

4. Б.

которыми снабжены и папскія посланія и выдержки изъ «Liber pontificalis». Въ настоящее время въ вопросахъ, касающихся исторіи соборовь, ученые преклоняются предь авторитетомь ученаго Гефеле и поэтому пользуются его трудомъ (С. J. Hefele, Concilienceschichte. 2 Aufl. Freiburg im. Br. 1873 n дал.). Къ разсужденіямъ же Манси обращаются ть, которые хотять воздать suum cuique и указать значение трудовъ Манси въ исторіи изученія соборныхъ актовъ. Такимъ образомъ въ трудъ Манси много лишняго. Если исключить излишній матеріалъ, то изданіе его сократится значительно. То, что относится къ соборамъ, у него перепечатано по кусочкамъ изъ древняго синодика (Liber synodicus), гдъ даются свъдънія иногда очень краткія, иногда поражающія заимствованіями изъ какихъ-то неизвъстныхъ источниковъ. Гардуэнъ поступиль лучше, перепечатавъ этоть синодикъ въ полномъ видъ. Неудобство изданія Манси заключается еще и въ томъ, что оно не отмѣчаетъ страницъ предшествующихъ изданій.

Если когда-либо новое издание соборныхъ документовъ должно осуществиться, то, во всякомъ случав, оно должно . явиться въ другомъ видъ, съ выдъленіемъ папскихъ посланій и другихъ лишнихъ документовъ и съ измѣненіемъ хронологическаго порядка изданія, который удержаль Манси. Вообще объемъ собранія документовъ, относящихся къ соборамъ, трудно опредълить съ точностію. Трудно, напр., сказать, какіе документы, относящіеся ко времени Ефесскаго собора, принадлежать Ефесскому собору. Поэтому, лучше было бы, если бы ученые воздерживались отъ перепечатыванія посланій Целестина, Сикста и даже Кирилла александрійскаго. Кириллъ александрійскій имъль своего издателя, а подъ именемь Ефесскаго собора нужно выдавать только то, что было читано на немъ, или то, что относятъ къ нему современные отцы, или то, наконецъ, что не могло имъть своего издателя, какъ напр. посланіе Іоанна антіохійскаго.

Что касается, съ другой стороны, порядка въ распредъленіи документовъ, то чтеніе актовъ соборовъ по Манси въ хронологической послѣдовательности, то восточныхъ, то западныхъ, производитъ впечатлѣніе странности, потому что характеръ занятій соборовъ для востока и запада различенъ; тогда какъ востокъ занимался христологическими спорами, западътустановленіемъ церковной дисциплины. Извѣстно, далѣе, что соборы свою дѣятельность выразили въ троякой формѣ: 1)

πεπραγμένα или πράξεις представляють собою подробный стенографическій отчеть о д'ятельности собора; 2) были и другого рода памятники, которыми отцы собора изв'ящали христіанскій мірь и государей о т'яхь выводахь, къ которымь они пришли, краткіе отчеты въ вид'я докладовъ или протоколовъ; 3) наконець, постановленія соборовъ иногда выражаются въ документь, изв'ястномъ подъ именемь «χανόνες», заключающемъ самыя краткія положенія, выработанныя на собор'я и доводимыя отцами собора до св'яд'янія всего христіанскаго міра. Очевидно, что выд'яленіе въ соборныхъ памятникахъ «πράξεις» отъ другихъ документовъ им'я законное основаніе.

Всѣ соборы можно было бы раздѣлить на три цикла. А) Документы перваго цикла — I и II вселенскихъ соборовъ, въ связи съ помъстными восточными соборами, имъютъ значеніе не столько для исторіи догмы, сколько для каноническаго права. Извъстно, что дъянія I и II вселенскихъ соборовъ не сохранились, кромъ списковъ отцовъ и еще нъкоторыхъ документовъ. Б) Съ III вселенскаго собора открывается новая эпоха для издателей соборныхъ денній, такъ какъ все послѣдующіе соборы были посвящены одному вопросу и результаты ихъ сохранились въ формѣ «πεπραγμένα». Въ изданіи вселенскихъ соборовъ отъ III-го до VII-го должны найти мъсто также дъянія Константинопольскаго собора 536 г. при Минъ, и дъянія Латеранскаго собора 649 г. при папъ Мартинъ. Дѣянія VII собора представять завершительное звено В). Наконецъ, помъстные соборы, которыми богата западная церковь, должны составить отдёльный сборникъ, который представить более интереса для канониста, чемъ для историка.

Такимъ образомъ изданіе соборныхъ документовъ должно состоять изъ 3 частей: первая часть должна заключать постановленія первыхъ двухъ вселенскихъ и восточныхъ помѣстныхъ соборовъ, вторая—дѣянія вселенскихъ соборовъ, начиная съ ІІІ-го, и третья—памятники западныхъ помѣстныхъ соборовъ. Памятники соборовъ о лицѣ Господа Іисуса Христа были бы сгруппированы вмѣстѣ. Греческій текстъ могъ бы быть дополненъ на основаніи рѣдкихъ ватиканскихъ рукописей, латинскій же текстъ явился бы въ обѣихъ редакціяхъ, древней и исправленной Рустикомъ въ VI в. Для возстановленія первоначальнаго латинскаго текста работали Балюзъ и кардиналъ Питра. Можно было бы возстановить его во всей чистотѣ. У Манси же дѣло оставлено въ первоначальномъ видѣ;

вездъ онъ перепечатываеть по старому испорченный латинскими корректорами текстъ рядомъ съ греческимъ (по Ляббу), а внизу даетъ поправки, заимствованныя у Балюза.

Удачный опыть изданія каноновь восточной и западной церкви въ небольшомъ объемѣ быль уже сдѣланъ подъ руководствомъ Неандера Брунсомъ, Н. Т. Вruns, Bibliotheca ecclesiastica. Canones apostolorum et conciliorum. I—II. Вегоlіпі 1839. Два тома іп остаvо вмѣсто 12 томовъ Манси содержать здѣсь все наиболѣе цѣнное въ этомъ отношеніи изъ постановленій вселенскихъ и помѣстныхъ соборовъ 1).

#### Агюграфические намятники.

Другой родъ собраній отдъльныхъ документовъ, имѣющихъ значеніе для церковной исторіи, это собранія агіографическихъ намятниковъ, актовъ мучениковъ и біографій святыхъ— «аста sanctorum». Изданіе этихъ намятниковъ принадлежитъ такъ называемымъ болландистамъ и имѣетъ такое полное заглавіе: «Аста sanctorum, quotquot toto in orbe coluntur», «Дѣянія всѣхъ святыхъ, какихъ только ни почитаютъ во всей вселенной». Болландисты—это фламандскіе іезуиты, во главѣ которыхъ стоялъ Іоаннъ Болландъ, умершій въ 1665 году. Болландъ былъ собственно продолжателемъ дѣла, начало которому положилъ Герибертъ Росвейдъ (Rosweyde

<sup>1)</sup> Ср. В. В. Болотовъ, Замътка о книгъ: Каноны важивищихъ древне-церковныхъ соборовъ вмъстъ съ апостольскими правилами, изд проф. Фр. Лаухерта. [Die Kanones der wichtigsten altkirchlichen Concilien nebst den Apostolischen Kanones, herausgeg. von F. Lauchert. Freiburg im Br. und Leipzig 1896]. Христ. Чтеніе, 1896, II, 178—195.— Критическое изданіе древнихъ латинскихъ переводовъ относящихся къ соборамъ греческихъ памятниковъ предпринялъ въ последнее время С. Н. Тигпег, Ecclesiae occidentalis monumenta juris antiquissima. Canonum et conciliorum graceorum interpretationes latinae. Fasc. Î, 1-2. Oxonii 1899-1904 (auoстольскія правила и никейскіе документы). — Что касается русскаго перевода "Дъяній вселенскихъ соборовъ" (т. I-VII, Казань 1859-1873, всъ томы имъются во 2 изданіи, 5-й въ 3-мъ), то онъ сдъланъ, какъ замъчается въ предисловіи къ 1 тому, но изданіямъ Лябба-Коссара и Гардуэна. Тщательный пересмогръ и исправление во многихъ случаяхъ текста этого перевода нужно признать болье чьмъ желательнымъ, въ особенности если имъть въ виду важность соборныхъ документовъ. Обозначение на поляхъ перевода пагинаціи наиболье употребительныхъ изданій Гардуэна и Манси не было бы при этомъ ненужной лишь роскошью. A. B.

† 1629). Преемниками его были другіе іезуиты, Непяс hen († 1681), Раре b гос h († 1714) и пр. Іезуиты, предпринимая изданіе, по существовавшему въ то время обычаю, не обозначили мѣры участія своихъ сочленовъ въ предпріятіи. Это объясняется ихъ скромностью; но скромность въ настоящемъ случаѣ нельзя назвать похвальною, потому что для послѣдующихъ ученыхъ весьма важно знать, принадлежитъ ли извѣстный трудъ какому-либо опытному ученому, или только начинающему ученую дѣятельность іезуиту. Впрочемъ, нѣкоторые участники въ этомъ изданіи были настолько чутки къ научнымъ потребностямъ, что помѣстили свои иниціалы.

По первоначальной задачь это предпріятіе должно было имъть скромный характеръ. Издатели имъли для себя примъръ въ лицъ предшественника на этомъ поприщъ, Лаврентія Сурія, издавшаго въ 6 томахъ житія святыхъ, чествуемыхъ латинскою церковью (1570—75); сюда вошло немало греческихъ памятниковъ. Іезуиты хотъли только дополнить изданіе Сурія и въ 18 фоліантахъ Болландъ хотёлъ издать житія цёлаго года. Но когда онъ приступилъ къ изданію, матеріалъ началь быстро разрастаться: теперь уже не мъсяцъ издается въ двухъ фоліантахъ, а цълый фоліанть обнимаеть только два дия мфсяца. Изъ этого можно видъть, насколько конецъ предпріятія не соотв'єтствуєть началу. На ряду съ ростомь научнаго матеріала изм'внена была и форма изданія. Сначала думали дать только латинскій переводъ съ греческих памятниковъ, а потомъ стали давать и греческій текстъ. Первый томъ изданія (1—15 числа января) вышель въ 1643 г. Въ исторіи изданія роковое значеніе имъла французская революція. Вслъдствіе секуляризаціи имуществъ іезуиты лишились и вліянія и въ 1794 г. былъ изданъ последній 53 томъ (6-й для месяца октября). Лишь въ концѣ 30-хъ годовъ слѣдующаго стольтія къ этому предпріятію снова могли приступить бельгійскіе іезуиты. Первый, изданный ими въ 1845 г. томъ обнимаеть 15 и 16 числа октября. Въ настоящее время предпріятіе это доведено до первыхъ чиселъ ноября, для конца же года приходится пользоваться старымъ изданіемъ житій святыхъ Сурія. Этими ісзуитами также издается съ 1882 г. періодическій органъ «Analecta Bollandiana», въ которомъ пополняются пробълы, оказавшіеся въ первыхъ мъсяцахъ.

То обстоятельство, что іезуиты взяли на себя изданіе «Асta sanctorum», набрасывало повидимому тывь на ихъ предпріятіе, такъ какъ этотъ орденъ стяжаль дурную изв'єстность. Но въ дъйствительности наука должна считать за величайшее счастіе, что за это дело взялись іезуиты. Это самый распространенный и предпріимчивый орденъ: онъ могъ собирать памятники отовсюду. Дал'ве, это самый сильный орденъ. Послъ реформаціи это первородный сынъ католической церкви, пользовавшійся особымь дов'тріемь напь. Благодаря могуществу ордена іезуитовъ, болландисты могли высказывать свои научныя возэрьнія, меньше чымь члены другихь орденовь рискуя подвергнуться преследованію. А это важно, потому что въ «Acta sanctorum» затрогивались интересы другихъ орденовъ и, хотя болландисты и оговаривались на каждомъ шагу своихъ «Acta», что они люди грѣшные, которымъ свойственно заблуждаться, однако подвергались нареканіямъ. Такъ напримъръ, когда въ іюльскомъ томъ актовъ они, говоря о пророкъ Иліи и его повсемъстномъ чествованіи, высказались, что испанскій орденъ кармелитовъ не ведетъ своего происхожденія отъ пророка Илін, последніе возстали противъ нихъ и объявили, что «Acta sanctorum» - сочиненія еретическія, а издатели - еретики. Легко представить, что бы могло быть съ другимъ орденомъ, менье сильнымъ, болье беззащитнымъ, чьмъ ордень іезуитовъ. Противъ же іезуитовъ кармелиты и инквизиція не могли ничего слѣлать.

Въ «Acta sanctorum» іезунты ведуть свое дёло строго научно. Имъ приходится имъть дъло единственно съ житіями мучениковъ и святыхъ, приводить для этого историческіе документы въ томъ видъ, въ какомъ они дошли, и имъ нътъ нужды пускаться на выдумки для защиты папства. Если порою въ житіяхъ святыхъ восточной церкви, наприміръ, житін константинопольскаго патріарха Игнатія, они представляють латинскій переводь греческаго подлинника нъсколько перетолкованнымъ въ свою пользу, то это не обязываетъ ученаго обращаться къ этому переводу, когда есть греческій подлинникъ. Болландисты издаютъ не только текстъ, но и комментаріи, которые свидітельствують о ихъ огромной эрудиціи. По мъръ того, какъ изданіе подвигалось впередъ, для нихъ открывались новыя научныя перспективы. Чтобы, напримъръ, оперировать надъ хронологическими датами, имъ пришлось установить хронологію восточныхъ патріархатовъ. Для выясненія ніжоторых в особенностей греческаго богослуженія, пришлось издать службу тремъ святителямъ. Такимъ образомъ это предпріятіе чъмъ ближе къ намъ по времени, тъмъ болъе выигрываеть въ качествъ.

Изъ частныхъ сборниковъ агіографическихъ памятниковъ слѣдуетъ назвать еще бенедиктинское изданіе Th. Ruinart'a «Асtа primorum martyrum sincera et selecta» (Paris 1689, послѣднее изданіе Ratisbonae 1859). Намѣреніе издателя было—заключить въ сборникѣ то, что въ древнихъ мученическихъ актахъ есть подлиннаго. Рюинаръ строго отнесся къ своему дѣлу, однако не довелъ критики до конца. Съ одной стороны, у него критики слишкомъ мало (нѣкоторые акты не сполна подлинны), съ другой, какъ полагаетъ E. Le Blant (Les Actes des martyrs. Paris 1882),—слишкомъ много (не приняты акты съ подлинными частностями). Съ выдѣленія этихъ частностей отъ позднѣйшихъ прибавокъ и должна начать, по мнѣнію Le Blant'a, свое дѣло ученая критика 1).

## 3. Спеціальные источники церковной исторіи.

Переходимъ теперь къ тому, что написано было въ древности по церковно-исторической литературѣ. Труды этого рода представляютъ собственно уже обработку въ большей или меньшей степени церковно-историческаго матеріала. Но для насъ они являются вмѣстѣ и первоисточниками.

## Греческая церковная исторіографія.

# Евсевій кесарійскій.

Во главъ церковныхъ историковъ стоитъ знаменитый Евсевій кесарійскій съ его историческими трудами: Libri chronicorum II, Historia ecclesiastica и Vita Constantini. О жизни его мы знаемъ очень мало. Родился онъ между 260 и 270 годами, умеръ около 340 года. Изъ его

<sup>1)</sup> Болландистъ Н. Delehaye, Les légendes hagiographiques. 2 éd. Bruxelles 1906, предлагая опытъ классификаціи напечатанныхъ у Ruinart'а текстовъ, высказывается однако лишь за сокращеніе его изданія. Ср. также А. Нагласк, Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. Th. Il. 2 (Die Chronologie). Leipzig 1904. S. 463—482. Небольшіе сборники важивйшихъ мученическихъ актовъ дали R. Клор f, Ausgewählte Märtyreracten. Tübingen und Leipzig 1901, и О. Gebhardt, Acta martyrum selecta. Ausgewählte Märtyreracten und andere Urkunden aus der Verfolgungszeit der christlichen Kirche. Berlin 1902.

жизни до поставленія въ епископа изв'єстны отношенія его къ кесарійскому ученому пресвитеру Памфилу, изъ уваженія къ которому онъ принялъ названіе «Памфила». Впрочемъ, относительно этого нельзя сказать ничего опредъленнаго. Въ историческихъ памятникахъ мы встречаемъ имя Евсевія только въ родительномъ падежі: Εύσεβίου τοῦ Παμφίλου, такъ что не можемъ сказать, есть ли это «той Пацфійов», по свойству греческаго языка, обозначение того, что отецъ Евсевія назывался Памфиломъ, подобно «'Αλέξανδρος τοῦ Φιλίππου», или же именительный падежь для Едосвіод той Пацфідод есть Εὐσέβιος ὁ Πάμφιλος, и тогда это будеть значить то, что Евсевій дъйствительно принялъ названіе «Памфилъ» изъ уваженія къ Памфилу. Съ этимъ ученымъ пресвитеромъ Евсевій защищаль Оригена отъ его противниковъ. О гоненіяхъ Діоклетіана Евсевій говорить, какъ очевидець. Онъ самъ подвергался имъ, но остался живъ. Это послужило поводомъ къ нареканіямъ: говорили, что онъ спасъ себъ жизнь уступкою и измънилъ христіанству. Однако эти подозрѣнія должно считать преувеличенными, потому что вскоръ послъ гоненій Евсевій сдылался епископомъ кесарійскимъ и вся его діятельность проходить въ этомъ санів. Болье пререканій вызваль Евсевій, какъ ученый богословьисторикъ.

Прежде всего подвергалось обсуждению его догматическое православіе, быль ли онь аріаниномь или православнымь. Уже въ V в. сужденія объ этомъ делились, но самое верное мнѣніе то, которое отклоняеть самый вопрось объ этомъ. Во всякомъ случав, Евсевій не принадлежаль къ числу великихъ историческихъ геніевъ, которые прозрѣвають въ глубь товъ и событій и широко оцінивають ихъ. Это быль человъкъ высоко образованный, въ то же время-мыслитель заурядный. Кромъ строгаго православія, утвержденнаго на Никейскомъ соборъ, и строгаго аріанства, существоваль еще взглядъ Оригена, раздълявшійся многими. Евсевій, какъ человъкъ средины, и держался оригеновскаго богословствованія. Онъ, какъ говорять о томъ его отношенія къ Памфилу, быль оригенистомъ и полагалъ, что всф важные вопросы уже разрфшены Оригеномъ. Поэтому, когда явилось аріанство, которое получило сильный отпоръ со стороны Александра александрійскаго и Аванасія Великаго, Евсевій не поняль сущности этого явленія: ему казалось, что Оригенъ хорошо рѣшилъ догматическіе вопросы, а аріанство не составляеть особенной важности,

и по этой причинъ не приставалъ ни къ аріанамъ, ни къ Александру. Въ концъ Евсевій болье сблизился съ аріанами, во всю свою жизнь стояль вмъсть съ ними и по своему историческому положенію не могъ считаться православнымъ. Естественно, что нъкоторые изъ аріанъ считали его своимъ главою, а Аванасій Великій считаль тоже аріаниномъ. Такой взглядъ отразился и на отношеніи къ его трудамъ. Но если мы примемъ во вниманіе все сказанное, то самъ собою отклоняется вопросъ, былъ ли Евсевій аріаниномъ, или православнымъ, и догматическое положеніе Евсевія опредъляется такъ: Евсевій не быль ни православнымъ, ни аріаниномъ,—онъ быль оригенистомъ.

Въ новъйшее время неблагопріятный взглядъ на Евсевія основывался не на этомъ, а на качествъ самой работы. Евсевій интересоваль ученых со стороны достов рности своихъ историческихъ сказаній, особенно сочиненія «De vita Constantini». Въ этомъ сочинении преобладаетъ тонъ панегирическій. Поэтому думають, что Евсевій преувеличиваеть ділнія этого государя. — и дълають выводъ, что произведение это далеко недостовърно и даже документальною частію его должно пользоваться съ осторожностію. Евсевій видить въ Константинъ В. человъка совершеннаго и благочестиваго, онъ не находитъ словъ для достойной характеристики заслугь императора. Такъ какъ подобный панегирическій тонъ долженъ быть значительно пониженъ, какъ показали изследованія, то этимъ набрасывается нъкоторая тынь подозрынія на правдивость Евсевія, какъ историка: говорять, что онъ скорве придворный льстець, чъмъ историкъ. Въ этомъ случав указывають на то, что Евсевій умалчиваеть, напр., о казняхь, которыя производиль Константинъ надъ членами своей фамиліи, ничего не сообщаеть о несчастной судьбѣ Криспа, старшаго сына Константина. Такимъ образомъ является вопросъ, насколько можно довърять Евсевію, когда онъ касается различныхъ историческихъ событій.

Что Vita Constantini не есть строгая исторія, это въ извъстной степени справедливо. Но нельзя забывать, что и самый панегиризмъ Евсевія имѣеть важное значеніе. Евсевій освѣщаеть гоненія на христіанъ не только въ смыслѣ дѣятельности діавола и злобы человѣческой; напротивъ, онъ безпристрастно обрисовываеть состояніе христіанъ передъ гоненіемъ Діоклетіана такими чертами, что это гоненіе—попущеніе

Божіе, гроза, долженствовавшая очистить воздухъ. Признавая все это, онъ, очевидецъ гоненія, отлично понимаеть, какое это было бъдственное время, и высоко цънить благодъяніе, оказанное церкви Константиномъ, и рисуетъ его героемъ, забывая о нъкоторыхъ его педостаткахъ. Евсевій не быль человъкомъ значительно возвышающимся надъ своими современниками и отношение Евсевія къ Константину было общимъ отношениемъ къ нему восточныхъ епископовъ. Гоненія на востокъ были болъе тяжелыя, чъмъ на западъ. Когда на императорскій престоль вступиль Константинь, положеніе восточныхъ христіанъ измѣнилось: по миланскому эдикту они освобождались отъ преследованій за исповедываемую ими веру. Тъмъ не менте, несмотря на существование миланскаго эдикта, гоненія фактически были возможны и неръдко предпринимались противъ христіанъ. Отсюда легко было придти къ заключенію, что вся опора для испов'ядующихъ Христово ученіе-не въ иномъ чемъ-либо, какъ въ самомъ Константинъ. Воть почему Константинь Великій является окруженнымь ореоломъ славы и современники отзывались о немъ съ похвалою. Что касается до умалчиванія Евсевія о казняхъ лицъ императорской фамиліи, то строго обвинять его за это едва-ли возможно. Современный исторіографъ не смотрить на убіеніе родственниковъ глазами сантиментализма: Константинъ дъйствоваль по принципу политической необходимости. Впрочемъ едва ли справедливо ставить историка предъ дилеммою: или говорить безусловно все, не исключая и государственныхъ тайнъ, или не говорить ничего. Если въ настоящее время документы даже академического характера могуть издаваться только по истеченіи извъстнаго числа льть, то что удивительнаго, если историкъ IV въка, издавая свои труды, прошелъ молчаніемъ нѣкоторые факты, говорящіе не въ пользу современнаго ему императора. Евсевій дійствоваль такъ, какъ въ подобныхъ случаяхъ поступаютъ всѣ, тѣмъ болѣе, что сочиненія его могли доходить до самого императора. Въ последнее время голоса компетентныхъ историковъ склоняются къ болье благопріятному взгляду, даже и на «Жизпь Константина». Такъ, Моммсенъ призналъ подлинность документовъ, приводимыхъ въ Vita Constantini.

Другое возраженіе противъ Евсевія построено не на Vita Constantini, а на Libri chronicorum. Зд'єсь Евсевій будто бы грушить тумь, что утанваеть свои источники; хронику Евсе-

вія считали негласнымъ документомъ его недобросовѣстности. Извѣстно, что еще ранѣе писалъ хронику Секстъ Юлій Африканъ, но она сохранилась лишь въ отрывкахъ. Предполагали, что Евсевій скомпилировалъ трудъ Африкана, не называя его первоначальнаго автора. Уже Скалигеръ (1606) указываетъ на тотъ фактъ, что Евсевій умалчиваетъ о хроникѣ Юлія Африкана, хотя имѣлъ ее подъ руками и пользовался ею при составленіи своей хроники. Само по себѣ это обвиненіе не особенно сильно, ибо въ древности было не въ обычаѣ указывать цитаты,—но держалось оно слишкомъ упорно.

Въ новъйшее время изслъдованиемъ этого вопроса занялся проф. Гельцеръ, державшійся сначала того же митнія (Н. G е Іzer, Sextus Julius Africanus und die Byzantinische Chronographie. Lpz. 1880-85). Но когда онъ приступиль къ сравнительной оцънкъ того и другого автора съ убъжденіемъ въ величіи Африкана и ничтожествъ Евсевія, то, по его собственному выраженію, в'єсы Евсевія все бол'єе и бол'єе поднимались, а въсы Юлія Африкана все болье и болье понижались; оказалось, что Евсевій даль произведеніе болже образцовое, чжмъ Юлій Африканъ. Евсевій пользовался болье обильными и лучшими источниками и, если онъ, пользуясь трудомъ Юлія Африкана, умалчиваль о немъ, то потому, что предполагалъ, что читатели, интересующиеся его сочинениемъ, имъютъ подъ руками и хронику Юлія Африкана. Трудъ Африкана въ свое время быль настолько извъстень, что всякій интересующійся исторіей быль съ нимъ знакомъ, и цитировать его не представлялось необходимымъ. Обвинение противъ Евсевия, такимъ образомъ является настолько же остроумнымъ, насколько обвиненіе учебника исторіи Новаго Зав'єта, пов'єствующаго о поклоненіи волховъ, въ кражѣ этого разсказа изъ евангелія Матеея. Помимо обилія источниковъ, Евсевій заявляеть себя и большею широтою и большею научностью взгляда. Онъ писаль въ то время, когда весь интересъ сосредоточивался на утвержденіи древности христіанской религіи, когда старались доказать, что еврейская исторія самая древняя. Несмотря на это, Евсевій проводиль мысль, что основы культуры были и прежде Моисея. Особенность взгляда Евсевія сказалась и томъ, что онъ для своей хронологіи избралъ годы не отъ сотворенія міра, но отъ Авраама, и по нимъ до конца доводитъ свою хронику. Читая хронику Евсевія, Гельцеръ поражался начитанностію Евсевія, его знаніемъ источниковъ, которыми онъ

пользовался съ такимъ умѣніемъ, что не затемняетъ для насъ добытыхъ имъ результатовъ.

а) Хроника Евсевія распадается на двѣ части: 1) урочоүрафіа, обширное введеніе, —выписки изъ историческихъ документовъ, на основани которыхъ установлена хронологическая система; 2) уроукой хаубувс, синхронистическія таблицы. Каноны (хауфу линейка, графа, прямая регулирующая черта) представляють ряды вертикальныхъ графъ, въ которыхъ содержатся только цифры, составляющія такъ называемыя «fila regnorum», «нити царствованій». По ту и другую сторону этихъ графъ находится такъ называемое «spatium historicum». т. е. поля, куда заносятся событія изъ исторіи политической на одной сторонъ и событія изъ исторіи церковной на другой. Такимъ образомъ событія церковной и политической исторіи разд'ялены были и внъшнимъ образомъ. Хронологические каноны начинаются съ рожденія Авраама. Первый годъ жизни Авраама Евсевій отождествляеть съ 43 годомъ Нина, царя ассирійскаго (который въ этомъ году построилъ городъ Ниневію), съ 22 годомъ Европса, царствовавшаго въ Сикіонъ (Σιχύων) въ Греціи, и съ 1 годомъ 16-й египетской династіи (такъ называемой Өивской, Өңдайы). Такимъ образомъ хроника начинается пятью fila regnorum: въ первой графъ общій счеть годовь оть Авраама, вторая графа надписана Νίνος, третья 'Аβραάμ, четвертая Ευρωύ, пятая Θηβαιοι. И въ spatium historicum занесено по одну сторону: γεννάται ό παρ' Έβραίοις 'Αβραάμ, πο другую: Νίνος τὴν πόλιν μεγάλην Νίνον, ην οἱ Έβραῖοι Νινευὶ καλοῦσιν, ἔκτισεν ἐν τῆ γῆ τῶν ᾿Ασσυρίων. Fila гедпогит увеличиваются потомъ до 10, а затъмъ сокращаются до трехъ: въ первой олимпіады, во второй-годы отъ Авраама, въ третьей - годы римскихъ императоровъ.

Форма, данная Евсевіемъ своему произведенію, была пагубна для его дальнъйшаго существованія. Она была искусственною и требовала искуснаго писца для копированія, потому что мальйшее уклоненіе отъ подлинника извращало его. Кромь того, форма эта значительно увеличивала цѣну сочиненія, потому что оставляла много свободнаго мѣста, что при дороговизнъ пергамена было очень ощутительно; между тѣмъ, стремленіе къ экономіи въ матеріалѣ (т. е. неоставленіе свободнаго мѣста) неизбѣжно сопровождалось порчею первоначальнаго вида. На цѣлое, напр., царствованіе въ 10 лѣтъ приходилось одно церковное и два событія политическихъ. Первое политическое соотвѣтствовало первому году царствованія, второе

восьмому, а церковно-историческое—пятому. Первое политическое событие нужно было изложить въ «spatium historicum» противъ перваго года царствованія. Затъмъ въ графъ политическихъ событій долженъ былъ следовать пробель подъ годами вторымъ, третьимъ и т. д. до восьмого, подъ которымъ должно быть записано второе событіе. Въ графѣ событій церковноисторическихъ пробълъ долженъ быть съ 1-го по 4; подъ пятымъ годомъ запись, а съ 6-го до конца пробълъ. Между тъмъ переписчики для экономіи м'єста проб'єловь могли не оставлять, а повъствование о событи нерваго года продолжали подъ вторымъ, третьимъ и т. д. Могли быть и случайныя искривленія строкъ, такъ что въ одномъ спискъ событие могло быть записано подъ однимъ годомъ, а въ другомъ-подъ другимъ. Являлся вопросъ, къ которому же году оно относится. Такимъ образомъ, чьмъ болье трудъ Евсевія копировался, тьмъ болье портился. Въ концъ концовъ греки, по обычаю, утеряли греческій подлинникъ, а сохранился и былъ извъстенъ на западъ лишь латинскій переводъ второй части, сділанный Іеронимомъ, который быль имъ дополненъ сведеніями, неизвестными Евсевію, и продолжень до 378 года. Этоть латинскій переводь только и былъ прежде издаваемъ, но онъ сохранился во многихъ разногласящихъ рукописяхъ. Прежде предполагали, что текстъ Геронима и есть дословный переводъ хроники Евсевія, но потомъ оказалось, что въ немъ есть нъкоторыя измъненія и отступленія.

Первая попытка возстановить подлинный тексть хроники Евсевія сділана въ 1606 году ученымъ Скалигеромъ по даннымъ, находящимся у Кедрина и Синкелла. Такъ какъ эта попытка оказалась неудачной, то ученые вынуждены были пользоваться переводомъ Іеронима, какъ положительною величиной, до появленія въ печати армянскаго перевода хроники. Рукопись этого перевода прислана была въ 1787 г. изъ Герусалима въ Константинополь и съ нея сдъланы въ 1790 и 1793 гг. дв копін для венеціанскаго мехитариста Авкерьяна. Въ армянскомъ переводъ оказалась и первая часть хроники, которой нътъ въ переводъ Іеронима. Вопросъ объ изданіи этого памятника быль спорнымъ между самими мехитаристами. Пререканія кончились темъ, что одинь изъ нихъ, Зограбьянъ (Zohrab), явившись въ Милант, издалъ вместе съ Маи въ 1818 году латинскій переводъ армянскаго текста. Но въ томъ же году выступиль и другой издатель, Мкртичь Авкерьянъ (Aucher), который въ Венеціи, вм'яст'я съ латинскимъ переводомъ, выпустиль и армянскій тексть. Въ 1833 г. Маи издаль хронику въ 8 томъ Nova collectio. Такимъ образомъ явилась возможность провърить латинскій переводъ Іеронима. Но прошло 33 года, прежде чемъ явилось изданіе хроники вполне удовлетворительное. Это изданіе было сдълано Альфредомъ Шоне (Schöne) въ ero «Eusebii chronicorum libri duo»; второй томъ этого изданія явился въ Берлин'в въ 1866 году, а первыйвъ 1875 году. Чтобы осуществить это изданіе, требовалось много труда. Много сдълано въ этомъ отношении ученымъ Петерманномъ который быль и въ Константинополь, и въ Венеціи, чтобы имъть возможность возстановить армянскій тексть полнъе. Этому ученому удалось возстановить армянскій тексть на основаній двухъ рукописей. Изъ второй изъ этихъ рукописей (ея варіанты отмічены литерою N), относящейся къ 1696 году и писанной въ Токатъ, видно, какимъ образомъ сохранился армянскій тексть хроники Евсевія. Ученый Самуиль анійскій писалъ хронику до 1179 г. и для древнівищаго времени ограничился тымь, что сообщиль лишь тексть хроники Евсевія.

Въ новомъ изданіи хроники Шоне, въ первой части армянскій тексть въ латинскомъ переводь Петерманна замьниль греческій, сохранившійся лишь въ отрывкахъ. Второй томъ квартанта, изданнаго Шоне, имбетъ такой видъ. Левая страница разделена на две неравныя части: одна (поле) занята греческимъ текстомъ, т. е. выписками изъ позднъйшихъ писателей, которые посредственно или непосредственно пользовались Евсевіемъ, въ другой помъщаются fila regnorum и spatium historicum. При цифрахъ въ fila regnorum стоятъ латинскія буквы; подъ этими же буквами записаны приходящіяся на данные годы событія въ греческомъ тексть и въ spatio historico. На поль (за spatium historicum) отмьчены варіанты изъ армянскихъ рукописей. На правой страниць-латинскій переводъ Іеронима, — именно: fila regnorum, spatium historicum, а на полъ (за spatium historicum) частію отмъта варіантовъ латинскихъ рукописей, частію указаніе на латинскіе источники, которыми пользовался Іеронимъ въ своихъ дополненіяхъ. Въ концъ, послъ 2342 года, когда хроника Евсевія прекращается, на правой и лѣвой страницѣ идетъ хроника самого Іеронима. Всѣ предшествующіе труды издателей хроники Евсевія утратили съ по-явленіемъ этого труда свое значеніе и пользоваться теперь приходится только Шоне. Встричаясь, поэтому, въ какомъ

нибудь ученомъ сочиненіи съ хронологическою датою, основанною на Евсевіи, приходится ставить прежде всего вопросъ: имѣлъ ли авторъ этого сочиненія подъ руками изданіе Шöнe?

Но положительный отвътъ на этотъ вопросъ еще не говорить за то, что эта дата поставлена върно. Это легко понять тому, кто знаетъ, какой видъ имъютъ хронологические каноны Евсевія. Вотъ для образца частичка ихъ:

|   | Олим- | Годы<br>отъ<br>Авраа-<br>ма. | Годы<br>цар-<br>ствова-<br>нія<br>Трая-<br>на. |
|---|-------|------------------------------|------------------------------------------------|
|   | 221   | 2120                         | 7                                              |
|   |       | 2121                         | 8                                              |
|   |       | 2122                         | 9                                              |
| ١ | . !   | 2123                         | 10                                             |
|   |       |                              |                                                |
|   |       |                              |                                                |
|   |       |                              |                                                |

Въ Римъ сгорълъ золотой дворецъ. Сильное землетрясеніе; въ Асіи разрушены четыре города...

Траянъ воздвигъ на христіанъ гоненіе. Мученически скончался Симонъ Клеоновъ, епископъ церкви іерусалимской. Его преемникомъ былъ Юстъ. Равнымъ образомъ и Игнатій. епископъ антіохійскій, скончался мученически.

Изъ этой внѣшней формы хроники видно: 1) что каждое событіе помѣчается (даже и въ послѣднемъ отдѣлѣ хроники) тіпішит тремя датами, которыя, слѣдовательно, могутъ и не сойтись между собою. Слѣдовательно, весьма важенъ вопросъ: который изъ трехъ столбцовъ Евсевія нужно считать нормальнымъ? Лица, которыя не работали надъ хроникою Евсевія продолжительное время, принимаясь за нее, легко впадаютъ въ ошибку: точныхъ хронологическихъ датъ Евсевія ищутъ въ годахъ царствованія; напр., если событіе стоить противъ восьмого года царствованія Марка Аврелія, то его и датируютъ на основаніи современныхъ точныхъ свѣдѣній о томъ, съ какого момента начинается и какимъ кончается 8-й годъ Марка Аврелія. Но величайшій изъ знатоковъ хронологіи въ нашемъ вѣкѣ, проф. Альфредъ фонъ-Гутшмидъ, въ рядѣ спеціальныхъ работь показалъ, какъ слѣдуетъ пользоваться хроніальныхъ работь показалъ, какъ слѣдуетъ пользоваться хроніальныхъ работь показаль, какъ слѣдуетъ пользоваться хронів показаль показаль слѣдуетъ пользоваться хронів показаль поставаться хронів показаль показаль по показаль пользоваться хронів показаль показаль по показаль пользоваться хронів показаль показаль по показаль показаль по показаль показаль по показаль по показаль показаль показаль показаль по показаль по показаль по показаль по показаль п

никою Евсевія. Указанный вопросъ рѣшенъ имъ въ 1868 г. (слѣдовательно послѣ выхода въ свѣтъ II-го тома изданія Шёне, въ которомъ помѣщены хромкої хамо́мес), въ работѣ: De temporum notis quibus Eusebius utitur in Chronicis Canonibus [перепечатана въ I томѣ А. v o n G u t s c h m i d, Kleine Schriften. Herausgeg. von F. Rühl. Leipzig 1889. S. 448—482].

Результать предпринятой имъ общирной сверки дать следующій: а) олимпіады Евсевія (т. е. армянскаго списка)—искусственныя, юліанскія, которыхъ начало 1 января 777 года до Р. Х., и которыя ставятся противъ юліанскихъ високосныхъ годовъ; въ латинской передълкъ Іеронима — олимпіады истинныя (начало около 1 іюля 776 г. до Р. Х.). б) Изрѣдка Евсевій заимствуєть факты изъ памятниковь, гдф счеть велся по истиннымъ олимпіадамъ; но въ этихъ случаяхъ онъ не дълаеть редукціи на свои фиктивныя юліанскія, а записываеть такіе факты подъ теми же годами олимпіадъ юліанскихъ, подъ какими годами олимпіадъ не юліанскихъ, а истинныхъ, они значились въ его источникахъ. Такимъ образомъ, по самому характеру событій ученый долженъ угадать, изъ какого автора опъ заимствуетъ данныя. И если Евсевій пользуется авторами, употребляющими правильныя олимпіады, то ученый долженъ исходить изъ олимпіадъ, а не отъ годовъ отъ Авраама. в) Но основной, нормальный «канонъ» Евсевія это-годы Авраама; отъ нихъ всегда и нужно отправляться въ хронологическихъ определеніяхъ (или же напередъ доказать, что этотъ «канонъ» для даннаго событія не можеть служить нормою). Евсевій искусственно подводиль годы царствованій подъ годы отъ Авраама; при этомъ, конечно, могли происходить неточности; такъ, напримъръ, Тиверій умеръ въ мартъ, а годы Авраама считаются съ осени. Такимъ образомъ отожествленіе годовъ царствованія преемника Тиверія съ годами отъ Авраама будеть неизбъжно неточно. г) Что касается редукціи годовь оть Авраама въ хроникъ на годы до Р. Х. или оть Р. Х. по эрѣ Діонисіевой, то въ данномъ случаѣ хроника Евсевія распадается на нісколько отділовь: 1) съ 1-1239 г. оть Авраама; при вычисленіи нужно изъ 2019 вычесть годъ Авраама ( $\alpha$ ), получится годъ до Р. Х., на который надаеть событіе ( $2019-\alpha$ —году до Р. Х.). 2) Съ 1240-2016 г.; нужно изъ 2017 вычесть годъ Авраама=годъ до Р. Х. (2017—а= году до Р. Х.). 3) Съ 2017—2209 г.; слъдуетъ изъ года Авраама вычесть 2016—годъ отъ Р. Х. по нашему счисленю

 $(\alpha-2016=$ году по Р. Х.). 4) Съ 2210-2343 г.; следуеть взять годъ Авраама, вычесть 2018=годъ отъ Р. Х.  $(\alpha-2018=$ году по Р. Х.). Наконецъ 5) отделъ, обработанный Іеронимомъ, съ 2343-2395; по рецепту фонъ-Гутшмида, пужно изъ года Авраама вычесть 2017, получится годъ отъ Р. Х.

Но въ послъднемъ случаъ я не могу согласиться со взглядомъ Гутшмида: слъдуетъ вычесть не 2017, а 2016 (А. von Gutschmid:  $\alpha$ —2017—году по Р. Х.; я:  $\alpha$ —2016—году по Р. Х). Можно насчитать по крайней мъръ 19 датъ, приходящихся на время жизни Іеронима, которыя нужно было бы датировать фальшиво, если руководиться правиломъ фонъ-Гутшмида. Въ сущности разногласіе между мною и Гутшмидомъ сводится къ слъдующему: въ наличныхъ рукописяхъ хроника Іеронима кончается 2395 г., подъ которымъ помъщено: плачевная битва во Өракіи (lacrimabile bellum in Thracia), во время которой погибъ Валентъ. Какъ извъстно, битва происходила 9 августа 378 г. Такъ какъ августъ послъдній мъсяцъ года, если считать по годамъ эры Авраамовой, то она происходила въ концъ года Авраамова. Такъ какъ Іеронимъ не могъ не знать года, въ который было это сражение, то, заключаеть фонъ-Гутшмидъ, ясно, что 2395—378=2017. Я предполагаю, что въ рукопись вкралась ошибка. Писецъ произвольно продолжилъ счетъ годовъ до 2395, тогда какъ Іеронимъ окончилъ 2394 годомъ; 2394—378=2016. Слъдовательно изъ года Авраама нужно вычесть 2016.

2) Изъ той же внъшней формы «каноновъ» легко понять, какъ уже было замъчено, что она крайне неблагопріятна для върнаго сохраненія хроники Евсевія. Ничтожное искривленіе строки въ spatium historicum вело уже къ ошибкѣ на годъна два въ дать; длинныя записи событій почти всегда стояли противъ и сколькихъ лътъ «каноновъ», и очень трудно было понять, относится ли вся эта запись къ году, противъ котораго приходится первая строка, или отдъльныя подробности записи отпосятся къ темъ годамъ, противъ которыхъ оне записаны; напримъръ, хочетъ ли Евсевій сказать, что и начало гоненія Траяна, и смерть Симона, и хиротонія Юста падають на 2122 (116) годь, или же на 2122 годъ приходится только начало гоненія, а кончина Симона и хиротонія Юста — на 2123 годъ. Естественно такимъ образомъ, что въ датинскихъ рукописяхъ Іеронимова перевода: A[mandinus], B[ongarsianus], F[reherianus], P[etavianus]. R[eginensis], (S [fragmen-

ta Petaviana]), M[iddlehillensis], и въ армянскихъ: N [токатская]. ХС [јерусалимская], оказалось не мало варіантовъ. Шоне, отдаваль вообще предпочтение (почти всегда принимаеть въ текств) датировкамъ В. При помощи оріенталистовъ Петерманна (армениста) и Родигера (арамаиста), онъ старался на основани восточныхъ переводовъ восполнить и исправить редакцію Іеронима и возстановить, такимъ образомъ, текстъ Евсевія. Но къ сожалънію Родигеръ указаль ему на отрывки сирійскаго перевода, неим'тющіе почти никакой цінности (списокъ событій безъ годовъ) и просмотръль весьма важный памятникъ, именно «Хронику» Діонисія телль-махрскаго (Tell-Mahr), монофиситского патріарха антіохійского (818—845), сирійскій текстъ которой еще въ 1850 г. издалъ Тулльбергъ (Upsala); Діонисій выписаль почти буквально большую часть хроники Евсевія. Въ немецкомъ переводе эту часть хроники Діонисія издали въ 1884 году Зигфридъ (арамаистъ) и Гельцеръ (историкъ, изследователь остатковъ хроники Юлія Африкана). Итогъ этому новому приросту критическаго аппарата къ Евсевію подвель тотъ же Альфредъ фонъ-Гутшмидъ въ расширенной своей ректорской программъ: Untersuchungen über die syrische Epitome der Eusebischen Canones. Stuttgart 1886 [также въ I tomb Kleine Schriften, S. 483-529].

Результать общирнаго сравненія дать въ разныхъ рукописяхъ получился следующій: а) Мы имеемъ дело съ двумя рецензіями хроники Евсевія: 1) армянскою и 2) латино-сирскою. б) Изъ 115 (=99+16) событій рецензія армянская датируеть правильно 45 (=29+16) событій, латино-сирская 44. Igitur: достоинство объихъ рецензій почти одинаково. Но в) въ частности изъ этихъ 115 событій 45 (29+16) върно датируются только въ армянской рецензіи, 15-только въ сирской, 16-только въ армянской и сод. Р., 18-только въ Р, 11только въ сирской и Р, 10-только въ армянской и сирской. Итакъ, г) достоинство сирской рецензіи сравнительно съ латинскою неважное: изъ 59 событій, которыя латино-сирская рецензія одна или вмість съ армянскою датируеть вірно, 34 записаны вёрно въ Р и только 25 въ спрской. А д) по отношенію къ латинскимъ рукописямъ итогъ этотъ гласитъ: 1) die Güte von P, 2) der geringe Werth von F, 3) die Werthlosigkeit von B, то есть, Шöне въ латинской части текста пошель по ложному следу. А отсюда е) общее правило: изданіемъ Шоне нужно пользоваться, напередъ исправивъ печатный текстъ на основаніи чтеній NP. Фонъ-Гутшмидъ показываетъ, что единственная хорошая рукопись есть Р—соdeх Petavianus. Поэтому при отнесеніи событій въ spatio historico къ годамъ въ fila regnorum, нужно отдавать предпочтеніе указаніямъ Р. Что касается лѣвой стороны столбца, гдѣ помѣщается переводъ съ армянскаго, то нужно принимать во вниманіе рукопись, отмѣчаемую сиглою N. Положимъ, въ spatio historico у Іеронима читаемъ подъ сиглою і замѣтку о страшномъ землетрясеніи на островѣ Ко (in insula Coo). Въ армянскомъ переводѣ это событіе въ рукописи G подъ 2013 г., въ рукописи N подъ 2012; у Іеронима—подъ 2011, но по Р—подъ 2012, PN за 2012-й годъ; слѣдовательно, это событіе Евсевій датировалъ 2012-мъ годомъ.

Такимъ образомъ, поставленный выше вопросъ сводится къ другому: данный ученый пользовался ли результатами изслъдованій Гутшмида? Всѣ эти подробности объ операціяхъ надъ хроникою Евсевія неизбѣжны въ виду того, что около трехъ четвертей тѣхъ датъ, которыми располагаютъ историки для соотвѣтствующаго періода времени, ведутъ свое происхожденіе изъ хроники Евсевія.

Вопросъ о времени составленія «Хроники» Евсевіемъ рѣшается въ связи съ вопросомъ о происхожденіи другого труда его, «Церковной исторіи». Этотъ послѣдній трудъ, какъ видно изъ первой главы первой книги его, появился послѣ хроники и именно хронологическія работы Евсевія послужили для него импульсомъ къ написанію церковной исторіи. Можно предположить относительно хроники, что она хотя оканчивается (по Іерониму) 2342 годомъ (324), но была составлена ранѣе и впослѣдствіи уже была дополнена <sup>1</sup>).

б) Церковная исторія Евсевія появилась на свётъ потому, что Евсевій, когда писаль прежде свою хронику, собраль массу матеріала, который не вмёщался въ тёсныя рамки

<sup>1)</sup> Въ настоящее время признается, что самъ Евсевій дважды издаваль свою хронику. Первое появленіе ея нужно относить, можеть быть, ко времени около 312 г. (по Гарнаку, однако,—не позже 303). Послѣ того хроника была продолжена самимъ Евсевіемъ и при этомъ въроятно исправлена около 325 г. Къ выводу о двухъ изданіяхъ, происходящихъ отъ самаго Евсевія, пришелъ въ своемъ позднъйшемъ изслѣдованіи о хроникъ издатель ея А. S с h ö n с, Die Weltchronik des Eusebius in ihrer Bearbeitung durch Hieronymus. Berlin 1900. Разногласія между латинскимъ и армянскимъ переводомъ онъ и возводить къ этимъ изданіямъ,

spatii historici. Евсевій ръшился поэтому дать болье полное изложение церковно-историческихъ событий въ новомъ трудъ: Έχχλησιαστική ίστορία. Первыя 9 книгъ ея Евсевій обработаль и выпустиль въ свъть раньше последней 10-й книги, написанной по просьбъ еп. Павлина тирскаго. Въ послъсловіи 9-й книги Ликиній остается еще върнымъ эдикту Константина и не выступаеть преследователемь христіань, за что Евсевій и восхваляеть его вмъсть съ Константиномъ. Ясно, что эта книга писалась еще тогда, когда отношенія Константина и Ликинія не определились вполне, т. е. до окончательнаго разрыва Константина съ Ликиніемъ и побъды его надъ нимъ 18 септября 323 года, когда Константинъ сдълался единодержавнымъ. Десятая книга уже имбеть въ виду измбну Ликинія и кончается славословіемъ Константину. Выясняется такимъ образомъ, что конець своей исторіи онъ написаль послі 323 г. или даже 325 г., и весьма въроятно, что самая исторія написана имъ приблизительно между 315 и 316 г. 1).

И этотъ трудъ можно назвать добросовъстнымъ и даже научнымъ. Освъщение Евсевиемъ событий для насъ неважно, онъ для насъ незамѣнимъ какъ поставщикъ фактовъ, заимствуемыхъ имъ изъ источниковъ, до насъ неръдко несохранившихся. Теологическія воззрѣнія Евсевія и широки и слишкомъ односторонни. Онъ говорить о путяхъ Божіихъ и воздъйствіи діавола чаще, чъмъ это допускается у современныхъ историковъ. Его исторія въ накоторыхъ отношеніяхъ не удовлетворяеть не только требованіямъ, предъявляемымъ настоящимъ историкамъ, но даже и тъмъ, которыя предъявлялись его современниками. Можно признать за безспорное, что его современники умфли лучше характеризовать историческихъ дъятелей, чъмъ это дълаетъ Евсевій. Они, по крайней мъръ, сохраняють болье живыхь черть. Амміанъ Марцеллинъ является положительнымъ мастеромъ своего дъла сравнительно съ Евсевіемъ. Евсевій является туть довольно безцвътнымъ.

предполагая, что армянскій переводь быль сділань сь первоначальнаго изданія, а іеронимовь сь поздпійшаго. Гарнакъ, признавая факть двухъ изданій, не усматриваєть основаній для послідняго предположенія. А. Harnack, Geschichte der altehristlicher Litteratur bis Eusebius. Th. II, 2 (Die Chronologie). Leipzig 1904. S. 112.

A. B.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) По мибнію Гариака, книги 1—7 и часть 8-й закончены въ 312—313 гг.; другая часть 8-й и 9-я явились въ 313—314, наконецъ, 10-я въ концѣ 324—началѣ 325. Нагиаеk, l. c. 115.  $A.\ B.$ 

Нужно вообще признать, что его дарованія, какъ историкапсихолога и даже стилиста, не первостепенны. Если приложить къ его исторіи нашу точку зрѣнія, то она не выдержить пробы: прагматизма въ ней почти совсѣмъ нѣтъ.

Но значение труда Евсевія представится въ другомъ свъть, если мы установимъ другую точку зрънія. Вся сила его въ томъ, что ему доступны были громадныя библютеки, кесарійская и јерусалимская, изъ которыхъ онъ пользовался различными произведеніями древнихъ писателей. Онъ мастеръ тогда. когда выписываеть. Церковно-историческій трудъ Евсевія есть въ сущности описание богатъйшаго собрания книгъ, бывшаго подъ руками автора, описаніе, расположенное въ хронологическомъ порядкѣ по царствованіямъ императоровъ. Въ этомъ отношении его можно сопоставить съ трудомъ Ассемани Вівliotheca Vaticana (1719—1728). Различіе между Ассемани Евсевіемъ сводится къ обилію матеріала, а не къ сущности пріемовъ. Изъ ученыхъ историковъ позднейшаго времени справедливо также въ качествъ аналогіи указывають въ этомъ случав на Тилльмона, который даль образцовую исторію по научной достовърности. Онъ открываеть на каждой строкъ, откуда браль свёдёнія; французскій тексть представляеть у него переводъ греческихъ и латинскихъ подлинниковъ. Читающій сразу можетъ угадать, стоить ли онъ на почві достовірныхъ источниковъ, или же только предположеній. Какъ этотъ историкъ велъ дъло, такъ и Евсевій, который старался доказать существование извъстнаго историческаго дъятеля путемъ выписокъ.

По своему содержанію исторія Евсевія богословская. Вся св'ятская исторія оставлена у него въ сторон'є. Ц'єли, которыя онъ пресл'єдуеть въ своей исторіи, прекрасно характеризують ея богословскій характерь. Въ предисловіи къ своей исторіи Евсевій говорить, что онъ будеть сл'єдить преемство апостольскаго преданія, какъ оно выразилось въ преемств'є іерархическихъ лицъ, занимавшихъ важн'єйшія кафедры, и въ сохраненіи ими и другими учителями христіанской в'єры апостольскаго ученія. Это положительная задача его исторіи. Отрицательная—это описаніе т'єхъ волковъ, которые, появляясь въ овечьей одежд'є, расхищали стадо Христово, т. е. еретиковъ, описаніе гопеній на христіанъ со стороны язычниковъ и гибели мучителей. Вотъ, такимъ образомъ, несложная въ сущности, но строго продуманная программа его труда. Онъ

объщалъ слъдить за преемствомъ апостольскаго преданія, и въ своей исторіи онъ собираєть такой матеріалъ, изъ котораго видно, что преемство дъйствительно сохранилось. Что касается отрицательной стороны, то Евсевій не относится къ такимъ историкамъ, которые вполнѣ объективны. При перечисленіи ересей онъ точно не указываєть ученія еретиковъ, а обыкновенно только говоритъ, что въ такое то царствованіе явился такой-то еретикъ. Напримѣръ, о Савелліѣ онъ говоритъ, что въ ученіи Савеллія чувствуется великая хула на Бога; очевидно, изъ такого сообщенія нельзя получить яснаго представленія о лжеученіи Савеллія. Относительно гоненій онъ послѣдовательнѣе.

Порядокъ изложенія такой: говоря весьма подробно о древнемъ періодъ церковной исторіи, онъ называетъ римскаго имцератора, а также епископовъ, управлявшихъ главнъйшими каеедрами-іерусалимскою и другими въ царствованіе этого императора. Установивши такую хронологическую рамку, онъ изъ литературныхъ памятниковъ извлекаетъ синхронизмы и метахронизмы 1), и при этомъ сообщаеть свъдънія о содержаніи этихъ произведеній, о перепискъ между епископами, ересяхъ, полемикъ противъ нихъ. Обыкновенно онъ говоритъ, что въ такомъ-то документь буквально (хατά λέξιν) сказано такъ; благодаря этой манеръ, собственныя догадки Евсевія довольно легко отличить отъ фактически даннаго. Онъ пользовался греческою литературою; по сирійски же онъ, какъ епископъ Кесаріи палестинской, в роятно могъ читать, но не видно, чтобы онъ широко пользовался сирійскою письменностію. Что касается латинскихъ намятниковъ, то онъ пользовался ими въ переводахъ, но неособенно искусныхъ, такъ нять многія мъста, если бы не сохранилось подлинниковъ, было бы невозможно.

Послѣднія книги исторіи Евсевія посвящены исторіи гоненій при Діоклетіанѣ. Въ кониѣ исторіи, или послѣ восьмой или девятой книги, помѣщается въ рукописяхъ и «С к а з а н і е о м у ченикахъ палестинскихъ» (Περὶ τῶν 'εν Παλαιστινῆ μαρτυρη ιάντων). О нихъ Евсевій говорить или какъ очевидець

<sup>1)</sup> Метахронизмомъ я называю послъдовательность во времени. Напримъръ, если сказать, что Макарій московскій былъ послъ Филарета московскаго, то это--метахронизмъ, а если сказать, что Филаретъ московскій былъ современникъ Серафима петербургскаго—это синхронизмъ.

или по показаніямъ очевидцевъ. Самое видное мѣсто здѣсь занимаеть мученичество Памфила, пресвитера кесарійскаго. друга Евсевія. «Сказаніе» сохранилось въ подлинникъ нашего времени въ сокращенной версіи. Полная имъется лишь въ сирійскомъ переводъ, изданномъ В и л ь я м о м ъ Кюртономъ въ 1861 году (W. Cureton, History of the Martyrs in Palestine. London 1861). Въ рецензіяхъ, вызванныхъ этимъ изданіемъ, указывается важное значеніе сирійскаго перевода, которое легко понять, имъя въ виду тотъ фактъ, что греческій тексть въ хронологіи представляеть непоб'єдимыя трудности 1), Въ послъднихъ книгахъ исторіи особенно проявляется многословіе Евсевія, которое составляеть его недостатокъ. Здъсь мы находимъ много лишняго, и по этому обстоятельству можемъ судить о Евсевів какъ о писателв вообще. Вообще слогь его сочиненій весьма темень и запутань. Если онь является въ некоторыхъ местахъ своей исторіи воздержнымъ на слово, то это положительно служить въ пользу интересовъ церковной исторіи.

Первое изданіе церковной исторіи Евсевія (editio princeps) было сделано въ Париже въ 1544 г. in folio Робертомъ Стефаномъ. Выходъ этого изданія быль, можно сказать, фаталенъ для изданій послідующаго времени. Изданіе было сделано по одному кодексу, находившемуся въ Парижской королевской библіотекъ, который носиль названіе «codex Regius» и быль очень плохимъ [немногія чтенія, также разділеніе на главы, заимствуются изъ другой рукописи, codex Medicaeus]. За изданіемъ Стефана следуеть изданіе въ Париже 1659 г. талантливаго Валуа (Valesius). Последній въ своемъ делё былъ связанъ предшественникомъ. Считая изданіе Роберта Стефана верхомъ совершенства, Валуа почти вездъ удержалъ его тексть. Но им'я хорошія пособія въ кодексахъ С [Mazarinaeus], В [Medicaeus], D [Fuketianus], Fa [Savilianus], пользуясь ими и нъкоторыми другими, -- онъ подъ строкою указалъ болъе правильное чтеніе. Тексть Валуа перепечаталь въ Кембриджь въ 1720 г. Reading. Въ изданіи Валуа дана исторія Евсевія въ Патрологіи Миня (1857).

<sup>1)</sup> Переводъ на нъмецкій языкъ полной версіи сдъланъ В. V і о l е t въ Texte und Untersuchungen, XIV, 4 (1896). Признается весьма въроятнымъ, что объ версін ведуть начало отъ самого Евсевія. Нагиа є k, l. с. 115.

Затьмъ были изданія Stroth'а въ Галле въ 1779 г. и Zімметманна въ Франкфурть въ 1822. Въ 1827 году вышло изданіе Неіпісhен'а въ Лейпцигь. Онъ имълъ для своего критическаго аппарата лишь данныя Валуа. Шагъ впередъ, благодаря свъркъ нъкоторыхъ кодексовъ, сдълалъ Е duard Burton, изданіе котораго явилось въ 1838 году въ Оксфордь и было перепечатываемо въ 1872 и 1881 гг. Bright'омъ. Затьмъ посльдовало изданіе Albert'a Schwegler'a 1852 г. въ Тюбингенъ, гдъ хорошо выяснены тъ группы, въ которыя слъдуетъ размъстить рукописи Евсевія. Но, хорошо классифицировавъ рукописи, онъ задался ограниченною цълію, желая возстановить текстъ Евсевія на основаніи главнымъ образомъ С [Маzarinaeus или Parisiensis 1430].

Въ Шаффгаузенъ (Scaphusiae) въ 1859—62 г. издалъ по частямъ исторію Евсевія бреславскій католическій профессоръ, бывшій протестанть, перешедшій въ католичество, и бывшій доценть берлинского университета, Нидо Lämmer. По переходъ въ католичество, Гуго Леммеръ занялъ кафедру церковной исторіи въ католическомъ бреславскомъ университетъ. Побужденія къ переходу въ католичество изложены имъ брошюрѣ «Misericordia Dei», которая вскорѣ послѣ изданія сделалась антикварною редкостью. Леммерь-католикъ былъ, такъ сказать, persona grata въ Римъ, и потому ему легко отворялись двери техъ библіотекъ, въ которыя раньше ему было бы весьма трудно проникнуть, какъ протестанту. Онъ для изученія рукописей Евсевія побываль въ Дрездень, Вынь, Венеціи, Рим'в и Мюнхен'в, и такимъ образомъ свой критическій аппаратъ довелъ до цифры 24 евсевіанскихъ рукописей и отрывковъ. Это былъ огромный шагъ впередъ. Но Леммеръ предположиль, что кодексь O (Venetus 338) наиболье върно передаеть подлинный тексть Евсевія, между тімь, напротивь, этоть кодексь представляеть своеобразное сокращение другихь редакцій. Леммеръ воспроизвель даже разділеніе на главы по кодексу О. Съ французскими и англійскими рукописями не быль знакомъ, а потому венеціанская рукопись свърена съ ними. Рукописи, которыми пользовался Леммеръ при своемъ изданіи, расположены у него въ порядкѣ Швеглера.

Къ 1868 г. относится наиболье удовлетворительное для своего времени второе изданіе Гайнихена, также въ Лейпцигь. Гайнихенъ стоить въ сущности на плечахъ Леммера.

Это видно изъ того, что, напр., Vita Constantini, которой не издавалъ Леммеръ, онъ издаетъ только по 5 рукописямъ, тогда какъ церковную исторію—по 24. Послѣ этого изданія шафф-гаузенское изданіе Леммера утратило свою цѣну. Гайнихенъ отбросилъ ненужный для ученаго читателя Евсевія латинскій переводъ его въ прежнихъ изданіяхъ. Ясныя мѣста греческаго текста Евсевія Гайнихенъ оставилъ безъ примѣчаній; темпыя же мѣста онъ снабдилъ примѣчаніями подъ строкой, гдѣ указалъ латинскій и нѣмецкій переводъ этихъ мѣстъ. Когда же текстъ Евсевія грѣшилъ неологизмами, то Гайнихенъ отсылалъ читателей къ руководствамъ по грамматикѣ позднѣйшаго греческаго языка.

Послѣ этого большинство сочиненій Евсевія было издано въ Лейпцигѣ Диндорфомъ въ 1871 г. Это изданіе представляеть собою шагъ назадъ сравнительно съ прежними изданіями, именно вторымъ изданіемъ Гайнихена. Въ прежнихъ изданіяхъ устанавливалось уже раздѣленіе рукописей сочиненій Евсевія на 2 или даже на 3 фамиліи, а Диндорфъ опять ихъ смѣшалъ въ своемъ изданіи. Диндорфъ хочетъ возстановить наилучшій текстъ лишь по нѣкоторымъ кодексамъ, — прежде всего (какъ и Швеглеръ) по С; но въ ряду этихъ избранныхъ фигурируетъ и О, хотя она принадлежитъ къ другой фамиліи, и въ своемъ эклектизмѣ Диндорфъ оказался непослѣдователенъ и нерѣдко отвергаетъ чтеніе С и принимаетъ чтеніе другихъ рукописей.

Что собственно остается сдълать для возстановленія текста перковной исторіи Евсевія? По поводу изданія Диндорфа и затъмъ въ послідующее время раздавались сітованія німецкихь ученых о томъ, что еще ніть вполні удовлетворительнаго критическаго изданія текста Евсевія. Но эти сітованія напрасны. Лучшее, конечно, всегда является врагомъ хорошаго, и человіческая мысль необходимо со временемъ должна двигаться впередъ. Но едва ли будеть найдено что либо существенно новое въ сравненіи съ тімъ, что дано уже у Гайнихена. Въ подборі разночтеній, который стілань имъ въ его изданіи, заключается масса матеріала и все дібло ученыхъ издателей Евсевія сводится къ таксировкі рукописей. Но можеть быть, чтеніе текста Евсевія всегда будеть спорно.

Для возстановленія текста Евсевія можетъ повидимому служить, кром'є рукописей, еще Никифоръ Каллистъ (ок. 1333 года). Но это писатель поздній и поэтому не авторитет-

ный; между тыть есть рукописи Евсевія оть X в. При томъ Каллисть иногда измыняеть тексть Евсевія. Значеніе Каллиста, какъ комментатора, т. е. насколько онъ объясняеть Евсевія, неважно. Исторія Каллиста получаеть значеніе лишь потому, что онъ могь пользоваться библіотекой константинопольскаго патріархата. Это греческое пособіе. Если бы при оцынкь рукописей исторіи Евсевія признать критеріемь давность, то слыдовало бы признать наиболые совершеннымь то чтеніе Евсевія, которое мы находимь въ латинскомъ переводы исторіи Руфина аквилейскаго. Но Руфинь только передаваль латинскимь языкомъ Евсевія, а ничуть не буквально переводиль его, и потому нельзя утверждать, что чтеніе Руфина вполны правильно и наиболые совершенно. Нельзя по той же причинь признать совершеннымь и чтеніе Евсевія, находящееся въ сочиненіи Іеронима «De viris illustribus».

Кромъ греческихъ пособій и латинскихъ переводовъ есть еще источникъ для установленія текста Евсевія. Это восточные переводы — сирійскій и армянскій. Изъ сирійскихъ рукописей перевода исторіи одна относится къ VI в. и находится въ Лондонъ въ нитрійскомъ собраніи сирійскихъ рукописей Таттама; она содержить лишь первыя пять книгь. Другая рукопись едва на 120 лътъ старше Евсевія и писана въ 462 г., находится въ Имп. публичной библіотекъ въ С.-Петербургъ; въ ней не достаетъ 6-й и отчасти 5-й и 7-й книгъ. Изданія этого сирійскаго Евсевія ожидали отъ Вильяма Райта (Wright). [За его смертію оно было доведено до конца въ 1898 г. Мас Lean'омъ (Кембриджъ). Годомъ раньше вышло также въ Лейпцигъ издание Беджана (Bedjan)]. Въ рукописяхъ, какъ сказано, есть пробълы. Но гдъ насъ оставляетъ сирійскій переводъ, тамъ является на помощь армянскій переводъ. Ученый армянинъ Джари (Djarian) въ 1877 г., издаль въ Венеціи свой переводъ Евсевія на армянскій языкъ, а внизу напечаталь древній армянскій переводъ [съ сирійскаго]. Этотъ переводъ, хотя рукопись поздняя, V в. и относится къ временамъ Месропа 1).

Съ собраніемъ восточныхъ пособій для Евсевія критическій аппарать можно считать законченнымъ. Если осилить всѣ

<sup>1)</sup> Переводъ сирійскаго текста исторіи на нѣмецкій языкъ сдѣланъ E. Nestle въ Texte und Untersuchungen, Neue Folge VI, 2 (1901), переводъ армянскаго текста 6 и 7 книгъ E. Preuschen'oмъ, VII, 3 (1902).

эти пособія, то въ результать получится, что существуеть два класса кодексовъ Евсевія: одну рецензію можно назвать парижскою (С, мазариновскою), другую — флорентинскою (G и Н, къ ней относится и рукопись московской синод. библ. Ј). Сирійскій же переводъ и армянскій примыкають то къ однимъ изъ нихъ, то къ другимъ. Такимъ образомъ при изданіи Евсевія нельзя остановиться на одномъ какомъ-нибудь чтеніи, но надо или идти путемъ эклектическимъ, или же излагать послъдовательно два чтенія (одно въ видъ текста, другое—въ видъ примьчаній); можетъ быть рецензіи дошли не отъ одной рукописи Евсевія, тогда, слъдовательно, получится тотъ выводъ, что онъ такъ и должны остаться 1).

<sup>1)</sup> О прежнихъ изданіяхъ исторіи Евсевія см. А. С. Не a dla m, The editions and manuscripts of Eusebius, By The Journal of Theological Studies, vol. IV, № 13 (1902), р. 93-102. Новое изданіе начато въ берлинскомъ собраніи греческихъ христіанскихъ писателей первыхъ трехъ въковъ геттингенскимъ профессоромъ E. Schwartz'емъ. Въ 1903 г. вышли первыя пять книгъ, вмъстъ съ латинскимъ переводомъ Руфина, изданнымъ Моммсеномъ (первая половина И тома произведеній Евсевія). Текстъ Швартца воспроизведенъ съ незначительными измъненіями въ дещевомъ французскомъ изданіи въ серіи Texts et documents pour l'étude historique du christianisme publiés sous la direction de H. Hemmer et P. Lejay: Eusèbe, Histoire ecclésiastique. L. I-IV. Texte grec et traduction francaise par E. Grapin. Paris 1905. Разъясненія касательно пріемовъ изданія Швартиъ объщаеть въ подробныхъ пролегоменахъ къ слъдующей части. Въ основу изданія изъ греческихъ рукописей положены: С (Магаrin. или Paris. 1430, въ обозначении Швартца A), G (Florent. 70, 7=T), H (Florent. 70, 20 = E), J (Moscov. 50 = R), Ea (Paris. 1431 = B) и двъ копін съ нея (Р или Venet. 339 = b и Paris.  $1432 = \beta$ ), Paris.  $1433 \ (= D)$ , O (Venet. 338 = M). Недостатокъ большей части прежнихъ изданій Швартиъ еще раньше (1888) указываль въ слишкомъ большомъ довъріи къ кодексу С (ср. Headlam, 108). Въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, самъ онъ въ общемъ отдаетъ предпочтение группъ Ea Paris. 1433 O (= BDM) предъ CG (= AT) (ср. Grapin, 489).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новое изланіе этихъ произведеній въ берлинскомъ собраніи грече-

Какъ первоисточникъ для этого періода, сочиненіе Евсевія остается цъннымъ навсегда, потому что Евсевій дълаеть выписки изъ документовъ, -- это съ одной стороны: съ другой же-о многомъ Евсевій говорить здісь, какъ очевидецъ. Но здъсь въ полнотъ выразились всъ ть недостатки Евсевія какъ писателя, которые мы уже замъчаемъ въ послъднихъ книгахъ его исторіи. Многословіе, высокопарность И запутанность составляють характеристическую черту его «Словъ» о Константинъ. На сочинение Евсевія о Константинъ нужно смотръть именно, какъ на похвальныя слова последнему, которыя не чужды историческихъ опибокъ, неточностей и преувеличеній. Такое свободное отношение къ историческимъ даннымъ вообще свойственно ораторамъ, какъ это показываютъ примъры, подобранные А. П. Лебедевымъ. Слово по поводу тридцатилътія Константина къ исторіи жизни последняго ничего не прибавляеть и является какъ бы оффиціальнымъ подтвержденіемъ всего сказаннаго въ ней.

#### Продолжатели Евсевія въ V и VI в.

Продолжателями дѣла Евсевія на поприщѣ исторіографіи являются лица, жившія сто лѣтъ послѣ него. Особенно благопріятною въ этомъ отношеніи является эпоха царствованія Өеодосія Младшаго; здѣсь въ короткое время выступаетъ цѣлый рядъ церковныхъ историковъ.

Первое мѣсто по времени принадлежить аріанскому историку Филосторгію, жившему около 425 года и написавшему 12 книгь, изъ которыхъ каждая начинается одной изъ буквъ его имени. Это произведеніе, въ виду неправославія автора его, не было распространено въ Византіи, и мы знаемъ его по выпискамъ, сдѣланнымъ Фотіемъ (Biblioth. cod. 40). Само собою разумѣется, что Филосторгій писалъ съ своей точки зрѣнія и освѣщеніе историческихъ событій у него чисто аріанское. Но такъ какъ у него подъ руками были документальные источники, касающіеся аріанства, то для болѣе яснаго пониманія послѣдняго очень важно было бы имѣть его исторію. Филосторгій сообщаетъ немало любопытныхъ подробностей; напр., что Никейскому собору предшествовалъ съѣздъ

скихъ писателей, съ введеніемъ и тремя указателями, представилъ въ 1902 г. J. A. Heikel (I томъ произведеній Евсевія). А. Б.

епископовъ Осія и Александра александрійскаго, на которомъ было рѣшено провозгласить о́рообою; на Никейскомъ соборѣ. Этотъ разсказъ не представляеть собою ничего невѣроятнаго, хотя онъ и тенденціозенъ. У него есть данныя и относительно тѣхъ разногласій, какія существовали въ средѣ самихъ аріанъ. Особенно замѣчателенъ его взглядъ на Василія Великаго и Григорія Богослова. Онъ представляеть ихъ настолько учеными, что Аванасій Великій является почти младенцемъ предъ ними. И это представленіе кажется безпристрастнымъ, потому что Евномій, почитаемый отъ Филосторгія, находился въ полемикѣ съ Василіемъ Великимъ. Послѣдующіе историческіе писатели, повидимому, не пользовались Филосторгіемъ.

Затьмъ, около этого времени является еще не сохранившаяся исторія пресвитера іерусалимскаго Исихія; что она написана была при Өеодосіи Младшемъ, это видно изъ замътокъ въ ней о Өеодоръ мопсуэстійскомъ, читанныхъ на 5 вселенскомъ соборъ. Не сохранился и трудъ пресвитера сидскаго Филиппа, о которомъ Фотій отзывается безъ особаго одобренія (cod. 35).

Дал ве на томъ же поприщв выступаютъ почти одновременно три историка, которыхъ можно назвать синоптиками, какъ описывавшихъ приблизительно одно и то же время. Первый изъ нихъ Сократъ Схоластикъ. Его «Церковная исторія» состоить изъ 7 книгъ и обнимаеть время отъ отреченія Діоклетіана отъ престола въ 305 году до 8 пятильтія Өеодосія Младшаго, или до 439 года. Сократь писаль по порученію нікоего священнаго человіка Божія Өеодора, какъ онъ самъ выражается. Этотъ Өеодоръ, какъ нужно догадываться, быль епископь, но какую канедру онъ занималь, - неизвъстно, только это не быль Өеодорь мопсуэстійскій. Относительно лица Сократа извъстно немного. Онъ родился, воспитался и жилъ въ Константинополь; дъла Константинополя ему представляются наиболье важными и о нихъ онъ говоритъ подробно; изъ разсказываемаго онъ немало видълъ самъ. Сводя всъ данныя, относящіяся къ его біографіи, можно предположить, что онъ родился въ концъ IV въка. Это видно изъ того, что Сократь учился у грамматиковь языческихъ Аммонія и Елладія, которые должны были бъжать послъ закрытія серапіона въ Александрін (388—9). Среди свидітелей и очевидцевъ, съ которыми Сократу приходилось иметь дело, Авксанонъ, новатіанскій пресвитеръ, занимаеть первое мѣсто. Объ этомъ Авксанонѣ Сократъ сообщаетъ, что онъ молодымъ присутствоваль на Никейскомъ соборѣ и видѣлъ епископовъ, которые родились около 250 года; значитъ, благодаря Авксанону, съ которымъ Сократъ лично бесѣдовалъ, онъ могъ говорить о преданіи за періодъ около 200 лѣтъ. Другихъ свидѣтелей и очевидцевъ Сократъ называетъ тоже по имени.

Что касается побужденія для Сократа писать исторію, то оно состояло въ томъ, чтобы продолжить исторію Евсевія кесарійскаго. Поэтому Сократь говорить болье подробно о томъ, о чемъ Евсевій упоминаеть кратко. Свои свъдънія о нькоторыхъ фактахъ эпохи Константира Великаго онъ почерпнулъ изъ сочиненій Евсевія. Относительно же событій посль Никейскаго собора онъ говорить на основаніи исторіи Руфина. На счеть литературной добросовъстности Сократа нужно замьтить, что онъ, написавъ уже двъ первыя книги исторіи, посль того какъ нашель доступь къ трудамъ Аванасія александрійскаго и убъдился въ ошибочности показаній Руфина, счель своею обязанностью передълать ихъ заново, въ томъ видѣ, какъ мы имѣемъ ихъ въ настоящее время.

Собственно серьезной подготовки для своего дъла Сократъ не имълъ, да и не могъ имъть. Образованіе, полученное имъ, было свътское, и вращался онъ въ адвокатской сферъ (называется «схоластикомъ» онъ въ смыслъ адвоката); въбогословской же области онъ признаеть себя некомметентнымъ. Но при своей богословской некомпетентности онъ заявляетъ полную безпристрастность въ оценке фактовъ исторіи церкви съ своей мірской точки зрѣнія. Одно изъ руководственныхъ воззрѣній его-въротерпимость. Онъ всегда осуждаеть тьхъ епископовъ, которые гръшатъ противъ нея, и не только аріанъ, аполлинаріанъ, македоніанъ, но и православныхъ. Такъ, онъ крайне сурово говорить о Несторіи за его гонительство, не сочувствуеть и преследованіямь инославныхь и иноверцевь Кирилломъ александрійскимъ. Къ самымъ богословскимъ спорамъ онъ относится критически; истина, по нему, лежитъ такъ близко къ той и другой сторонъ, что можно было бы спорить и меньше. Въ связи съ этою въротерпимостью стоитъ и его умъренное отношение къ Юліану. Онъ не признаетъ, что последній запретиль христіанамь заниматься классической литературой, какъ утверждають другіе писатели, запретиль онь только объяснять ее; онъ довольно критически относился къ попыткъ христіанъ замѣнить классическую поэзію богословскими переложеніями.

Весьма характерную сторону исторіи Сократа составляєть вопросъ объ отношени его къ новатіанамъ. Многіе утверждали, что и самъ онъ принадлежалъ къ новатіанамъ, но это несправедливо: въ своей исторіи Сократь противопоставляєть себя новатіанамъ, какъ члена канолической церкви. Но онъ на самомъ дълъ заинтересованъ новатіанами. Такъ, напримъръ, онъ сообщаеть, что Новатіань скончался мученически, что новатіане присутствовали на Никейскомъ соборъ, куда были вызваны ихъ епископы, следить за преемствомъ ихъ іерархіи, какъ и православныхъ епископовъ. О внутреннихъ событіяхъ среди новатіанъ онъ имъетъ свъдънія ясныя и опредъляетъ положеніе ихъдаже въ незначительныхъ мъстностяхъ Фригіи и въ Римъ, что нелегко было знать, живя въ Константинополъ. Онъ подчеркиваеть изв'ястное отношение Златоуста къ новатіанамъ. Однажды высказываеть то сужденіе, что Новатіанъ случайно не соединился съ православною церковію. Наконецъ, относительно самаго щекотливаго вопроса, — объ отлучени отъ церкви падшихъ, Сократъ, хотя и принадлежалъ къ канолической церкви, однако очень скептически относится и къ дисциплинъ, допускающей неоднократное покаяніе. Такимъ образомъ, съ этой точки зрвнія Сократь новатіанствуєть очевидно. Такое знакомство съ новатіанской исторіей заставляеть предполагать, что Сократь происходиль изъ фамиліи, принадлежавшей ніскогда къ новатіанству, почему онъ и могъ знать прошедшую исторію последняго по фамильнымъ преданіямъ.

Своеобразную черту исторіи Сократа составляеть ея романизирующая тенденція. Въ его исторіи встрьчаются сужденія настолько неосновательныя, что римскіе католики могуть только радоваться имь. Такъ онъ утверждаеть, что когда на востокъ поднялись споры о Божествъ Св. Духа, Дамась, епископъ римскій, написаль, что слъдуеть признавать Св. Духа единосущнымъ съ Богомъ Отцомъ и Сыномъ, и споры кончились; утверждаеть даже, что вселенскій соборъ безъ соизволенія римскаго епископа состояться не можеть. Оригинальную черту въ исторіи Сократа составляеть и то, что онъ стояль за доброе имя Оригена: послъдній представляется ему человъкомъ великимъ; лица же, нападавшіе на него—пигмеями въ умственномъ отношеніи и геростратами въ нравственномъ. Онъ не забываеть подчеркнуть и то, что Феофилъ, выступивъ противъ Оригина, самъ быль пойманъ въ чтеніи сочиненій Оригена. Во всякомъ случать, осужденіе Оригена было встръченно Сократомъ несочувственно.

Источники, которыми пользовался Сократь, были ограниченны. Онъ не знакомъ даже съ сочиненіями великихъ каппадокійцевъ. Однимъ изъ самыхъ видныхъ источниковъ, который въ настоящее время не существуеть, было «Συναγωγή των συνόδων» (собраніе соборовъ) Савина, еп. ираклійскаго, посл'ядователя Македонія. Это собраніе соборныхъ документовъ обнимаетъ чуть ли не всю исторію отъ начала аріанства. Сократь указываеть, что это произведение снабжено комментаріями, нелишенными тенденціозности: о фактахъ и событіяхъ, которые бросали неблагопріятный свёть на аріанство, Савинъ умалчиваеть. Такъ онь не говорить о тъхъ безобразіяхъ, которыя происходили въ Александріи по случаю вступленія на епископскую канедру аріанъ Григорія и Георгія; точно также не говорить о томъ, какъ послъ смерти Аванасія Великаго на каведру поставляли аріанина Лукія. Но въ другихъ отношеніяхъ этотъ сборникъ весьма цённый. Это собраніе соборовъ важно по документальности актовъ и полнотъ ихъ; особенно подробно здъсь говорится о преніяхъ, происходившихъ на соборѣ Селевкійскомъ, такт что, кажется, едва ли не по стенографической записи быль следань отчеть.

Относительно различныхъ подробностей исторіи Сократа нужно отмътить то явленіе, что онъ очень серьезное вниманіе обращаеть на хронологію. Что онь по мъстамъ допускаеть ошибки, - это не подлежить сомниню; тимь не мение стремленіе къ точному обозначенію сказывается ясно. Датировку онъ делаетъ по консуламъ. Одну изъ ощибокъ Сократа составляеть датировка Сердикского собора 347 годомъ, и ошибка надълала немало затрудненій. Въ настоящее время, послѣ изланія пасхальныхъ посланій Аванасія Великаго и оглавленія къ нимъ на сирійскомъ языкъ [Cureton 1848, перев. на нем. языкъ Larsow 1852], признано, что соборъ былъ въ 343 году 1). Относительно года кончины Авапасія Великаго Сократъ дълаетъ тоже ошибку года на два; онъ опредъляетъ время смерти его въ 371 году, а между тъмъ тотъ умеръ въ 373 году. Повидимому, следовало бы ожидать отъ Сократа большей точности по крайней мъръ въ томъ, что касается его какъ адвоката, -- именно, относительно законодательства, судебныхъ процессовъ и защиты. Однако сообщаемыя имъ

<sup>1)</sup> Ср. В. В. Болотовъ, Либерій, епископъримскій и сирмійскіе соборы. Христ. Чт. 1891, І, 450—453 (отдъльн. оттискъ 28—31). А. В.

свъдънія изъ этой области таковы, что на основаніи ихъ никоимъ образомъ нельзя признать въ авторѣ юриста. Невърныя съ юридической точки зрѣнія, таковыми же представляются они и съ исторической. Напримъръ, Сократъ утверждаетъ, что будто бы императоръ Валентиніанъ, женпвшись при жизни своей жены на ея фрейлинъ, издалъ указъ, дозволяющій всъмъ имъть двъ законныя жены, тогда какъ извъстно, что онъ женился уже вдовый и на вдовъ.

Изданіе исторіи Сократа, вмёстё съ изданіемъ Евсевія, Созомена, Өеодорита и Евагрія, предпринимали Stephanus (1544), Christophorson (1612), Valesius (1668) и Reading (1720). Лучшее изданіе—Robert Hussey, Oxonii 1853 (по 5 кодексамъ и 4 изданіямъ), codd. Florentini FM—самые важные. Текстъ Bright'a (1878) представляетъ шагъ назадъ.

Послѣ Сократа церковную исторію писалъ Ермій Созоменъ. Онъ былъ родомъ изъ Палестины, изъ селенія Виоеліи близъ Газы, и находился въ хорошихъ отношеніяхъ съ палестинскими подвижниками; одинъ изъ нихъ, Иларіонъ, исцълиль некогда отъ болезни жителя Винеліи. Алафіона (бесноватаго) и это послужило поводомъ для обращенія дъда Созомена въ христіанство. Созоменъ помнилъ Зенона, епископа маюмскаго. Въ качествъ адвоката Созоменъ поселился въ Константинополь, гдь онь участвоваль въ одной церковной процессіи, бывшей при Прокл'є патріарх в. Близкія отношенія къ подвижникамъ положили свою печать на характеръ Созомена, который быль челов комъ благочестивымъ и склоннымъ аскотизму. Онъ написалъ исторію церкви, обнимающую событія отъ 324 по 439 гг. и состоящую изъ 9 книгъ. Но насъ сохранились его историческія пов'єствованія только 423 года. Утраченная часть, впрочемъ, незначительна.

На вопросъ, что заставило Созомена взяться за перо, точный отвѣть дать трудно. Нужно замѣтить, что Созомень, какъ историкъ, находится въ тѣсной связи съ Сократомъ. Сравнивая исторіи Сократа и Созомена, ученые пришли къ тому заключенію, что послѣдній почти все заимствовалъ у перваго. Рѣшающее значеніе въ этомъ дѣлѣ имѣетъ не то, что обѣ эти исторіи сходны въ общемъ, но то, что и въ частностяхъ онѣ поразительно сходны. Такъ, нѣкоторые эпизоды, вставленные у Сократа, встрѣчаются тамъ же у Созомена, хотя въ нихъ ему не было никакой логической необходимости. У Сократа

есть разсказъ о новатіанскомъ соборѣ и о спорахъ относительно празднованія св. пасхи, и у Созомена тоже. О вопросъ насчеть празднованія пасхи Сократь говорить два раза, и Созоменъ-тоже и въ той же связи. Однако же Созоменъ не упоминаеть о Сократь, какъ руководитель въ своемъ трудь. Признають, что самостоятельнымъ Созоменъ является единственно въ свъдъніяхъ о существованіи церкви въ Персіи и объ иночествъ въ Палестинъ и Сиріи. Здъсь онъ писалъ на основаніи первоначальных источниковь, пзустныхь свёдёній и свидетельствъ, и является для насъ въ качестве первоисточника. Итакъ, Созоменъ пользовался Сократомъ и его исторія есть только передалка Сократовой. И другіе писатели въ Византіи пользовались трудами своихъ предшественниковъ, но они большею частію буквально списывали съ нихъ, а Созоменъ только разсказалъ своими словами и болбе изящнымъ языкомъ то, что было написано и у Сократа.

Что побудило такъ писать Созомена? Вопросъ-трудный. Можно думать, что Созомену не понравилось направленіе Сократа за сочувствіе посл'ядняго новатіанамъ, за постоянное порицаніе гоненій на неправомыслящихъ и за уваженіе къ авторитету Оригена. Но хотя эти (съ извъстной точки зрънія) шероховатости Сократа сглажены у Созомена, но на этомъ пункть не замьчается существенной разницы между трудами ихъ. Невъроятно и то, что Созоменъ такъ относился къ труду Сократа потому, что надъялся, что его исторія будеть извъстна не далье Палестины. Изъ обращенія Созомена къ Өеодосію, которому онъ хотель посвятить свой трудъ, видно, что онъ предназначался къ распространенію и за предълами Палестины. Можно также подумать, что Созоменъ, писавшій прежде сокращеніе исторіи Евсевія въ двухъ книгахъ до 323 г., хотълъ сократить и трудъ Сократа для удобства въ употребленіи. Но это было излишне, такъ какъ исторія Сократа была довольно кратка и могла удовлетворять подобнымъ потребностямъ. Да и сокращаетъ-то Созоменъ не совсемъ удачно, такъ какъ онъ выпускаетъ собственныя имена многихъ лицъ и многія хронологическія даты, такъ что по Созомену нельзя дать точной хропологіи.

На дълъ не только лишь въ упомянутыхъ выше пунктахъ Созоменъ является самостоятельнымъ, такъ какъ онъ въ этомъ случаъ пользовался нетронутыми до него матеріалами, о чемъ и самъ упомянулъ съ удареніемъ: онъ прежде всего провъ-

ряль и справлялся лично съ теми источниками, которыми пользовался Сократь. Такъ онъ пользовался собраніемъ Савина. Но онъ расширяеть свой кругозоръ до запада, когда указываеть на Мартина турскаго, Иларія пиктавійскаго. По отношенію къ исторіи патріархата александрійскаго Созоменъ пользовался греческимъ текстомъ изданной впервые Маффеи въ 1738 г. «Historia acephala», которой не было у Сократа. Благодаря этому обстоятельству мы можемъ пользоваться у Созомена и началомъ исторіи, тою частью, которая не дошла до насъ въ латинскомъ переводъ. Здъсь, впрочемъ, Созоменъ допускаеть опибочное отступление отъ подлинника, по которому патріаршествованіе Аванасія Великаго продолжалось 45 льть безь 30 дней, тогда какъ по Созомену—46 льть. Такимъ образомъ, дъло Созомена не такъ плохо, какъ представляется это у нъкоторыхъ ученыхъ. Если говорять, что онъ писалъ исторію, им'ья слишкомъ мало новаго матеріала, то на это можно сказать, что и теперь пишутся разныя сочиненія даже безъ подобія новаго матеріала. Онъ не цитируеть по имени Сократа, но онъ и никого не цитируетъ. Подобнымъ образомъ и Евсевій въ своей хроникъ не цитируеть Юлія Африкана, предполагая, что сочинение последняго известно читателямь. Нужно затъмъ обратить внимание на то, что Созоменъ посвятилъ свое сочиненіе императору Өеодосію, а это указываеть, что, быть можеть, Созоменъ писаль свою исторію поневоль. Но и при всемъ томъ онъ сдълалъ все, что могъ 1).

Собственно по ученой подготовк Созомень стояль не выше Сократа. Онъ не могъ разобраться тамъ, гдв не могъ разобраться этотъ последній. Но по большей полнот цитать Созомень имтеть цену и трудъ его ни въ какомъ случа лишнимъ признать нельзя. Созомену следуеть давать предпочтеніе въ техъ случаяхъ, когда онъ не сходится съ Сократомъ и поправляеть его. При всемъ томъ это историкъ еще необработанный, и было бы хорошо, если бы кто принялъ на себя трудъ проверить этихъ синоптиковъ, особенно въ связи съ Өесдоритомъ, указалъ бы параллельныя места и т. п.

Отличительною чертою труда Созомена является своеобразная церковность, доведенная до фальшивой апологетики, такъ

<sup>1)</sup> Ср. В. В. Болотовъ, Theodoretiana. Христ. Чт. 1892, II, 121.— Либерій, еп. римскій, и сирмійскіе соборы. Христ. Чт. 1891, I, 514—515 примъч. (отд. оттискъ 58—59).

какъ онъ старается придать нравственное оправдание почтивстмъ церковнымъ событіямъ. Такъ, относительно смерти императора Юліана Сократъ предполагалъ, что она произошла отъ покушенія на его жизнь одного христіанина, а Созоменъ, признавая эту мысль Сократа несомивнио истинною, добавляеть, что въ этомъ заключается великій подвигъ со стороны стіанъ. Или еще примѣръ. Өеодосій Великій раздѣлилъ свою имперію двумъ сыновьямъ, Аркадію и Гонорію, а такъ какъ оба они были несовершеннольтніе (впрочемъ, не по льтамъ, а по характеру, при чемъ подобные люди бываютъ до самой старости несовершеннолітними по развитію своей воли), то онъ прибавилъ къ нимъ оцекуновъ. При восточномъ император'в Аркадіи быль опекуномь Руфинь, который возбудиль противъ себя неудовольствіе со стороны солдать и быль убить последними. Созоменъ и тутъ нашелся сказать, что это устроилось къ вящему преуспѣянію церкви Христовой.

Лучшее изданіе—Robert Hussey [закончено J. Barrow], Охопіі 1860 (по 5 кодексамъ, 6 свъркамъ [выпискамъ] варіантовъ и 4 изданіямъ). Codex Baroccianus (B) ab Husseio collatus—самый важный для изданія <sup>1</sup>).

Нѣсколько позже писаль свою исторію  $\Theta$  е о д о р и тъ к и рскій.  $\Theta$ еодориту вообще посчастливилось въ наукѣ: въ 1890 г. въ Россіи вышло выдающееся сочиненіе о немъ Н. Н. Глубоковскаго (Блаженный  $\Theta$ еодорить епископъ Киррскій. Его жизнь и литературная дѣятельность. І—ІІ. М. 1890 <sup>2</sup>). Церковная исторія его обнимаеть собою въ 5 книгахъ время отъ паденія Ликинія въ 323 году до 428 года. Послѣднія главы посвящены  $\Theta$ еодору монсуестійскому и списку епископовъ православной церкви. Время происхожденія съ точностію неизвѣстно; во всякомъ случаѣ, оно колеблется между годами

<sup>1)</sup> Объ исторіяхъ Сократа и Созомена и ихъ изданіяхъ ср. G. L ös chke въ Наисk's Real-Encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. З Aufl. В. XVIII (1906), 481—486, 541—547. Берлинская коммиссія по изданію отцовъ церкви (Kirchenväter-Kommission) подготовляеть новое изданіе обоихъ историковъ. Объ источникахъ исторіи Сократа см. F. Geррет, Die Quellen des Kirchenhistorikers Socrates Scholasticus. Leipzig 1898. Ожидается его же изслъдованіе и объ исторіи Созомена. А. Б.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. отзывъ объ этомъ сочиненіи В. В. Болотова, Theodoretiana. Христ. Чт. 1892, II, 58—164 (также отдъльный оттискъ). По вопросу о "Церковной исторіи" Өеодорита ср. 120—121, 147—148; о "Сокращеніи еретическихъ лжемудрованій" 105—113, 122—123, 154—159.

А. Б.

441—449-мъ. Сужденія объ этомъ произведеніи довольно разнообразны и между собою расходятся.

Вопросъ прежде всего въ томъ, зналъ ли Өеодоритъ труды своихъ предпественниковъ, Сократа и Созомена, и даетъ ли что либо новое въ сравненіи съ ними. Въ сочиненіи г. Глубоковскаго доказывается, что нѣтъ данныхъ въ пользу того, что Өеодоритъ пользовался Сократомъ и Созоменомъ, и допукается лишь возможность знакомства его съ Филосторгіемъ. Но и это едва ли вѣроятно: разностей между Филосторгіемъ и Өеодоритомъ больше, чѣмъ сходства. Болѣе данныхъ въ пользу того мнѣнія, что Өеодоритъ пользовался Руфиномъ въ греческомъ переводѣ.

Каково достоинство исторіи Өеодорита? Германскій ученый Іеепъ (Іеер) отзывается о немъ такъ, что между всѣми церковными историками Өеодорить—самый незначительный и безполезный. Шаффъ, напротивъ, очень высоко цѣнитъ его трудъ; г. Глубоковскій также переоцѣниваетъ его значеніе. На самомъ дѣлѣ этотъ трудъ, какъ именно историческій, посредственный: хронологія иногда перепутана, фактическія подробности невѣрны. Өеодоритъ пользовался иногда документами не безспорной достовѣрности, вродѣ діалога римскаго епископа Либерія и Константія. Пользуясь твореніями Аванасія, Өеодоритъ не могъ разобраться въ исторіи бѣгствъ его. Цѣнность его исторіи въ особенности заключается въ томъ, что Өеодорить внесъ въ нее до 12 документовъ, которые сохранились только въ его произведеніи.

Но при оценке труда Өеодорита не должно упускать изъ виду того, что онъ определяеть свою исторію, какъ церковную, и ведеть ее какъ церковную; а потому въ смысле исторіи гражданской его исторія является крайне скудною. А Ісепъ только съ этой (гражданской) точки зренія и разсматриваеть ее. Какъ церковный историкъ, Өеодорить иметь некоторыя особенности, которыя составляють его преимущество предъ Сократомъ и Созоменомъ. Сократь и Созоменъ смотрять на церковныя событія изъ стень Константинополя. Өеодорить принадлежаль востоку, а потому смотрить на церковную исторію изъ пределовъ этой местности и, на основаніи местныхъ данныхъ, которыми не располагали ни Сократь, ни Созомень, описываеть событія въ пределахъ востока, центромъ котораго была Антіохія. Какъ хорошій догматисть, Өеодорить отлично понималь, что можно принять и подъ чёмъ нельзя подписы-

ваться. У него подъ руками были нѣкоторые документы, корыхъ не имѣли Сократъ и Созоменъ. Но самое важное и самое цѣнное въ исторіи Өеодорита то, что онъ научаеть насъ понимать позднѣйшую эпоху аріанскихъ споровъ и правильно смотрѣть на лица и событія этой эпохи. Сократъ, какъ не богословъ, усвоилъ себѣ шаблонное воззрѣніе на лица и событія востока. Онъ клеймитъ названіемъ полуаріанъ тѣхъ епископовъ, которые не имѣютъ церковнаго общенія съ Аеанасіемъ Великимъ. Но судить ихъ съ этой точки зрѣнія невозможно. Между тѣмъ, точка зрѣнія Феодорита является точкою зрѣнія и Василія Великаго, Григорія Назіанзина и другихъ отцовъ. Феодоритъ является представителемъ восточнаго православія, стоящимъ на другой исторической точкѣ зрѣнія, чѣмъ спеціально-александрійская точка зрѣнія Аеанасія Великаго (въ ранніе годы его жизни). Лица, являющіеся подъ перомъ Сократа полуаріанами, у Феодорита оказываются поборниками православія; точка его зрѣнія, очевидно, мелетіанская.

Какъ человѣкъ высшаго положенія и какъ характеръ выработавшійся, Өеодорить замѣтно сдержанъ въ сужденіяхъ; поэтому его исторія полна недомолвокъ. Однимъ изъ примѣровъ служить въ этомъ отношеніи изложеніе событій, повлекшихъ за собою паденіе Іоанна Златоуста, который для Өеодорита былъ свѣтиломъ. Тѣмъ не менѣе Өеодоритъ не повель о немъ рѣчи съ точки зрѣнія его сторонника. Въ V-й книгѣ онъ такъ выражается: «дойдя до этого пункта исторіи, я нахожусь въ затруднительномъ положеніи; приходится разсказывать о дерзкихъ оскорбленіяхъ Іоанну; но такъ какъ и противники его были лица, въ другихъ отношеніяхъ достойныя, то я скрою и самыя имена ихъ». Нисколько не скрывая правды, что притѣснители Златоуста были къ нему несправедливы, онъ не упоминаетъ именъ враговъ Іоанна Златоуста.

Судьба изданія церковной исторіи Өеодорита довольно странная. Въ печати она явилась ранѣе исторіи Евсевія. Греческій тексть ея явился въ Базелѣ въ 1535 году. Въ 1544 году вышло парижское изданіе Роберта Стефана, въ основѣ котораго лежитъ парижская рукопись. Въ 1612 году она была напечатана въ Женевѣ Христофорсономъ. Потомъ исторія Өеодорита была въ 1642 году издана въ его «Орега» Сирмондомъ. Но для улучшенія текста, кромѣ исправленія ореографическихъ ошибокъ, Сирмондъ не сдѣлалъ

ничего новаго. Вопросъ о рукописяхъ, какими пользовались эти издатели, очень темный. Уже Робертъ Стефанъ вслѣдъ за текстомъ помѣстилъ выписки различныхъ варіантовъ, собранымхъ непослѣдовательно. Въ изданіи женевскомъ 1612 года есть тоже всѣ эти варіанты. Гораздо болѣе важное значеніе имѣетъ парижское изданіе 1673 года Валуа, имѣвшаго подъруками кодексы Льва Алляція и Савиліевскій. Уже послѣ смерти Валуа найдены были выписки изъ другого парижскаго кодекса, которыя и вошли въ изданія 1677 и 1695 гг. Изданіе Валуа воспроизвелъ затѣмъ въ Кэмбриджѣ въ 1720 г. Ридингъ (перепечатано въ Туринѣ въ 1748). Далѣе, значительный успѣхъ представляетъ изданіе Шульце-Нёссельта, въ «Орега отпіа Theodoreti» (1772). Къ 1854 году относится оксфордское изданіе Гэйсфорда (Gaisford), воспроизводящее въ общемъ рецензію Валуа. Въ Патрологіи Миня (т. 82) перепечатано изданіе Сирмонда.

Кром'в церковной исторіи Өеодорить писаль другія два сочиненія историческаго характера. Первое—это «Φιλόθεος ίστορία (Historia religiosa)», «Боголюбезная исторія». Исторія трактуеть о тридцати подвижникахъ и состоить изъ тридцати главъ, изъ которыхъ каждая рисуетъ намъ жизнь одного какоголибо изъ этихъ подвижниковъ. Это-самая важная для исторіи сирійскаго монашества исторія. Изданіе этой исторіи сділано по единственной рукописи и потому не представляеть никакихъ варіантовъ. Другое произведеніе надписывается слѣдующимъ заглавіемъ: «Αίρετικῆς κακομοθίας ἐπιτομή (Haereticarum fabularum compendium)», «Сокращеніе еретическихъ лжемудрованій». Сочиненіе это состоить изъ четырехъ книгъ, излагающихъ лжеученія древнихъ еретиковъ. Спорный вопросъ представляеть глава 12 последней книги, где Өеодорить говорить о несторіанствъ. Одни говорять, что эта глава вставлена другою рукою. Другіе, напротивъ, утверждаютъ, что Өеодоритъ послѣ того, какъ порвалъ всѣ связи съ несторіанствомъ на Халкидонскомъ соборъ, могъ, разумъется, ръзко отзываться о Несторіи 1). Это сочиненіе отд'єльных в изданій не им'єло, и даже въ Corpus haereseologicum Франца Олера (Öhler) не было принято.

Послъ Өеодорита, въ первой половинъ VI въка, опять

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Доказательство неподлинности этой главы см. въ Theodoretiana, 105—113.  $A.\ B.$ 

почти одновременно, выступають въ качеств в церковныхъ историковъ три лица: Өеодоръ Чтецъ, Василій, киликійскій пресвитеръ, и Іоаннъ Діакриноменъ. Вст они—утрачены. Лучше другихъ извъстенъ первый изъ историковъ; о двухъ послъднихъ мы знаемъ по немногимъ ссылкамъ на нихъ и изъ «Библіотеки» Фотія.

Өеодоръ Чтецъ жилъ при Юстинъ или Юстиніанъ. Онъ, слъдуя Евсевію, Сократу, Созомену и Өеодориту, написаль вь 3-хъ книгахъ сводъ церковной исторіи. Изъ свода было сдълано сокращеніе, сохранившееся въ оксфордскомъ кодексѣ Baroccianus. Изъ этого сокращенія видно, что послѣдняя выдержка взята изъ 7 книги Сократа. Продолжениемъ этого свода была его собственная исторія, сохранившаяся лишь въ сокращенномъ сводъ, также въ cod. Baroccianus въ сфордъ и въ cod. Regius въ Парижъ. Это сокращение невърно приписывается въ первомъ кодексъ Никифору Каллисту (ок. 1333 г.), оно существовало ранье, и имъ пользовался уже Өеофанъ. Сокращеніе разбито на 2 βιβλία (І—изъ 37 отрывковъ, ІІ—изъ 65). І, 1—37 и ІІ, 1—37 взяты изъ Өеодора (до воцаренія Юстина); II, 38—59 заимствована, въроятно, изъ утраченнаго труда Василія киликійскаго (антіохійская точка зрѣнія); II, 60—65 (о царствованіяхъ съ Константина до Льва)—можеть быть изъ Өеодора Чтеца. Өеодоръ цитируется у Іоанна Дамаскина, въ актахъ VII вселенскаго собора, у Свиды. Труды его имъли немаловажное значеніе.

Іоаннъ Діакриноменъ писалъ, по Фотію (Bibl. 41), исторію начиная отъ Өеодора мопсуестійскаго до императора Зинона и былъ севиріанинъ. Фотій отождествляеть его съ Іоанномъ эгейскимъ.

Василій киликійскій, по Фотію, хитрый несторіанинъ; ему же принадлежить апологія противъ Іоанна скиоопольскаго (Bibl. 42, ср. 107). На самомъ дёль онъ былъ просто представителемъ антіохійскаго направленія и ему, какъ сказано, принадлежать въроятно вставки въ извлеченіяхъ изъ Өеодора.

Послѣ этихъ продолжателей Сократа, Созомена и Өеодорита опять начинается перерывъ въ церковной исторіографіи. Въ концѣ VI вѣка выступаеть въ качествѣ церковнаго историка антіохійскій схоластикъ Евагрій, который родился около 536 года, а умеръ послѣ 594 года. Занимая выдающееся общественное положеніе въ Антіохіи, онъ получиль даже

почетный титуль префекта, что упоминается и въ надписаніи его исторіи (ἀπὸ ἐπάρχων). Несмотря на світскую карьеру, онъ былъ близокъ и къ церковной сферѣ, былъ близокъ къ Григорію, патріарху антіохійскому, и оказалъ ему важную услугу въ одномъ судебномъ процессъ. Евагрій написалъ исторію въ 6 книгахъ, обнимающую время отъ перваго Ефесскаго собора (431 года) до двѣнадцатаго года царствованія императора Маврикія (594 года). Эта исторія своимъ содержаніемъ не такъ богата, какъ труды предшественниковъ Евагрія. Авторъ пользуется более светскими писателями, чемъ документами церковными. Однако и у него содержится много отрывковъ изъ переписки действующихъ лицъ, которая теперь потеряна для насъ. Евагрій былъ издаваемъ вмѣстѣ съ другими церковными историками. Изданіе Ридинга (1720) было перепечатано Гэйсфордомъ въ 1844 г. [Вънастоящее время имъется критическое издание Bidez и Parmentier, London 1899]. Съ Евагріемъ сходить со сцены последній продолжатель того направленія, которое получило начало оть Евсевія кесарійскаго. Писателей въ этомъ направленіи не появляется до XIV вѣка до Никифора Каллиста.

## Византійскіе гражданскіе историки и хронисты.

Въ византійской исторіи событія политическія и церковныя перем'вшиваются между собою, такъ что лица, бравшіяся за церковную исторію, д'єлали много сообщеній и политическихъ. Интересь къ церковнымъ д'єламъ потомъ настолько ослаб'єлъ, что не д'єлается даже различенія между церковными и политическими событіями, а сообщаются вс'є они вм'єст'є. Такимъ образомъ, церковная исторія теряется въ государственной исторіи, такъ что церковная исторія въ собственномъ смысл'є почти исчезаетъ, остается лишь гражданская. Писанія гражданскихъ историковъ существовали и раньше, до Евагрія, и мы им'ємъ много трудовъ, характеризующихъ то или другое царствованіе, тотъ или другой періодъ жизни государства. Начало періода посл'є Константина В. характеризуется участіемъ въ литературныхъ трудахъ историковъ языческихъ (Зосимъ, Евнапій).

Наилучшее изданіе византійскихъ историковъ — боннское (Corpus scriptorum historiae Byzantinae) въ 49 томахъ 1828—1878 г., насколько оно не замѣнено еще отдѣльными вполнѣ научными изданіями (каковы напр. изданія де Боора). Боль-

шая часть боннскаго изданія перепечатана у Миня. Наилучшее изслідованіе объ этихъ произведеніяхъ [для періода отъ 813 до 963] принадлежить Гиршу, F. Hirsch, Byzantinische Studien. Leipzig 1876. О ніжоторыхъ византійскихъ хроникахъ говорить Н. А. Скабалановичъ въ своемъ сочиненіи «Исторія Византійскаго государства и церкви въ X и XI віжахъ». Спб. 1884 1).

Въ эпоху Юстиніана выдается историкъ Прокопій кесарійскій, риторъ по образованію и секретарь при полководць Велизарів. Поэтому въ его трудахъ много мвста удвляется военнымъ событіямъ. Онъ написалъ 2 книги «De bello Persico», 2 книги «De bello Vandalico», 4 книги «De bello Gothico» [Opera omnia ed. Haury, vol. I-II, 1905], въ которыхъ описываются всв походы Юстиніана. Этоть же риторъ выступаеть, по собственному ли желанію, или по внѣшнему побужденію, какъ панегиристь императора Юстиніана въ 6 книгахъ «De aedificiis», въ которыхъ разсматриваетъ все, что выстроено Юстиніаномъ замізчательнаго. Здібсь дается много світденій о церквахъ, построенныхъ Юстиніаномъ. Но если здёсь Прокопій является какъ панегиристь, то въ другомъ сочиненіи «'Аνέχδοτα», или «Historia arcana» [изд. Крашенинникова 1899], напротивъ, онъ выставляетъ самого императора и императрицу, какъ чудовищъ въ человъческомъ образъ; Өеодору, между прочимъ, представляетъ и чудовищемъ разврата. Точка зрѣнія на постройки Юстиніана здѣсь проводится уже совсвиъ другая; онъ говорить, что императоръ этими постройками подорваль рессурсы государства. Если въ первомъ сочиненіи постройки Юстиніана выставляются, какъ свидътели о его славъ и могуществъ, то здъсь говорится о нихъ, что это была напрасная и пустая трата огромныхъ суммъ и что

<sup>1)</sup> К. К г и m bacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur. 2 Aufl. Мünchen 1897, содержить очеркь о византійской исторіографіи, обнимающій византійскихь историковь и хронистовь начиная съ VI въка. По вопросу въ частности о византійскихь хроникахь см. Н. Gelzer, Sextus Julius Africanus. I—II. Leipzig 1880—1898. О новъйшихь трудахь въ этой области ср. очеркъ Les études d'histoire byzantine en 1905 въ Ch. Diehl, Études byzantines. Paris 1905. Безусловно необходимымъ въ данномъ случать является обращеніе къ Вуzantinische Zeitschrift и Византійском у Временнику, въ которыхъ сосредоточивается нынъ главнымъ образомъ разработка византологіи и даются обстоятельныя библіографическія указанія вообще о новыхъ трудахъ въ этой области.

Юстиніанъ въ этомъ случав является вполнв деспотомъ. Нельзя не замвтить, что Прокопій является здвсь пристрастнымъ съ другой стороны. Но это нужно сказать только о фактахъ, заимствованныхъ изъ скандальной хроники Константинополя. Въ другихъ же случаяхъ, когда оцвниваются поступки Юстиніана, ему трудно не вврить, твмъ болве, что эти сообщенія сходны съ сообщеніями его въ другихъ историческихъ трудахъ.

Этого рода труды по гражданской или светской исторіи по своей формъ должны быть названы исторіей въ собственномъ смыслъ и имъютъ параллель въ церковной исторіи Евсевія. Но византійскій періодъ преимущественно характеризуется особою формою историческихъ трудовъ. Вмъсто исторіи теперь преобладаетъ хроника, о которой можно судить по нашимъ лѣтописямъ, гдѣ сообщаются разсказы но царствамъ и по годамъ, такъ что на ряду съ политическими и военными событіями сообщаются и событія чисто-церковныя. Такимъ образомъ у грековъ произошла перемъна исторіи на хронику. Эта перемъна обыкновенно разсматривается, какъ показатель упадка греческой литературы и культуры. Извъстныхъ сторонь упадка отрицать невозможно, но эти стороны являются съ нашей точки зрвнія положительно достоинствами. Греческій историкъ хорошъ бываеть тогда, когда знаетъ много и говорить, какъ современникъ. Таковъ Прокопій, современникъ Юстиніана. Но если отрышиться отъ богатства содержанія, то едва ли можно отдать преимущество историческому изложенію грековь предъ хроническимъ. Писатели историки старались обходить хронологическія данныя. Прокопій могъ бы, напримъръ, передавать событія изъ недъли въ недълю, но онъ знаетъ только четыре времени года. Въ хроникъ каждое событіе пріурочивается къ опредъленному году, котя часто показываемому невърно. Но изъ невърныхъ показаній легче добраться до истины, чемъ тогда, когда ихъ совсемъ нетъ. Греческие историки отличаются неисправимою наклонностью къ витійствованію. Всь они хотять быть прододжателями Геродотовь и Өукидидовъ. Хронисты же повъствують сжато, сухо и только о дълъ. Если они мало передаютъ прагматической связи, то ея нътъ и у историковъ. Но, по справедливости, въ ихъ сжатости часто болъе жизни, чъмъ въ произведеніяхъ историковъ. Гражданскій строй востока давно измѣнился: тамъ явились римскіе чиновники; но историки-витіи старались обозначать должности описательно. Такъ въ ихъ исторіяхъ можно встрътить сатрановъ витсто rectores, correctores и judices. Греческій языкъ своего времени историки презирають, какъ низкій, и пишуть возвышеннымъ слогомъ. Только хронисты начали довольно свободно черпать прямо изъ бытовыхъ источниковъ и представляють народь действительно такимъ, каковъ онъ есть, съ неправильными выраженіями рычи и его бытомъ. Текстуальныя выписки изъ протоколовъ, напримъръ по случаю народнаго возмущенія въ Александріи или Антіохіи, яснъе рисують народную жизнь, чемъ витійствованія историковъ. И то обстоятельство, что хронисты были люди съ ограниченнымъ кругозоромъ, имфетъ большое значение для историковъ настоящаго времени. Если бы хронисты по своему умственному развитію были людьми менъе ограниченными, то они дълались бы проводниками точки зрѣнія своего времени. Они пренебрегали бы всеми теми данными, которыя идуть отъ источниковъ неправославныхъ, пренебрегали бы неправославной точкой зрънія на событія. Но по ограниченности умственнаго развитія хронисты не умѣли различать православные источники отъ неправославныхъ и, благодаря этому, сохранили отрывки изъ еретическихъ хроникъ.

На этомъ полѣ въ разсматриваемый періодъ мы встрѣчаемъ немало трудовъ. Первыми опытами являются труды египетскихъ ученыхъ Панодора и Анніана. О нихъ была рѣчь, когда разсматривался вопросъ объ эрахъ. Составитель хроники Панодоръ для насъ не такъ ясенъ, но относительно Анніана мы знаемъ, что его хроника возникла изъ пасхальныхъ записей (циклъ отъ сотворенія міра), и представляетъ собою канонъ, по которому должно было вычислять время пасхи. Такъ какъ Анніанъ укоряетъ Евсевія кесарійскаго за то, что онъ не внесъ въ хронику нѣкоторыхъ египетскихъ мучениковъ, то это показываетъ, что этотъ писатель обращаетъ вниманіе и на церковныя событія. Тамъ, вѣроятно, сообщено было немало о египетскихъ мученикахъ.

Форма эта нашла много подражателей. Однимъ изъ наиболье выдающихся является антіохійскій хронисть Іоаннъ Малала, который примыкаеть къ предшествующимъ антіохійскимъ писателямъ—Тимовею и Өеофилу, и частію ссылается на другихъ неизвъстныхъ хронографовъ. Трудъ его не сохранился до насъ въ подлинникъ. То, что имъется, представляетъ выдержки изъ его труда, произвольно сокращеннаго. Явился этотъ трудъ въ такомъ видъ въ печати въ 1691 г. въ Оксфордъ

(ed. Chilmead, съ пролегоменами Hody) и во второй разъ въ Венеціи въ 1733 г.; лучшее изданіе — Людвига Диндорфа 1831 г., перепечатанное и у Миня (т. 97). Въ основаній изданій лежить codex Oxoniensis; Моммсеномъ сообщены въ 1872 г. excerpta изъ cod. Scorialensis. Указанная рукопись не имъетъ ни начала ни конца; поэтому въ первомъ изданіи начало замънено отрывками изъ другихъ сборниковъ, теперь и составляеть первую книгу Іоанна Малалы; всъхъ книгъ 18. Послъдніе отрывки относятся къ декабрю 563 года; хроника оканчивалась царствованіемъ императора Юстиніана [или можеть быть доведена была до 573 г.]. Вопрось о времени жизни автора представляеть много трудностей. Въ первомъ изданіи сочиненія Малалы, въ виду несовершенства греческаго слога, высказано мивніе, что онъ жиль въ началь IX въка. Въ новое время ученые пришли къ заключеню, что Малала писалъ вскорт послт царствования Юстиніана—на томъ основаніи, что греческій языкъ и этого времени им'є недостатки и что последнія выдержки пріурочиваются къ этому времени. Самъ Малала не былъ грекомъ, но сирійцемъ, говорившимъ по-гречески. Самое слово «Малала» = ρήτωρ — сирій-ское; въ IX в., когда на смѣну сирійскаго языка явился арабскій, авторъ не могь бы называться Малалою. Относительно источниковъ Малалы можно сказать, что въ 1-й части онъ пользовался своими м'єстными (антіохійскими) данными, —св'єдінія полнъе относительно Антіохіи. Въ послъднихъ частяхъ направленіе изміняется, авторъ пользовался уже другими источниками-оффиціальными записями городскихъ происпествій въ Константинополф; этотъ источникъ сопровождаеть его до конца труда—чрезъ все царствованіе Юстиніана. Іоанна Малалу смізшивають неръдко, слъдуя показаніямъ Іоанна Дамаскина, съ Іоанномъ антіохійскимъ, авторомъ «Археологіи» (исторія отъ Адама), сохранившейся въ отрывкахъ. Но Іоаннъ анті-охійскій, по изследованію Sotiriadis'а (1888) жилъ около времени Ираклія, писалъ въ манеръ Евсевія—Прокопія и довель исторію до императора Фоки, а Іоаннъ Малала — хронисть. жившій при императоръ Юстинъ. [Новое изданіе хроники Малалы готовить Glevel.

Одновременно съ Іоанномъ антіохійскимъ писалъ неизвъстный авторъ «Пасхальной хроники», полный текстъ которой сохранился до нашего времени. Эта «Пасхальная хроника» имъетъ довольно своеобразную литературную исторію.

Когда первыя извъстія о ней дошли до Рима и принесень быль кодексъ ея (отъ X в.) изъ Сициліи, то ее приняли за консульскую хронику (Fasti siculi). Первое изданіе «Пасхальной хроники» было сдълано въ Мюнхенъ (1615 г.) Матееемъ Радеромъ. Въ основу этого изданія положенъ поздній мюнхенскій кодексъ. Рукопись была неособенно исправна и изданіе Радера не совству удовлетворительное. Онъ назваль хронику «александрійскою», тогда какъ александрійскаго въ ней менье всего: название обязано случайному обстоятельству, именно тому, что хроника начинается выписками изъ Петра александрійскаго. Въ 1688-мъ году 2-е изданіе въ Парижъ было выполнено знаменитымъ филологомъ Дю-Канжемъ, который очень много сдълалъ для «Пасхальной хроники». Оно повторено въ Венеціи въ 1729 г. Новъйшее изданіе въ заключительной форм'в дано было Людвигом в Диндорфом в въ бонискомъ собраніи 1832 года и повторено въ Патрологіи Миня (т. 92). Здёсь представляются существенныя улучшенія текста; издатель пользовался двумя рукописями (Vaticanus 1941 и Monacensis [olim Ilerdensis]). Ватиканская рукопись начинается сообщеніями изъ Филона о времени празднованія пасхи, Аполлинарія іерапольскаго и Петра александрійскаго изъ его пасхальнаго слова. Но это не есть начало хроники, а только введеніе, гдъ высказана цъль написанія хроники. Далье авторъ устанавливаеть методъ вычисленія времени празднованія пасхи. Авторъ называетъ свое сочиненіе «'Επιτομή χρόνων», «Сокращеніе временъ», и ведеть его оть времени Адама до царствованія Ираклія (630 г.). На самомъ дёлё ватиканская рукопись оказывается незаконченной. Она обрывается на срединъ текста посланія императора Ираклія отъ 628 г., хотя незаконченнымъ остается очень немногое. Названіе «Пасхальной хроники» дано этому труду потому, что авторъ намфренъ пользоваться пасхальными вычисленіями для установленія того или другого событія.

Авторъ ведетъ разсказъ годъ за годъ по своему счету отъ сотворенія міра, а когда являются олимпіады и консулы, то и по олимпіадамъ и по годамъ консуловъ. Первая часть обнимаетъ собою ветхозавѣтную исторію, при чемъ авторъ много заимствуетъ изъ Іоанна Малалы; пользуется также Юліемъ Африканомъ, Евсевіемъ. Свѣдѣнія изъ христіанскаго періода скудны, особенно съ 532 года; даются иногда только списки консуловъ. Но въ послѣднемъ отдѣлѣ хроника принимаетъ ха-

рактерь документальный: такъ изъ царствованія императора Фоки имена казненныхъ записаны со всъми чинами и полжностями. Подробно касается авторъ времени императора Ираклія. Подробности относительно времени Ираклія подтверждають то предположение, что авторъ быль монахъ константинопольскаго Студійскаго монастыря. Относительно умственнаго развитія автора нужно сказать, что оно было на низкой ступени. Такой писатель не можеть ни привнести отъ себя чего-либо, ни исказить чего-либо, а просто скопируеть съ какихъ-либо источниковъ. Относительно времени Константія авторъ пользовался сочиненіями аріанскаго писателя, хотя не подозр'єваль этого, и видимо этотъ аріанскій писатель-не Филосторгій, а лицо намъ неизвъстное. Авторъ сообщаеть такого характера свъдънія, что Мелетій за нечестіе быль низложень, подъ 350 годомъ говорится о Леонтіи блаженномъ, что онъ мужъ върный, ревнитель истинной въры; разсказывается о благотворительныхъ учрежденіяхъ аріанъ; передается разсказъ, что аріанскій пресвитеръ Евгеній съ тремя товарищами встрътиль однажды жида, который думалъ посмъяться надъ христіанами и предложиль имъ събсть змею (Мрк. XVI, 18), что они и исполнили, и еврей обратился въ христіанскую въру. Этотъ разсказъ долженъ характеризовать аріанъ съ лестной стороны и его не позволиль бы себъ провести авторь, если бы онь понималь, что онь пользуется неправославными источниками. Авторъ сообщаеть свъдънія подъ 362 годомъ о движеніяхъ язычниковъ противъ христіанъ, въ томъ числѣ и аріанъ. Съ православной точки зрѣнія это сообщеніе замѣчательно тѣмъ, что Георгія, патріарха александрійскаго, и по «Пасхальной хроникъ», убили эллины, черезъ что опровергается мнъніе историка Гиббона, что отвътъ за убійство падаетъ на православныхъ. Предположение, высказанное нѣкогда Гольстеномъ, что «Пасхальная хроника» состоить изъ двухъ частей, принадлежащихъ двумъ авторамъ, при чемъ первая простирается включительно до царствованія императора Константія, лишено основанія. Гельцеръ доказаль неосновательность и неправильность этого предположенія, потому что заимствованія изъ аріанскихъ источниковъ относятся къ времени болъе позднему, чъмъ 354 годъ, равнымъ образомъ подробности, характеризующія время Ираклія, встрѣчаются ранѣе.

Послѣ «Пасхальной хроники» въ исторіографіи востока наступаетъ перерывъ, за которымъ слѣдуютъ произведенія патріарха Никифора константинопольскаго. Время, которое обнимаеть его «Чоторія обуторос» — отъ 610 по 769 г. Никифорь излагаеть событія не отдільно по годамъ и не полагаеть различія между церковными и гражданскими ділами. Кромі этого, Никифорь написаль «Хроуографікоў обутороў» — сочиненіе, заключающее списокъ патріарховь и царей ветхозавітныхъ и новозавітныхъ съ обозначеніемъ годовь ихъ служенія и правленія. Первое изданіе «исторіи» Никифора, Петавія, послідовало въ Парижі въ 1616 году. Лучшее дано въ Лейпцигі въ 1880 году Карломъ де Бооромъ (de Boor) на основаніи ватиканской рукописи; имъ же издано и другое произведеніе Никифора.

Одновременно, съ произведеніями Никифора является историческій трудъ Өеофана Исповъдника-игумена монастыря Τοῦ μεγάλου 'Αγροῦ. Онъ написалъ хронику — «Хρονο-γραφία», обнимающую 528 лѣтъ, съ перваго года царствованія Діоклетіана до второго года царствованія императора Михаила, или съ 285 года до 11 іюля 813 года. Өеофанъ Испов'єдникъ приступиль къ своему труду по просьбѣ Георгія, синкелла константинопольскаго патр. Тарасія. Георгій написаль хронику отъ начала міра до дарствованія Діоклетіана. На смертномъ одрѣ онъ завѣщалъ Өеофану не оставлять начатаго имъ труда. Өеофанъ продолжалъ его примитивнымъ способомъ. Если про-изведеніе Синкелла представляетъ малый интересъ, то трудъ Өеофана не имълъ бы и того значенія, если бы не потеряны были источники, по которымъ онъ писалъ. Онъ писалъ свою исторію въ хронологическомъ порядкі и обыкновенно указываль годы отъ сотворенія міра по александрійскому счисленію, годы царствованія императоровь и годы патріарховь. Для контроля имѣются указанія по индиктамь. Главнымь источникомь, послѣ времени Сократа — Феодорита, для Феофана служили выдержки изъ Феодора Чтеца въ томъ объемѣ, въ какомъ онѣ сохранились до нашего времени. Эти источники могли служить до начала царствованія Юстиніана. Для времени царствованія Юстиніана онъ пользовался исторіей Прокопія и оффиціальными константинопольскими записями. Для того періода, гдѣ онъ сходенъ съ Никифоромъ, источники у нихъ—одни и тъ же, но все-таки онъ вовсе не знаетъ о трудъ своего предшественника. Өеофанъ — подробнъе Никифора. У него эпоха иконоборчества излагается по современнымъ записямъ. Многое онъ могъ писатъ и какъ очевидецъ. Для сужденія о его возрастъ

важенъ слѣдующій разсказъ: въ февралѣ 764 года, по попущенію Божію, была чрезвычайная стужа, такъ что Дунай и Босфоръ замерали; люди переходили ихъ по суху, и онъ съ тридцатью однолѣтками вскакивалъ на выброшенныя къ берегу льдины. Въ это время Өеофану могло быть лѣтъ десять. Скончался онъ около 818 года исповѣдникомъ за иконопочитаніе. За отсутствіемъ другихъ хронографовъ хроника Өеофана является ничѣмъ незамѣнимымъ первоисточникомъ.

Первое изданіе хроники Өеофана появилось въ Парижъ 1655 г. и сделано Гоаромъ, который снабдилъ ее примечаніями. Въ отношеніи текста онъ стояль на слабой почвъ. такъ какъ рукопись, которою онъ пользовался, была переполнена сокращеніями, для него невсегда понятными. Самое лучшее новъйшее издание де Боора (Lipsiae 1883), который пользовался десятью рукописями. Изъ нихъ самъ онъ отдаетъ предпочтение ватиканской рукописи 154, доведенной, къ сожаленію, только до начала царствованія Юстиніана. Остальныя рукописи распадаются на три категоріи и каждая изъ нихъ имът свой особенный характерь, хотя нельзя отдать предпочтенія ни одной изъ нихъ, всё онё испорчены, на поляхъ сдъланы выноски, попадаются сокращенія. Для контроля и выбора между ними важенъ латинскій переводъ, сделанный чрезъ 60-70 леть библютекаремъ римскимъ Анастасіемъ съ большой близостью къ греческому тексту, а потому весьма пригодный для его критики. Вследствіе этого, начиная съ царствованія Юстиніана, исторія Анастасія имбеть носколько большее значеніе, чъмъ греческіе списки позднъйшаго происхожденія, которые гораздо мен'ье устойчивы. Переводъ Анастасія также изданъ де Бооромъ (1885).

Первымъ по времени продолжателемъ Өеофана выступилъ монахъ Георгій, извъстный подъ именемъ Амартола (гръшный). Эта хроника въ первый разъ издана была въ 1859 г. въ Запискахъ Спб. Академіи Наукъ Муральтомъ. Издатель имълъ подъ руками много рукописей; самъ онъ насчитываетъ ихъ до 27-ми, но изданіе его не было удовлетворительно. Въ сущности эта первая обработка сдълана на основаніи московскаго кодекса XII в., а этотъ послъдній сходенъ съ парижскимъ спискомъ Х в. [Въ настоящее время это изданіе замънено изданіемъ де Боора 1904—5 г.]. Георгій Амартолъ довелъ свою хронику отъ Адама до 842 года; древняя исторія въ ней изложена очень кратко. Мы имъемъ нъсколько

переработокъ этой хроники. Во многихъ рукописяхъ она является съ продолжениемъ Логоета, до 948 года. Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ есть рядъ продолжений до 1071, до 1081 года, и даже въ московской рукописи до 1143 года.

Продолжателемъ (continuator) Өеофана—по преимуществу—былъ а н о н и м н ы й а в т о р ъ, несправедливо принимаемый за какого-то Леонтія. Онъ писалъ по порученію Константина Порфиророднаго, у котораго было собрано много историчеческаго матеріала. Но въ настоящемъ своемъ видѣ онъ обработалъ свою хронику и, вѣроятно, вполнѣ закончилъ при императорѣ Іоаннѣ Цимисхіи (969—976) или даже при его преемникахъ. Хроника (813—961) состоитъ изъ 6 книгъ: 1—4 книги принадлежатъ автору, 5-я книга составляетъ собственное сочиненіе Константина Порфиророднаго, который пользовался хроникой Генесія; 6-я (886—961)—опять автору [или, можетъ быть, Өеодору Дафнопату]. Хроника анонимнаго автора—самая содержательная.

Продолжателемъ анонима былъ Симеонъ Магистръ и Логоетъ, который довелъ свою хронику отъ Адама до Романа II (959—963). Вопросъ объ авторъ спорный. Предполагаютъ, что Симеонъ Магистръ—одно и то же лицо съ Симеономъ Метафрастомъ. Но Метафрастъ (по панегирику Михаила Пселла) жилъ ранъе Магистра. Хроника Симеона Магистра изобилуетъ хронологическими датами. Неудобство только то, что у него своеобразная, колеблющаяся эра (отъ сотворенія міра) съ разностью отъ 1 до 7 лътъ отъ правильной.

Затемъ следуетъ Левъ Грамматикъ; онъ, можетъ быть, занималъ высокую гражданскую должность и закончилъ свою хронику 8 іюля 1013 года. Пользовался онъ хроникой Георгія и трудами Логофета, и довель ее до смерти Романа I (948).

Изъ историковъ этого времени извѣстенъ  $\Gamma$  е н е с і й. Авторъ писалъ при императорѣ Константинѣ VII Порфирородномъ (912 — 959). Имя автора въ рукописи было выскоблено. Два позднѣйшихъ лица, ad marginem, попытались угадать его. Одинъ поставилъ имя  $\Gamma$ ενέσιος, другой — имя  $\Gamma$ ωάννης ἐπίσχοπος Διοχαισαρείας τῆς  $\Lambda$ ναζάρβης. Правъ первый, какъ показываетъ сличеніе исторіи съ замѣткою Скилицы о тенденціозности («ψίλον ἐγχώμιον») писателя Іосифа  $\Gamma$ енесія. Іосифъ  $\Gamma$ енесій писалъ по порученію Константина Порфиророднаго; онъ былъ сынъ патриція Константина, который происходилъ изъ знатнаго армянскаго рода и отличался въ періодъ вре-

мени 842 — 867 гг. — при Михаилѣ III, о чемъ не разъ упоминаетъ Генесій. Это и наложило на его произведенія окраску тенденціозности. Въ хроникѣ отразились и отношенія Генесія къ Константину VII. Въ своихъ 4 книгахъ онъ обнимаетъ время со Льва Армянина до половины царствованія Василія Македонянина. Значеніе Генесія, какъ церковнаго историка, неопредѣленно, потому что онъ пользовался и неписьменными источниками, и трудами предпіественниковъ, напр., хроникой Георгія, біографіями патріарха Никифора и Игнатія, вообще безъ критики, а тамъ, гдѣ этого требовали отношенія автора къ Константину VII,—и очень тенденціозно.

Въ концъ X въка выступилъ Левъ діаконъ, описавшій въ 10 книгахъ исторію времени отъ 959 по 975 г. Михаилъ II селлъ, кромъ хронографіи (976—1059—1077), писалъ еще біографіи.

Особеннаго вниманія заслуживаеть сь своей хроникой историкъ Іоаннъ Скилица оракисійскій, жившій въконць XI в. Онъ съ 812 довелъ хронику до 1081 года. Но судьба хроники Іоанна оракисійскаго довольно странна. Въ XII в. ею пользовался Георгій Кедринъ. Съ того мъста, съ котораго Іоаннъ продолжалъ Өеофана, до конца своей хроники (1057), Кедринъ списалъ буквально. Когда было обнаружено сходство между хрониками, то заключили, что Іоаннъ оракисійскій списаль свою хронику по 1057 г. съ хроники Кедрина и последній сталь фигурировать, а хронику Скилицы (Іоанна өракисійскаго) не удостоили даже изданія. Іоаннъ Скилица, какъ историкъ, имълъ подъ руками массу историческаго матеріала. Онъ не одобряеть своихъ предшественниковъ за монографическій характеръ ихъ трудовъ и тенденціозность (симпатіи по отношенію къ отдельнымъ лицамъ). У него было трудовъ разныхъ авторовъ, до насъ не сохранившихся, ковы: Сикеліоть дидаскаль, діаконь Никифорь фригійскій, - епископъ Өеодоръ сидскій, его племянникъ Өеодоръ, еп. севастійскій, Димитрій кизикскій и монахъ Іоаннъ лидійскій. Изъ этого видно, что у Скилицы было много источниковъ, вышедшихъ изъ подъ пера духовныхъ лицъ и при томъ жившихъ не въ Константинополь, а въ провинціяхъ, а потому съ обиліемъ церковнаго и бытового историческаго матеріала; это не безъ выгоды отразилось и на труде Скилицы. Но онъ не относился критически къ этимъ источникамъ, поэтому у него встръчается много анекдотическаго, что и Кедринъ выпустилъ. Послѣ Кедрина слѣдуетъ Іоаннъ Зонара, жившій при императорѣ Алексѣѣ Комнинѣ (1081—1118); онъ занималъ высокое положеніе друнгарія виглы и извѣстенъ въ богословской наукѣ, какъ толкователь каноновъ. Эта компетентность его въ рѣшеніи каноническихъ вопросовъ придаетъ немаловажное значеніе его «исторіи» [хроникѣ]; при томъ языкъ у него болѣе простъ, чѣмъ у его предшественниковъ и въ исторіи Зонары есть не мало свѣдѣній историческихъ и біографическихъ и лингвистическихъ поясненій. Исторія Зонары обнимаетъ 18 книгъ; 6 книгъ посвящены древней исторіи, а 12 римской и византійской исторіи. Источники въ первой части указаны обстоятельно Диндорфомъ, въ послѣдующей части не указаны, но это и не представляеть особенной важности, такъ какъ Зонара пользовался историками, намъ извѣстными, и самостоятеленъ лишь въ 1081—1118 гг.

Относительно слѣдующей генераціи писателей слѣдуеть уномянуть о двухъ чертахъ: 1) о страхѣ передъ бездной премудрости, заключавшейся въ трудахъ предшественниковъ, который выразился въ ихъ стремленіи сократить труды и безътого краткіе (Михаилъ Глика XII в., Константинъ Манасси XII в., Іоиль XIII в., Ефремъ XIV в.), и 2) объ ихъ византійской слабости къ цвѣтословію, сказавшейся въ своеобразной формѣ трудовъ трехъ послѣднихъ историковъ, передававшихъ историческія событія въ политическихъ стихахъ (тоническаго размѣра). Несмотря однако на столь своеобразную форму ихъ трудовъ, они въ изложеніи содержанія замѣчательно строго держатся буквы трудовъ своихъ предшественниковъ и болѣе всего Зонары.

Последнимъ церковнымъ историкомъ въ Византіи былъ Ник и ф оръ Каллистъ, константинопольскій монахъ (около 1333 г.), намеревавшійся написать церковную исторію въ 23 книгахъ; но до насъ дошло только 18 книгъ (доведена исторія до 610 г.), а отъ следующихъ книгъ сохранились только заглавія (до 911 г.). Его исторію издалъ по единственной венской рукописи въ 1630 году Fronton le Duc. Съ этого изданія она перепечатана въ Патрологіи Миня (т. 145—147) 1).

<sup>1)</sup> Высказывается предположеніе, что Никифоръ переработаль лишь въ своей исторіи трудъ неизвъстнаго автора X въка, доведенный до 920 г. Ср. С. d с Воог, Zur kirchenhistorischen Litteratur. Byzant. Zeitschrift. В. V. 1896. S. 16 — 23. К. K r u m b a c h e r, Geschichte der byzant. Litteratur. 2 Aufl. München 1897. S. 291, 247.

## Латинская церковная исторіографія.

Латинская литература по церковной исторіи въ древній періодъ отражала на себъ сильное вліяніе литературы греческой. Мы знаемъ, что крупные труды греческой литературы были почти всё переведены на латинскій языкъ. Такъ, напр., была переведена церковная исторія Евсевія, потомъ-труды трехъ его продолжателей — Сократа, Созомена и Өеодорита. Трудъ Евсевія быль переведень Руфиномъ въ 410 году, а сочиненія Сократа, Созомена и Өеодорита—схоластикомъ Епифаніемъ (historia tripartita), который нялся этимъ деломъ по желанію сенатора Кассіодора († ок. 562 г.). Следующая серія греческихъ трудовъ по нашему предмету ускользаеть отъ вниманія латинскихъ ученыхъ, но труды Георгія Синкелла, Никифора и Өеофана были переведены (отчасти обработаны) на латинскій языкъ Анастасіемъ, римскимъ библіотекаремъ († ок. 886 г.). Хроника Евсевія, именно вторая часть-каноны, переведена, обработана и продолжена Геронимомъ.

Нужно зам'тить, что и на мелкія сочиненія по церковной исторіи было обращено вниманіе латинскихъ переводчиковъ, и эти переводы для насъ ценны, --особенно потому, что греческіе оригиналы нікоторыхъ трудовъ съ теченіемъ времени были утрачены. Изв'ястно, напр., что хроника Ипполита затерянная въ греческомъ текстъ, уцълъла въ латинскихъ переводахъ [въ двухъ такъ наз. «Libri generationis» и «Excerpta latina barbari»]. Часто эти переводы буквальны до последней степени. Въ этомъ отношении любопытны «Excerpta latina barbari», «латинскія извлеченія варвара», т. е. вполнъ сохранившійся латинскій переводъ (въроятно ок. 491-518 гг.) вполнъ затерянной греческой хроники, писанной какимъ-то александрійцемъ ок. 400 г. 2). «Excerpta barbari» названы такъ Скалигеромъ въ виду варварскаго перевода и грубой обработки. Доказательствомъ этого служить ille solis confixus est ab такое можетъ мъсто:

<sup>1)</sup> Начало греческаго подлинника хроники Ипполита открыль въ мадридской рукописи и издалъ A. Bauer, Die Chronik des Hippolytus im Matritensis Graecus 121. Leipzig 1905. (Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack. Neue Folge XIV, 1).

4. B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Время происхожденія этой хроники иначе опредъляется послѣ 412 г.; латинскій переводъ относять къ VII—VIII в. Ср. Вацег, l. с. 22, 169—170.

А. В.

acheis  $= \tau \delta$  "Іλιον  $[\delta]$  "Іλιος  $[\eta \lambda \omega]$  [принято за dativus отъ  $[\eta \lambda \omega]$  ] гвозды] ὑπὸ τῶν ἀγαίων; solis exterminatio=Ἰλίου ἐκπόρθησις; т. е. вышло, что солнце было прибито ко кресту гвоздями руками ахеянъ. Несообразность эта объясняется тъмъ, что слово «Троя»— Ткоу—было принято за слово «солнце»— ήкос, которыя въ греческомъ языкъ произносятся одинаково, а пишутся различно. Здъсь, очевидно, дъло идетъ о взятіи ахеянами города Трои, а вовсе не о солнцъ, какъ это принялъ переводчикъ, не знавшій въ совершенствѣ греческаго языка. Хроника эта, не сохранившаяся на греческомъ языкъ и дошедшая на латинскомъ, имбеть значение для установления текста хроники Евсевія. [Libri generationis и Excerpta barbari вм'єст'ь съ греческой реконструкціей издаль C. Frick, Chronica minora. Vol. I. Lipsiae 1892, также Th. Mommsen въ Monumenta Germaniae historica. Auctores antiqu. T. IX. Chronica minora. Vol. I. Berolini 1892]. Следуетъ припомнить также сохранившуюся (невполнѣ) лишь въ латинскомъ текстѣ и сполна утраченную въ греческомъ «Historia acephala», писанную до 412 г., ed. Maffei 1738. Sievers въ Zeitschrift für historische Theologie 1868, Batiffol вы Mélanges Cabrières, t. I. Paris 1899].

Подъ греческимъ вліяніемъ начала развиваться їм самостоятельная латинская исторіографія. Прежде всего выступаєть историкомъ Лактанцій въ своемъ сочиненіи «De mortibus persecutorum». Задача этого сочиненія—показать, что всё императоры, которые преслёдовали христіанъ, умерли неблагополучно. Лучшее прежнее изданіе этого труда—изданіе В ünemann'a, вышедшее въ 1739 году въ Лейпцигь. Въ настоящее время имбется новое изданіе Вѣнской Академіи Наукъ, сдёланное Брандтомъ (vol. XXVII, 1897) 1).

Затьмъ далье идетъ въ счетъ трудъ Руфина († 410), который не только обработалъ на латинскомъ языкъ и с тор і ю Евсевія, но и довель ее до смерти Өеодосія (395), главнымъ образомъ на основаніи устныхъ сообщеній, полученныхъ имъ во время путешествія въ Александрію и вообще на востокъ. Этотъ самостоятельный его трудъ обнимаетъ двѣ книги. От-

<sup>&#</sup>x27;) Доказательства принадлежности этого сочиненія Лактанцію см. въ отзывъ В. В. Болотова о сочиненіи проф. А. И. Садова, Древне-христіанскій церковный писатель Лактанцій. Спб. 1895, въ Журналахъ засъданій Совъта Спб. Дух. Академіи за 1895—96 г., 138—165 (отд. оттискъ, Спб. 1900, 42—69).

А. Б.

носительно значенія труда Руфина нужно зам'єтить, что онъ произвелъ вліяніе на греческую церковную литературу. О до-стоинств'є труда Руфина ученые (Gwatkin) очень невысокаго мнвнія, мотивируя это твмъ, что Руфинъ сообщаеть много невъроятнаго и умалчиваетъ о дъйствительно бывшихъ историческихъ фактахъ; напр., говорятъ они, онъ, хотя и имълъ возможность сообщить очень много изъ жизни св. Аванасія, какъ человъкъ знакомый съ друзьями этого святителя, ограничивается сообщеніемъ только двухъ анеклотовъ, да и то ненадежнаго свойства. Но заключеніе, что Руфинъ вообще недостовъренъ въ своихъ сообщеніяхъ, —излишній пессимизмъ: нъкоторыя сообщенія его очень важны, какъ напр., сообщенія о христіанахъ въ Эсіопіи, Грузіи и христіанахъ—сарацинахъ, какъ заимствованныя имъ изъ разсказовъ лицъ, знавшихъ самихъ пропов'єдниковъ Слова Божія въ этихъ странахъ лично, надежны. Наконецъ, о позднъйшихъ событіяхъ онъ разсказываеть какъ очевиденъ, и потому разсказы достойны того, чтобы отнестись къ нимъ съ довъріемъ. Руфинъ примыкаеть къ тъмъ историкамъ, которые взяли за образецъ трудъ Евсевія, и потому заслуживаеть нашего сочувствія. Въ другомъ своемъ трудъ, «Historia monachorum», онъ факты, сообщенные раньше его другимъ писателемъ, выдалъ за свои собственныя сообщенія, и тімь, конечно, набросиль тінь на свое сочиненіе. Эта продълка Руфина имъла то слъдствіе, что ученые начали подозрѣвать всѣ его историческія сообщенія, какъ недостовърныя.

Далье слыдуеть упомянуть о Павль Орозіи, всеобщая исторія котораго, «Historiarum contra paganos libri septem», доведенная до 417 года, даеть мало церковно-исторических сообщеній, потому что въ ней болье освыщеній, нежели самых фактовь, что объясняется, впрочемь, его апологетической задачей, которую онь преслыдоваль въ своемь трудь. Издана Zangeumeister ом ь въ выскомъ корпусь (vol. V) въ 1882 г. и затымь въ Лейпцигь въ 1889 г.

Сульпицій Северь, какъ историкъ, заявиль себя произведеніемъ, извъстнымъ подъ именемъ «Сhronicorum libri duo». Первая книга этой хроники содержитъ краткій очеркъ исторіи церкви, начиная съ Адама и до Даніила, вторая—съ Даніила и до времени самого (до 400 г.) автора. Насколько исторія его кратка, это можно видъть изъ того, что исторію со времени апостоловъ онъ трактуетъ съ 29 гл.

по 51. Тексть этого труда сохранился въ рукописи XI в., находящейся въ Ватиканъ (Codex Palatinus). Другое произведеніе Севера въ этомъ же родъ—«Жизнеописаніе Мартина турскаго», которое сохранилось въ 6 рукописяхъ. Самое лучшее изданіе сочиненій Сульпинія Севера—изданіе, сдъланное въ Вънъ (vol. I, ed. Halm 1866).

Затемъ следуетъ назвать изъ историковъ того же направленія архидіакона кареагенскаго Либерата, составившаго краткія сообщенія о несторіанахъ и евтихіанахъ, «Вгечіагі и ш са и за е Nestorianoru m et Eutychianoru m». Объ этомъ историкт извъстно, что онъ былъ защитникомъ «трехъ главъ». Для первой части своего труда онъ пользовался трудами предъидущихъ историковъ (Сократа и др.), а въ послъдній части выступаеть какъ очевидецъ. Несмотря на его тенденціозность, ученые находятъ у него значительную объективность и цёнятъ его трудъ за достовърность содержащихся въ немъ свъдъній.

Далве, латинская исторіографія въ этомъ направленіи имѣла представителя въ лицѣ Виктора, епископа витскаго, для котораго было задачей описать преслѣдованіе христіанъ аріанами—вандалами въ Африкѣ: «Historia persecutionis Wandalicae, II. III (V). Accedunt: 1) Passio martyrum apud Carthaginem, 2) Notitia episcopatuum Africae». Исторія его состоить изъ 3, иначе (по прежнему счету) 5 книгь, и сохранилась въ 6 кодексахъ. Изъ изданій этого труда хорошими считаются только два изъ которыхъ одно было дано въ вѣнскомъ корпусѣ (vol. VII, ed. Petschenig 1881), а другое въ берлинскихъ Monumenta Germaniae (Auctores antiquissimi III, I, ed. Halm 1879).

Въ послъдующее время латинская церковная исторіографія утрачиваеть свое вселенское теченіе и дълается мъстною, наніональною, и получаеть характерь въ извъстномъ родъ монографическій. Таковы: Gregorius Turonensis († 595), Historia (ecclesiasica) Francorum, ll. 10; Beda Venerabilis († 735), Historia ecclesiastica gentis Anglorum, ll. 5; Paulus Diaconus († post 773), Historia Langobardorum, ll. 6.

Нужно признать, что хроника Евсевія въ латинскомъ переводѣ Іеронима пришлась латинянамъ болѣе по вкусу, чѣмъ церковная исторія его. Это видно уже изъ того, что хроника Евсевія читалась очень часто, почему и сохранилась во мно-

гихъ рукописяхъ, издать которыя въ новъйшее время выпало на долю Schöne. Интересъ къ этому труду Іеронима сдълалъто, что многіе писатели пошли въ своихъ историческихъ трудахъ по этому направленію. Изъ нихъ замѣчателенъ Просперъ, аквитанскій пресвитерь, въ своемъ «Сhronicon integrum» продолжившій трудъ Іеронима съ 379 до 455 года. На основаніи нѣкоторыхъ рукописныхъ данныхъ замѣчаютъ, что при жизни его вышло три изданія его Chronicon въ 433, 445 и 455 годахъ. [Хроника издана Моммсеномъ въ Мопит. Germ. Auct. antiqu. IX, 1892]. Продолжена хроника Проспера неизвѣстнымъ лицомъ съ 456 и до эпохи Юстиніана (гибели вандаловъ), при чемъ авторъ стоялъ на точкъ зрѣнія чисто африканской.

Параллельно съ Просперомъ велъ дѣло продолженія хроники Евсевія другой писатель, жившій одновременно съ нимъ, это быль испанскій епископъ Идатій (Hydatius, Idacius) аквэфлавійскій (†между 472—474 г.), произведеніе котораго начинается съ 375 года и оканчивается 469 г. Трудъ этотъ замъчателенъ по точности мъстныхъ датъ и характеризуетъ тогдашнія отношенія запада къ востоку. Читая такія произведенія можно придти къ тому заключенію, что западные христіане съ широкимъ интересомъ относились къ востоку, тогда какъ на востокъ къ западнымъ были довольно равнодушны. Родился Идатій около 393 года et, quam infantulus et pupillus, имълъ случай совершить путешествіе въ Палестину, гдт видель Іеронима, Өеофила александрійскаго, Евлогія кесарійскаго и Іоанна іерусалимскаго; оттуда онъ возвратился въ Испанію до 412 года, и во все продолженіе своей жизни сохранилъ глубокое уваженіе къ этимъ великимъ мужамъ. Слухами съ востока онъ живо интересуется, хотя они доходили до него самымъ смутнымь образомь и иногда въ превратномъ видъ, такъ, напр., онъ не знаетъ, что сдълалось съ этими лицами впослъдствіи, когда умеръ Іеронимъ, а слухи объ изгнаніи св. Іоанна Златоуста онъ сообщаетъ подъ 404 годомъ и говорить: ob fidem catholicam Eudoxiam Arcadii uxorem infestissimam patitur arianam». Очевидно, что онъ смъшалъ отношенія Евдоксіи къ св. Іоанну Златоусту съ отношеніями Юстины къ Амвросію медіоланскому. Затымь первыя свыдынія о соборы Ефесскомы дошли до него совершенно случайно; отъ пресвитера arabicae regionis Германа, прибывшаго въ Галлецію въ 435 году, онъ узналъ, что епископомъ въ Іерусалимъ былъ Ювеналій и что онъ вызванъ былъ въ столицу Өеодосіемъ II, чтобы разсуждать о несторіанахъ, причемъ Несторія признаеть продолжателемъ ереси евіонитовъ. Идатій оставилъ знаменитый списокъ консуловъ (fasti), къ которому по мѣстамъ сдѣланы прибавленія о событіяхъ, происходившихъ въ ихъ время. [Новое изданіе хроники Идатія и списка консуловъ сдѣлано Моммсеномъ въ Monumenta Germaniae, Auctores antiqu. XI, 1894; IX, 1892].

Къ этому типу продолжателей хроники Евсевія принадлежить комить Марцеллинъ; его трудь обнимаеть время отъ 379—534 г. Марцеллинъ вращался въ Константинополѣ и потому сообщенія его о событіяхъ западной перкви—скудны. Его хроника продолжена неизвѣстно кѣмъ до 548 года, а списокъ индиктовъ—до 566 года.

Съ другого пункта начинается хроника еп. нумидійскаго Виктора туннунскаго. Замѣшанный въ спорѣ о «трехъ главахъ», какъ защитникъ ихъ, онъ былъ сосланъ въ Египетъ, и, перемѣнивъ нѣсколько мѣстъ заключеній, умеръ послѣ 566 года, вѣроятно, въ одномъ изъ константинопольскихъ монастырей. Хроника его—съ 444 по 567 г. Хотя трудъ его тенденціозенъ, но все-таки нельзя отрицать важности и точности отдѣльныхъ фактическихъ показаній. [Хроники Марцеллина и Виктора изданы также Моммсеномъ въ Мопитепта Germaniae, Auctores antiqu. XI, 1894].

Кромѣ этого рода исторіографіи на западѣ развивалась и спеціальная литература по нашему предмету монографическаго характера. Такъ мы знаемъ, что Іеронимъ пришелъ къ мысли составить такое произведеніе, котораго на востокѣ не было. Это именно монографическій трудъ его по исторіи христіанской литературы «De viris illustribus» (такъ наз. каталогъ церковныхъ писателей), составленный имъ на основаніи Евсевія и доведенный до 392 или 393 года [ed. Richardson 1896, вмѣстѣ съ продолженіемъ Геннадія, Техте und Untersuchungen XIV, 1]. Онъ былъ продолженъ до 460 года Геннадіемъ марсельскимъ († около 495), и далѣе Исидоромъ севильскимъ († 636) и Ильдефонсомъ толедскимъ († 667).

Затьмъ на западь появилось сочинение подъ заглавиемъ «Liber Pontificalis»—сообщения о жизни римскихъ епископовъ, неправильно усвояемое Анастасию библютекарю. Такъ какъ въ основъ его могли лежать данныя перковнаго римскаго архива, то показания этого сочинения могутъ быть очень важны.

Editio princeps: Busaeus, Moguntiae 1602. Лучтія изъ старинныхъ: Bianchini, Romae 1718 — 35, t. I — IV fol.; Vignoli, Romae 1724 — 55, t. I — III, in 4°. Научныя: abbé L. Duchesne, Paris 1886—1892, t. I—II, in 4°; Мот теп, Berolini 1898, pars prior (до 715), in 4°.

Вопрось о разнообразныхъ источникахъ (рукописяхъ) «Liber Pontificalis» серьезно былъ поставленъ въ первый разъ въ 1869 году іенскимъ профессоромъ Липсіусомъ (R. Lipsius, Chronologie der römischen Bischöfe, Kiel 1869), который имълъ возможность пользоваться критическимъ аппаратомъ, предоставленнымъ въ его распоряженіе Dr. Pabst'омъ, назначеннымъ издателемъ «Liber Pontificalis» въ Monumenta Germaniae. Но судьба Liber Pontificalis въ Monumenta Germaniae вышла оченъ странная. Надъ рукописями работали ученые editores designati и умирали (Pabst, Waitz), не издавъ ни одной строки этого произведенія. Объясняется это трудностью разобраться въ многочисленныхъ наслоеніяхъ рукописнаго матеріала, разъяснить которыя взялся Липсіусъ.

Липсіусь пришель къ такому заключенію, что въ римской церкви велся каталогъ епископовъ, къ которому обыкновенно прибавлялись краткія сообщенія о жизни каждаго изъ нихъ. Изъ этихъ прибавленій около 354 года составился Catalogus Liberianus, списокъ оканчивающійся Либеріемъ (352—366). Дальнъйшее прибавление списковъ явилось при Львъ Великомъ, Catalogus Leoninus, оканчивающійся Сикстомъ III (432—440). Следующая затемь (после незасвидетельствованнаго твердо Catalogus Symmachianus) обработка списковъ римскихъ первосвященниковъ дана около 523 года въ видъ F, Catalogus Felicianus (Felix III [IV], 526—530). Это-уже древнъйшая рецензія самаго Liber Pontificalis. Позднівшую рецензію его составляеть K, Catalogus Cononianus, до Конона (686—687) включительно. Въ этой, почти окончательной, редакціи Liber Pontificalis (LP) по частямъ продолженъ до Стефана V (885-891). Для этой послъдней записи (Cononianus), по убъжденію Липсіуса, имфетъ особенное значеніе Codex Neapolitanus (В) конца VII вѣка.

За этотъ вопросъ взялся послѣ Липсіуса (и Дюшена) преемникъ Пабста въ качествѣ editor designatus, профессоръ берлинскаго университета Георгъ Вайтцъ. Особенность его взгляда сравнительно съ Липсіусомъ состоитъ въ слѣдующемъ: а) Catalogus Leoninus нужно оставить въ сторонѣ, какъ недо-

статочно засвидътельствованный въ рукописяхъ; б) F и K—не прецеденты LP, а независимыя одно отъ другого извлеченія изъ LP; в) въ исторіи LP мы не имъемъ твердыхъ шансовъ подняться выше VII въка (cod. В и другіе позднъйшіе).

Третьимъ изслѣдователемъ является французскій ученый Дюшенъ; онъ въ 1877 г. выпустилъ въ свѣтъ «Étude sur le Liber Pontificalis». Положенія Дюшена:  $\alpha$ ) — Waitz: F и K суть извлеченія изъ LP;  $\beta$ ) противъ Lipsius и Waitz: cod. Lucensis (A) VIII в. представляетъ болѣе чистый текстъ LP, чѣмъ соd. В;  $\gamma$ ) противъ Waitz: LP явилась около 530 г. Наконецъ въ 1879 въ особой статъѣ, съ нѣкоторою модификаціею  $\alpha\beta$  Дюшенъ доказывалъ, что  $\delta$ ) на основаніи сличенія F и K можно возстановить текстъ LP лучше чѣмъ на основаніи AB (взглядъ до извѣстной степени сит Lipsio contra Waitz).

Вайтцъ и Дюшенъ и послъ печатныхъ объясненій остались каждый при своемъ взглядь 1), и въ 1884—1885 Дюшенъ издаль два выпуска своего изданія Liber Pontificalis, которое было закончено въ 1892 году. Высокія достоинства этого изданія были признаны и нѣмецкими учеными (Harnack). Вайцъ, оставаясь при своемъ взглядъ, призналъ во всякомъ случав, что допуская, что взглядъ Дюшена на исторію и источники LP (αβγδ) въренъ, —издавать научно Liber Pontificalis следуеть именно такъ, какъ издаеть его Дюшенъ. Французскій ученый обнародоваль немало неизданнаго рукописнаго матеріала и возстановиль тексть принимаемаго имъ editio prima anno 530 (лѣвая страница: F и K; правая страница: самая реконструкція) и наконецъ далъ позднійшій (Liber Pontificalis въ собственномъ смыслѣ) съ полнымъ критическимъ аппаратомъ и весьма содержательными примѣчаніями <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Общее Вайтцу и Дюшену положеніе "F et K post LP" составляєть однако и пункть ихъ взаимнаго разпогласія. По Вайтцу: FK изъ LP, которое не ранъе половины VII в.; по Дюшену: FK изъ LP, которое въ 530 году.

<sup>2)</sup> Моммсенъ, издавшій въ 1898 г. Liber Pontificalis въ Monumenta Germaniae historica (Gestorum Pontificum Romanorum vol. I), подобно Вайтцу, держался митнія о позднемъ, не ранте начала VII в., происхожденіи этого памятника. Дюшенъ, въ своей критикъ на изданіе Моммсена въ томъ же году, остался при прежнемъ митніи, что первоначальная редакція Liber Pontificalis явилась уже въ VI в. вскорт послъ смерти

## Церковная исторіографія на восточныхъ языкахъ 1).

Церковная исторіографія въ Сиріи.

Теперь переходимъ отъ исторіографіи западной къ исторіографіи восточной. Изъ всѣхъ христіанскихъ восточныхъ народовъ несомнѣнно самымъ древнимъ слѣдуетъ считать арамейскій или сирійскій, потому что языкъ самого Христа Спасителя былъ языкомъ арамейскимъ и христіанство распространилось прежде всего между лицами этого языка. Хотя греческая культура сдѣлала весьма значительные успѣхи на востокѣ, тѣмъ не менѣе приходится признать, что арійскій элементъ дѣйствовалъ слабо, когда сталкивался съ семитскимъ, и что греческая цивилизація привилась тамъ весьма поверх-

Феликса. В. В. Болотовъ въ 1899 г. выразилъ согласіе съ положевіемъ М. И. Орлова, высказаннымъ въ сочиненіи "Liber Pontificalis, какъ источникъ для исторіи римскаго пацства и полемики противъ него" (Спб. 1899), что Дюшену не удалось возстановить первое изданіе Liber Pontificalis. Но по его мибнію, Дюшенъ, равно какъ и Моммсенъ, не тамъ, гдъ слъдовало, ищутъ его. На самомъ дълъ, на основаніи нъкоторыхъ оплошностей писцовъ и происшедшихъ оттого недоразумвній въ сохранившихся копіяхъ Liber Pontificalis, можно составить приблизительное понятіе о подлинной первоначальной рукописи, имъвшейся въ архивъ римской церкви (страница равнялась приблизительно 7 строкамъ изданія Дюшена) и пользоваться этимъ для выдъленія въ извъстныхъ случаяхъ поздившихъ прибавокъ, находившихся сначала на поляхъ рукописи. Кодексъ А при этомъ едва ли можно ставить вмъстъ съ Дюшеномъ выше В: послъдній ближе къ оригиналу. Ср. описаніе магистерскаго коллоквіума М. И. Орлова 15 марта 1899 г. въ Церковномъ Въстникъ 1899, № 12, и замътку В. В. Волотова: "Трактаты" Геласія, въ Христ. Чтеніи 1899, І, 812-817. Ср. также отзывъ В. В. Болотова о названномъ сочинени М. И. Орлова въ Журналахъ засъданій Совъта Спб. Духовной Академін за 1898—99 г. Спб. 1907, 75—85. А. Б.

<sup>1)</sup> Предлагаемый очеркъ церковной исторіографіи на восточныхъ языкахъ, данный В. В. Болотовымъ еще въ 1887 г., въ особенности требуетъ дополненій и по мъстамъ измѣненій въ виду позднъйшей разработки этой области. Краткая исторія христіанскихъ восточныхъ литературъ сирійской и арабской, армянской, коптской и эсіопской появилась въ послъднее время въ серіи Die Litteraturen des Ostens in Einzelndarstellungen. В. VII, 2: Geschichte der christlichen Litteraturen des Orients von С. В госке l mann (syrische und arabische), F. N. Finck (armenische), J. Leipoldt (koptische), E. Litt mann (äthiopische). Lepzig 1907. См. также очерки въ Die Kultur der Gegenwart, herausg. v. P. Hinneberg. Th. I, 7: Die orientalische Literaturen (Th. Nöldeke, Die aramäische Lit., Die äthiopische Lit., F. N. Finck, Die arme-

ностно. Можно полагать, что греческій языкъ если и дёлаль успівхи, то только въ высшемъ обществів, въ большихъ городахъ (Антіохія, Дамаскъ и др.), а народъ оставался арамейскимъ и населеніе около Антіохіи не понимало греческаго языка. Этимъ создалась необходимость самостоятельной сирійской литературы.

Сколько извъстно, первые историческіе труды на сирійскомъ языкъ были переводные. Довольно рано на сирійскій языкъ были переведены хроника Евсевія и его церковная исторія, сохранились также переводы и другихъ выдающихся трудовъ Евсевія, напр., о мученикахъ палестинскихъ и проч.

Первымъ изъ сирійскихъ историческихъ писателей является предъ нами епископъ Марута майферкатскій, написавшій исторію мучениковъ и Никейскаго собора. Послѣднее произведеніе написано не столько по собственному побужденію, сколько изъ послушанія волѣ высшаго іерарха, селевкійскаго католикоса Исаака († 416). Произведенія Маруты, какъ историческіе источники, были бы весьма цѣнны, но въ ихъ подлинномъ видѣ они давно уже затеряны. [Части перваго изданы Е. Ассеманіемъ въ Аста sanctorum martyrum. І. Romae 1748, и переизданы Р. Вефјап'омъ въ Аста martyrum et sanctorum. ІІ. Lipsiae 1891. Отрывки послѣдняго переведены на нѣмецкій языкъ Брауномъ, De Sancta Nicaena Synodo. Syrische Texte des Maruta von Maipherkat übersetzt von O. Braun. Münster in W. 1898].

Изъ существующихъ въ настоящее время сочиненій, сохра-

nische Lit.), Leipzig 1906. Спеціально посвящены христіанскому востоку въ широкомъ смыслъ журналы Oriens Christianus и Bessarione въ Римъи Revue de l'Orient chrétien въ Парижъ. Обстоятельные библіографическіе обзоры соотвътствующей литературы по нъкоторымъ отдъламъ стали появляться теперь въ Византійскомъ Временник ъ. -- По исторіи сирійской литературы написань быль очеркь для 22 тома Encyclopädia Britannica (Edinbourgh 1887) Райтомъ. Трудъ Райта былъ изданъ затъмъ послъ его смерти отдъльно съ значительными дополненіями Mac-Lean'omb, A short History of syriac Literature by the late W. Wright. London 1894. Съ этого изданія сдъланъ русскій переводъ съ весьма обширными библіографическими дополненіями проф. П. К. Коковцева: В. Райтъ, Краткій очеркъ исторіи сирійской литературы. Перев. съ англ. К. А. Тураевой. Подъ редакціей и съ дополненіемъ проф. П. К. Коковцева. Спб. 1902. Въ русскомъ изданіи приняты во вниманіе и данныя французскаго труда R. Duval, La litterature syriaque, 2 éd. Paris 1900 (3 éd. 1907). А. Б.

нившихся въ цёломъ видё, первое мёсто занимаетъ (такъ называемая] хроника I и с у с а (йешу) С т о л п н и к а. Авторъ подвижникъ, жившій въ первой половинъ VI въка; онъ по просьбъ архимандрита Сергія написаль [ок. 518 г.] мемуары о своемь времени, озаглавивъ свой трудъ такъ: «О бъдствіяхъ, постигшихъ городъ мой Едессу и всю Месопотамію». Хроника распадается на двъ части: первая содержить общій очеркъ исторіи предшествующихъ бъдствій (политическихъ), вторая представляеть описание частных бъдствий по годамъ, когда къ политическимъ бъдствіямъ присоединились и физическія. Эта хроника обнимаеть время съ 806 года по 818 г. эры Селевкидовъ, т. е. 494—506. Авторъ оказывается превосходно знакомымъ съ театромъ военныхъ дъйствій и съ топографіей мъсть. Кромъ того, что хроника, какъ свътская исторія, имъетъ важное значеніе, она еще болье важна потому, что авторъ ся отводить мъсто и сообщеніямъ о внутренней жизни востока, такъ, напр., описываеть голодь, моръ, сообщаеть объ епископахъ и ихъ действіяхъ и проч. Xроника была издана Martin'омъ въ 1876 г. и Wright'омъ въ 1882] 1).

Послъ этого древнъйшими произведеніями сирійской литературы опять являются переводныя творенія; древнъйшее между ними—исторія Захаріи Ритора. Ассеманій, встрьтивь ея отрывки въ сирійскихъ рукописяхъ ватиканской библіотеки, предположиль, что Захарія писаль на сирійскомь языкь. Но Ландъ представилъ вполнъ въскія доказательства, что онъ писалъ свою исторію (монофиситскую) на греческомъ языкъ. Впоследствии въ немъ произошла перемена и мы встречаемъ его на константинопольскомъ соборъ 536 г. православнымъ епископомъ митилинскимъ (Митодуй на островъ Лесбосъ). Подлинный тексть его творенія (Euagr. II, 2. 8. 10; III, 5. 6. 7. 18) не сохранился и даже сирійскій переводь воспроизводить его только отчасти-съ частыми сокращеніями и произвольными измѣненіями. Значеніе его, несмотря на убогій видъ, въ которомъ оно сохранилось, нужно признать первостепеннымъ, потому что о ходъ монофиситскихъ дълъ мы, кромъ него, не имъемъ более удовлетворительных источниковъ. Заслуживаеть особеннаго вниманія и методъ веденія д'вла: онъ приводить докумен-

<sup>1)</sup> Аббатъ N а и показалъ въ 1897 г., что Інсусу Столинику хроника приписывалась по недоразумънію; имя дъйствительнаго автора неизвъстно. Ср. Р а й т ъ-К о к о в ц е в ъ, 55. D и v a l³, 178. А. Б.

ты, на основаніи которыхъ онъ пишеть; но въ сирійскомъ тексть они представляють много сокращеній. Особенно важное значеніе имьють сообщенія о положеніи церковныхъ дьль въ Египть посль Діоскора, такъ какъ въ этомъ отношеніи Захарія не имьеть себь равнаго. Въ сирійской обработкь исторія доведена до 569 года, Захарія же писаль около 518 г. и его исторія обнимала время отъ 450 до 491 г. Сирійскій тексть быль издань Land'омъ въ Anecdota syriaca, t. III, Lugduni Batavorum 1870. [Ньмецкій переводь: К. Ahrens und G. Krüger, Die sogenannte Kirchengeschichte des Zacharias Rhetor. Leipzig 1899; англійскій: F. Hamilton and E. Brooks, The Syriac Chronicle known as that of Zachariah of Mitylene. London 1899] 1).

Первый видный сирійскій историкъ церковный былъ епископъ ефесскій Іоаннъ (род. ок. 516), современникъ Юстиніана, осв'ящающій очень оригинально своими монофиситскими сообщеніями его царствованіе. Монофиситскій востокъ знаеть Юстиніана, какъ ревнителя православія и гонителя монофиситства; но по этому сочиненю выходить, что, при всемъ своемъ православіи. Юстиніанъ въ отношеніи къ монофиситамъ всетаки держался особенной политики. Онъ оказывается человъкомъ настолько широкихъ воззреній, что лучше желаеть видъть въ своихъ подданныхъ монофиситство, чъмъ язычество. Такимъ образомъ Іоаннъ ефесскій, не скрывавшій своихъ монофиситскихъ убъжденій, быль вызываемъ ко двору въ званіи монофиситскаго епископа ефесскаго и выполняль различныя порученія императора по отношенію къ язычникамъ въ Асіп: онъ, «иже надъ языки», «сокрушаяй идолы» (такъ Іоаннъ самъ себя называль), часто іздиль туда, отыскиваль язычниковь и обращаль въ монофиситство. Воть это-то лидо, принимавшее такое видног участіе въ дълахъ своего времени, и оставило намъ историческія свёдёнія о своей эпохё. Къ сожалёнію, его сочиненіе дошло до насъ далеко невполнъ: первыя двъ части исторіи утрачены (отъ Юлія Цезаря до 570 г.), сохранилась въ довольно полномъ видъ только третья часть, которая раснадается на 6 книгъ, уцълъвшихъ отчасти въ самомъ сирійскомъ

<sup>1)</sup> A. K u g e n e r въ статъв La compilation historique de pseudo-Zacharie le Rhéteur, въ Revue de l'Orient chrétien 1900, отличаетъ Захарію Ритора, автора исторіи, отъ Захарія Схоластика, бывшаго потомъ епископомъ митиленскимъ. D u v a l, 2 185.

тексть, отчасти въ оглавлении его; она обнимаеть время 571 — 585, но съ отступленіями въ видъ воспоминаній о предшествующихъ событіяхъ, до последнихъ дней жизни автора 1). Ландъ отдаетъ справедливую дань историческому таланту Іоанна ефесскаго; заключается онъ не въ литературномъ достоинствъ, а въ его замъчательной правдивости. Такъ, несмотря на свою приверженность къ монофиситскому исповеданію. Іоаннъ ефесскій все-таки, передавая разнаго рода слухи, непріятные для своихъ противниковъ-синодитовъ, почти всегда замъчаетъ, что это онъ передаетъ по слухамъ, не ручаясь за ихъ достовърность. Съ другой стороны, Іоаннъ ефесскій не ослъпленъ на счетъ слабыхъ сторонъ и лицъ своей собственной церкви, напр., въ исторіи Павла, патріарха антіохійскаго. Описывая, по его словамъ, «геройское стояніе» монофиситовъ за свое исповъданіе, онъ даеть понять, что это стояніе было безъ крови и что многіе готовы были пожертвовать своими уб'яжденіями, если бы нѣкоторые епископы не обнаружили удивительной стойкости. Кром'в того, Іоаннъ ефесскій быль авторомъ нісколькихъ біографій нѣкоторыхъ выдающихся «исповъдниковъ» своего времени, напр., Іакова Бурд'оно (такъ сл'єдуеть называть [по яковитскому произношенію, по несторіанскому «Бурд'ана»] вмъсто неправильнаго Baradaeus) и др. Исторія Іоанна была издана W. Cureton'омъ, The third part of the ecclesiastical history of John bishop of Ephesus. Oxford 1853. Англійскій переводь сдёлаль Раупе-Smith, Oxford 1860, нёмецкій—Schönfelder, München 1862. Другія Joannis episcopi Ephesi scripta historica Bb Land, Anecdota syriaca t. II, Lugduni Batavorum 1868; [переведены на латинскій языкъ v a n-Dowen'on в Land'on Commentarii de beatis orientalibus et historiae ecclesiasticae fragmenta. Amsterdam 1889]. Объ исторіи ср. J. Land, Joannes Bischof von Ephesos, der erste syriche Kirchenhistoriker. Leyden 1856.

Съ православной точки зрѣнія излагается исторія въ хроник ѣ эдесской. Объ авторѣ ея нельзя сказать ничего, потому что самое сочиненіе анонимное, но нужно замѣтить, что авторъ его моложе Захаріи и старше Іоанна ефесскаго. Оно

<sup>1)</sup> Противъ мизнія N a u (1896), будто вторая часть исторіи Іоанна сохранилась буквально въ третьей части хроники Діонисія теллъ-махрскаго, ср. А. ІІ. Дьяконовъ, Іоаннъ Ефесскій и хроника извъстная съ именемъ Діонисія теллъ-махрскаго. Христ. Чт. 1903, ІІ, 519—614, 818—835.

состоить изъ 106 параграфовъ и обнимаеть время отъ возникновенія эдесской церкви до 540 года—до 14 года царствованія Юстиніана. Разсказъ этоть крайне кратокъ, но въ высшей степени важенъ по хронологической точности и важности тѣхъ памятниковъ, изъ которыхъ авторъ могъ черпать свои свѣдѣнія. Въ его распоряженіи могъ быть городской архивъ, послѣ безвозвратно погибшій. [Хроника издана была у Ассеманія въ Bibliotheca orientalis I (1719) и перепечатана Михаэлисомъ (1786). Затѣмъ ее издалъ и перевелъ на нѣмецкій языкъ L. Hallier въ Техtе и. Untersuchungen v. Gebhardt и. Harnack IX, 1, 1892. Теперь она появилась въ изданіи J. Guidi съ латинскимъ переводомъ въ Corpus scriptorum orientalium, Scriptores syri, ser. III, tom. 4: Chronica minora. Pars I. Paris 1903].

Затемъ нужно назвать между сирійскими писателями, какъ замътнаго дъятеля, Діонисія теллъ-махрскаго, XXII сирійскаго (яковитскаго) патріарха, скончавшагося въ 845 г. или 1157 г. эры Селевкидовъ. Онъ быль хронографомъ, продолжавшимъ дъло своихъ предшественниковъ; пріемы его были примитивнаго свойства, что вытекало изъ цёли его сочиненія: на какую-либо оригинальность онъ не претендовалъ, онъ хотъль только доставить своей паствъ полезное чтеніе, а поэтому, если находилъ какое-либо назидательное сочинение, въ которомъ изложено то или другое событіе, онъ прямо и списывалъ, указывая источникъ. Такъ имъ сохранены хроника Евсевія, разсказъ Іисуса Столиника о б'єдствіяхъ, постигшихъ Месопотамію. сообщенія Захаріи. Кром'є того, онъ пользовался Іоанномъ ефесскимъ и, несмотря на то, что третья его книга уже издана въ полномъ сирійскомъ тексть, его произведеніе не утрачиваеть своей цены, потому что онь заимствуеть не только изъ его 3-ей книги, но и изъ предшествующихъ. Какъ продолжатель сирійской исторіографіи, доведшій исторію до своего времени, Діонисій теллъ-махрскій удерживаеть значеніе первостепеннаго историка для своего времени, о которомъ разсказываетъ <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> По изслъдованіямъ аббата Nau и Nöldeke (1896), Діонисію принадлежить лишь такъ называемая пространная редакція хроники отъ 582/3 по 835 или 842/3 гг., изъ которой быль напечатань Ассеманіемъ единственный сохранившійся отрывокъ во П томъ Bibliotheca orientalis (1721). Такъ называемая краткая редакція, до 775 г., по мивнію Nau, составлена около этого года І ису сомъ Столпникомъ. У Ассе-

Затьмъ, продолжателемъ Діонисія теллъ-махрскаго въ дълъ исторіографіи является одинъ изъ преемниковъ его въ санъ натріарха—Михаилъ Великій (т. е. старшій, † 8 ноября 1199 года). Его сочинение извъстно по упоминанию въ дальнъйшихъ сирійскихъ трудахъ, сирійскій же подлинникъ [до последняго времени быль] неизвестень. Сохранился армянскій переводъ этой хроники, [издававшійся въ Іерусалимѣ въ 1870. и 1871 г.]. и наука о ней знала благодаря трудамъ французскихъ арменистовъ Dulaurier, напечатавшаго выдержки изъ нея въ французскомъ переводъ въ Journal asiatique 1848— 1849 гг., и Langlois, издавшаго всю хронику на французскомъ языкъ въ 1868 г. (Chronique de Michel le Grand, traduite par Victor Langlois. Venise 1868). Произведеніе это очень важно, такъ какъ въ распоряжении автора было не мало не дошедшихъ до насъ памятниковъ, о которыхъ узнаемъ изъ предисловія; таковы произведенія Іоанна антіохійскаго для времени отъ Өеодосія II до Юстиніана, Гурія, обнимающаго эпоху отъ Юстиніана до Ираклія, Діонисія теллъ-махрскаго отъ Маврикія до Өеофила, Игнатія, еп. мелитинскаго, пресвитера Іоанна кайсумскаго, Слибы, Діонисія баръ Салибія. На основаніи этихъ трудовъ и своихъ собственныхъ наблюденій авторъ доводить свою исторію до своего времени (съ армянскимъ продолжениемъ она доходитъ до 1224 года). Уже изъ обнародованной Дюлорье части, относящейся ко времени Ираклія, можно [было] видёть, какое важное сокровище заключается въ этомъ текстъ. Взаимныя отношенія монофиситовъ здъсь представлены съ полнотою и подробностію, несмотря даже на сокращенія, сдёланныя Дюлорье. Исторія возникновенія моноеелитства, исторія попытокъ Ираклія пріобр'єсти содівствіе монофиситовъ, получаютъ своеобразное освъщение; здъсь выясняется, какъ Ираклій хотёль облёдать соединеніе монофиситовъ съ православною церковью. Находясь въ Эдессъ во время похода, онъ захотълъ пріобщиться у монофиситскихъ епископовъ, но монофиситы объявили, что если онъ желаетъ пріобщиться, то должень войти съ ними въ общеніе и отка-

манія, впервые приписавшаго эту хронику Діонисію, была дана въ извлеченіяхъ четвертая часть ея, отъ Юстина II до 775 г. Сполна падана ц переведена на французскій языкъ эта часть Chabot въ 1895 г. Полное изданіе хроники псевдо-Діонисія готовитъ Guidi. Ср. Райтъ-Коков-цевъ, 138—143. Duvai, 193—196.

заться отъ халкидонскаго собора, результатомъ чего было отобраніе ключей отъ церкви и передача ихъ немногимъ православнымъ (діофиситамъ), оставшимся въ этомъ городъ 1).

Последнимъ замечательнымъ историческимъ писателемъ изъ сирійцевъ-яковитовъ быль Григорій Абу-ль-Фаралжъ. сынъ еврейскаго врача Аарона (отсюда сирійское названіе Григорія בּר־עֵברָיאָ, «Баръ-Эвройо» [«Баръ-Эврайя» по несторіанскому произношенію], «сынъ еврея», передъланное въ варварское Barhebraeus), родившійся въ Мелитинъ въ 1226 году. Едва 20 лътъ онъ сдълался епископомъ въ Gûbô, потому что, какъ сынъ выдающагося врача, онъ получилъ солидное по тому времени образование: былъ силенъ въ греческомъ, сирійскомъ и арабскомъ языкахъ, очень свъдущъ въ философіи, медицинъ и богословіи. Скоро его произвели въ «мафрьяна» (сир.: מַפּרְנָא = производящій плодъ). Для уразумьнія этого званія нужно зам'єтить, что сирійская церковь д'єлилась тогда на двѣ половины: западною управляль монофиситскій патріархъ антіохійскій, восточною же примасъ («мафрьянъ»), съ резиденцією въ Мосуль, которому принадлежало, между прочимъ. право «приносить плоды Духа», т. е. рукополагать епископовъ и самого патріарха. Въ 1286 году Григорій умеръ, глубоко уважаемый всёми, сдёлавшись жертвою своихъ научныхъ знаній и собственнаго односторонняго убъжденія: онъ самъ предсказалъ свою смерть на основаніи ожидаемой конъюнкціи планеть Сатурна и Юпитера, имъвшей мъсто и нри его рожденіи, и при его поставленіи во епископа, и при его поставленіи въ мафрыяна, и такъ твердо пов'єриль въ близость своей смерти, что впаль въ болезнь и действительно умерь. Григорій написаль много и, между прочимь, отчасти по архивнымь матеріаламъ сирійскимъ, арабскимъ и персидскимъ, обширную хронику политическую и церковную на сирійскомъ языкѣ (отъ Адама до своего времени). Въ первой части разсматриваются событія до времени владычества монголовъ (Chronicon Syriacum, edd. P. J. Bruns et G. G. Kirsch. Lipsiae 1789, 2 voll. in 4° [новое лучшее изданіе Р. Bedjan, Paris 1890]); во

<sup>1)</sup> Въ послъднее время найдены рукописи сирійскаго оригинала лътописи Михаила. Большая часть его уже издана аббатомъ III а 6 о вмъстъ съ французскимъ переводомъ: Chronique de Michel le Syrien patriarche Jacobite d'Antioche (1166—1199), éd. et trad. par J.-B. Chabot. I—III, 1. Paris 1899 sq. Извъстенъ и арабскій переводъ хроники. Ср. Райтъ-Коковцевъ, 179—181. Duval³, 196—198. A. Б.

второй представляется преемственный рядъ первосвященниковъ отъ Аарона до антіохійскихъ монофиситскихъ патріарховъ, и рядъ восточныхъ мафрьяновъ и несторіанскихъ католикосовъ (Chronicon Ecclesiasticum, edd. J. B. Abbeloos et T. J. Lamy, Lovanii 1872—1877, 3 voll. in 4°). Изъ первой части этой хроники по просьбъ нъкоторыхъ арабовъ самъ авторъ сдълалъ извлеченіе подъ заглавіемъ «Избранный разсказъ о государствахъ»—въ мъсячный срокъ (арабская Historia dynastiarum, ed. Росос k, Oxonii 1663, 2 voll. in 4°) [вновь издана Сальханіемъ въ Бейрутъ въ 1890 г.]). Позднъйшіе анонимы продолжили списки епископовъ еще лътъ на двъсти. Ассеманій называетъ этого сирійца послъднимъ монофиситскимъ исторіографомъ.

У сирійцевъ-несторіанъ чаще другихъ упоминаются два лица, наиболье заявившія себя литературно на поприщь церковно-историческомъ произведеніями монографическаго характера: Эбед-Йешу [Авдишо по несторіанскому произношенію] бар-Бриха, митрополитъ собскій (насивинскій) † 1318 г.. и Өома (Таума), епископъ маргскій (около Мосуля) въ нач. ІХ въка.

Эбед-Йешу, Іеронимъ сирійской церковной литературы, составиль стихотворный каталогь, въ который вошли 197 писателей, и, въ заключеніе (№ 198), какъ и у Іеронима, самъ авторь, исчислившій свои сочиненія. [Каталогъ быль издаваемъ въ Римѣ Авраамомъ эккельскимъ (Ecchelensis) въ 1653 и Ассеманіемъ въ 1-ой половинѣ ІІІ тома Вівію с отіепталів въ 1725; переведенъ на англійскій языкъ Бэджеромъ, Ваддег, The Nestorians and their Rituals. II. London 1852].

Оома маргскій, жившій въ началь IX в., написаль «ktabâ d-rîšanê» — «Книгу начальниковъ», или «Книгу главъ» въ 6 отдълахъ, гдъ онъ представиль исторію несторіанскаго монастыря «Бетъ-Аве». Это сочиненіе содержить цънныя свъдънія по исторіи монашества. [Издано Беджемъ съ англійскимъ переводомъ: The Book of Governers. The Historia Monastica of Thomas Bishop of Margâ. Ed. by E. W. Budge. I — II. London 1893].

Въ началь XII в. (ок. 1135 г.) несторіанинъ Мари-пби-Сулейманъ [Марэ баръ III лемонъ] оставить потомству очеркъ церковно-историческихъ событій на арабскомь языкь, въ сочиненіи подъ названіемъ «Ма́дждаль» («Башня»). Около 1340 года другой несторіанинь, по имени Амру-бну-Матта, написаль церковно-историческій трудь подь тёмь же названіемь. [Въ настоящее время эти труды имѣются въ изданіи Джисмонди, который перевель ихъ на латинскій языкъ. Maris Amri et Slibae de patriarchis Nestorianorum commentaria. Ed. et latine reddidit H. Gismondi. Romae 1890—1899].

Эти произведенія доставили Ассеманію (въ Bibliotheca orientalis t. III) возможность познакомить насъ съ исторією несторіанства. Указанныя сочиненія страдають неполнотою.

## Церковная исторіографія въ Египтъ 1).

Христіанскій Египеть не заявиль себя на церковно-историческомъ полѣ ничѣмъ особеннымъ: писались тамъ житія святыхъ и монографіи, по пѣльной исторіи не было представлено. Объясненіе такого печальнаго факта нужно искать въ приниженномъ положеніи коптовъ. Что среди этой націи просвѣщеніе не процвѣтало, явствуеть изъ того, что на епископскія каеедры восходили лица, вовсе незнакомыя съ греческимъ языкомъ. Записи о минувшихъ и текущихъ событіяхъ, какія остались отъ коптовъ, носять четьи-минейный характеръ. Остатки коптской церковной письменности исторической и

<sup>1)</sup> Обзоръ коптской литературы данъ былъ L. Stern'омъ въ Ersch und Gruber, Allgemeine Encyclopädie, II, 39 (1886), но онъ требуетъ теперь дополненій въ виду новыхъ находокъ (О. v. Lemm, Е. Crum); библіографическій обзоръ представленъ въ G. Steindorff, Koptische Grammatik. 2 Aufl. Berlin 1904; ср. упомянутый выше новъйшій очеркь Leip o l d t'a. Объ отрывкахъ контскаго перевода исторіи Евсевія упоминаетъ Сгит въ Hauck's Real-Encyklopädie für protest. Theologie und Kirche. 3 Aufl. XII (1903). 81443—44. Относящіеся къ церковной исторіи коптскіе тексты, досель въ большей части не появлявшіеся въ печати, объщаются въ одномъ изъ имъющихъ выйти выпусковъ Patrologia orientalis въ изданіи Стит'а.-Объ арабской христіанской литературъ вообще (не одной лишь египетской) до конца XI в. ср. очеркъ G. Graf, Die christlicharabische Literatur bis zur fränkischer Zeit (Ende des 11. Jahrhunderts). Freiburg im Br. 1905. Въ обстоятельномъ обзоръ Графа совсъмъ не упоминается неизданный досель и почти неизвъстный арабскій историкъ Аганій или Махбубъ, на котораго обратиль недавно вниманіе юрьевскій профессоръ А. Васильевъ, Агапій манбиджскій, христіанскій арабскій историкъ Х в. Визант. Временникъ, 1904. 574-587. Ожидается изданіе этимъ ученымъ арабскаго текста хроники Агапія съ французскимъ переводомъ въ Patrologia orientalis. A. B.

патристической почти всё содержатся въ парё разбитыхъ четійминей двухъ монастырей, одного—св. Макарія въ Скиті, другаго — неизвёстнаго южно-египетскаго. Остались, между прочимъ, отрывки довольно фантастическаго сборника подъ названіемъ «церковной исторіи»; въ отрывкі содержатся легендарныя сообщенія объ александрійскихъ патріархахъ (отъ Александра до Кирилла 1).

Этими ланными коптской письменности воспользовался въ своей исторіи александрійскихъ патріарховъ (на арабскомъ языкъ) одинъ изъ выдающихся коптскихъ писателей Севиръ ибну-ль-Мукаффа, епископъ ашмунайнскій (около 975 г.), основательно изучившій коптскую литературу. Этоть трудъ Севира, продолженный другими, составляеть главный источникъ для Е. Renaudot, Historia patriarcharum alexandrinorum jacobitarum, Paris 1713. Изъ той же древней коптской четьиминеи заимствовано и содержание арабскаго синаксаря, читаемаго при богослуженіи. [Въ настоящее время исторія Севира издается въ Corpus scriptorum orientalium, Scriptores arabici, ser. III, t. 9: Severus ben el-Moqaffa'. Historia patriarcharum alexandrinorum. Ed. Ch. F. Seybold. Beryti 1904 sq. Тамъ же начато изданіе и синаксаря, ser. III, t. 18: Synaxarium alexandrinum. Ed. J. Forget. Bervti 1905. Исторія Севира одновременно стала появляться съ англійскимъ переводомъ и въ Patrologia orientalis. Т. I, 2, 4: History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria. Ed. B. Evetts. Paris 1905.

На арабскомъ же языкѣ писалъ свою исторію Са'идъ ибну-ль-Батрикъ, врачъ и историкъ, и наконецъ съ 933 по 940 г. православный александрійскій патріархъ подъ именемъ Евтихія. Эта хроника носить заглавіе «Сочетаніе драгоцѣнныхъ жемчужинъ» (Contextio gemmarum) и обнимаетъ время отъ Адама до 937 года. Эта исторія—не высокой пробы: имѣетъ сильно легендарный характеръ. Императоръ Өеодосій Великій и патріархъ Өеофилъ александрійскій, по ея увѣреніямъ, были сначала дровосѣками. Өеодосій однажды увидѣлъ необыкновенный сонъ и сообщилъ его Өеофилу, который на основаніи этого сна предсказалъ Өеодосію восшествіе на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. В. В. Болотовъ, Изъ церковной исторіи Египта. Вып. ІІ. Житіе блаж. Афу епископа пемджескаго. Христ. Чт. 1886, І, 334—343 (отд. отт. 133—142)—о туринскихъ папирусахъ.

А. В.

престоль императорскій, а себѣ патріаршество. Несмотря на эту и ей подобныя легенды, исторія Евтихія все-таки имѣетъ нѣкоторое значеніе для нашей науки (позднѣйшія сообщенія уже не легендарны; а и въ древнѣйшихъ могутъ заключаться крупицы данныхъ, взятыхъ изъ александрійскаго церковнаго архива). Издалъ хронику Евтихія R. Рососк, Contextio gemmarum s. Eutychii patriarchae Alexandrini Annales. I—II. Oxonii 1658—9; [перепечатана въ 111 томѣ греческой Патрологіи Миня].

Діаконъ каирской церкви Богоматери Абу-Шукръ Петръ ибн-ур-Рахибъ (т. е. сынъ монаха), еще остававшійся въ живыхъ въ 1282 г., написаль въ этомъ году одно богословское сочиненіе, автографъ котораго (Cod. Vatican. Assem. Arab. 31) сохранился и до настоящаго времени. Въ 1258 году онъ составилъ Chronicon orientale, хронику, въ которой содержится сначала сухой перечень ветхозавътныхъ событій и именъ царствовавшихъ государей. Хроника становится подробиће со времени завоеванія Египта арабами. Здісь сообщенія автора им'єють своего рода цінность, особенно ті изъ нихъ, которыя относятся къ характеристикъ того или другого государя. Во второй половинь этой хроники содержатся краткія свідінія относительно 76 патріарховь до александрійскаго Аванасія III (1250—1261 г.) включительно. Особенную ценность этому труду придаеть его полная хронологическая опредъленность, зависящая отъ особенности его конструкціи. Счисленіе у него двойное: арабское и коптское, указаны годы и даже дни, когда тотъ или другой государь вступиль на престоль или скончался, такъ что, по его хроникъ, историку нетрудно (ариометическимъ способомъ) возстановить нужныя даты, и при томъ такъ, какъ написалъ ихъ самъ авторъ. Ed. Abraham Ecchellensis, Parisiis 1651; J. S. Assemanus, Venetiis 1729. [Новое изданіе въ Corpus scriptorum orientalium, Scriptores arabici, ser. III, t. 1: Petrus Ibn Rahib. Chronicon orientale. Ed. L. Cheikho. Beryti 1904].

Далве следуеть Георгій бен-абу-ль-Ясирь-'алибен-абу-ль-Макаримь-бен-абу-ль-Тайибъ-аль-Макинъ-ибну-ль-Амидъ, родомъ изъ Каира, сынъ военнаго секретаря. По навету враговъ, абу-ль-Ясиръ былъ заключенъ въ темницу, вмёстё съ Георгіемъ, но, когда обнаружилась его невиновность, былъ освобожденъ и тотъ и другой. Абу-ль-Ясиръ тогда принялъ монашество. А Георгій занималъ офицерскій пость въ сирійской арміи, быль, по навѣту враговь, опять арестовань, опять оправдань и освобождень и умерь въ Дамаскѣ въ 1273 году. Онъ написаль хронику въ двухъ частяхъ подъ названіемъ «Сочиненіе благословенное» (Syntagma benedictum). Вторая часть издана съ латинскимъ переводомъ подъ названіемъ: Historia saracenica——а Georgio Elmacino exarata, ed. Егрепіия, Lugduni Batavorum 1626. Первая часть обнимаетъ время отъ сотворенія міра до Магомета, вторая—отъ Магомета до 1260 г. Свѣдѣнія въ указанномъ сочиненіи кратки, но ихъ цѣнятъ за ихъ хронологическую точность. Аль-Макинъ пользовался Евтихіемъ и хроникою Петра.

Абу-ль-Аббасъ-Ахмадъ-Таки-эд-динъ аль-Макриз и — высоко образованный мусульманинъ. Онъ занималь постъ и. д. кади въ Каиръ, потомъ былъ проповъдникомъ при мечетяхъ, наконець, профессоромъ преданій въ мусульманскихъ академіяхъ въ Капръ и Дамаскъ и умерь въ 1442 году. Это быль очень плодовитый писатель и «самый славный исторіографъ Египта». Изъ его сочиненій наиболье извъстна «Книга наставленій и размышленій касательно исторіи земель ('al-hitat) и памятниковъ», или географія и исторія Егинта. Восемь главъ III части этого «'al-hitat» издаются отдъльно подъ на званіемъ «церковной исторіи коптовъ»; лучшее изданіе: Geschichte der Kopten v. F. Wüstenfeld, Göttingen 1845. Въ ней содержатся краткія свёденія объ египетской церкви, начиная отъ евангелиста Марка, перваго патріарха александрійскаго, и кончая гоненіемъ на коптовъ въ 1354 году. Здёсь есть, между прочимъ, перечень выдающихся коптскихъ монастырей (86) и христіанскихъ церквей (72) съ краткими историческими и географическими свъдъніями о нихъ. Вообще интересъ мусульманъ къ церквамъ христіанскимъ былъ настолько великъ, что, напр., библіотекарь египетскаго халифа аль-'Азиса, аль-Шабушти, умершій въ 1000 году, составиль (не дошедшее до насъ, но бывшее подъ руками у Макризи) спеціальное описаніе: «Исторія монастырей въ 'Иракъ, Мосуль, Месопотаміи и Египтъ». Другимъ главнымъ пособіемъ для Макризи была хроника аль-Макина. Подъ конецъ своей жизни аль-Макризи задумалъ издать «Книгу хроникъ Египта великую», т. е. біографіи всёхъ государей и знаменитыхъ мужей Египта; сочиненіе было расчитано на 80 томовъ, но авторъ успълъ написать только 16, и они изданы.

## Эфіопская исторіографія 1).

Эвіопская литература для церковной исторіи даеть очень немного. Между сохранившимися переводными памятниками этой письменности самый замёчательный — хроника Іоанна, епископа никіускаго. Chronique de Jean, évêque de Nikiou. Texte éthiopien publié et traduit par H. Zotenberg, Paris 1883. Объ авторъ извъстно только слъдующее: онъ былъ епископомъ Пшати (пшаті), въ нижнемъ Египть (Дельть), —погречески этоть городъ называется Nexico, -- въ 690 году принималъ участіе въ хиротоніи Исаака, XLI монофиситскаго патріарха александрійскаго, и занималъ выдающееся положение между епископами, какъ атотрітує нижняго Египта (араб. «mudábbir» — пость въ родъ митрополита). Онъ славился какъ хорошій канонисть и отличался строгостію жизни, въ виду чего XLII александрійскій патріархъ Симонъ поставиль его надзирателемъ надъ египетскими монастырями. Въ своемъ управленіи Іоаннъ оказалъ такую ревность, что одинъ изъ подчиненныхъ ему скитскихъ монаховъ умеръ на 10-й день отъ наложеннаго на него наказанія («verbera»), за что въ 694 г. (или между 692-700 гг.). Іоаннъ и былъ лишенъ епископскаго сана. Вотъ все, что о немъ извъстно. На какомъ языкъ писалъ онъ-вопросъ весьма темный. Несомнънно, на эфіопскій языкъ эта хроника въ 1602 г. была переведена съ арабскаго текста (тоже несохранившагося): нельзя сомнъваться и въ томъ, что Іоаннъ писаль не по-арабски. Но выборъ между греческимъ и коптскимъ очень затруднителенъ. Издатель «хроники» Зотанберъ высказывается («medio tutissimus ibis!») за то, что онъ писаль на греческомъ языкъ, но отдълы, относящіеся къ исторіи Египта, писаны, прямо по-контски. Но такое полосатое сочи-

<sup>1)</sup> Объ эніонской литературъ по исторіи церковной и гражданской см. особые нараграфы въ упомянутомъ выше очеркъ Littmann'a; по замъчанію автора, "эніонская церковная исторія заключанся почти только въ исторіи святыхъ эніонской церкви" (S. 240). Спеціальный трудъ о намятникахъ эніонской агіологіи данъ проф. Б. А. Т у ра е вы мъ. Изслъдованія въ области агіологическихъ источниковь исторіи Эніоніи. Спб. 1902. Ср. е го же статью "Абиссинія" въ Православной богословской энциклопедін, изд. подъ ред. А. П. Лопухина, т. 1 (Спб. 1900), 19—82 (25—27).

неніе не им'єть за себя аналогій. В'єроятн'є, что хроника Іоанна была вся написана по-гречески 1).

Сочиненіе Іоанна обнимаєть періодъ отъ сотворенія міра до завоєванія Египта и состоить изъ 122 главъ. Оно не разділено на книги; но въ немъ можно усмотріть три главные слоя: первый періодъ до воцаренія Константина Великаго, второй—до воцаренія императора Фоки и третій—до конца. Это произведеніе, особенно въ первомъ періодъ, представляєть изъ себя сколокъ съ Малалы. Дополненій въ немъ сділано мало, причемъ они относятся къ сообщенію містныхъ (еги-

Итакъ:  $+ 4 \approx pro = 4 \times contra$ :

<sup>1)</sup> Основанія для выбора между греческимъ (a) и коптскимъ (x) слѣдующія:

<sup>1.</sup> Іоаннъ несомнънно владълъ литературнымъ жат  $\dot{\epsilon}$   $\dot$ 

<sup>2.</sup> Невъроятно, чтобы онъ не зналъ по-коптски (--и).

<sup>3.</sup> Мина, непосредственный преемникъ Іоанна по каседръ въ Пшати, извъстенъ какъ *коптскій* писатель (авторъ "Житія" XLI патріарха александрійскаго Исаака) (+х).

<sup>4.</sup> Враждебное отношеніе Іоанна къ діофиситской Византіи могло побудить его не писать по-гречески (+х).

<sup>5.</sup> Но къ этому времени показали себя и арабы въ настоящемъ свѣтѣ, и копты поняли, что, промънявъ византійцевъ на арабовъ, они сдѣлали очень сомнительную аферу; это не могло не умѣрять ихъ антивизантійства (+ $\epsilon$ ).

<sup>6.</sup> На исторію, въ главномъ и цъломъ *политическую*, между контскою читающею публикою не было спроса ( $+\epsilon$ ).

<sup>7.</sup> Слѣцы коптскаго текста въ эвіопскомъ, указанные Зотвнберомъ, сводятся къ царъ словъ съ коптскимъ (а не греческимъ) членомъ,  $\pi$ :-Моүтос вм. 6 Мо́үүос,  $\pi$ :-Доахшу вм. 6 Драхшу, да къ предполагаемому тождеству (непонятнаго на эвіопскомъ) титула чиновника "адагышнь" (ddagyšn) съ коптскимъ "этхиджнъ" ( $\varepsilon$ тhіжу), рр. 362. 423; впрочемъ " $\pi$ і" могло получиться и изъ арабскаго "bi" ("въ"), а послѣднее отождествленіе слишкомъ натянуто (+x).

<sup>8.</sup> Но всъ эти слъды не перевъшиваютъ, по значеню, одного факта: епископскій городъ Іоанна въ эніопскомъ всегда называется "Naqijus, Naqyjus, Накыюсъ", и крайне ръдко (3 раза?) къ этому слову прибавляется: "называемый Абшади ( $\pi$ шахті)", или же говорится: "Абшади, т. е. Накыюсъ". Это показываетъ, что хроника Іоанна, даже и въ спеціально египетскихъ ея отдълахъ (ср. гл. 31), писана не на томъ языкъ, на которомъ этотъ городъ называется всегда "Пшати", а на томъ, на которомъ онъ зовется "Nixiov" ( $+\varepsilon$ ).

Іоаннъ писалъ *по-гречески*, можетъ быть вставляя тамъ, гдѣ это необходимо, отдъльныя коптскія (собственныя) имена въ родѣ пшат, па-Дражом (названіе канала въ Александріи).

петскихъ) преданій. Бол'є самостоятеленъ второй періодъ. Проводимая здёсь точка зрёнія (монофиситская) на историческіе факты придаеть сочиненію оригинальность; дополненій изъ мъстныхъ исторій встръчается больше. Такъ, Іоаннъ сообщаеть о происхожденіи Өеофила александрійскаго, передаеть различныя пререканія между епископскими городами; въ своеобразномъ свътъ является у него въ отношения къ Египту императоръ Анастасій. Въ последнемъ же отдель своей исторіи Іоаннъ вполнѣ самостоятеленъ и сообщаеть такіе подробности, которыхъ мы нигдъ не находимъ. Такъ, напримъръ, то, что такой грубый человъкъ, какъ Фока, попалъ въ императоры, объясняется у него очень просто: заговорщики выбрали изъ своей среды царя по жребію. Здісь сообщаются также свъдънія о смуть при Фокъ на востокъ (въ связи съ гопеніемъ на евреевъ?), и съ особенными подробностями описывается воцареніе Ираклія, о чемъ Іоаннъ могъ узнать отъ очевидцевъ. Но въ этомъ же отдълъ-между 110 и 111 главами—находится значительный пробъль, такъ что исторія большей части царствованія Ираклія утеряна (видимо въ арабскомъ или даже въ греческомъ текстъ) и завоевание арабовъ представляется уже совершившимся. Въ третьей части прямо развертывается картина техъ междоусобицъ, которыя облегчили арабамъ завоеваніе. Взаимная ненависть халкидонитовъ и монофиситовъ изображены яркими чертами, хорошо выяснено, что попытки Ираклія къ соединенію монофиситовъ съ моноеелитами въ Египтъ оказались неудачными. Въ виду всего этого значеніе последняго отдела признано всеми. Но если бы даже существовали сомнёнія относительно этихъ сообщеній, то ихъ разбили бы сообщенія изъ папирусовъ эрцгерцога Райнера (въ Вѣнѣ), въ которыхъ есть оффиціальные документы, квитанціи финансовыхъ чиновниковъ податей, упоминаемыхъ въ исторіи Іоанна (απαχυρε, Φιλόξενος δούξ).

Но этотъ важный трудъ есть только переводное достояніе эфіопской литературы, которая питалась по преимуществу переводами съ коптскаго и арабскаго. Впрочемъ, были здѣсь и самостоятельныя попытки исторіографіи, излюбленная форма которыхъ—хроникъ. Изъ нѣкоторыхъ сохранившихся хроникъ мы узнаемъ о существованіи государственныхъ секретарей, на обязанности которыхъ лежало записывать всѣ выдающіеся событія. Но древнѣйшіе опыты этихъ хронистовъ не сохранились, уцѣлѣла только позднѣйшая (сокращенная) обработка

ихъ. Одна изъ этихъ позднѣйшихъ редакцій издана французскимъ оріенталистомъ—Рене Бассэ, René Basset, Etudes sur l'histoire l'Ethiopie. Paris 1882. Эта хроника начинается отъ Адама и кончается 1730 годомъ. Но сообщенія, здѣсь находящіяся, вообще незначительны, особенно до 1508 года; конспективная краткость дѣлаетъ ихъ нерѣдко непонятными; больше говорится о дѣлахъ государственныхъ, чѣмъ о церковныхъ.

#### Армянская исторіографія.

Армянскій языкъ относится къ такъ наз. иранской вѣтви, сроденъ съ персидскимъ и настолько далекъ отъ другихъ (семитскихъ) восточныхъ языковъ, что читается немногими. Нужно признать, что Россія въ этомъ отношеніи поставлена очень благопріятно, имѣя такихъ ученыхъ, какъ Броссѐ (Brosset), Паткановъ, Эминъ, [Марръ]. У французовъ можно указать на Дюлорье, а въ Италіи—монашескій орденъ (8 сент. 1712 г.) мехитаристовъ, унитовъ-армянъ, живущихъ въ монастырѣ св. Лазаря на островѣ въ Венеціи.

Для исторической литературы армянской церкви имъется трудъ проф. Спб. университета К. П. Патканова, Библіографическій очеркъ армянской исторической литературы. Спб. 1879; Keropé Patkanian, Esquisse bibliographique de la littérature historique des Arméniens. S.-Petersbourg 1880. Ср. С. F. Neumann, Versuch einer Geschichte der armenischen Literatur. Leipzig 1836. F. Nève, L'Arménie chrétienne et sa litterature. Louvain 1886 1).

Сама по себъ армянская историческая литература весьма

<sup>1)</sup> Объ армянской богословской и исторической литературь болье новыя свыдына съ библіографическими указаніями даются въ стать (Реtermann-) Gelzer "Armenien" въ Hauck's Real-Encyklopädie für protest. Theologie und Kirche. 3 Aufl. В. II (1897), 67—92 (67—74). Для литературы древнышаго времени см. указанія въ О. Вагdenhewer, Patrologie. 2 Aufl. Freiburg im Br. 1901. 519—526. О книгъ А. Аннинскаго, Древніе армянскіе историки, какъ историческіе источники. Одесса 1899, ср. отзывъ проф. Н. Я. Марра въ Запискахъ восточнаго отдъленія Императ. русскаго археолог. общества. Т. XV, 4, Спб. 1904. 0137—0140. Переводы армянскихъ историковъ на французскій явыкъ: V. Langlois. Collection des historiens anciens et modernes de l'Arménie. I—II. Paris 1867—9. М. В гоsset, Collection d'historiens Arméniens. I—II. St.-Pétersbourg 1874—6.

многочисленна, но носить характеръ мѣстный. Извѣстно, что армянская литература распадается на два періода: добуквенный и послѣбуквенный съ 400 года. Почти всѣ сочиненія перваго періода забыты, хотя нѣкоторыя изъ нихъ какимъ-то чудомъ и сохранились 1).

Первымъ уцълъвшимъ историческимъ писателемъ добуквеннаго періода былъ Агаеангелъ Римлянинъ, секретарь Тиридата великаго (Трдатъ, 286—342). Это былъ ученый, знакомый съ греческою и латинскою литературою. Онъ написалъ исторію царствованія Тиридата (главнымъ образомъ обращеніе въ христіанство), которая и сохранилась съ позднъйшими интерполяціями. [Издана въ Венеціи 1862 и Тифлисъ 1882; греческій текстъ ed. de Lagarde, Göttingen 1887] <sup>2</sup>).

Вторымъ писателемъ былъ Зиновій глакскій, епископъ малоазійскій, отказавшійся отъ епископства, послѣдовавшій за Григоріемъ Просвѣтителемъ и бывшій первымъ настоятелемъ монастыря св. Іоанна Предтечи въ Таронѣ. По порученію Григорія Просвѣтителя онъ написалъ исторію обращенія армянской области Тарона въ христіанство, гдѣ помѣстилъ переписку св. Григорія съ Леонтіємъ. Зиновій писалъ по-сирійски, но его исторія тогда же переведена на армянскій языкъ [издана въ Венеціи 1832]. Трудъ его имѣлъ продолжателей: самый замѣчательный изъ нихъ—Іоаннъ мамиконскій, ХХХV-й преемникъ Зиновія въ монастырѣ св. Предтечи, который и довель исторію до 640 года 3).

<sup>1)</sup> Чтобы это и въ самомъ дълъ не принять за сверхъестественное чудо, нужно замътить, что добуквенный періодъ есть тотъ, въ который и армяне писали, но только несродными ихъ языку сирійскими буквами,—выходило то же самое, какъ если бы кто попытался писать по-русски еврейскими буквами безъ точекъ (гласныхъ).

<sup>2)</sup> Сохранившуюся армянскую редакцію т. наз. исторіи Агавангела Н. Я. Марръ относить къ VIII в., греческій переводь ея—ко времени патріарха Фотія. Болъе древнюю редакцію (VII—VIII в.) входящаго въ "исторію" сказанія о св. Григоріи Просвътитель представляєть, по его заключенію, изданный имъ арабскій тексть, переведенный съ греческаго подлинника. Н. Марръ, Крещеніе армянъ, грузинъ, абхазовъ и алановъ святымъ Григоріемъ. (Арабская версія). Записки восточнаго отдъленія Императ. русскаго археолог. общества. Т. XVI, 2—3. Спб. 1905. 63—211.

з) Усвояемыя обоимъ этимъ писателямъ сочиненія признаются не имъющими съ исторической точки зрънія цънности легендарными произведеніями VIII—IX в. въ упоминаемомъ у Гельцера въ RE<sup>3</sup> II 6727 изслъдованіи Г. Халатьянца о Зиновіи (Въна 1893). А. Б.

Фавстъ Византіе цъ продолжаль исторію Агаеангела до 390 года. [Издана въ Венеціи 1832 и Паткановымъ въ Спб. 1883] <sup>1</sup>).

Затемъ следуетъ Моисей Хоренскій (род. ок. 370 г. ум. 489 г.). Онъ съ юныхъ летъ находился въ близкихъ отношеніяхъ съ католикосомъ армянь Сахакомъ Великимъ и Маштонемъ Месропомъ, изобретателемъ армянской азбуки, и представляетъ изъ себя величину первой степени изъ той плеяды ученыхъ, которые писали новоизобретенными буквами (начало послебуквеннаго періода). Его исторія, въ трехъ книгахъ, начинается съ Хайка, миоическаго родоначальника армянъ («армяне» по-армянски: «Најк»), и доходить до 441 года († Сахака и Месропа). [Исторія издавалась вместь съ другими произведеніями Моисея, главнейшими изъ которыхъ являются его географія и риторика, въ Венеціи въ 1843 и 1865 г., и весьма часто отдёльно, напр., въ Тифлись 1881; русскій переводъ Н. Эмина, Москва 1858 и 1893] <sup>2</sup>).

Послѣ него слѣдуетъ назвать ученика Сахака и Месропа— Егише (т. е. Елисея) † 480.; это былъ секретарь при князѣ Варданѣ, описавшій исторію борьбы (449—451) армянъ за вѣру съ персами противъ религіи Зороастра и войны армянъ противъ послѣднихъ, кончившейся для армянъ несчастно (битва при Араратѣ, въ которой Варданъ † въ іюнѣ 451 г.). [Издавалась въ общемъ собраніи сочиненій въ Венеціи 1839 и 1859 и часто отдѣльно, въ послѣдній разъ въ Москвѣ 1892; русскій переводъ въ Тифлисѣ 1853].

<sup>1)</sup> По вопросу о Фавстъ (или Фаустъ) ср. сближение его Н. Я. Марромъ съ авторомъ анонимнаго труда, сохранившагося въ рукописяхъ вмъстъ съ историей Себеоса о походахъ Ираклія и признаваемаго Марромъ за древнъйшій дошедшій до насъ памятникъ на армянскомъ языкъ по начальной исторіи Арменіи Н. Марръ, О начальной исторіи Арменіи Анонима. Къ вопросу объ источникахъ исторіи Моисея Хоренскаго. По поводу критическихъ статей проф. А. Саггісте а. Византійскій Временникъ, т. І. 1894. 263—306.

<sup>2)</sup> Противъ крайне скептическаго отношенія къ извъстной съ именемъ Моисея Хоренскаго исторіи со стороны Гутшмида (1876) и затъмъ въ особенности со стороны французскаго армениста А. Саггіёте'а (1891 и далъе), приписывающихъ ее позднъйшему автору VII—IX в. и на долю самого автора относящихъ разныя измышленія въ этомъ произведеній, см. указанныя выше статьи Н. Я. Марра и его же: Къ критикъ Исторіи Моисея Хоренскаго. Виз. Врем. 1898, 227—269.— Арабское извлеченіе изъ сирійской хроники Марибаса. Записки восточнаго отдъленія Имп. русскархеол. общества. Т. XIV. Спб. 1902 А. Б.

Ученикъ Сахака и Месропа Коріунъ написалъ жизнь Месропа [Венеція 1894]. Лазарь фарпскій написалъ исторію съ 388—485 г., своего рода продолженіе исторіи Моисея Хоренскаго, которая Лазарю не была однако извъстна [Венеція 1793, 1807, 1873].

Можно указать затымь изъ поздныйшаго времени на трудь еп. Себеоса (т. е. Евсевія) VII в.—«Исторію Ираклія» [Константинополь 1851, Спб. 1879 изд. Патканова; его же русскій переводъ Спб. 1862].

[Отъ VIII в. извъстна исторія нашествій арабовъ на Арменію и ихъ войнъ съ Византією отъ 661 до 788 г., «Исторія халифовъ», варданета Гевонда, т. е. Леонтія (Парижъ 1857, Спб. 1887 изд. Езова; переводъ Патканова, Спб. 1862). Можетъ быть къ этому же времени, если не къ Х в., относится и Моисей каганкатуйскій, написавшій «Исторію агванъ» или албанцевъ (Парижъ 1860, Москва 1860 изд. Эмина; переводъ Патканова, Спб. 1861)].

Въ X в. Өома Арпруни написаль исторію въ 5 книгахь отъ Ноя до 936 г. [Константинополь 1852, Спб. 1887 изд. Патканова]. [До болье ранняго пункта, именно до 925 г. довель въ тоже время свою исторію каноликось Іоаннъ VI (Іерусалимъ 1843, Москва 1853)].

Въ XI в. Стефанъ Асохикъ таронскій довель исторію до 1004 г. [Парижъ 1854, Спб. 1885; русск. переводъ 1864]. Въ XII в. пресвитеръ Самуилъ анійскій явился продолжателемъ хроники Евсевія кесарійскаго до 1179 г. ]изд. Теръ-Микеліанъ, Вагаршапатъ 1893].

# IV. Раздъленіе церковной исторіи на періоды.

Церковная исторія обыкновено начинается указаніемъ тѣхъ отдѣловъ, на которые факты сами собой распадаются. Но въ указаніи самыхъ отдѣловъ между историками существуютъ разногласія. Собственно говоря, всякое дѣленіе на періоды является насильственнымъ въ ходѣ историческихъ событій и имѣетъ лишь дидактическое значеніе. Общественняя жизнь есть такое сложное явленіе, что дѣленіе, удачное по отношенію къ одному порядку явленій, оказывается неудобнымъ по отношенію къ другому: событіе, составляющее эпоху въ одномъ порядкѣ явленій, имѣетъ весьма малое значеніе въ другомъ. Кромѣ того, дѣленіе осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ церковного ставляющее осложняется еще тѣмъ, что для многихъ сторонъ сторонъ ставляется ставляется еще осложняется еще осложняется

ной жизни нельзя указать событій, ихъ опредѣляющихъ. Поэтому приходится не искать узловъ, захватывающихъ всѣ стороны церковной жизни, а взять какія-нибудь среднія величины. Такія величины могутъ быть находимы: 1) во внутренней сторонѣ жизни церкви, и 2) во внѣшней, въ исторіи взаимоотношеній между церковію и государствомъ. Если удастся показать удовлетворительные узлы по отношенію къ этимъ сторонамъ, то дѣленіе можетъ быть произведено съ успѣхомъ.

Если принять, что основою деленія на періоды должно служить событіе, вносящее въ жизнь новыя начала, то всю исторію можно разд'ялить лишь на два отд'яла: до реформаціи и послѣ реформаціи, на исторію древне-среднюю и новую. Единственнымъ событіемъ, которое, можно сказать, внесло новый принципъ въ церковно-историческую должно считать появление протестантства. На мъсто древняго церковнаго строя, полагавшаго въ основу подчинение върующихъ церкви и спасавшаго посредствомъ церковныхъ учрежденій (таинствъ), реформація ставить върующихъ въ непосредственное отношеніе ко Христу и въра здъсь занимаеть первое мъсто; понятіе «церковь» отступаеть на задній плань, является возможность разсуждать о невидимой перкви; понятіе о церкви упрощается, іерархія совершенно уничтожается: протестантскихъ пасторовъ смѣшно сравнивать съ православными или католическими священниками, такъ какъ они ни болъе ни менъе, какъ богословски образованные міряне, избираемые приходомъ или общиной (Gemeinde) безъ всякихъ церковныхъ посвященій. Такимъ значеніемъ реформаціи воспользовался напр. Роте (Rothe) и согласно съ этимъ разделилъ церковную исторію на а) канолическую до 1517 г. иб) протестантскую. Но реформація, имъвшая такое громадное значеніе для запада, не является таковымъ событіемъ для востока. Кром'ь того, при такомъ делени получается чрезвычайно длинный первый періодъ и мы нуждаемся въ какомъ-либо пунктъ для отдыха: требуется раздъленіе на періоды исторіи самой канолической церкви.

Чтобы выбрать другіе отділы, на которых можно бы было остановить вниманіе, пользуются обычно діленіем исторіи на три періода: древній, средне-віковой и новый. Но относительно рубежей этих періодов и до сих поръ еще существуеть споръ. Гді кончается древняя исторія и начинается средняя,—указывають различные моменты.

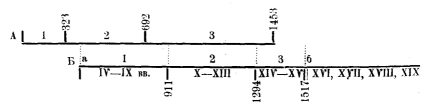
Гассе (Hasse) различаеть періоды церковной жизни съ точки эрвнія отношенія церкви къ государству и двлить исторію на а) до-константиновскі й періодъ, когда церковь жила своею внутреннею жизнію, б) послів-константиновскій, когда церковь отчуждалась отъ себя самой и стала въ извъстныя отношенія къ государству, и в) протестантскій періодъ, когда церковь опять возвращается къ себъ. Но обыкновенно предълъ для перваго періода полагается дальше и константиновская эпоха считается лишь рубежемъ, раздъляющимъ этотъ періодъ на двѣ половины. Нѣкоторые (Neander, Schaff, [Baur, Müller, Loofs, Kraus]) такимъ предъломъ считаютъ правленіе Григорія В. римскаго отъ 590 до 604 г.; иные (Kurtz, Zöckler, [Alzog, Hergenröther, Funk])-трулльскій соборъ 692 г.; [Гизелеръ — начало иконоборческихъ споровъ (726)]; другіе въ качествъ такого рубежа принимають эпоху Карла В., останавливая здёсь вниманіе или на 800 г. (коронованіе Карла, Hase) или на 814 (†, Guericke). Моллеръ (Möller) полагаеть между древними и средними въками посредствующій періодъ между Григоріемъ В. и 800 г., годомъ коронованія Карла В.

Очень распространено дёленіе по формам в образованія христіанской жизни (Bildungsformen). Такъ католическій ученый Молеръ (Моhler) предлагаеть слёдующее дёленіе: а) первый періодъ—церковь въклассической грекоримской формё—до Іоанна Дамаскина и Бонифація, просвётителя германскихъ племень; б) второй—въ германской формё съ VIII по XV в. и в) третій—съ конца XV вёка и до настоящаго времени въ формё греко-римской и германской, въформе, представляющей собою синтезъ (Verschmelzung).

Цёклеръ (Zöckler) также дѣлитъ исторію на три періода: а) древній, гдѣ жизнь проходить въ античной (греко-римской) формѣ, б) средній, гдѣ жизнь идетъ частію въ византійской, частію въ германо-романской формѣ, и в) новый—церковь въ современномъ строѣ жизни. При этомъ древній періодъ онъ дѣлитъ на два періода: 1) ecclesia pressa или время гоненій, періодъ мучениковъ (100—323), и 2) церковь государственная, время тріадологическихъ и христологическихъ споровъ, (323—692). Средніе вѣка дѣлитъ уже на три періода: 1) средневѣковое предобразованіе (Vorbildung) (692—1085), до смерти Гри-

горія VII, 2) расцвіть среднихь віковь, (1085—1303), оть Григорія VII до Бонифація VIII (Ausbildung, образованіе), и 3) періодь упадка (1303—1517), съ Бонифація VIII до реформаціи, время разложенія средневіковых формъ и нарожденія новых формъ (Durchbildung). Новый періодъ начинаеть съ прибитія тезисовъ (1517 г.) и ділить на три періода: 1) до Вестфальскаго мира (1517—1648), основоноложеніе (Grundlegung) реформаціи, 2) 1648—1814, время переходное, самоуглубленіе и одухотвореніе реформаціи, и 3) періодъ съ 1814—время борьбы съ внутреннимъ антихристіанствомъ и энергическаго (миссіонерскаго) дійствія на внішнее.

Куртцъ различаеть два фазиса въ развити христанства: А) развитие церковной жизни въ антично-классической формъ и Б) въ германской формъ. Первый (А) доводится имъ до 1453 года и дълится на три періода: 1) до 323 года, 2) съ 323 по 692 и 3) съ 692 по 1453 годъ. Второй (Б), съ IV в. до настоящаго времени, раздъляется на два отдъла съ частнъйшими подраздъленіями: а) церковь въ средневъково-германской формъ, до 1517 г., и б) церковь въ современной германской формъ. Схема Куртца можетъ быть представлена въ слъдующемъ видъ:



Такимъ образомъ отдълы 1, 2, 3 Б здъсь идутъ параллельно съ отдълами 2, 3 А. Такое дъленіе, очевидно, не представляетъ дъйствительнаго правильнаго дъленія.

Такимъ образомъ вопросъ о началѣ средняго періода до такой степени споренъ, что Куртцъ склоняется признать два параллельныя одновременныя теченія: одно принадлежащее древнему періоду, другое — среднему (respective новому). Эта мысль—естественная и справедливая, іно для архитектоники дъленій крайне неудобная, отзывающаяся почти отреченіемъ отъ дѣленія по періодамъ.

Въ дъйствительности, при указанномъ различении церкви въ формахъ классическаго быта и неклассическаго, т. е. быта

греко-римскаго и романо-германскаго, возникаетъ вопросъ, съ какого момента считать наступление новыхъ неклассическихъ формъ. Появленіе романо-германскихъ народовъ очень раннее: 378 годъ громко заявляеть о бытіи германскихъ народностейготовъ. Между тъмъ, и этотъ моментъ нъкоторые историки оспаривають, доказывая, что нужно вести первый періодъ въ формахъ классическихъ до паденія Римской имперіи, другіедо Халкидонскаго собора. Но едва ли можно признать, что германская народность тогда уже создала особую форму, которая должна была сменить форму классическую. Деленіе до Халкидонскаго собора оказывается тоже неудачнымъ. IV вселенскій соборъ, какъ и Никейскій, имѣлъ свое продолженіе, послъ него шли споры о его значении и самый вопросъ былъ окончательно ръшенъ на VI вселенскомъ соборѣ, который можно поставить въ аналогію со ІІ-мъ. Провести границу между двумя періодами на основаніи изміненія классическихъ формъ на романо-германскія не легко и для запада. Нечего уже говорить о востокъ, потому что имперія воображала, что она имперія ромеевъ. Съ точки зрінія западныхъ историковъ выдвигать обращение романо-германскихъ народовъ въ христіанство весьма понятно. Но должно указать такое событіе, которое им'то бы значеніе какъ для востока, такъ и для запада, и составляло бы границу между I-мъ и II періодомъ.

Попытку разобраться въ вопросъ о раздъленіи церковной исторіи на періоды сдълаль въ 1887 г. протестантскій пасторь Wolff (Zur Zeittheilung der Kirchengeschichte въ Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 1887). Онт предъявляеть по отношенію къ эпохамі требованіе, чтобы онъ, если и не представляли изъ себя новыхъ принциповъ, то по крайней мъръ были взяты изъ самой внутренней жизни. не изъ внъшней, и изображали собою ея прогрессивныя явленія, но отнюдь не регрессивныя; онъ должны такимъ образомъ представлять величины положительныя, а не отрицательныя.

Но это положеніе, что принципомъ дѣленія долженъ служить не внѣшній для церкви фактъ, а событіе въ жизни самой церкви и при томъ такое, въ которомъ церковь вступаетъ въ новую ступень своего развитія (моментъ прогресса), сильно скорѣе отрицательною, какъ протестъ противъ фальшивыхъ рубрикъ, чѣмъ положительною стороною. Съ протестантской точки зрѣнія реформація, конечно, есть благо и прогрессъ;

очень крупное внутреннее событіе церковной жизни реформація будеть и со всякой другой точки зрвнія. Въ глазахъ протестанта положительный моменть въ реформаціи (новая ступень) сильнье отрицательнаго (раздъленіе, разрывъ западной церкви); естественно для протестанта представлять дъло такъ, что римскокатолическая половина западнаго католическаго міра оказалась не въ состояніи прогрессировать, отстала и—отпала.

Но не такъ легко съ этой точки зрѣнія и для протестанта мотивировать начало средняго періода. Отвергнувъ такіе рубежи, какъ 800 или 813 (узко-политическій моменть), какъ дъятельность Бонифація (въ этотъ моменть о германской фориъ образованія и говорить странно; да къ тому же Бонифацій, закрѣпощая германцевъ за Римомъ, былъ именно противъ этой особой формы), даже вообще какъ смѣна античной формы образованія термано-романскою (ибо а) Bildungsform есть по самой своей природъ продукть культуры, а но факть внутренней церковной жизни, и б) въ средніе въка интеллигентные люди мнили себя истинными продолжателями именно классической формы образованія, смотрыли на Аристотеля, какъ на praecursor Christi in naturalibus, и создавать новую форму образованія не имфли намфренія), Вольффъ принимаеть такимъ рубежемъ 858 годъ, вступление на каоедру папы Николая I, ибо «папство есть несомнино господствующая въ средніе въка сила, опредъляющая ходъ развитія», «средоточный пункть церковнаго развитія», а Николай I является съ сильно выраженными задатками средневъковаго папы (его ссылки на лжеисидоровскія декреталіи). Такимъ образомъ дібленіе основано на раздъленіи церквей. Но это отрицательный моменть, и, даже допуская, что восточная церковь не въ силахъ была снести «новаго принципа» (зародившагося среднев вковаго панизма), отстала и отпала, протестанту все же не легко указать положительный моменть, истинно пропрессивную сторону факта, такъ какъ самая реформація состоить именно въ отрицательномъ отношеніи къ этому «новому принципу» и следовательно оправдываетъ именно восточную церковь; однако, пачаломъ дальпъйшихъ подраздъленій берутся событія изъ жизни западной церкви и игнорируется церковь восточная 1). Такимъ образомъ вмѣсто предъявлен-

<sup>1)</sup> Отдълы второго періода: 1) 858—1048, отъ Николая I до Льва IX;

наго логическаго начала дѣленія, получается простое торжество исключительно западной точки зрѣнія. А этимъ самымъ свидѣтельствуется, что попытка дать дѣйствительно церковновселенское дѣленіе не удалась.

Намъ приходится выставить начало дѣленія а) болѣе скромное (логически), но б) восточное по точкѣ зрѣнія. а) Въ основѣ дѣленія можетъ лежать фактъ и внѣшній (политическій) и отрицательный по своему смыслу, но фактъ несомнѣнной важности, послѣдствія котораго отозвались на послѣдующей жизни церкви. Поэтому раздѣленіе церквей—безъ всякаго размалевыванія его положительными, прогрессивными тонами— можетъ быть поставлено опредѣлителемъ средняго періода. б) Съ восточной точки зрѣнія выборъ предстоитъ сдѣлать между двумя отдѣленіями отъ церкви: аа) отпаденіемъ отъ восточной церкви монофиситовъ и бб) отпаденіемъ западной церкви монофиситовъ и бб) отпаденіемъ

Нельзя оспаривать серьезности этого второго факта (66). 1) Отпавъ отъ канолическаго единства, монофиситы подготовили себъ то убогое положение, въ которомъ они находятся нынъ. 2) Это отпаденіе ослабило восточный христіанскій міръ, столь нуждавшійся въ сосредоточеній силь для отпора внішнему врагу (исламу). Но 3) по отпаденіи монофиситы не заявили себя особенною оригинальностью своей исторической жизни, и это ослабляеть конечно значение самаго факта ихъ отделенія съ точки зренія исторической науки. Напротивъ, 1) западная церковь именно по отпаденіи выразила со всей ясностію особенности своей исторической жизни. 2) Отпаденіе было очень важно по своимъ следствіямъ для западной церкви: именно теперь латинскій патріархать, не уміряемый въ своихъ стремленіяхъ авторитетомъ патріарховъ восточныхъ, развился въ церковную монархію-папство, и лучшіе представители западной церкви лишились той нравственной опоры, ка-

<sup>2) 1048—1378,</sup> отъ Льва IX, при которомъ окончательно состоялось раздъленіе церквей, до начала великаго папскаго раскола, расцвъть папства, и 3) 1378—1517, упадокъ папства. Отдълы третьяго періода: 1) 1517—1648, установка (Ausbildung) евангелической церкви до окончательнаго раздъленія римской и евангелической церкви; 2) 1648—1817, отъ Вестфальскаго мира до прусской уніи, ослабленіе (Nachlassen) въронисповъднаго сознанія; 3) 1818—х, возбужденіе (Wiedererwachung) церковной въры. А общая характеристика періодовъ: І—"періодъ единой церкви", ІІ—періодъ пацства", ІІІ—періодъ евангелической церкви".

кую прежде они находили въ церковномъ общеніи съ единомысленными имъ членами восточной церкви (ср. общение Доминика, патріарха градскаго, съ Петромъ, патріархомъ антіохійскимъ въ 1054 году). 3) Очень важно по своимъ последствіямъ отпаденіе западной церкви было и для церкви восточной. Это раздъление тъмъ болъе печально, чъмъ слабъе оно было мотивировано. Монофиситскую церковь отъ насъ отделяеть ересь, западную же только особый (панскій, до ватиканскаго собора) строй (поскольку суждение о Filioque колеблется). И однако уніснальныя попытки Комниновъ и Палеологовъ остались безплодны, и такіе факты, какъ латинская имперія въ Константинополь съ 1204 года и турецкая съ 1453 г., - этотъ нлодъ и показатель равнодушія или вражды западнаго христіанскаго міра къ православному востоку, должны быть отнесены на счеть посл'ядствій 1054 года, и ясно говорять о тяжести этого событія для восточной церкви.

Итакъ, разрывъ западной церкви съвосточною (бб) есть событіе большей исторической значимости, чёмъ отторженіе монофиситовъ (аа). Первое должно поставить рубежомъ между древнимъ и среднимъ періодомъ, а не второе.

Но признавъ на этомъ основаніи опредѣляющую важность раздѣленія перквей восточной и западной, мы не можемъ оспаривать того, что съ научной и восточной точки зрѣнія и фактъ отдѣленія монофиситовъ отъ каеоличества, именно эпоху VI вселенскаго собора, съ успѣхомъ можно ставить эпохою между двумя періодами. Если первый рубежъ важенъ въ отношеніи къ будущему, то второй имѣетъ цѣнность съ точки зрѣнія прошедшаго, такъ какъ онъ замыкаетъ собою пиклъ событій.

И прежде всего этоть рубежь составляеть границу особой стадіи въ исторіи догматовъ. Между стадіями тріадологическою и христологическою существуеть извъстный историческій параллелизмъ. Первый вселенскій соборь (325 г.) ръшаеть тріадологическій вопрось, второй (381 г.) его завершаеть послѣ долгаго ряда историческихъ колебаній въ теченіи промежуточнаго времени (между 325 и 381) и, установивь безповоротно всеобдержное значеніе никейской въры, устраняеть самый интересь къ аріанскому вопросу. Исторически аріанство выяснилось какъ фракція, которой въ будущемъ предлежало исчезнуть въ лонѣ кафоличества, и на смѣну тріадологическому спору выдвинулся уже назрѣвшій христологическій

(аполлинаріанство). Въ христологической стадіи IV вселенскій соборъ (451 г.)—тоже исторически, что въ тріадологической первый, и VI-й (680—681 г.)—тоже, что второй. Халкидонскій соборъ ръшиль христологическій вопрось, константинопольскій III—завершиль его, послів длиннаго ряда колебаній, компромиссовъ, уніональныхъ экспериментовъ съ монофиситами, и, установивъ неотмѣнимый авторитетъ халкидонскаго орос'а и разъяснивъ его смыслъ противъ монофиситскихъ уловокъ, утвердиль почву для последующихъ отношеній къ монифиситамъ. Догматъ о Богочеловъкъ быль уясненъ; реакція при Филиппикъ (711-715) была явленіемъ вполнъ эфемернымъ. На основъ VI вселенскаго собора подведенъ итогъ опытамъ богословской мысли въ "Ехдооц αχριβής της δρθοδόξου πίστεως св. Іоанна Дамаскина. Последующій вселенскій соборъ (787) имель дъло уже не съ христологическимъ вопросомъ. Монофиситскія церкви не прекратили своего существованія и донынъ, но къ 681 году онъ исторически выяснились—въ своей отвердъвшей, устоявшейся отчужденности отъ каноличества; время наибольшей догматической энергіи он'ь уже прожили.

Но не въ догматической только области лежитъ рубежный характеръ VI вселенскаго собора: и въ другихъ отношеніяхъ церковь въ 681 году предстала съ опредёленными чертами будущаго въ лицъ своемъ. - Начать со внъшняго ея распространенія. Если къ 451 году подъ напоромъ германской аріанизовавшейся силы была ограничена въ своемъ объемъ и греко-римская имперія и канолическая церковь (подъ игомъ вандаловъ сломлена была мощь славной африканской церкви Кипріана и Августина), то этоть 451 годь, годь Халкидонскаго собора, быль вмёсть и годомъ каталаунской битвы, когда полчища варваровъ отброшены были войсками имперіи: и соборъ состоялся посми этого политического успъха, когда въ перспективъ могло рисоваться даже расширение предъловъ церкви. Напротивъ, на царствование Ираклия падаетъ начало и монооелитства, этого серьезнаго последняго опыта уніи съ оторвавшимся монофиситскимъ краемъ, и 622 годъ, эпоха хиджры, первое зарево ислама, --предвъстіе, что на мъсто сломленнаго Иракліемъ персидскаго государства выступаеть св'єжая народность арабская. Къ 681 году фактъ арабскихъ завоеваній достаточно выяснился: мухаммедане стали твердою ногой въ Египтъ и Сиріи; подъ игомъ этихъ завоевателей подавлена была нормальная церковная жизнь въ этихъ древнийшихъ христіанскихъ территоріяхъ; на VI вселенскомъ соборѣ патріаршества александрійское и іерусалимское являются какъ sedes vacantes, т. е., какъ церкви, временно прекратившія свое нормальное историческое существованіе; а патріаршество антіохійское замѣщается искуственно (патріархъ антіохійскій и избирается, и рукополагается, и живетъ въ Константинополѣ\, и собственно изъ Сиріи (за исключеніемъ Киликіи и Исавріи) не явилось ни одного епископа, равно какъ и изъ патріархатовъ александрійскаго и іерусалимскаго. Такимъ образомъ восточная церковь на VI вселенскомъ соборѣ является ограниченною предѣлами одного константинопольскаго патріархата, фактъ, имѣющій важное значеніе и для в н у т р е н н я г о с т р о я восточной церкви.

Съ другой стороны, западная церковь является здъсь—въ значительной части—внъ греко-римской имперіи, какъ церковь среди германскихъ народовъ, она тяготъеть къ своему центру—римскому папъ и раздъляеть претенціозныя возэрънія этого послъдняго, на соборъ въ первый разъ вселенски заслушанныя (римская церковь «пиприат а via veritatis in qualibet erroris parte defluxa est») и получившія вселенскій отвъть (въ видъ анафемы папъ Гонорію, какъ поборнику ереси). Это—тоже тъни будущаго.—Впрочемъ, VI вселенскій соборъ также оказалъ (косвенное) содъйствіе и римскому вліянію: на основъ именно этого собора состоялось (700 г.) возсоединеніе съ Римомъ церквей съверной Италіи, порвавшихъ общеніе во время спора «о трехъ главахъ».

Слъдовательно, и 681 годъ могъ бы служить эпохою для начала средневъковаго періода. Однако вступленіе на константинопольскую канедру Фотія (857) и послъдовавшее затъмъ раздъленіе церквей восточной и западной еще прямъе ставить насъ предъ силою, задававшею тонъ въ средніе въка, предъ утратою еще болье тяжкою, чъмъ отложеніе монофиситовъ.

Здѣсь предстоить выборь между раздѣленіемъ церквей при Фоті ѣ и Керулларі ѣ. Послѣдней даты, какъ извѣстно, держится учебникъ Смирнова. Но нельзя сказать, чтобы она была вѣрна. Раздѣленія церквей въ XI в. не хотѣлъ византійскій императоръ и тогдашніе христіане, а если оно произошло, то только потому, что назрѣло заранѣе. Не только на востокѣ, но и на западѣ не хотѣли признавать этого раздѣнія: западные богословы, объясняя присутствіе словъ: «хорьз

έλέησον, Χριστέ έλέησον» въ ихъ чинослѣдованіяхъ, доказывали, что греки и латиняне держатся одной и той же православной въры. Если, между тъмъ, посмотръть на предшествующій періодъ, то окажется, что общеніе между церковію западною и восточною не было прочнымъ. Имя папы при Керулларів не поминалось во время богослуженія, и если состоялось общеніе, то оно было вызвано эгоизмомъ императора Константина IX Мономаха. Потерпъвъ неудачу въ своемъ вмъшательствъ въ церковныя дела, онъ грозилъ аппеллировать къ папе. Но никто не хотель на востоке признавать авторитеть этого последняго: да и самъ Римъ, находившійся въ то время подъ владычествомъ такъ называемой порнократіи, не могъ вм'яшиваться въ дъла востока; ему было не до него. Если говорять, что западная церковь, не сдерживаемая союзомъ съ востокомъ, пошла быстро по пути уклоненій, то здёсь есть значительная доля перетолкованія. Пока въ Рим'є продолжалось господство порнократіи, папамъ было не до реформы, и только со времени Льва IX начинается рядъ папъ настолько энергичныхъ, что они, заручившись согласіемъ германскихъ владътелей, а потомъ, когда это сделалось неудобнымъ, вступивъ въ борьбу съ ними, предпринимаютъ рядъ реформъ въ церковной жизни. Достаточно, наконедъ, сказать, что винъ за латинской церковью при Керулларів было найдено много, но главное обвиненіе-ученіе о св. Духъ, было пропущено, и эта сторона является неудобною для признанія за временемъ Михаила Керулларія значенія эпохи.

Иное дѣло, если мы поставимъ вопросъ о раздѣленіи церквей при натріархѣ Фоті ѣ. Здѣсь мы имѣемъ дѣло съ эпохой въ собственномъ смыслѣ. Тутъ вносится новое, твердое начало, опредѣляющее характеръ отношеній между востокомъ и заналомъ.

Во всёхъ бывшихъ до Фотія столкновеніяхъ западная церковь проявляла задоръ, а восточная церковь не всегда отвёчала «безумному по безумію его», или даже вовсе не отвёчала. Правда, еще Василій Великій думалъ дать надлежащій отвётъ западу въ лицё папы Дамаса на его нелёпыя притязанія, но изъ христіанскаго миролюбія не выполнилъ своего намѣренія. Съ латинской стороны были требованія и властительный тонъ, а съ греческой поклоны. Думали изъ ложно понятаго братолюбія соблюсти и истину и миръ. Истину-то соблюдали, но миръ былъ фальшивый. Дёло всегда выходило такъ, что правда

была на римской сторонѣ. Если смотрѣть не на факты, а на слова, то дѣло кажется такимъ, какъ будто папы были неограниченными владыками въ церкви и власть ихъ надъ востокомъ была подавляющая. Этимъ духомъ уклончивости характеризуются въ общемъ отношенія востока и къ папѣ Дамасу. Неподобающій тонъ на третьемъ вселенскомъ соборѣ бралъ Целестинъ, но получилъ вѣжливый отпоръ.

Халкидонскій соборъ представляеть явленіе болье характерное. Уже назрълъ вопросъ о предоставлении константинопольскому патріарху извъстныхъ правъ. Хотя эти права были предоставлены вторымъ вселенскимъ соборомъ, но папы раньше это игнорировали. Когда быль возбуждень этоть вопрось, легаты разыграли цълый парадъ съ хлопаньемъ дверей, выходомъ вонъ и проч. Должны были прочитать инструкцію папы. Эта инструкція была твердая, но нелепая. Будь отцы собора не трость, ветромъ колеблемая, а похожи на отцовъ африканскихъ, дъло кончилось бы къ торжеству истины. Они дали бы отпоръ, который остался бы въ памяти папъ на долгое время. Въ концъ концовъ, востокъ поставилъ на своемъ, но въ посланіяхъ на западъ не было выставлено, что дёло о правахъ Константинополя было дело собственно восточное, а папы нимало не касается. Напротивъ, было написано, что допустили ошибку, протестуя на соборѣ противъ 28 правила, такъ какъ апостольская каоедра, конечно, будетъ рада возвышенію константинопольской, и діло, вообще, предоставлялось на усмотрѣніе папы, а усмотрѣніе папы въ томъ и состояло, чтобы константинопольскій патріархъ не быль возвышенъ.

Дальнъйшая исторія отношеній между Римомъ и Константинополемъ отличается тъмъ же характеромъ. Здѣсь выступаетъ на сцену акакіанская схизма. Исторія этой схизмы окончилась, какъ извѣстно, тѣмъ, что восточная церковь осудила ересь безъ вмѣшательства римской церкви и послѣдняя возстановила съ востокомъ общеніе. Торжество православія уже состоялось, когда пріѣхали торжествовать это православіе римскіе легаты (519 г.). Чего же они достигли?—униженія Константинополя. Они потребовали, чтобы были вычеркнуты изъ диптиховъ православные борцы, Евфимій и др., на томъ основаніи, что они преемствовали Акакію, и греки согласились, но опять по своему. Отцы были вычеркнуты изъ диптиховъ, но были занесены въ мартирологи, въ святцы, и теперь чествуются, какъ святые. И всегда было такъ. Когда

съ запада дѣлались какія-либо требованія, греки не думали объ отпорѣ, а шли на компромиссъ. Адріанъ на VII вселенскомъ соборѣ тоже отличился. Онъ поднялъ крики, требуя возвращенія патримоній, отнятыхъ у Рима императоромъ, а также возбудилъ старый вопросъ относительно титула оіхоорегихо́с, но греки и здѣсь не сдѣлали возраженій, а пропустили въ греческомъ переводѣ посланій Адріана мѣста съ неудобными для прочтенія на соборѣ требованіями.

Фотій доказаль, что онь создань изъ другого металла. Онъ быль бы болье правъ передъ исторіей, если бы сразу взяль върный тонъ, но онъ сначала тоже держался традиціонной политики. Но когда папа Николай заняль твердое положение и при томъ, съ его точки зрвнія, вврное, когда онъ Фотія λαϊχός и νεόφυτος, Фотій поняль, что теперь не думать о компромиссахъ, а пора подумать о борьбъ. Правда Фотій вступиль на престоль при жизни Игнатія. Но это обстоятельство не могло служить препятствіемъ. Игнатій заднимъ числомъ могъ заявить о добровольномъ отказъ. Но другой вопросъ, когда Фотія называли міряниномъ и новообращеннымъ. Еще на седьмомъ вселенскомъ соборъ противъ Тарасія римскіе легаты имѣли храбрость возражать, что онъ изъ мірянъ сразу быль возведень въ патріарха. Исторія восточной церкви сложилась такъ, что подобные факты у нея встръчались чаще, чъмъ на западъ, и она должна была отстаивать эту практику, но восточные уступили и, по настоянію запада, было постановлено правило, чтобы не ставить натріарховъ изъ мірянъ. Но это правило обходилось. Такъ, напримъръ, Никифоръ былъ изъ мірянъ. При Фотів же этоть вопрось быль поставлень ребромъ. Съ канонической точки зрѣнія Фотій ничего не могъ отвътить папъ; тогда онъ самъ перешелъ въ наступленіе и возбудилъ вопросъ о неправильности римскаго ученія о Св. Духъ. Смълая манера Фотія и вообще его правленіе и попытка раздёленія церквей характерны принципіальной постановкой вопроса, -- именно, греческая церковь переходить наступленіе, отвічаеть не поклонами, а ударами, и на западі это произвело сильное впечатлъніе.

Такимъ образомъ, эпоха Фотія должна считаться поворотнымъ пунктомъ въ характерѣ отношеній между востокомъ и западомъ. Право усматривать именно здѣсь начало средневѣковаго періода заключается въ томъ, что перемѣна позиціи восточной церкви въ отношеніи западной прежде оборонитель-

ной, съ этого времени наступательной, совершилась при Фотій (867), причемъ догматическая разность (Filioque), какъ мотивъ для раздъленія, указана именно Фотіемъ. Правда, самаго раздъленія съ западомъ въ это время еще не состоялось, но уже опредълились стороны, по которымъ можно заключать, что перковная жизнь теперь потечетъ въ новыхъ границахъ. Что вскоръ затъмъ полемическій тонъ измънился, —дъло отъ этого нисколько не измънилось: послъ папы Іоанна VIII на престолъ папскій вступали разныя ничтожества, а когда вступило лицо достойное—Левъ IX, произошелъ окончательный разрывъ между церквами.

Если ставить вопрось о в н в ш н и х в границах в церк в ей, то этоть вопрось уже быль разъяснень. Объемъ восточной церкви ко времени Фотія окончательно опредвлился границами константинопольскаго патріархата. Но въ то же время характернымъ обстоятельствомъ является то, что это время было временемъ развитія м и с с і о н е р с к о й д в я т е л ь н о с т и свв. Кирилла и Менодія, которая представляеть собою какъ бы выходъ восточной церкви изъ ствсненнаго положенія греческаго патріархата.

На догматической почвѣ, какъ было уже сказано, шестымъ вселенскимъ соборомъ заканчивается длинный споръ христологическій, —опредёленъ быль догмать о двухъ воляхъ. Затвиъ наступаетъ эпоха иконоборческая, которая, повидимому, не имъетъ связи съ предшествующей эпохой, и возникаетъ вопросъ, не следуеть ли шестой вселенскій соборъ считать заканчивающимъ древнюю эпоху. Однако, седьмой вселенскій соборъ долженъ принадлежать еще древней эпохъ. Но ко времени Фотія вопросъ объ иконопочитаніи должно считать законченнымъ, и съ этой стороны церковная жизнь ко времени Фотія получила совершенно опредъленную физіономію. Затъмъ, пято-шестой Трулльскій соборь въ правилахъ о дисциплинъ и обрядахъ имъль огромное значение въ истории греческой церкви; въ нихъ заметно является тенденція обособиться отъ отъ другихъ церквей и по обряду, и смотръть на чужіе обряды, какъ на нъчто предосудительное. Здъсь, на Трулльскомъ соборѣ, нанесено было нѣсколько ударовъ обрядамъ армянской цери задѣта римская церковь; была попытка возбудить вопросъ о целибать. Такимъ образомъ, ко времени VII вселенскаго собора отношенія между греческою церковію и западомъ и въ этомъ отношеніи достаточно опредълились. Дѣло Фотія само по себѣ, однако, не такъ радикально, чтобы считать его революціоннымъ. Если мы примемъ во вниманіе, какъ жила древняя церковь въ общеніи съ западомъ, то увидимъ, что это общеніе было довольно фиктивное; были частые перерывы въ мирѣ и общенія было мало. Такимъ образомъ, чего-нибудь новаго, радикальнаго, раздѣленіе церквей не принесло; греческая церковь продолжала жить, какъ и жила прежде, совершенно своеобразною жизнію; только теперь она получила нравственное право всѣ притязанія папъ совершенно игнорировать.

Кром'т разногласія о начал'т второго (среднев'тковаго) періода ученые не сходятся между собою и въ годь, съ какого начинается второй отдёль перваго періода. Въ сущности раздъление перваго періода на полуперіоды ясно. Чтобы не зам'єтить, что правленіе Константина В. составляеть эпоху въ церковной исторіи, нужно родиться слепымъ. Вопросъ можетъ касаться лишь болье точнаго указанія года въ предылахъ времени Константина В. Выборъ приходится дълать между гг. 311, 313, 323 и 325. Обычно останавливаются на 313 г., времени изданія миланскаго эдикта. 323 г., годъ побіды Константина надъ Ликиніемъ и утвержденія единодержавія Константина, указывается (Kurtz, Zöckler) потому, что только теперь церковь фактически перестала быть ecclesia pressa, какою она оставалась на востокъ полъ режимомъ нія. Но при Юліанъ она опять была ecclesia pressa; слъдовательно 323-й годъ съ этой точки зрѣнія не конецъ. 311 г., когда изданъ эдиктъ Галерія о въротерпимости. это, конечно, начало конца, но въротерпимость была дана довольно лукаво, de invita voluntate, и могла быть взята назадъ безъ отмъны эдикта 311 г. 313 г., время изданія миланскаго эдикта, есть истинный принципіальный конець для положенія ecclesia pre-sa, и слъдовательно надлежащее начало для второй половины перваго періода.

Противъ такого дѣленія возвышаютъ однако голоса, не лишенные теоретическихъ основаній. Во всякомъ случаѣ миланскій эдиктъ лежить на периферіи церковной жизни, касаясь только отношеній церкви къ государству и имѣя лишь преходящее значеніе. Въ послѣдніе годы своего царствованія Константинъ В. въ своихъ отношеніяхъ къ церкви стоялъ не на почвѣ миланскаго эдикта. Послѣдній предоставлялъ лишь свободу вѣроисповѣданія, но не объявлялъ христіанства госу-

дарственною религіею. Но едва ли можно сомнъваться въ томъ, что Константинъ В. оставилъ своимъ детямъ имперію съ христіанствомъ, какъ господствующею религіею. Поэтому нъкоторые полагають гранью перваго полуперіода 325 годъ, годъ перваго вселенскаго собора (Wolff). 325-й годъ — дата строго-церковная, однако по содержанію догматического спораона приходится по срединъ тріадологической стадін, а разсматриваемая съ внъшней стороны (первый вселенскій соборъ) ама зависить оть одной изь прэцшэствую ціхъ дать (политическихъ). Первый вселенскій соборъ имбеть значеніе не только церковное, но и государственное: церковь знаеть о себъ только κακτ εχχλησία χαθολιχή, a не κακτ οιχουμένη (orbis terrarum). Οπτ. первый изъ вселенскихъ соборобъ, начинаетъ эпоху, но если имъть въ виду его ръшенія, то онъ только продолжаеть то, что дано предшествующимь временемъ. Догматическое учение о Св. Троицъ разсматривалось еще въ періодъ до Константина В., а соборъ 325 года сказаль свое слово по этому догматическому вопросу такъ, что никейскаго отвъта нельзя считать окончательнымъ. То обстоятельство, что наша церковь имъетъ не Никейскій, а такъ называемый Никео-Цареградскій символь, показываеть, что потребовалась новая редакція того же изложенія, чтобы этоть сачый вопрось получиль свою окончательную догматическую обрисовку. Такимъ образомъ предлагаемая дата нисколько не удобнье, чъмъ дата 313 года.

А постольскій періодъ я не считаю относящимся къ церковной исторіи. О немъ можно говорить или очень много, чтобы освѣтить надлежаще каждую сторону и каждый вопросъ въ этомъ періодѣ христіанской исторіи, или же очень мало. Въ первомъ случаѣ нарушена будетъ равномѣрность и пропорціональность въ изложеніи исторіи; во второмъ—получится вообще неудовлетворительное и неясное изложеніе важнѣйшихъ событій нашей исторіи. При томъ надо признаться, что Св. Писаніе иногда весьма мало освѣщаетъ историческую обстановку: для того, напримѣръ, чтобы узнать положеніе такихъ мелкихъ единицъ, какъ колоссяне, нѣтъ въ Св. Писаніи достаточныхъ данныхъ; довольствоваться же одними общими выводами значило бы дать слишкомъ сжатое и безцвѣтное изложеніе.

Митрополить Филареть относить этоть періодь къбиблейской исторіи и это справедливо по многимъ основаніямъ. Церковная исторія и безь того имѣеть много своего матеріала. Кромѣ того, библейская исторія имѣеть своимъ источникомъ богодухновенныя книги, въ содержаніе которыхъ мы въруемъ; вслъдствіе этого мы лишаемся права ставить критическое изслъдование источниковъ библейской истории съ такою же свободою, какъ изследование источниковъ позднейшей истории. Предметь библейской исторіи совершенно особый и имбеть особое значеніе. Апостольскій періодъ въ особенности отличается оть техъ, которыми занимается церковная исторія, тъмъ, что вопросы, которыми занимались въ этотъ періодъ, имъли принципіальное значеніе, и ръшеніе ихъ было безповоротно. Мы такъ привыкли принимать результать этихъ рѣшеній, какъ данное, что коренная важность самыхъ вопросовъ ускользаеть отъ нашего вниманія. Напр., решеніе апостольскаго собора по вопросу о томъ, обязательны или нътъ іудейскіе обряды въ приложеніи къ христіанамъ изъ язычниковъ, отвъчаеть на поставленный исторією вопрось о томъ, быть ли христіанству самостоятельною всемірною религією, или присоединиться къ іудейскимъ сектамъ. Съ другой стороны, тъ пункты, которыми апостольскій періодъ примыкаеть къ другимъ церковнымъ періодамъ, могутъ быть поняты лишь при освъщени церковной исторіи. Напримъръ, какъ бы мы ни старались на основании только Св. Писанія возстановить образъ і ерархическаго устройства апостольской церкви, мы непремънно должны принять во внимание ть результаты, которые представляеть последующая церковная исторія, я при свъть ея созерцать его. Такимъ образомъ канву для этой работы мы беремъ изъ церковной исторіи, а не наоборотъ. Протестантскіе ученые, которые не желають делать этого заимствованія, представляють административный іерархическій строй апостольского времени по собственному произволу. Отсюда понятно, почему новозавътная исторія занимаєть треть курса въ протестанскихъ учебникахъ по церковной исторіи.

Такимъ образомъ, апостольскій періодъ представляется очень важнымъ, такъ что если заниматься имъ, то пришлось бы заниматься очень долго. Затьмъ, апостольскій періодъ тьсно связанъ съ библейской исторіей, ибо пользуется однимъ источникомъ, исключающимъ какую-либо корректуру, такъ какъ здъсь мы сталкиваемся съ такими вопросами, съ которыми сами апостолы покончили навсегда. Вотъ почему при изложеніи церковной исторіи мы считаемъ своею задачею пзложеніе только такихъ событій, которыя не имъють мъста въ Библіи.

#### УКАЗАТЕЛЬ ИМЕНЪ.

Аннинскій 209.

Авронъ врачъ 200. Abbeloos 201. Абу-ль-Ясиръ 204. Августинъ 28. 119. 123. Августъ импер. 80, 85, 95. 96. 97. Аверкій іеропольскій 109. **А**вкерьянъ 145-6. **Авксанонъ** 161—2. Авраамъ (эра) 96. 143. 144. 148. Авраамъ эккельскій 201. 204.Авреліи (имя) 116—117. Агапій (Махбубъ) 202. Агаеангель Римлянинъ 210. Адамантій 126. Адельфій 79. Адріанъ папа 224. Ahrens 196. Аварія (эра) 100. Азиній Полліонъ 88. Акакій патр. 223. Алафіонъ 165. Александръ алекс. 161. 203. Александръ В. 83. Александръ IV макед. 83. Алексый Комнинъ 184. Allais 67. Алляцій 171. Аль-Азисъ 205. Аль-Макинъ 204-5. Аль Макризи 205. Альцогь 214. Амвросій медіол. 189. Амміанъ Марцеллинъ 152. Аммоній 161. Амру-бну-Матта 202. Амфилохій икон. 51. Анастасій библіот. 181. 185. 190.Апастасій имп. 208. Андрей (пасхал, канонъ) 99 - 100.

Анніанъ 94-5. 97. 98. 176. Антіохъ 78. Аполлинарій ісрапол. 178. Аристотель 217. Аркадій импер. 168. Арсеній архим. (еписк.) 67. Ассеманій 153. 194. 195. 198. 201. 202. 204. Афу пемджескій 203. Аванасій В. 55. 140. 141. 161. 162. 164. 167. 169. 170. 187. Ананасій III александр. 204.

Аванасій игум. 100.

Badger 201.

Bährens 110.

Баллерини 133. Baluze 131, 135, 136, Bardenhewer 107. 209. Бароній 67. Basset 209. Batiffol 186. Bauer 185. Бауръ 214. Беджанъ (Bedjan) 158. 194. 200. Below 41. Бенедиктинцы 120-121. Bernheim 39. Бестужевъ-Рюминъ 8.

Bianchine 191. Bidez 173. Bigne, Marguerin de la 118. Биній 129. Blass 40. 56. Болландисты 136--9.

Bethmann-Hollweg 65.

Болландъ 136. Болотовъ 10. 49. 84. 87. 99. 101. 136. 164. 167. 168. 186. 193. 203.

Бонифацій 214. 217. Бооръ (de Boor) 53. 125. 173. 180. 181. 184. Borghesi 81. Brandenburg 106. Брандть 186. Bratke 107. Браунъ 194. Bresslau 43. Bright 156, 165. Brockelmann 193. Brosset 71. 209. Brugmann 40. Bruns C. G. 42. Bruns H. T. 136. Bruns P. J. 200. Budge 201. Bünemann 186. Burton 156. Busaeus 191. Бузескулъ 106. Бэда 188.

Вайтцъ 106. 191—2. Валентиніанъ І 165. Валентиніанъ III 78. Валеріи (имя) 116. 117. Валуа (Valesius) 155. 165. 171.Варданъ 211. Варронъ 82. 96. Ваксмутъ (Wachsmuth) 106. Василій В. 51. 123. 125. 161. 170. 222. Василій II Болгаробойца 10. Василій киликійскій 172. Василій Македонянинъ 183. Васильевскій 107. Васильевъ 202. Вассъ 78. Ваттенбахъ 54. 106. Вейнгартенъ 67. Велисарій 174. Бонифацій VIII папа 215. Вельтэ (Welter) 133.

Beселый (Wessely) 103. Веспасіанъ 116. Вигилій папа 130. Виньоли (Vignoli) 191. Виснеръ (Wiesner) 46. Викторъ витскій 124. 188. Викторъ капуйскій 112. Викторь туннунскій 190. Вильчъ (Wiltsch) 59. Винеръ (Winer) 56. Bione (Violet) 155. Вислиценусъ 76. Вольффъ 216, 217, 227, Вюстенфельдъ 101. 205.

Gaisford 171, 173. Галерій 226. Галланди 118. Гамрекеловъ 99. Гамсъ 61--62. Гардтгаузенъ 42. 54. Gebhardt 127. 139. Гевонлъ 212. Геласій 129. Гельцеръ 60. 143. 150. 174. **179**. 209. 210. Геминъ Рубеллій 79. 97. Геминъ Фуфій 79. 97. Генесій 182. 182—3. Геннадій марсельскій 190. Георгій алекс. 164. 179. Георгій Амартоль 181, 182. 183. Георгій Кедринъ 145, 183. Георгій Синкелль 145. 180. 185. Geppert 168. Gercke 41. Германъ пресв. 189. Гиббонъ 179. Гизелеръ 214. Ginzel 71, 75. Gleditsch 40. Gleye 177. Глубоковскій 168. 169. Гоаръ 181. Гонорій имп. 79. 168. Гонорій папа 221. Горскій 27. Готофредь 62. Grapin 159. Graf 202. Graffin 127. Gross 106. Гротефендъ 71-2. 114. Григорій алекс. 164. Григорій антіох. 173. Григорій Баръ - Эвройо 200 - 1.Григорій В. 133. 214. Григорій VII папа 215.

Григорій Назіанзинъ 125. 161. 170. Григорій Просвътитель 210. Григорій турскій 188. Guidi 128, 198, 199, Гурій 199. Гутшмидъ 17. 18. 147—151. 211.Gwatkin 187. Гэрике (Guericke) 214. Hallier 198. Halm 188. Hamilton 196. Hammer 40. Hausen 75. Hardonin 62, 131-2, 136, Harnack 60, 107, 125, 126, 127, 139, 151-2, 155, Hartel 123. Hase 214. Hasse 214. Haury 174. Headlam 159. Heerdegen 40. Hefele 134. Heikel 160. Heineccius 114. Heinichen 156. Henschel 57. Henschen 137. Hergenröther 214. Heussi 60. Hirsch 174. Hirschfeld 65. Hody 177. Holsten 179.

Dahlmann 106. Дамасъ папа 111. 163. 222. 223.Дебольскій З. Декій 115, 116. Delehaye 139. Dessau 63, 110. Джарп (Djarian) 158. Джисмонди (Gismondi) 202. Дилльманъ 98. Димитрій кизикскій 183. Димитрій Поліоркеть 83. Диндорфъ 53, 157, 177, 178. 184. Diehl 127, 174. Діоклетіанъ 85—6.116.140. 180.

Hübner 40, 113.

Hussey 165, 168. Hydatius 189 - 190.

Hyvernat 128,

Hultsch 65.

Діонисій Малый 86—7. Діонисій телль - махрскій 150, 197, 198, 199, Діонъ Кассій 16. Діоскоръ 196. Доминикъ градскій 219. Домиціанъ 116. Домицій Кальвинъ 88. Dowen van, 197. Дьяконовъ 197. Дюбнеръ 123. Дюканжъ (Ducange) 53. 56. 57, 178, Dulanrier 71, 199, 209, Duval 194, 199, 200, Durand 66. Дюшенъ (Duchesne) 133. 191--3.

Евагрій 84. 172—3, 195. Евгеній аріан. 179. Евдокія 189. Evetts 203. Евнапій 173. Евлогій кесар. 189. Евномій 161. Евсевій кесар. 22-26, 91. 93. 94. 97. 98. 126.139-160, 162, 166, 167, 172. 173. 175. 176. 177. 185. 186. 187. 188. 190. 194. 198. 202. 212. Евсевій никомид. 25. 26. Евсевій папа 111—112. Евтихій алекс. 203—4. 205. Евфимій патр. 223. Егише 211. Езовъ 212. Eckhel 117. Едладій 161. Енохъ (книга) 12**6**. Епифаній кипрскій 79.95.97 Епифаній схоластикъ 185 Erpenius 205. Ефремъ 184.

**Ж**ири (Giry) 43.

**З**ахарія Риторъ 195—6. 197. 198. Захарія Схоластикъ 196. Зенонъ маюмскій 165. Зейбольдъ (Seybold) 203. Зиверсъ (Sievers) 186. Зигфридъ 150. Зикбель (Sickel) 42. Зиновій глакскій 210. Зограбьянъ 145. Зосимъ 173. Зотанберъ (Zotenberg) 206. Діонисій барь-Салибій 194.

Игнатій мелитинскій 199. Игнатій патр. 138. 183. 224. Идатій (Hydatius) 189—190. Иделеръ 70-1. Иларій пиктав. 167. Илія прор. 138. Ильдефонсъ толедскій 190. Ипполить 91. 93. 97. 108. 126. 185. Ираклій антипапа 111— 112. Ираклій имп. 19. 41. 117. 177. 178. 179. 199. 208. 220.Ириней 91. 95. 97. Иродъ 88-9. Исаакъ алекс. 206. 207. Исаакъ каноликосъ 194. Исидоръ севильскій 190. Исихій 161.

Таковъ Бурд'оно 197. Ieep 169. **І**ероклъ 60. **Геронимъ** 144—151 (passim). 185. 188. 189. 190. 201.Іисусь Столиникь 195. 198. Іоаниъ антіох, патр. 134. Іоаннъ антіох. истор. 177. Іоаннъ антіох. истор. 199. Іоаннъ Богословъ 91. Іоаннъ Дамаскинъ 172.177. 214. 220. Іоаннъ Діакриноменъ 172. Іоаннъ діокесар, 182. Іоаннъ ефесскій 196-7. 198. Іоаннъ Златоустъ 119. 123. 125. 163. 170. 189. Іоаннъ Зонара 16. 184. Іоаннъ іерусалим, 189. Іоаннъ кайсумскій 149. Іоаннъ Кассіанъ 124. Іоаннъ VI каноликосъ 212. 1оаниъ Ксифилинъ 16. Іоаннъ лидійскій 183. Гоаннъ Малала 16. 84. 176—7. 178. 207. Іоаннъ мамиконскій 210. Іоаннъ никіускій 206-8. 10аннъ Скилица 182,183-4. Іоаннъ скинопольскій 172. Іоаннъ Цимисхій 182. Іоаннъ VIII папа 225. **Гоиль** 184. Іосифъ Флавій 88. 90. Іустинъ мучен. 108.

**К**аброль (Cabrol) 106. Каведони 112. Кантэнъ (Quentin) 133. Карль В. 214. Кармелиты 138. Карра де Во (Carra de Vaux) 128. Kappieръ (Carrière) 211. Кассіодоръ 185. Катонъ 82. Кинъ (Kihp) 63. Киперть 59. Кипріанъ 123. 124. Кириллъ алекс. 86. 128. 134. 162. 203. Кириллъ первоуч. слав. 10. 225.Kirsch 200. Клавдіанъ консулъ 80. Клавдій Северъ конс. 80. Клавдій импер. 82. Klebs 63. Klein 81. Клемансэ (Clemencet 66. Клеопатра 96. 97. Климентъ алекс. 95. 97. Клинтонъ (Clinton) 67-8. 74. Knopf 139. Cohen 117. Коковцевъ 194, 199, 200. Колети 132. Коммодъ 81. Кондіанъ консулъ 80. Кононъ папа 191. 22-26. Константинъ В. 58. 103. 117. 141-2. 159—160. 172. 207. 226. 227.Константинъ Манасси 184. Константинъ патрицій 182. Константинъ Порфирородный 182. 183. Константинъ IX Мономахъ 222.Константій Хлоръ 116.117. Константій 26, 169, 179. Конъ (Cohn) 40. Коріунъ 212. Косолановъ 72. Коссаръ (Cossart) 130. 136. Koffmane 57. Krabbe 129. Краусъ 106, 214. Крашениниковъ 174. Криспъ сынъ Конст. В. 141. Crum 202. Крумбахеръ 40. 107. 127.

174. 184.

Kugener 196.

Kuhn 65.

Krüger 107. 196.

Kühn 110. Куртцъ 214. 215. 226. Кутанъ (Coustant) 133. Кэвъ (Cave) 62. Кюртонъ (Cureton) 155. 164. 197. Labbe 130. 131. 136. де Лагардъ 48. 123. 210. Лазарь фарпскій 212. Лактанцій 186. Lämmer 156. 157. Lamy 201. Ландъ 195. 196. 197. Langlois V. 41. Langlois V. 199. 209. Larfeld 40. Larsow 164. Лаухертъ 136. Лебедевъ 107. 160. Le Blant 113, 139. Левъ Армянинъ 183. Левъ В. папа 133. 191. Левъ IX папа 217, 218. 222. 225.Левъ Грамматикъ 182. Левъ Діаконъ 183. Левъ I импер. 172. Левъ VI импер. 82. Lehmann 74. Leipoldt 193. 202. Leist 43. Лекіенъ 61. Lemm 202. Леонтій аріанинъ 179. Леонтій кесар. 210. Леонтій продолж. Ософана 182. **Лже-Исидоръ** 81. Либератъ 129. 188. Либерій 167. 169. 191. Ликиній 152, 168, 226. Липсіусъ 112. 191-2. Littmann 193. 206. Логоветь 182.

Mabillon 42. Маврикій имп. 173. 199. Мавръ св. 122. Магометь 101. Маdden 115. Ман (Маі) 118—9. 145—6. Макарій алекс. 120. Макарій егип. 120. Макарій 164. Мас-Lean 158. 194.

Лоофсъ 214.

Лукіанъ 28.

Лютеръ 33.

Löschke 168.

Лукій алекс. 164.

Максимъ Испов. 64. 105. Mansi 132-4, 135, 136, Manso 65. Марибасъ 211. Мари-ибн-Сулейманъ 201. Маркеллинъ папа 11. **Маркеллъ папа** 111—112. Маркіанъ импер. 78. Marquardt 64. Маркъ Аврелій 81. Маркъ еванг. 205. Марръ 209. 210. 211. Martin 195. Мартинъ папа 135. Мартинъ турскій 167. 188. Марута майферкатскій 194. Марцеллинъ комитъ 190. Маффеи 167. 186. Махбубъ (Агапій) 202. Meinecke 41. Meister 41. Мелетій антіох. 179. Мендельевь 1. Merlin 128. Месропъ 158. 211. 212. Мехитаристы 209. Менодій первоуч. слав. 10. 225. Miller 59. Мина никіускій 207. Мина патр. 129. 135. Минуцій Феликсъ 109. Минь 119—121. 124. 126-7. 155. 171. 174. 177. 178. 184. 204. Михаиль Великій 199—200. Михаилъ Глика 184. Михаилъ III имп. 180. 183. Михаилъ Керулларій патр. 221, 222, Михаилъ Пселлъ 183. Михаэлисъ 198. Моисей кагакантуйскій 212. Моисей II католикосъ 100. Моисей Хоренскій 211. 212. Молеръ (Möhler) 214. Моллеръ (Möller) 214. Molinier 106. Моммсенъ 65. 103. 126. 142. 159. 177. 186. 190. 191. 192. 193. Moulton 56. Mulert 60. Муральтъ 68-9. 74. 181. Müller 214. Müller Iwan 40.

Набонассаръ (эра) 85. Nau 127. 195. 197. 198. Неандеръ 214. Nève 209. Нерва имп. 115. Nestle 158. Несторій 162. 171. 190. Neumann 209. Niese 40. Никифоръ діаконъ 183. Никифоръ Каллистъ 157-8. 172. 173. 184. Никифоръ патр. 53. 125. 180. 183. 185. 224. Николай I папа 217. 224. Николини 129. Nirschl 41. 107. Nissen 40. Новатіанъ 163. Nöldeke 193, 198. Nösselt 171. Norden 41.

Оberhummer 40. Öhler 171. Октавій 109. Оппольцерь 74—5. Оригенъ 125. 126. 140. 163. 166. Орловъ 193. Орозій 124. 125. 187. Осій кордубскій 161.

Пабстъ 191. Павель антіох. 197. Павелъ ап. 6. 11. 12. Павелъ Діаконъ 188. Павлинъ тирскій 152. Паджи (Pagi) 67. Palmé 132-3. Панодоръ 94. 95. 97. 99. 176.Памфилъ 140. 155. Papebroch 137. Parmentier 173. Parthey 59. Паткановъ 209. 211. 212. Payne-Smith 197. Петавій 66. 180. Петерманнъ 146. 150. 209. Петръ алекс. 178. Петръ антіох. 219. Петръ ап. 7. Петръ ибн-ур-Рахибъ 204. 205. Petschenig 188. Пилать 90. 95. 98. Pinder 59. Питра 121—2. 135. Плиній 59. Pöhlmann 40. Поликариъ смирнскій 109. Pocock 201. 204. Potthast 106.

Praesens консулъ 80.

Ргеиschen 107. 158. Прокать патр. 165. Прокопій кесарійскій 64. 174—5. 177. 180. Просперъ аквитанскій 189. Ргоц 54. Птолемей Клавдій 59. 75. 83. 95. 97.

**Р**адеръ 178. Райнеръ 208. Райтъ (Wright) 158, 194. 195. 199. 200. Ramsay 59. Reading 155, 165, 171, 173. Renaudot 203. Rèpier 80. Reusens 54. Rigollot 63. Richardson 190. Richter 40. Robinson 81. Родигеръ 150. Rohden 63. Романъ I импер. 182. Росвейдъ 136. Росси 111. 113. Роте 213. Рустикъ 129. 131. 135. Руфинъ аквил. 17. 126. 158, 162, 169, 185, 186-7. Руфинъ 168. Rühl 71. Ruinart 139.

Sabatier 117. Савеллій 154. Савинъ ираклійскій 164. 167. Савиныя 103. Сальханій 201. Самуиль анійскій 146. 212. Сатурнинъ проконсудъ 80. Сахакъ В. 211. 212. Свида 172. Себеосъ 211. 212. Севиръ ашмунайнскій 303. Селевкъ Никаторъ (эра) 83. Сергій архіеп. 63. Сергій архим. 195. Сикеліоть дидаскаль 183. Сиксть III папа 134. 191. Сильвестръ папа 23. 26. Симеонъ Метафрастъ 109. 182. Симеонъ Магистръ 182. Симонъ александр. 206.

Симонъ Магъ 108.

Сирмондъ 129. 170. Скабалановичъ 65. 174.

Sionnet 123.

Скалигеръ 66. 145. 185. Слиба 199. Smedt 107. Смирновъ 39. 221. Смить 63. 106. Соборы 127—136. апостольскій 228. I всел. 129. 160—1. 162. 163, 194, 216, 219, 220, 227.Iì 216, 219, 220, III 78. 104—5. 129. 189. IV 78. 112. 129. 131. 216, 220, 223, V 129, 130, VI 216, 219, 220, 221. VII 172, 220, 224, 225. аримин, 359 г. 131. въ Двинъ 100. кареаг, конфер. 411 г. 131. кареаг. 419 г. 79. латер. 649 г. 135. медіол. 355 г. 131. селевк. 164. сердик. 164. трулл. 114. 214. 225. Созоменъ 165-8. 169. 170. 172. 185. Сократъ 17. 22. 26. 161-5. 166. 167. 168. 169. 170. 172. 180. 185, 188. Солонъ 11. Sophocles 56. Sotiriadis 177. Стефанъ Г. 56. Стефанъ Р. 155. 165. 170. 171. Стефанъ V папа 191. Стефанъ таронскій 212. Сульпицій Северъ 124. 187 - 8.Сурій 129. 137. Suicerus 56. Сцилитанскіе мученики 80.

Тарасій патр. 180.
Тертулліанъ 95. 97. 110.
Теръ-Микеліанъ 212.
Тиберій 90. 97. 98.
Тилльмонъ 67. 105. 153.
Тиль (Thiel) 133.
Тимовей писатель антіох. 176.
Тиридатъ 210.
Тить импер. 116.
Томисонъ (Thompson) 54.
Тралліанъ Филиппъ асіархъ 109.

Тулльбергъ 150. Тураевъ 128. 206. Turner 136.

Унгерь 40. 71. 83. Ураній еп, иворискій 114. Usener 80. Уэсь (Wace) 63.

Фавстъ Византіецъ 211. Favre 57. Феликсъ III (IV) папа 191. Ficker 42. Филареть митр. 9. 227. Филиппикъ имп. 220. Филиппъ (эра) 85. 96. 97. Филиппъ сидскій 161. Филоксенъ (боб) 208. Филонъ 178. Филосторгій 160—1. 169. 179. Finck 193. Finke 133. Флавій Василій Меньшій Флавін (имя) 116—7. Флоссъ (Floss) 120. Фока имп. 177. 179. 207. 208. Фолькманнъ(Volkmann) 40. Forbiger 59. Forget 203. Фотій иворнскій 113—4. Фотій патр. 160. 161. 172. 210. 221. 222. 224, 225. 226.Frick 186.

**Ж**адатьянць 210. Хвольсонь 90. Христофорсонь 165. 170. Христось 7. 11. 12. 13. 34. 87—92.

Fronton le Duc 184.

Функъ 214.

Фульгенцій Феррандъ 63-

Цангенмейстеръ 124. 187. Целларій (Cellarius, Келлеръ) 59. Целестинъ папа 134. 223. Цецилій Наталій 109. Цимерманнъ 156. Цицеронъ 29. Цёклеръ 214. 226.

Ченей (Chaney) 1. Чильмидъ (Chilmead) 177. Шабо (Chabot) 128. 199. 200.Шабушти 205. Шаффъ 99. 169. 214. Schwartz 59. Shwartz E. 159. Schwegler 156. Шевалье (Chevalier) 63. Шейхо (Cheikho) 204. Schegg 87. Schlumberger 114. Schmalz 40. Schmiedel 56. Schöne 146—7. 150—1. 189. Schönfelder 197. Шрамъ (Schram) 72—3. 76. 81. Штангь (Stang) 107. Штейндорфъ (Steindorf) 202.Штернъ (Stern) 202. Штольцъ (Stolz) 40. Штроть (Stroth) 156. Шульце 171.

Эбед-Йешу 201. Эбертъ 110. Эминъ 209. 211. 212. Эратосеенъ 82. Эеерихъ смирнскій 112.

Ювеналій іерусал. 189. Judeich 40. Юліанъ импер. 162. 168. 226.Юлій Африканъ 93. 95. 97. 143. 167. 178. Юлій Цезарь 97. 196. Jung 40. Юнилій 63—64. Юстина 189. Юстиніанъ 58. 81. 117. 174. 177. 180. 181. 189. 196. 198. 199. Юстинъ І 41. 172. 177. Юстинъ II 199.

**Я**нъ (Jahn) 123.

**Ө**екла 48.

203.

 Өеодора импер. 174.

 Өеодорить 17. 22. 25. 26.

 167. 168—171. 172. 180.

 185.

 Өеодорь Дафнопать 182.

 Өеодорь мопсуэст. 161.168.

 Өеодорь севастійскій 183.

 Өеодорь Чтець 172. 180.

Өеодосій I 117. 168. 186.

 Өеодосій II 78. 79. 117.
 Өеофиль алекс. 163. 189.
 Өома Арируни 212.

 166. 167. 189. 199.
 203. 208.
 Өома маргскій 201.

 Өеофанъ Исповъдникъ 23. 183, 185,

Өеофилъ имп. 199. 24. 73. 125. 126. 172. 180. Оеофиль писатель антіох. 176.

ніи Моисея Хоренскаго.

# СЛЪДУЕТЪ ИСПРАВИТЬ:

| Стран. | Строка.    |                   |                                                  |
|--------|------------|-------------------|--------------------------------------------------|
| 70     | 18 снизу   | Quasimodo         | Quasi modo                                       |
| 86     | 12. сверху | <del>-</del>      | пропущено заглавіе: Лъ-<br>тосчисленіе отъ Р. Х. |
| 162    | 11 "       | Константира       | Константина                                      |
| 163    | 1 снизу    | встръченно        | встръчено                                        |
|        | 3 "        | Оригина           | Оригена                                          |
| 211    | 3 сверху   | Моисея Хоренскаго | Моисея Хоренскаго. І. Г.                         |
|        |            |                   | Халатьянцъ, Армянскій<br>эпосъ въ Исторіи Арме-  |



# Издательство православной богословской литературы "АКСИОН ЭСТИН" (Санкт-Петербург)

Книги издательства "Аксион эстин" — это православные исследования, удачно сочетающие высокий научно-академический уровень и доступную форму изложения. Они будут интересны и полезны преподавателям и студентам богословских и гуманитарных ВУЗов, православных духовных академий и семинарий, всем верующим, желающим лучше понять христианское вероучение.

# Посетите наш сайт в интернете по адресу: <a href="https://www.axion.org.ru">www.axion.org.ru</a>

#### На сайте:

- ✓ подробная информация о новоизданных книгах;
- возможность бесплатной загрузки большого количества электронных книг по богословию, библеистике, патрологии, которые легко читать на компьютере или распечатать на принтере;
- возможность заказать книги для доставки по почте (в том числе и электронные книги, которые высылаются на компакт-дисках).

Ваши вопросы и пожелания направляйте, пожалуйста, по электронной почте: <a href="mailto:info@axion.org.ru">info@axion.org.ru</a>