# ПОГРЕБНЯК НИКОЛАЙ

# ДЕВА МАРИЯ: ПРАВДА И ВЫМЫСЕЛ О ЕЁ ЖИЗНИ



### © 2013 – Погребняк Николай

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any form or by any means electronic or mechanical, including photocopy, recording, or any information storage and retrieval system, without permission in writing from both the copyright owner and the publisher.

Requests for permission to make copies of any part of this work should be e-mailed to: altaspera@gmail.com

В тексте сохранены авторские орфография и пунктуация.

Published in Canada by Altaspera Publishing & Literary Agency Inc.

### Об авторе.

Родился в 1961 году в Казахстане. С 1997 по 2001 годы нес дьяконское служение и периодически читал лекции. После травмы во время уличного богослужения, находится на инвалидности. Сейчас с верующими общается в основном через переписку в интернете. Автор книги «Пророчества в семи днях творения», ряда монографий и статей по проблемным вопросам Церкви.

#### О книге.

Уникальность данной книги в том, что исследование вопросов из биографии Девы Марии проведено на основании Писания и документов 1-2 веков – то есть свидетельств людей, которые лично знали Матерь Господа или слышали о Ней от тех, кто знал Её. Но эта книга не просто отчет об исследовании, а рассказ о том как, анализируя факты и аргументы, можно научиться мыслить самостоятельно, искать истину и делать объективные выводы.

### Оглавление

| Bl         | ВЕДЕНИЕ                                                                                                     | 5  |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1          | ИСТОРИКО-БИОГРАФИЧЕСКИЕ СВЕДЕНИЯ О ДЕВЕ<br>МАРИИ – МАТЕРИ ГОСПОДА                                           | 9  |
|            | 1.1 Были ли Иосиф и Мария мужем и женой                                                                     | 13 |
|            | 1.2 Были ли братья и сестры у Иисуса Христа                                                                 | 22 |
|            | 1.3 Рассмотрение гипотезы, что братья и сестры Христа — это приемные дети, или дети Иосифа от первого брака | 33 |
|            | 1.4 Почему на кресте Иисус Христос назвал Апостола Иоанна сы<br>Марии, а Марию – матерью Иоанна             |    |
|            | 1.5 Пророчество о братьях Христа, как о сынах Матери Его                                                    | 49 |
|            | 1.6 Вывод из проведенного исследования                                                                      | 50 |
| 2          | ЦАРИЦА НЕБЕСНАЯ                                                                                             | 51 |
|            | 2.1 Толкование 44 Псалма по изданию Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря                              | 53 |
|            | 2.2 Толкование 44 Псалма Василием Великим                                                                   | 55 |
| <b>3</b> / | АКЛЮЧЕНИЕ                                                                                                   | 59 |
| EI         | ИБ ЛИОГРАФИЯ                                                                                                | 63 |

Самое, может быть, дорогое завоевание — это то, что писатель и тот, к кому он приходит со своим произведением, говорят на родном языке, на равных. Не надо только учить. Надо помогать исследовать жизнь.

В.М. Шукшин



#### Введение

- Максимка упал вниз головой: прямо вмятина! Помогите! Что делать? с плачем постучала в нашу квартиру соседка, Галина. За её спиной, через открытую дверь хорошо было слышно, как заливается плачем малыш, и муж Галины за что-то ругает старшего сына.
- «Скорую» вызвали? спросил я, шагая за ней в домашних тапочках. Что у вас случилось?
- Да, Игорь нес Максимку на руках, зазевался по сторонам и упал вместе с ним ... прямо о бордюр тротуара – находясь от горя в полутумане, успела протараторить мать, пока мы шли по площадке от квартиры до квартиры.
- Ты не ругай его, видишь, он и так сам не свой от случившегося попросил я отца, отгораживая сгорбившегося, с текущими по щекам слезами, парнишку двенадцати лет. Он же нечаянно. Помоги лучше Галине собраться в больницу.

Проводив родителей с малышом в больницу, я предложил Игорю: «Давай с тобой помолимся за маленького Максимку, чтобы Господь исцелил его». Ох, видели бы вы, дорогие братья и сестры во Христе, какой горячей была молитва того паренька! Воистину, то была молитва сердца.

Потом я вернулся домой. На другой день узнал, что в черепе была трещина, и откололся осколок кости — если бы тот осколок сдвинулся еще на пять миллиметров, то перерезал бы очень важный кровеносный сосуд, и Максимка бы умер. Но, слава Богу, после операции он на удивление быстро поправлялся.

Спустя две недели, встретив меня выходящего из лифта, запинаясь и путаясь в словах, Галина сказала, что деньги, которые мы пожертвовали им в тот день на операцию, она отнесла в детский дом и купила ксерокс.

– (?!!) А почему не использовали на лечение ребенка, ведь вы просили на срочную операцию?

— Наш пастырь сказал, чтобы мы взятые у вас деньги использовали для каких либо благотворительных дел, а для себя не брали (они ходили в церковь другой деноминации). Вот поэтому члены нашей церкви собрали такую же сумму, какую вы подарили ...

Слушая её, сорокалетнюю женщину с высшим экономическим образованием, я вспомнил слова из учения мужей Апостольских: «А если когда необходимость заставит против воли взять серебро от кого-либо неправедного, то иждивайте его на дрова и уголья, чтобы вдовица или сирота, получив из него что-либо, не вынуждена была купить пищу или питие вопреки долга; ибо справедливо, чтобы полученное от нечестивых было добычею огня, а не пищею благочестивых. Это и Закон постановляет, называя позднюю жертву несъедобною и повелевая истреблять ее огнем [Лев.19:6]. Ибо приношения те худы не по природе, но по душе приносящих». 1

Слушал свою соседку, и на душе стало грустно: ведь если бы мы были вообще неверующими — то, пожалуйста, они спокойно могли бы воспользоваться нашим даром, а раз мы христиане, не принадлежащие их церкви, то — НЕЧЕСТИВЫЕ. Хотелось возразить, закричать ей: «Неужели ты не понимаешь, что истина о спасении во Христе открыта верующим из различных христианских деноминаций? И в Австралии, и в Америке, и в Азии, Европе, и в Африке — везде есть люди, которые верят во Христа Иисуса и любят Его всем сердцем своим, всем разумением своим и всеми силами своими. Они знают и любят Господа — чего же более?» — но я только глупо улыбался.

Милостью Божией случилось так, что в последние десять лет я довольно много общался с христианами разных деноминаций. Причем, встретившись с человеком, искренне любящим Иисуса Христа, мы могли часами, с великой радостью в

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга IV. О сиротах. Гл.10.

духе, разговаривать о Господе, и при этом не было никакого конфликта из-за того, что мы из разных церквей. Никакого!

В общении я искренне пытался найти истину и готов был поменять свое мнение по обсуждаемому вопросу, если аргументы собеседника были обоснованными и не противоречили Священному Писанию. Из таких поучительных бесед и последующего исследования возникавших вопросов, родился замысел книги.

Изучая насущные для верующих вопросы, я убедился, что духовные истины зачастую много шире и глубже рамок любых деноминационных учений: и это естественно, иначе Господь Бог соделал бы нас учениками «буквы», а не Духа. И еще: правильное понимание обсуждаемых вопросов, как правило, служит примирению христиан различных церквей, а не к разделению — такова особенность мудрости Божьей. Слава Богу!

В книгу включены свидетельства Священного Писания и авторов 1-3 веков о жизни Девы Марии. И, поверьте, результаты проводимого исследования не раз поражали меня: как я до сих пор не замечал этого в Библии? Не замечал, потому что не всматривался внимательно, не искал ответа у Господа, а удовлетворял интерес в познании истины стандартными ответами, принятыми в своей церкви.

Еще хочу засвидетельствовать, что во время исследования вопросов по данной теме довольно часто я удивительнейшим образом находил именно тот письменный источник, который был нужен на данный момент. Как будто кто направлял мое внимание именно туда, куда нужно. Я верю, что это был промысел Божий.

Сначала я хотел разделить книгу по отраслям богословия: подойти к учению о Деве Марии (Богородицы, Приснодевы) с позиции догматического богословия, а затем — сравнительного богословия. Но очень скоро понял, что замысел книги, сам дух

излагаемого материала противится дроблению его на дисциплины богословской науки.

Нет, познание Господа Бога не признает «расчленения на органы» – это единая, комплексная работа Духа Святого с каждым из нас и в каждом из нас. Уж если нельзя поверить алгеброй гармонию музыки, то тем более Дух Божий и познание Божие никак нельзя вписать в отрасли богословских наук – никак. Братья и сестры во Христе, с самого начала усвойте, пожалуйста, эти слова, и ищите не научную схоластику на страницах сей книги, а Божие откровение.

Уважаемые читатели, я пишу не для того, чтобы повлиять на ваши религиозные убеждения, а чтобы изменился ваш подход к самим спорам среди христиан, ЧТОБЫ ВЫ НЕ ВИДЕЛИ В ЧЛЕНАХ ДРУГИХ ЦЕРКВЕЙ НЕЧЕСТИВЫХ, ВРАГОВ ХРИСТОВЫХ. Сейчас, в начале исследования одного из острых вопросов, я ставлю перед собой именно эту цель, потому что чаще всего непримиримые разногласия возникают не в учениях, а в душевном, эмоциональном настрое людей. Потому что мало кто вступает в диалог или спор с предрасположением, что сможет услышать что-то полезное от других.

Книга рассчитана преимущественно на верующих читателей, знающих учение и внутреннюю жизнь поместных христианских церквей, а также серьезно изучающих Священное Писание

Да дарует Господь Бог вам, уважаемые читатели, удивительные и радостные минуты переживания откровений Божьих! И да послужит сей труд к миру между верующими во Христа Иисуса!

Итак, с Богом!

## 1 Историко-биографические сведения о Деве Марии – Матери Господа

В силу некоторых жизненных обстоятельств, мне в последние годы сложно посещать поместную церковь, и общение с верующими в основном происходит через переписку, через интернет. И я благодарю Господа за это общение – общение, не ограниченное ни географически, ни деноминационно. Благодарю Бога за то, что Он даровал возможность как бы взглядом со стороны, но в тоже время, не будучи отделенным от Христа и внутренней жизни Божьей Церкви, познавать источники и учения различных деноминаций непосредственно от членов и служителей этих церквей. Благодарю Бога за возможность непредвзято рассматривать интересующие меня вопросы.

Уважаемые читатели, предлагаю вашему вниманию свое исследование одного из вопросов биографии Богородицы: были ли у Марии еще дети, кроме Иисуса Христа?

Видя, что протестанты абсолютно убеждены, что были у Марии дети, а православные и католики не менее убеждены, что не были, я решил изучить не только аргументы обеих сторон, но и первоисточники — упоминания о Деве Марии в документах 1-3 веков (то есть свидетельства людей, лично знавших Её, или слышавших от учителей, бывших свидетелями тех событий).

Забегая вперед, скажу, аргументы обеих сторон кажутся настолько убедительными, что если рассматривать их сами по себе, то не будет никаких сомнений, что по данному вопросу права именно та сторона, чьи доводы рассматриваешь. И лишь рассмотрев труды учеников Апостольских — дополнительные источники информации о жизни Девы Марии, я смог определиться с ответом

Причиной данного исследования является все возрастающий во мне интерес к уникальнейшей в истории человечества и величайшей, по избранию Божьему, личности – к Деве Марии.



Рисунок 1. Богоматерь Владимирская. Икона 12 века.

В разговоре с одним человеком (кстати, это был сосед – муж Галины: так уж совпало, и я его назвал, не потому, что не смог никого другого придумать, а потому что именно с ним мы разговаривали о Богородице) я увидел, насколько поверхностным и даже пренебрежительным было мое «знание» о Матери Господа

нашего, Иисуса Христа. И захотелось узнать о Ней больше, чем я знал или думал, что знаю из беглого просмотра брошюр.

Уверяю вас, уважаемые читатели: поверьте, я не ставлю себе цели разрушать каноны веры христиан какой-либо деноминации. Поэтому, если кто опасается, что в сей работе будет «брошен камень» в его религиозные убеждения, тому, думаю, лучше книгу не читать. Ибо в ней, как и в любом исследовании, будут поставлены острые вопросы, и будут приведены цитаты, противоречащие учению вашей церкви. Также боюсь, что материал будет сложным и, следовательно, будет малополезным для новообращенных христиан.

Ну, а тем, кто желает больше узнать о Деве Марии, причем, узнать не просто официальное учение своей церкви, а то, что было написано людьми, жившими вместе с Ней, или людьми, видевшими тех, кто лично знал Её – предлагаю свою монографию.

Сразу же хочу пояснить, что на различные вопросы мы получаем разные объемы информации в первоисточниках, и это естественно. Ответы по их полноте и достоверности информации можно поделить на три группы.

К первой группе относятся вопросы, касающиеся Девы Марии, на которые в Писании даны четкие ответы, как например:

- Был ли Иисус Христос рожден Девой Марией?
- Воспитывался ли в детстве Иисус Христос Марией и Иосифом?
- Стала ли Дева Мария христианкой?

Любой, кто хоть один раз читал Новый Завет, легко найдет там ответы на эти вопросы — поэтому на такие темы нет нужды проводить исследование. Достаточно взять Библию и почитать.

Ко второй группе относятся вопросы, на которые мы сможем найти ответы, лишь изучив дополнительные источники: историю Церкви, решения Вселенских Соборов, труды христиан

ранней Церкви и другие. Впрочем, и здесь не нужно проводить исследование, нужно только найти информацию и изучить.

К этой группе относится, например, вопрос: «Когда и почему многие верующие стали называть Деву Марию – Богородицей или Богоматерью?». Чтобы узнать ответ на этот вопрос, нужно прочесть Решения Третьего Вселенского собора (431г.) и познакомиться с историей возникновения учения Ария и борьбой с ним в четвертом-пятом веках.

Кстати, раз уж затронута эта тема, для тех, кто не знает, почему Деву Марию стали называть Богородицей, дам краткое объяснение. В четвертом веке возникло учение Ария о том, что Божественность Сына получена Им от Отца, то есть ниже, чем у Бога – Отца. И еще, что Божественная и человеческая природа в Иисусе Христе были разъединены, как бы в Нем было два самостоятельных «Я» – этакое раздвоение личности. То есть, если сказать, Дева Мария родила простого проще человека, помазанника Божьего, а Сыном Божьим Иисус Христос стал уже позже (кто говорил, что при крещении в Иордане, а кто - при Своем вознесении). И, как знак того, что при рождении Иисус Христос не имел в Себе Божественной сущности, последователи этого учения называли Деву Марию – Христородицей. Позже это учение настолько стало распространенным среди христиан, что даже патриарх Византийский, Несторий, стал его исповедовать.

Чтобы разобраться, где же истина, в 431 году, в Ефесе был собран Третий Вселенский собор. На этом соборе, а позже, Кириллом Александрийским, было осуждено учение Ария и Нестора (Несторианство). Было исследовано и авторитетно подтверждено, что уничижение Иисуса Христа относится не к Божественной, а исключительно к человеческой Его природе и что Божественная и человеческая природы в Иисусе Христе не разъединены, но находятся в соединении (то есть, у Иисуса не было раздвоения личности). А также что и при Своем рождении Иисус Христос был и Бог, и человек; и как знак исповедания этого учения утвердили именовать Деву Марию – Богородицей.

Сие маленькое отступление от нашей темы, думаю, было полезным. Ибо некоторые из читателей, не зная причину возникновения слова «Богородица», считали, что те, кто так называет Матерь Иисуса Христа, тем приравнивает Её к Богу. Теперь же, надеюсь, что верующие будут более лояльны друг к другу, независимо от того, кто как привык называть Марию – Матерь Господа (если они, конечно, не ариане или несториане).

И наконец, есть такая группа вопросов, на которые нет однозначных и полностью обоснованных ответов. Причин здесь может быть множество. Это может быть и малое количество документов – первоисточников, или их полное отсутствие, так как данная тема мало интересовала верующих ранней Церкви. А также причиной того, что какие-то вопросы были до сего времени мало исследованы, может быть и давление существующей, например, в вашей церкви доктрины, когда даже попытка усомниться в правильности узаконенного учения считается богохульством.

Но я все же попробую найти ответы на интересующие меня вопросы – хотя и нет гарантии, что поиски будут успешными, хотя и боюсь, что навлеку на себя гнев многих. И, да поможет мне Бог!

#### 1.1 Были ли Иосиф и Мария мужем и женой

Почему именно этот вопрос заинтересовал меня больше всего в биографии Девы Марии, ведь я очень мало знаю и о рождении Её, и об отроческих годах, и о жизни Её, как представительницы народа Израиля, и о христианском служении?

Во-первых, потому что в том разговоре с соседом я со скорбью увидел, насколько плохо знаю учение Священного Писания именно по этому вопросу.

Во-вторых, но эта причина, пожалуй, главнее, потому что достоверное знание о том, были ли у Марии и Иосифа дети, является ключом ко всей другой информации о Ней. А имея ключ – верный критерий для анализа информации – согласитесь, будет

уже просто оценить достоверность любых других сведений о Деве Марии: и устных преданий, и трудов авторов четвертого и более поздних веков.

Итак, были ли у Марии еще дети, кроме Иисуса Христа?

При кажущейся легкости, на самом деле, это очень сложный для исследования вопрос, так как на него не дано четкого и исчерпывающего ответа в Священном Писании (возможно, Святой Дух не посчитал его настолько важным, чтобы внести ясность, еще при написании книг Нового Завета). А исторически так сложилось, что одни церковные деноминации, например Православная Церковь, считают, что у Девы Марии, кроме Иисуса Христа, детей не было, другие — например, Протестантские церкви, считают, что у Девы Марии были еще дети, рожденные после Иисуса Христа.

Чтобы получить максимально достоверную картину по данному вопросу, я постараюсь собрать всю доступную информацию из Священного Писания и посланий отцов Церкви первого и второго веков о Марии, об Иосифе и их детях, если таковые были (ограничиться первыми веками — это вполне логично, ибо позже уже не осталось никаких свидетелей).

Так как обязательным минимумом, для того чтобы у Иосифа и Марии были еще дети, являются два условия: они должны быть мужем и женой и должны прожить вместе некоторое время. Поэтому с выяснения этих вопросов я и начну исследование о детях Марии.

#### Были ли Иосиф и Мария супругами и жили ли они вместе?

Бесспорно, самым авторитетным и самым достоверным источником для христиан всех деноминаций является Священное Писание, поэтому поищем, что там сказано об Иосифе и Марии.

• Иаков родил Иосифа, <u>мужа</u> Марии, от Которой родился Иисус, называемый Христос. (Матф.1:16)<sup>2</sup>

2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Все Библейские цитаты приведены в Синодальном переводе и выделены курсивом.

- Рождество Иисуса Христа было так: <u>по обручении</u> Матери Его Марии с Иосифом, прежде нежели <u>сочетались</u> они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святаго ... Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень, и принял жену свою. (Матф.1:18-24)
- К Деве, <u>обрученной</u> мужу, именем Иосифу, из дома Давидова; имя же Деве: Мария. (Лук.1:27)
- Пошел также и Иосиф из Галилеи ... записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна. (Лук.2:4,5)

Как видите, в Писании прямо сказано, что Иосиф был мужем Марии, а Мария его женою. Но так как есть учение, что они были лишь обручены, но не были супругами, исследуем еще и слова, переведенные как «обрученная» и «сочетались». По словарю Стронга, В древнегреческом оригинале слово, переведенное в Синодальном переводе Библии как «обрученная», обозначает: «свататься, обручать, обещать в жены, быть обрученной». $^3$ Α слово, переведенное посватанной, «сочетались», обозначает: «идти или приходить (вместе) с, сопровождать, сходиться, собираться», то есть в наше время сказали бы: «Прежде, нежели они сошлись и стали жить вместе».

Таким образом, когда Мария зачала Иисуса Христа, юридически Иосиф и Мария уже считались мужем и женой, но еще не сошлись для совместного жительства. И, следовательно, если Иосиф и Мария в дальнейшем (после обручения) стали жить вместе — то стали они жить как муж и жена (не придет же обрученная жена к своему мужу жить с ним как его дочь, а если незамужняя женщина, то не должна жить с чужим мужчиной).

Нижеприведенные места Священного Писания однозначно говорят, что Иосиф принял Марию как жену и что они прожили как муж и жена как минимум 13 лет.

2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия, Синодальный перевод (со словарем Стронга).

- Встав от сна, Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень, и принял жену свою. (Матф.1:24)
- Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова, записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна. (Лук.2:4,5)
- Младенец (Иисус) же возрастал и укреплялся духом, исполняясь премудрости, и благодать Божия была на Нем. Каждый год родители Его ходили в Иерусалим на праздник Пасхи. И когда Он был двенадцати лет, пришли они также по обычаю в Иерусалим на праздник. (Лук.2:40-42)
- И Матерь Его сказала Ему: Чадо! что Ты сделал с нами? Вот, отец Твой и Я с великой скорбью искали Тебя (Лук.2:48) здесь, как видим, Мария говорит о себе и об Иосифе как о родителях Иисуса; Мария называет Иосифа отцом своего ребенка (заметим для себя, что отцом по воспитанию Иисуса, так как и Иосиф, и Мария, и Сам Иисус все они знали, что Иисус от Бога исшел).
- И Он пошел с ними и пришел в Назарет, и был в повиновении у них (Лук.2:51) и снова Апостол Лука пишет об Иосифе и Марии, как об одном целом, о семье, в которой рос Иисус. И более того, он пишет о них не только как о семье, пришедшей в Иерусалим, но и как о семье в продолжительном будущем времени: «и был у них».

Можно, конечно, предположить, что Мария жила с Иосифом не в роли его законной жены, а например, в роли его невесты — так называемой, обручницы (?!). Или можно пофантазировать, что Иосиф и Мария сходились лишь раз в году для ежегодного (см. Лук.2:41) путешествия в Иерусалим. Но такие фантазии могут обозначать лишь одно: тогда мы должны признать, что Иосиф и Мария в глазах всего Израиля не считались бы законной семьей, ибо все считали, что Иисус — сын Иосифа и Марии. Да и в каких

условиях рос бы тогда маленький Иисус, не имея нормальной семьи?

Священное Писание четко говорит нам, что даже когда Иисус Христос вырос, ни у кого из жителей Его родного города не было никаких сомнений, что Он – ребенок, выросший в обыкновенной еврейской семье, что Его отец, плотник Иосиф и мать, Мария.

• И все засвидетельствовали Ему это, и дивились словам благодати, исходившим из уст Его, и говорили: не Иосифов ли это сын? (Лук.4:22)



Рисунок 2. Иосиф с Иисусом.

- Филипп находит Нафанаила и говорит ему: мы нашли Того, о Котором писали Моисей в законе и пророки, Иисуса, сына Иосифова, из Назарета. (Иоан.1:45)
- И говорили: не Иисус ли это, сын Иосифов, Которого отца и Мать мы знаем? Как же говорит Он: я сшел с небес? (Иоан.6:42)

Какие нам еще нужны свидетельства того, что Иосиф и Мария прожили много лет как муж и жена и растили сына – Иисуса? Какие нам еще нужны доказательства того, что Иисус Христос вплоть до самого начала Своего служения жил как обычный сын в обычной семье?

Итак, Священное Писание многократно подтверждает, что Иосиф и Мария многие годы прожили вместе как законные муж и жена. Также мы видим, что все жители их родного города считали Иисуса Христа законнорожденным сыном Иосифа и Марии и относились как к обыкновенной семье, такой же, как их семьи.

# Как назван в Священном Писании младенец Иисус Христос: единственным ребенком или первым ребенком?

Что говорит Священное Писание о рождении Иисуса Христа?

И не знал Ее. Как наконец Она родила Сына Своего первенца, и он нарек Ему имя: Иисус. (Матф.1:25)

И родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице. (Лук.2:7)

Здесь, как и было сказано выше, нет прямого ответа на вопрос: был ли Иисус Христос единственным, рожденным Марией ребенком? Но всё же есть одна закономерность: в обоих приведенных местах Писания сказано, что Иисус Христос был Первенцем, и нигде Он не назван единственным ребенком Марии.

Вот значения греческого слова πρωτότοκος, переведенного как «Первенец»: «первородный, рожденный прежде; (как сущ.) первенец». Если непредвзято отнестись к смыслу данного слова, то оно все же обозначает: «рожденный первым», а не «рожденный единственным», ведь обычно говорят: «единственный ребенок», а не «первый ребенок», когда говорят о женщине, имеющей, лишь одного ребенка.

Давайте посмотрим, где еще используется в Священном Писании это греческое слово и в каком контексте?

- Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть подобными образу Сына Своего, дабы Он был <u>первородным</u> между многими братиями. (Рим.8:29)
- Но Христос воскрес из мертвых, <u>первенец</u> из умерших. (Кор.15:20)
- Каждый в своем порядке: <u>первенец</u> Христос, потом Христовы, в пришествие Его. (1Кор.15:23)
- И Он есть глава тела Церкви; Он начаток, <u>первенец</u> из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство. (Кол.1:18)
- Также, когда вводит <u>Первородного</u> во вселенную, говорит: и да поклонятся Ему все Ангелы Божии. (Евр.1:6)

• И от Иисуса Христа, Который есть свидетель верный, первенец из мертвых и владыка царей земных. Ему, возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своею. (Откр.1:5)

Везде мы видим, что однозначно сказано: Первенец – для того, чтобы были другие, следующие за Ним. В Евр.1:6 сказано, что Бог Отец ввел или открыл Первородного (в данном случае в значении: рожденного прежде, а не – Единородного) пред Ангелами, чтобы те поклонились Ему.

Итак, Священное Писание называет Иисуса первенцем, то есть, первым из детей, рожденных Марией, а не единственным рожденным Марией ребенком. Хотя здесь и нет четкого указания на то, что были у Марии дети, рожденные от Иосифа, но слово «первенец» подходит, только если иметь в виду наличие еще и других детей.

#### Жили ли Иосиф и Мария как муж и жена?

Конечно, было бы глупо надеяться найти в Священном Писании прямые слова на этот счет — это очень интимная тема, чтобы её обнародовать. Но все же есть одно место, интересное для внимательного рассмотрения: «Встав от сна, Иосиф поступил, как повелел ему Ангел Господень, и принял жену свою, и не знал Ее, как наконец Она родила Сына Своего первенца, и он нарек Ему имя: Иисус (Матф.1:24,25)».

Здесь сказано, что Иосиф не знал Деву Марию: не был в интимных отношениях. И если бы эта фраза закончилась словами: «не знал Её», то она бы обозначала, что у Марии не могло быть детей, рожденных от Иосифа. Но данная фраза в Библии имеет свое смысловое продолжение. Так в Синодальном переводе сказано: «И принял жену свою, и не знал Ее, как наконец Она родила Сына Своего». Причем слово «как» набрано курсивом, а это обозначает, что оно внесено переводчиком и не содержится в древнегреческом оригинале.

Так как я не знаю древнегреческого языка, то снова воспользуюсь словарем Стронга, чтобы узнать, какие слова содержатся в древнегреческом оригинале Евангелия от Матфея.

Вот этот же текст с дословным переводом с древнегреческого каждого слова (номерами Стронга): «И 2532 не 3756 знал 1097 5707 Ее 846, как наконец 2193 3739 Она родила 5088 5627 Сына 5207 Своего (Матф.1:25)».

3756 ου

не, нет, ни (отрицательная частица).

1097 γινωσκω

- 1. знать;
- 2. познавать, узнавать; перен. вступать в половые отношения;
- 3. замечать, осознавать;
- 4. понимать, уразумевать;
- 5. признавать;

синонимы: 1492 (ei'dw), 1987 (e'pi/stamai), 1097 (ginw/skw) говорит о знании на опыте.

846 αυτος

- 1. cam;
- 2. тот же;
- 3. он (ж.р. она; ср.р. оно).
- 2193 έως

<u>пока, пока не, до тех пор пока, доколе, покуда</u> (как видите, здесь совсем не фраза: «как, наконец»).

5088 τίκτω

рождать, произращать, приносить (плод), родить.

Значит, дословно данная фраза будет читаться так: «И не знал Ее, до тех пор, пока Она родила Сына Своего первенца».

Чтобы удостовериться в правильности своего вывода, я рассмотрел другие переводы Евангелия от Матфея.

• Перевод с древнегреческого священника Православной Церкви о. Леонида Лутковского: «И не обладал ею, доколе

- не родила она Сына своего Первенца, Которого он назвал именем Иисус (Матф.1:25)».<sup>4</sup>
- Перевод Нового Завета с древнегреческого на современный русский язык, издание Российского Библейского общества (РБО): «Но он не прикасался к ней до тех пор, пока она не родила Сына. Он назвал Его Иисусом (Матф.1:25)». 5
- Современный перевод Нового Завета, издательство IBS: «Но супружеской близости между ними не было, пока она не родила сына, и он назвал Его Иисусом (Матф.1:25)». 6
- Современный перевод Библии, издательство WBTC (США): «Но не познал её, пока она не родила сына. Иосиф назвал Его Иисусом (Мф.1:25)».<sup>7</sup>
- Перевод Нового Завета епископа Кассиана: «И не знал Ее, доколе не родила Она Сына, и он нарек имя Ему: Иисус (Матф.1:25)».<sup>8</sup>
- Библия на украинском языке, прервод И. Огиенко: «*I не знав він її, аж Сина свого первородженого вона породила, а він дав Йому ймення Ісус (Матв. 1:25)*».
- Библия на украинском языке, перевод отца Р. Турконяка: «*I* не спізнав її доти, доки не породила Сина свого [першонародженого], і назвав Його Ісусом (Матв.1:25)». <sup>10</sup>
- Библия на английском языке, Новая международная версия (New International Version): «But he had no union with her until she gave birth to a son. And he gave him the name Jesus (Matt.1:25)». Дословный перевод: «Но у него не было

4

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Перевод Нового Завета с др.греческого Лутковского.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Радостная Весть: Новый Завет в переводе с древнегреческого/ Российское Библейское общество.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Современный перевод Нового Завета IBS.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Библия: Современный перевод Библейских текстов/ World Bible Translation Center.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Перевод Нового Завета еп. Кассиана.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия на украинском языке перевод Огиенко.

- единения с ней, пока она ни родила сына. И он назвал его Иисусом  $(M\phi.1:25)$ ».  $^{11}$
- Библия на английском языке, Версия Короля Иакова (King James Version): «And knew her not till she had brought forth her firstborn son: and he called his name JESUS (Mat.1:25)». Дословный перевод: «И не знал ее до тех пор, пока она не родила сына своего первородного: и она дал ему имя ИИСУС (Мф. 1:25)». 12

Как видите, все переводы подтверждают, что Иосиф не познал Марии, пока она не родила Иисуса Христа. Но также все переводы подтверждают и то, что данное место Священного Писания говорит о том, что воздержание Иосифа и Марии продолжалось только лишь до рождения Иисуса Христа (кстати, и в церковнославянском переводе сказано: «дондеже» <sup>13</sup>, то есть: «до тех пор, пока, доколе»). А это, хотя и косвенно, но подтверждает версию, что после рождения Иисуса Христа Иосиф и Мария жили как муж и жена и вполне могли иметь детей. Иначе незачем было бы писать, что *«не познал до тех пор ...»*. Более верной была бы фраза «никогда не познал», или «не познал Её (и точка, конец фразы; но тогда следующая фраза должна была бы начинаться иначе, а не словами: *«... пока она не родила»*).

#### 1.2 Были ли братья и сестры у Иисуса Христа

При чтении Библии невольно обращаешь внимание, что Матерь Иисуса Христа, Мария, много раз упоминается вместе с братьями и сестрами Его.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия на укр. языке перевод Турконяка.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия на англ. языке Nev International Version.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия на англ. языке King James Version.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Новый Заветь, на славянском и рускомъ языке: Россійское Библейское Общество, 1822г. с.5.

- И пришли Матерь и братья Его и, стоя [вне] дома, послали к Нему звать Его. (Мар.3:31)
- И пришли к Нему Матерь и братья Его, и не могли подойти к Нему по причине народа. И дали знать Ему: Матерь и братья Твои стоят вне, желая видеть Тебя. Он сказал им в ответ: матерь Моя и братья Мои суть слушающие слово Божие и исполняющие его. (Лук.8:19-21)
- Когда же Он еще говорил к народу, Матерь и братья Его стояли вне [дома], желая говорить с Ним. И некто сказал Ему: вот Матерь Твоя и братья Твои стоят вне, желая говорить с Тобою. Он же сказал в ответ говорившему: кто Матерь Моя? и кто братья Мои? (Матф.12:46-48)
- Тогда братья Его сказали Ему: выйди отсюда и пойди в Иудею, чтобы и ученики Твои видели дела, которые Ты делаешь ... Ибо и братья Его не веровали в Него. (Иоан.7:3-5)
- Не плотников ли Он сын? не Его ли Мать называется Мария, и братья Его Иаков и Иосий, и Симон, и Иуда? и сестры Его не все ли между нами? откуда же у Него все это? И соблазнялись о Нем. (Матф.13:55-57)
- Все они единодушно пребывали в молитве и молении, с [некоторыми] женами и Мариею, Материю Иисуса, и с братьями Его. (Деян.1:14)
- После сего пришел Он в Капернаум, Сам и Матерь Его, и братья Его, и ученики Его; и там пробыли немного дней. (Иоан.2:12)
- Не плотник ли Он, сын Марии, брат Иакова, Иосии, Иуды и Симона? Не здесь ли, между нами, Его сестры? И соблазнялись о Нем. (Мар.6:3)
- Другого же из Апостолов я не видел [никого], кроме Иакова, брата Господня. (Гал.1:19)

И еще я заметил одну деталь. Как считают Предания, и косвенно это подтверждается Священным Писанием (см.

Лук.1:36), Иоанн Креститель, хотя и был двоюродным братом Иисуса Христа, но в Библии он нигде не назван Его братом. Получается, что по родству, Иаков, Иосия, Иуда и Симон были ближе к Иисусу, чем Иоанн Креститель, раз они названы Его братьями, а он нет — не так ли?

Раз я упомянул места Священного Писания, где Иисус сказал: «Кто матерь Моя? и кто братья Мои? (см. Мф.12:47,48,  $M\kappa.3:32,33$ ,  $\Pi\kappa.8:21$ )», считаю, что необходимо дать истолкование Его слов.

Неужели Иисус Христос хотел обидеть Своих родных? Нет, конечно же, нет! Иисус любил и мать Свою, и братьев и сестер и не отрекался от родства с ними.

Давайте вспомним, что Он делал в тот момент: «Около Него сидел народ (Мар.3:32)». Иисус Христос проповедовал о Царствии Божьем. Поэтому известие о прибытии Своих родных Он просто использовал для пояснения проповеди. Ведь если раньше, при Ветхом Завете, очень большую, важнейшую роль играло право рождения: рожденный от Иакова автоматически считался принадлежащим к Народу Божьему, даже священство передавалось по кровному родству, для потомков Аарона, то теперь Христос выдвигает духовный принцип принадлежности к Народу Божьему. Кто исполняет волю Божию, тот принадлежит к Народу Божьему.

Понятно, что духовный принцип близости к Богу отнюдь не препятствует сынам Иакова стать Церковью Божьей, стать детьми Божьими. Вот поэтому-то Иисус и сказал: «Кто матерь Моя? и кто братья Мои?», а не потому, что хотел обидеть их.

Вернемся к братьям Иисуса Христа. Сам факт, что у Иисуса были братья и сестры, можно рассматривать как косвенное свидетельство, что у Марии были еще дети кроме Иисуса Христа — дети от мужа Её, Иосифа. Но ведь они могли быть и приемными детьми, поэтому косвенные доказательства не могут быть неоспоримым аргументом в пользу той или иной версии.

Что ж, Благо, что продолжу исследование. кроме Священного Писания, сохранилось несколько других раннехристианских источников, где упоминаются братья и сестры Иисуса Христа, и более всего там упоминаний об Иакове, избранном Апостолами епископом Иерусалимским.

#### РАННЕХРИСТИАНСКИЕ ИСТОЧНИКИ, ГДЕ УПОМИНАЮТСЯ МАТЬ И БРАТЬЯ ИИСУСА ХРИСТА.

Климент, епископ Римский в 88-97 годах (о нем упоминает Апостол Павел в Флп.4:3): «Чрез собственное вочеловечение от Девы ... Мы-то, сподобившиеся быть свидетелями пришествия с Иаковом, братом Господним, Его. вместе и другими семидесятью двумя учениками и семью диаконами Его». 14

<u>Климент Римский</u>: «Итак, мы не позволяем женщинам учить в церкви [1Кор.14:34], но только молиться и слушать учителей. Сам Учитель наш и Господь Иисус, послав нас двенадцать учить народ и языки, никогда не посылал женщин на проповедь, хотя и не было в них недостатка, ибо были с нами Матерь Господа и сестры Его, также Мария Магдалина и Мария Иаковлева, и Марфа и Мария, сестры Лазаря, Саломия и некоторые другие». 15

Климент Римский: «И я, Иаков, брат Христов по плоти, раб же Его, как Бога Единородного, рукоположенный в епископа Иеросалимского самим Господом и апостолами». 16

Это интересный документ, здесь приведены слова Иакова, однозначно указывающие на то, что он приходится Иисусу Христу родным братом по плоти. Если бы Иаков был сыном Иосифа и какой-то другой женщины, а не Марии, то он не мог бы тогда сказать: «Я, брат Христов по плоти», ибо мы знаем, что Иисус по плоти был сыном только Марии. Следовательно, этот древний

15 Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга III. О вдовицах. П.6.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга II. О епископах, пресвитерах и диаконах. П.55.

источник можно считать прямым свидетельством, что Иаков был сыном Иосифа и Марии.

Но с этим документом получается парадоксальная ситуация: протестантские богословы не признают его достоверной книгой Климента, епископа Римского в 88-97 годах. То есть не признают это свидетельство, доказывающее их правоту, что у Марии и Иосифа были дети, а православные богословы, которые признает послание достоверным, конечно же, не захотят признавать, что учение о вечно продолжающейся непорочности Девы Марии ошибочно. Не признают, хотя бы на том основании, что им не предъявлено прямых доказательств ошибочности их учения (впрочем, думаю, что даже если бы были предъявлены и неоспоримые доказательства, все равно ни одна из церковных деноминаций не отказалась бы от своей доктрины).

Что ж, хотя и жалко отбрасывать такой веский аргумент, как слова самого Иакова, свидетельствующего, что он брат Иисуса Христа по плоти, но ради объективности исследования придется. Придется, потому что действительно, очень спорно, что те три послания были написаны в первом веке.

Достоверность следующего документа не вызывает споров. И хотя целью написания Тертуллианом работы: «О плоти Христа» было разоблачение ереси Апеллеса и Маркиона (они учили, что Иисус Христос не был рожден по настоящему и жил лишь в подобии плоти), но данный документ представляет интерес для моего исследования. Во-первых, книга была написана в очень ранний период Церкви — в конце второго века. Во-вторых, в ней автор довольно подробно упоминает семью Иисуса Христа. И втретьих, здесь мы можем увидеть то отношение к родным Иисуса Христа, какое было в Церкви во время жизни Мужей Апостольских, учеников Апостолов.

26

<sup>16</sup> Климент Римский. Книга VIII. О дарованиях, рукоположениях и канонах церковных. П.35.

Тертуллиан Климт Септимий Флоренс (155-220): «Впрочем, всякий раз, как заходит спор о рождении, все отвергающие его на том основании, что оно предрешает действительность плоти во Христе, настаивают, что Господь Сам отрицает Свое рождение, ибо сказал: Кто мать Моя, и кто братья Мои? (Матф.12:48). Поэтому пусть и Апеллес выслушает то, что мы уже ответили на это в той книге, где опровергли его евангелие, а именно – следует рассмотреть основание этого изречения. Прежде всего, никто никогда не сообщил бы Ему, что мать и братья Его стояли вне дома (ср. 46,47), если бы не знали наверное, что у Него есть мать и братья, именно те самые, о которых сообщили и которых либо знали прежде, либо узнали тогда в том месте (допустим, что ереси удалили это из Евангелия); ибо люди, удивлявшиеся учению Его, говорили, что прекрасно знают и мнимого отца Его – Иосифа плотника, и мать Марию, и братьев, и сестер Его». 17

Хотя довольно большой и сложный для восприятия отрывок, но он важен, потому что здесь Тертуллиан однозначно говорит, что Иосиф не был отцом Иисуса Христа, но при этом так же однозначно называет Марию Его матерью, а братьев и сестер – Его братьями и сестрами. Поэтому, учитывая, что Тертуллиан жил всего лишь во втором веке, можно считать, что найдено веское доказательство того, что у Марии и Иосифа были еще дети, кроме Иисуса Христа.

Теперь осталось лишь определиться: были ли братья и сестры Иисуса Христа детьми Марии, или они были детьми только Иосифа, а может, были приемными детьми?

Но прежде, уважаемые читатели, очень хочу познакомить вас с рассказом Евсевия Кесарийского об Иакове – брате Господнем.

Чем интересен и ценен этот отрывок? Тем, что Евсевий Кесарийский – автор, наверно, самой первой книги по Истории Церкви, написанной по всем правилам исторической науки.

 $<sup>^{17}</sup>$  Тертуллиан Климт Септимий Флоренс. О плоти Христа. Гл.7.

Также тем, что в нем приведены в цитаты из работ Климента Александрийского и Егезиппа – людей, живших во втором веке. Да и вообще, думаю, вам будет интересно побольше узнать о первом епископе Иерусалима, брате Господнем, Иакове.

Евсевий Кесарийский (263-339): «Когда Павел потребовал кесарева суда и Фест отправил его в Рим, иудеи, потеряв надежду на исполнение своих замыслов против него, обратились против Иакова, брата Господня, которого апостолы епископский престол в Иерусалиме. (2) Вот на что они осмелились против него: приведя его на свое собрание, они потребовали, чтобы он перед всем народом отрекся от веры в Христа. Он же, вопреки общему ожиданию, произнес перед всей толпой смелую и свободную речь — такой они не ожидали, исповедуя, что Спаситель и Владыка наш Иисус есть Сын Божий. Они не смогли перенести свидетельства этого человека, которого все за его совершенную жизнь, мудрую и благочестивую, считали праведником; они убили его, воспользовавшись анархией: Фест в это самое время умер в Иудее, в стране были безначалие и беспорядок.

(3) О том, как скончался Иаков, имеются сведения в приведенном нами рассказе Климента (Климент Александрийский, 150-215гг.): его сбросили с крыла храма и забили до смерти скалкой. О том, что касается Иакова, точнейшим образом рассказывает Егезипп, принадлежавший к первому послеапостольскому поколению; в 6-й книге своих "Записок" он говорит так: (4) "Брат Господень Иаков получил управление Церковью вместе с апостолами. Все — от времен Господа и доныне — называют его "Праведным": имя Иакова носили ведь многие. Он был свят от чрева матери; (5) не пил ни вина, ни пива, не вкушал мясной пищи; бритва не касалась его головы, он не умащался елеем и не ходил в баню (это не значит, что он не мылся, нет, он не ходил в общественную баню). (6) Ему одному было дозволено входить во Святая святых; одежду носил он не шерстяную, а льняную. Он входил в храм один, и его находили стоящим на коленях и молящимся о прощении всего народа; колени его стали мозолистыми, словно у верблюда, потому что он всегда молился на коленях и просил прощения народу. (7) За свою великую праведность он был прозван "Праведным" и "Овлием"; слово это означает в переводе "ограда народа" и "праведность"; так и говорили о нем пророки. (8)

Некоторые из семи сект, существовавших в народе и выше мною упомянутых в "Записках", спрашивали у Иакова: что такое "дверь Иисуса"? И он отвечал Иисус им, что есть Спаситель. (9) Некоторые уверовали, них что Иисус есть Христос. вышеназванные секты не верили ни в Воскресение Христа, ни в то, что Он придет воздать каждому делам его; кто поверил, тот обязан этим Иакову. (10) Так как уверовали многие, даже из властей, то иудеи пришли в смятение: книжники и фарисеи стали говорить,



Рисунок 3. Иаков, брат Господень. Икона 18в. Остров Патмос.

что так, пожалуй, весь народ будет ожидать в Иисусе Христа. Все вместе пошли к Иакову и сказали ему: "Просим тебя, удержи народ: он заблуждается, думая, что Иисус и есть Христос. Просим тебя: вразуми всех, кто придет в день Пасхи, относительно Иисуса; тебе мы все доверяем. Мы и весь народ свидетельствуем о тебе, что ты праведен и не взираешь на лица. Убеди толпу: пусть

не заблуждаются об Иисусе, (11) и весь народ, и все мы послушаем тебя. Стань на крыло храма, чтобы тебя видели и чтобы слова твои хорошо слышал весь народ. Ведь на Пасху собираются все колена, а с ними и язычники".

(12) Упомянутые книжники и фарисеи поставили Иакова на крыло храма и закричали: "Праведный! Мы все обязаны тебе доверять. Народ в заблуждении об Иисусе распятом; объяви нам, что это за "дверь Иисуса". И ответил он громким голосом: "Что спрашиваете меня о Сыне Человеческом? Он восседает на небе одесную Великой Силы и придет на облаках небесных". (14) Многие вполне убедились и прославили свидетельство Иакова, говоря: "Осанна Сыну Давидову". Тогда книжники и фарисеи стали говорить друг другу: "Худо мы сделали, позволив дать такое свидетельство об Иисусе. Поднимемся и сбросим его, чтобы устрашились и не поверили ему". (15) И они закричали: "Оо! И праведный в заблуждении!". Они исполнили написанное у Исаии: "Уберем праведного, он для нас вреден; они вкусят плоды дел своих". Они поднялись и сбросили праведника. (16) И говорили друг другу: "Побьем камнями Иакова Праведного", и стали бросать в него камни, так как, сброшенный вниз, он не умер, но, повернувшись, стал на колени, говоря: "Господи Боже, Отче! Молю Тебя, отпусти им, ибо не знают, что делают". (17) Когда в него так бросали камнями, один из священников и сыновей Рехава, сына Рехавима, о ком свидетельствовал пророк Иеремия, закричал: "Остановитесь! Что вы делаете? Молится за вас праведник!" (18) Кто-то из них, какой-то суконщик, ударил праведника по голове скалкой, употребляемой в его деле. Иаков мученически скончался. Его похоронили на том же месте возле Он правдиво храма; стела эта и доныне возле храма. засвидетельствовал и иудеям, и грекам, что Иисус есть Христос. Вскоре Веспасиан осадил их". (19) Вот рассказ Егезиппа, пространный и с Климентом согласный. Иаков был человеком настолько удивительным и праведность его всем была так известна, что разумные люди из иудеев сочли дерзостное

преступление, над ним совершенное, причиной осады Иерусалима, последовавшей сразу после его мученической кончины. (20)Иосиф (Иосиф Флавий (ок.37-100)) не усомнился письменно засвидетельствовать об этом; вот его подлинные слова: "Это случилось с иудеями в наказание за Иакова Праведного, брата Иисуса, называемого Христом, ибо его, человека праведнейшего, иудеи убили". (21) О смерти его он так рассказывает в 20-й книге Древностей». 18

Согласитесь, по тому, какое внимание оказывали Апостолы Иакову, по тому, что он был свят от чрева матери, и какою святою жизнью он жил, мы можем убедиться, что он был членом Святого Семейства. Да и сам тот факт, что Иудейские начальники хотели именно от Иакова услышать подтверждение, что Иисус Христос – просто человек, а не Бог, косвенно указывает на то, что он был родным братом Иисуса Христа. Ведь если бы Иаков сказал: «Я подтверждаю, что Иисус - мой брат, такой же сын Марии и Иосифа, как и я» – то это (как рассуждали иудеи и, согласитесь, логично рассуждали) было бы весомым аргументом против Божественности Иисуса Христа. Таким аргументом, которому Апостолы уже ничего не смогли бы противопоставить. Но Иаков, отлично понимая, что за исповедание Иисуса иудеи убьют его, все же подтвердил Божественность Иисуса Христа.

Таким образом, на основании Священного Писания и свидетельств древних авторов неоспоримо доказано, что в семье Иосифа и Марии, кроме Иисуса Христа, было еще четыре сына: Иаков, Иосий, Симон и Иуда, и дочери.

Осталось выяснить, были ли они детьми Марии?

Большинство протестантских богословов сам факт того, что в семье Иосифа и Марии – Матери Господа были еще дети, используют как доказательство своего учения, что это именно дети Марии, рожденные позже от мужа Её, Иосифа.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Евсевий Кесарийский. Церковная история. Кн.2:23.

Что сказать на такую поспешную категоричность в выводах? Не стоит, не убедившись в их ошибочности отбрасывать другие гипотезы: что дети Святого Семейства могли быть приемными детьми, или детьми Иосифа, например, от первого брака. Кстати, православные богословы, в пику протестантским, считают альтернативные варианты более близкими к истине и категорически отбрасывают гипотезу, что, действительно у Марии и Иосифа могли быть дети.

Давненько это было: я тогда учился в самой обыкновенной деревенской школе, каких в Советском Союзе были десятки тысяч. Учился по стандартной программе, которую, день в день, проходили все школьники нашей большой страны. Но вот по распределению направили к нам выпускника пединститута -И появилась игра воображения, элементы учителя истории. неожиданности на наших уроках истории; даже на пресловутое обществоведение мы ходили с великим удовольствием. Что же сделал наш молодой учитель? Нет, он выдавал курс по программе, день в день, как было положено. Но выдавал нам больше наборы фактов. «Выводы учитесь делать сами» - учил он. Поначалу такая игра вызывала больше смеха, ибо до каких только «выводов» не додумывались мы, используя без всякой привязки, например, только один или два факта. И насколько шире становилась картина, когда мы могли увидеть и сопоставить документы и аргументы разных сторон – в те минуты мы взирали на историческую картину как бы с небесной высоты, охватывая взором не столько мелкие детали, сколько движущие историей закономерности. Потом учитель уехал, но доброе общение с ним многие из нас поддерживают до сих пор - хотя минуло уже три десятилетия после окончания школы и многое стерлось из памяти.

Уважаемые читатели, давайте, воспользуемся советом моего учителя истории: рассмотрим как можно больше документов и аргументы каждой из сторон. И уже потом постараемся сами, именно сами решить, где же истина.

## 1.3 Рассмотрение гипотезы, что братья и сестры Христа — это приемные дети, или дети Иосифа от первого брака

Исследуем версию, что братья Иисуса Христа были Его двоюродными братьями — сыновьями Марии Клеоповой.

Поскольку есть предположение, что братья Господни могли быть сынами Марии Клеоповой (сестры Марии, Матери Господа), рассмотрим эту гипотезу. И начну свое исследование с того, что постараюсь узнать как можно больше о Марии Клеоповой.

Мария Клеопова упоминается в Писании: «При кресте Иисуса стояли Матерь Его и сестра Матери Его, Мария Клеопова (Иоан.19:25)». К сожалению, этот текст можно истолковать и как «Мария Клеопова — сестра Матери Господа», и как «сестра Матери Господа и Мария Клеопова». Я просмотрел комментарии к этому месту Писания, но везде говорится, что здесь возможно двоякое толкование. Поэтому, чтобы быть уверенным в том, что сестру Матери Господа звали Мария Клеопова, необходимо было найти подтверждения в работах авторов 1-2 веков. И к счастью, такое подтверждение, хотя и косвенное, было найдено: «Егезипп пишет, что Клеопа был братом Иосифа». 19

Следовательно, Мария Клеопова была тетей Иисусу Христу, а с Марией они были свояченицами (в древней Иудее, если судить по упоминаемым в Писании родственным связям, не было такой многословной системы обозначения родства, поэтому Мария Клеопова и названа сестрой).

Некоторые богословы считают, что Евангелист Марк упоминает именно Марию Клеопову среди тех, кто присутствовал при смерти Иисуса Христа, но упоминает её как мать Иаковаменьшего и Иосии, или просто как Марию Иаковлеву. Хотя я не нашел убедительного обоснования их предположению, но за отсутствием других мест Священного Писания о Марии

.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Евсевий Кесарийский. Церковная история. Кн.3: 11.

Клеоповой, рассмотрю также и те места Писания, где сказано о Марии Иаковлевой.

Были [тут] и женщины, которые смотрели издали: между ними была и Мария Магдалина, и Мария, мать Иакова меньшего и Иосии, и Саломия. (Мар.15:40)

По прошествии субботы Мария Магдалина и Мария Иаковлева и Саломия купили ароматы, чтобы идти помазать Его. (Map.16:1)

Здесь явно видно совпадение имен: Иаков и Иосия, которые предположительно (хотя я не нашел оснований для такого предположения) названы сыновьями Марии Клеоповой (см. Мар.15:40), а среди братьев Иисуса так же были Иаков и Иосия (см. Мар.6:3).



Рисунок 4. Богоматерь, Мария Клеопова и Мария Магдалина. Икона 19 в. из собрания СОИКМ им. П.В. Алабина.

Еще существует версия, что Мария Клеопова была матерью Апостола Иакова Алфеева — возьму на заметку и это предположение (так это или нет — разберемся позже). Тем более что одно место Священного Писания говорит нам, что мать Апостолов Иакова и Иосии тоже носила имя Мария.

Между ними были Мария Магдалина и Мария, мать Иакова и Иосии, и мать сыновей Зеведеевых. (Матф.27:56)

Здесь перечислены мать Иакова и Иосии, и мать сыновей Заведеевых: похоже, что Евангелист Матфей перечисляет матерей Апостолов, бывших среди учеников Иисуса Христа. Но из-за совпадения трех имен пока не буду обращать на это внимания. Теперь у нас не хватает лишь четвертого, чтобы сказать: смотрите, их имена совпадают, и, следовательно, братья Господни — это сыны Марии Клеоповой.

Уважаемые читатели, помните, что я рассматриваю принятую некоторыми богословами версию, что Мария Клеопова, Мария Иаковлева и Мария, мать Иакова и Иосии — это всё одна и та же женщина. Хотя я и не нашел пока никакого основания для такого предположения, но рассматриваю его из-за того, что имена сыновей этой «совокупной» Марии совпадают с именами братьев Господних.

Допустим чисто гипотетически, что так и есть. Но если Мария Алфеева, Мария Иаковлева и Мария Клеопова — все это одна и та же Мария, тогда получается, что Иаков Алфеев, вместе со своим братом, Иудой, были с Иисусом Христом с самого начала и, более того, они были одними из 12 Апостолов (см. Лук.6:16, Деян.1:13). Здесь налицо противоречие Священному Писанию, ибо в Нем братья Иисуса Христа всегда упоминаются отдельно от 12 Апостолов; и даже после того, как Иаков — брат Господень был избран епископом Иерусалимским, он нигде не причислялся к Двенадцати.

И, придя, взошли в горницу, где и пребывали, Петр и Иаков, Иоанн и Андрей, Филипп и Фома, Варфоломей и Матфей, <u>Иаков Алфеев</u> и Симон Зилот, и Иуда, [брат] Иакова. Все они

единодушно пребывали в молитве и молении, с [некоторыми] женами и Мариею, Материю Иисуса, и с <u>братьями Его</u>. (Деян.1:13,14)

Потом явился <u>Иакову</u> (брату Господню), также <u>всем</u> <u>Апостолам</u>. (1Кор.15:7)

Итак, доказано, что версия о том, что Мария Клеопова было матерью Иакова Алфеева, неверна. Раз Иаков Алфеев и Иаков – брат Господень, разные мужчины, то и Мария Алфеева и Мария Клеопова – тоже разные женщины.

Одно из допущений отпало как ошибочное.

Но может быть, Мария Клеопова не была матерью Апостолов Иакова и Иуды (не путайте с Иудой Искариотом), а была матерью других Иакова и Иуды? Чтобы разобраться в этом вопросе, мне придется поискать другие раннехристианские источники, так как в Священном Писании я не нашел никакой информации.

Уважаемые читатели, прежде чем мы продолжим исследование раннехристианских источников, давайте посмотрим, что говорят о Марии Клеоповой православные богословы, ибо она почитается Русской Православной Церкви как святая. Может информация о почитаемой церковью святой будет полной и обоснованной?

Мария Клеопова (Мф.27:56, Мк.15:40, Лк.24:4-11, Ин.19:25)
— жена Клеопы или Алфея, сестра Матери Господа, мать Иакова меньшого и Иосии. Она вместе с другими благочестивыми женами сопутствовала Господу во время Его общественного служения, присутствовала при кресте во время страданий Господа и при Его погребении, ходила с другими мироносицами по прошествии субботы на гроб, чтобы помазать тело Иисусово, и здесь в первый раз вместе с другими услыхала радостную весть от ангела о воскресении Господа.<sup>20</sup>

.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Архимандрит Никифор. Библейская энциклопедия.

• Святая Мария Клеопова, мироносица, по преданию Церкви была дочерью праведного Иосифа, Обручника Пресвятой Девы Марии (память 26 декабря), от первого брака и была еще совсем юной, когда Пресвятая Дева Мария была обручена праведному Иосифу и введена в его дом. Святая Дева Мария жила вместе с дочерью праведного Иосифа, и они подружились, как сестры. Праведный Иосиф по возвращении со Спасителем и Божией Матерью из Египта в Назарет выдал замуж дочь за своего меньшего брата Клеопу, поэтому она именуется Мариею Клеоповою, то есть женой Клеопы Благословенным плодом того брака священномученик Симеон, апостол от 70-ти, Господень, второй епископ Иерусалимской Церкви (память 27 апреля). Память святой Марии Клеоповой празднуется также в Неделю 3-ю по Пасхе, святых жен-мироносиц.<sup>21</sup>

Нет, к сожалению, информация о Марии Клеоповой противоречива. То она – дочь Иосифа, то она – сестра Девы Марии (получается, своей мачехи). Также непонятно, как мог выдать свою дочь за своего брата (брак между племянницей и дядей был запрещен по закону Моисееву (см. Да и приведенные в Библейской энциклопедии Лев.18:14)). архимандрита Никифора места Священного Писания совершенно ничего не объясняют – они уже были рассмотрены мной выше.

Вернусь к своему исследованию и проверю, может, Мария Алфеева и Мария Клеопова – это одно и то же лицо? Тем более, что в православных источниках Мария Клеопова названа женой Алфея.

Но, уважаемые читатели, вспомните, что и Апостол Иаков тоже назван Алфеевым. Что же тогда получается? Если Апостол Иаков Алфеев был сыном Марии Клеоповой, то тогда он не мог быть Иаковом - братом Господним, ибо Иаков - брат Господень не был одним из двенадцати Апостолов.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Православный календарь. 2007 год.

Выходит, что Мария Алфеева и Мария Клеопова – тоже разные женщины. То есть гипотеза о том, что Иаков, Иосия и Иуда были сыновьями Марии Клеоповой, не имеет основания.

Да, разваливается прямо на глазах гипотеза, что братьями Иисуса Христа называли сыновей Марии Клеоповой. Хотя, прежде чем делать окончательные выводы, поищу еще: может Мария Клеопова упоминается в других раннехристианских источниках?

К сожалению, мне удалось найти только один достоверный документ – нет, скорее это счастье, что есть хоть одно упоминание в древних рукописях о Марии Клеоповой и её родных.

Вот что пишет Евсевий Кесарийский в Церковной истории: «После мученической кончины Иакова и непосредственно затем взятия Иерусалима апостолы и ученики Господни, оставшиеся еще в живых, сошлись отовсюду, по преданию, вместе со сродниками Господа по плоти (многие из них были тогда еще живы) и стали все вместе держать совет, кого счесть достойным преемником Иакова. Все единодушно признали достойным здешнего престола Симеона, сына Клеопова, о котором упомянуто в Евангелии. Говорят, что он приходился Спасителю двоюродным братом. Егезипп пишет, что Клеопа был братом Иосифа». 22

Это очень интересное свидетельство. Во-первых, здесь подтверждено то, что Мария Клеопова действительно была сестрой Матери Господа — вернее, она была замужем за братом Иосифа (о чем выше я уже говорил). А во-вторых, здесь назван один сын Марии Клеоповой — Симеон и более того, четко сказано, что он приходится двоюродным братом Иисусу Христу.

Таким образом, проведя исследование мы достоверно узнали, что Мария Клеопова была родственницей Матери Господа и что у нее был сын, Симеон. Но более этих двух фактов ничего обоснованно утверждать нельзя.

..

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Евсевий Кесарийский. Церковная история. Кн.3:11.

Ничего, потому что, во-первых, я не смог найти ни в Священном Писании, ни у Апостольких мужей 1-2 веков подтверждения того, что Мария Клеопова — это жена Алфея, то есть, что она мать Иакова Алфеева. Во-вторых, ничем не подтверждено, что Мария Клеопова была матерью Иаковаменьшего и Иосии. В-третьих, нигде не говорится, что Мария Клеопова была матерью Иуды. Наоборот — элементарная логика опровергает такое предположение: Иуда был братом Апостола Иакова Алфеева, а Иаков Алфеев ведь не был сыном Марии Клеоповой, следовательно, Иуда тоже не мог быть её сыном.

Да, немного получается. Имея подтвержденную информацию только лишь о том, что у Марии Клеоповой был сын Симеон, нельзя утверждать, что Мария Клеопова была матерью братьев Господних: Иакова, Иосии, Симона, Иуды и сестер Его.

Итак, результаты исследования показали, что гипотеза о том, что перечисленные в Священном Писании братья Иисуса Христа были сыновьями Марии Клеоповой, не имеет никакого основания.

Когда разваливается рассмотренная выше гипотеза, как-то уж очень напрашивается вывод, что братья Иисуса Христа — это дети Марии, Матери Господа. Тем более что у Евсевия Кесарийского было подчеркнуто, что Симеон, сын Клеопы, был двоюродным братом Иисуса Христа, а Иаков везде назван братом Госполним.

Но, дорогие мои братья и сестры во Христе, думаю, все же не стоит торопиться и делать бездоказательные выводы в пользу какой-то одной гипотезы, только лишь на том основании, что была доказана ошибочность другой. Ведь есть еще варианты!

## Исследуем версию, что братья Иисуса Христа были сыновьями Иосифа от первого брака.

О том, что братья Христовы – это дети Иосифа от первого брака, написано очень много. Но чаще всего авторы пишут, цитируя не первоисточники, а намного более поздние труды;

причем делают упор на авторитетность лиц, поддерживающих эту гипотезу (как будто гипотеза, если её поддержали авторитетные личности, уже не требует доказательства). Не хочу ставить под сомнение ничьего авторитета, но считаю, что в вопросах касающихся биографии конкретного человека, лучше иметь пять строк свидетельств современников, чем целые тома людей, живших спустя века и тысячелетия.

С чего же всё началось? В Православной энциклопедии сказано: «Братья Господни были детьми Иосифа Обручника от первого брака. Так думали автор Ев. Иакова, Ориген, Климент Александрийский, свт. Епифаний Кипрский». На эту же тему есть высказывания и в апокрифической Книге Иосифа Плотника, но так как общепризнано, что она была создана около 400 года в Египте, то я не стану ее рассматривать как один из документов первоисточников.

Из вышеперечисленных книг наиболее древним (как предполагается, около 150 года) и наиболее известным в ранней Церкви было Евангелие от Иакова, так же известное как Протоевангелие Иакова. В начале книги представлено утверждение о том, что она написана Иаковом: «Я, Иаков, написал эту историю Иерусалима». Из чего предполагается, что автор книги — Иаков, сын Иосифа, мужа Марии, от его предыдущего брака.<sup>24</sup>

Можно сказать, что точка отсчета, от которой будем проводить исследование гипотезы, уже найдена. Да и чего еще желать? Документ древний (не позднее середины 2 века), к тому же был широко известен в церквях. И даже если эта книга написана не Иаковом – братом Господним (кстати, автор прямо не говорит, что он брат Господень), то все равно Протоевангелие стало основным документом, от которого пошло учение о братьях Гоподних, как сынах Иосифа от первого брака. Примем на

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Православная энциклопедия «Азбука веры»/ Из "Библиологического словаря" священника Александра Меня. Б – Братья Господни.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Википедия. Свободная энциклопедия/ Протоевангелие Иакова.

заметку и тот факт, что эта гипотеза была популярной среди верующих на очень ранней стадии Христиантва – уже в конце второго века.

Вот что сказано в Протоевангелии Иакова: «И вот явился ангел Господень и сказал: Захария, Захария, пойди и созови вдовцов из народа, и пусть они принесут посохи, и, кому Господь явит знамение, тому она станет женою (сохраняя девичество) ... И сказал жрец Иосифу: Ты избран, чтобы принять к себе и блюсти деву Господа. Но Иосиф возражал, говоря: у меня уже есть сыновья, и я стар, а она молода, не хочу быть посмешищем у сынов Израиля».<sup>25</sup>

Как видите, уважаемые читатели, здесь сказано, что Иосиф был вдовцом и у него были сыновья. Такое свидетельство является хотя и косвенным, но очень весомым аргументом против гипотезы, что у Марии, кроме Иисуса Христа, были еще дети и от Иосифа — мужа Её.

Кажется, всё, найдены косвенные подтверждения двум гипотезам, но, при этом ни одна из них не имеет прямых доказательств, чтобы была отброшена вторая. Поэтому можно уже завершать свое исследование с философским отрицательным выводом: нельзя доказать, что у Марии – Матери Господа были еще дети от мужа Ее, Иосифа, хотя нельзя доказать и обратного.

Но не было мира на сердце. Потому что перечитывал я Протоевангелие Иакова и видел в нем все больше расхождений со Священным Писанием. Да сами посмотрите, уважаемые читатели!

1. В Протоевангелии написано: «И Анна сказала: Жив Господь Бог мой! Если я рожу дитя мужского или женского пола, отдам его в дар Господу моему, и оно будет служить Ему всю свою жизнь». <sup>26</sup>

Как видите, рассказ о Деве Марии начинается с нарушения закона Моисеева: ибо по закону Господь велит посвящать или отдавать на служение Ему первенцев только мужского пола.

<sup>26</sup> Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. VIII,IX.

Отдавай Мне первенца из сынов твоих. (Исх.22:29) Как предписано в законе Господнем, чтобы всякий младенец мужеского пола, разверзающий ложесна, был посвящен Господу. (Лук.2:23)

2. В Протоевангелии написано: «И вот исполнилось ребенку три года ... И жрец принял ее и, поцеловав, дал благословение, сказав: Господь возвеличит имя твое во всех родах, ибо через тебя явит Господь в последние дни сынам Израиля искупление».<sup>27</sup>

Родители исполнили свой обет – принесли девочку в храм. Но почему первосвященник не только не воспротивился такому поступку родителей, а принял девочку и благословил Её пошел на прямое нарушение закона Израиля о священстве и посвящении Господу первородных? Читая эти строки, я подумал что автор Протоевангелия просто взял Библейскую историю о Самуиле и искусственно перенес её на Марию.

Кстати, опрометчивый поступок первосвященника спустя девять лет привел к проблеме: куда девать девочку-подростка, ибо она в силу физиологических особенностей женского организма не могла более оставаться в храме.

3. В Протоевангелии написано: «Когда же ей исполнилось двенадцать лет, стали советоваться жрецы, говоря: исполнилось Марии двенадцать лет в храме Божием, что будем делать с нею, чтобы она каким-либо образом не осквернила святынь? ... И сказал Иосиф Марии: Я взял тебя из храма Господня, и теперь ты остаешься в моем доме ... Было же ей шестнадцать лет, когда совершались таинства эти. Шел уже шестой месяц (Ее беременности)». <sup>28</sup> То есть, получается, что Мария прожила у Иосифа четыре года, прежде чем забеременела.

Здесь расхождение с Писанием: «Рождество Иисуса Христа было так: по обручении Матери Его Марии с Иосифом,

<sup>28</sup> Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. VIII, IX, XII.

 $<sup>^{27}</sup>$  Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. VII.

прежде нежели сочетались (сошлись вместе) они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа Святаго (Матф.1:18)

4. В Протоевангелии написано: «И сказал Иосиф: сыновей своих запишу. Но что делать мне с этой девой? Кем записать ее? Женою? Мне стыдно. Дочерью? Но все сыны Израиля знают, что она мне не дочь». 29

В Библии же однозначно сказано, что Мария была женой Иосифа: «Пошел также и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова, записаться с Мариею, обрученною ему женою, которая была беременна (Лук.2:4,5)». То есть у Иосифа в принципе не мог возникнуть вопрос: кем записать свою жену, Марию, при переписи?

5. В Протоевангелии написано: «И прошли половину пути, и сказала ему Мария: сними меня с осла, ибо то, что во мне, заставляет меня идти. И он снял ее с осла и сказал ей: куда мне отвести тебя и скрыть позор твой? Ибо место здесь пустынно. И нашел там пещеру, и привел ее, и оставил с ней сыновей своих, и пошел искать повивальную бабку в округе Вифлеема». 30

В Священном Писании же сказано, что Иосиф с Марией при рождестве Христовом были в Вифлееме: «Когда же они были там (в Вифлееме, ибо Христу надлежало родиться именно в Вифлееме), наступило время родить Ей; и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице (Лук.2:6,7)».

6. В Протоевангелии написано: «И пошли маги. И звезда, которую они видели на востоке, шла перед ними, пока не пришли они к пещере». <sup>31</sup>

В Библии же сказано, что волхвы пришли на поклон в дом, а не в пещеру: «Увидев же звезду, они возрадовались радостью

<sup>30</sup> Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. XVII, XVIII.

 $^{31}$  Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл.XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии. Гл. VII.

весьма великою, и, войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и, пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну (Матф.2:10,11)».

И так далее и тому подобное: много, очень много разногласий со Священным Писанием. В итоге, относительно Протоевангелия Иакова я пришел к выводу, что сей документ не внушает доверия, и, следовательно, его нельзя рассматривать, как раннехристианское свидетельство о Деве Марии и об Иосифе и сыновьях его.

Кстати, просмотрев литературу, я узнал, что против Протоевангелия резко выступал Иероним; в V в. оно было включено в список запрещенных книг. Популярным было Протоевангелие на Востоке: оно читалось, толковалось, дало основание для ряда Богородичных праздников, в частности, рождества Богородицы, введения во храм. Но и на Востоке оно иногда упоминается в списках "отрешенных книг". На Русь "Иаковлева повесть" пришла в XII в.; еще в XIV в. эта повесть встречается в списках запрещенных книг {см.: Кобяк Н. А. Индексы "ложных" и "запрещенных" книг и славянские апокрифические евангелия. М., 1983}.

По мере падения моего доверия к Протоевангелию Иакова «испарялись» и основания для версии, что братья Иисуса Христа – это сыны Иосифа от первого брака. Согласен, что уже во втором веке было много сторонников учения о незамужестве Девы Марии, было много сторонников учения, что братья и сестры Христовы не были Его братьями и сестрами. Но видя ТАКИЕ свидетельства, нахожу в них лишь попытку выдать желаемое за действительное.

2

 $<sup>^{32}</sup>$  Свенцицкая И., Трофимова М. Апокрифы древних христиан: Протоевангелие Иакова.

Есть еще версия, что двое из упоминаемых в Священном Писании братьев Христовых были детьми Марии Клеоповой, а двое – детьми Иосифа. Но не стану рассматривать эту версию. Зачем? Если уже удостоверился, что все они (как минимум, трое из четырех) не являются сынами Марии Клеоповой. Если уже удостоверился, что гипотеза о вдовстве и сыновьях Иосифа от первого брака основана на документе, содержащем расхождения с Евангелиями.

Исследовав писания, я не нашел действительно обоснованной альтернативной версии тому, что братья Иисуса Христа, это дети Марии в Её браке с Иосифом.

Но не буду торопиться с выводами, помня, что недоказанность одной или двух из версий не является доказательством третьей.

## 1.4 Почему на кресте Иисус Христос назвал Апостола Иоанна сыном Марии, а Марию – матерью Иоанна

Считаю, что исследуя вопрос: были ли у Марии, Матери Иисуса Христа, еще дети — сыновья Иосифа, нельзя пропустить без внимания это интересное и очень важное место Писания.

При кресте Иисуса стояли Матерь Его … Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Жено! се, сын Твой. Потом говорит ученику: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе. (Иоан.19:25-27)

Я просмотрел Комментарии Баркли к Новому Завету, Комментарии Новому Завету РБО «Радостная К весть», Комментарии новой Женевской Библии, просмотрел Библейский справочник Генри Геллея, Новый Библейский словарь издательства «Мирт». Но богословы Протестантских церквей «скромно» удерживаются от какого-либо объяснения того, почему Иисус Христос, будучи на кресте, объявляет Матери, что отныне Апостол Иоанн — Её сын и почему с того времени Иоанн взял Марию к себе. Тогда я стал искать, как объясняют православные богословы слова Иисуса Христа к Матери и Апостолу Иоанну и увидел замечательный комментарий блаженного Феофилакта, архиепископа Болгарского: «Ах! Как Он почтил ученика, делая его Своим братом. Так хорошо пребывание со Христом страждущим, ибо оно приводит в братство с Ним». 33

Вернемся к исследованию вопроса: конечно, можно ответить на него и так: кроме Иисуса Христа у Марии больше никого из родных не осталось, вот Апостолу Иоанну и было поручено позаботиться о Ней. Но такой категоричный ответ не будет правильным, потому что он вызывает другие вопросы, которые уже не может объяснить. Например, как же тогда быть с теми братьями и сестрами Иисуса Христа, упомянутыми в Евангелиях? Ведь даже если они и не были детьми Марии, явно, они были Её близкими родственниками. Тем более что они неоднократно упоминались, как бывшие вместе с Марией (см. Матф.12:46-48, Мар.3:31, Лук.9:19-21, Иоан.2:12 и др.). Получается, что физически все-таки было кому позаботиться о Матери Иисуса Христа. К тому же Марии тогда было примерно пятьдесят лет, то есть нужды в физической опеке у Нее не было.

Тогда получается, что Иисус Христос назвал Апостола Иоанна сыном Марии по каким-то другим причинам.

Давайте детально оценим обстановку того момента, чтобы выявить, какие это могли быть причины.

Во-первых, в тот трагический момент у креста из близких Иисусу Христу людей, из учеников Его, был только Иоанн. Запомним так же и то обстоятельство, что в последние минуты перед смертью Иисуса Христа рядом с Ним были только Апостол Иоанн, Мария и еще несколько женщин. К кому мог обратиться

2

Блаженный Феофилакт. Толкование Священного Писания блаженного Феофилакта, архиепископа Болгарского: Глава девятнадцатая.

Христос с просьбой о Матери? Кого еще Он мог попросить в те скорбные часы?

Может, Господу не нужно было думать о Ней, о Её горе, в той боли, что Он переживал в тот миг? Или может, Иисус мог сказать Самому Себе: ведь есть же Мои братья и сестры (они не упоминаются среди стоящих у креста), вот они пусть и позаботятся о матери Моей?

Нет. Не мог Иисус не позаботиться, не мог оставить без внимания печать матери. Не мог не проявить сострадание и заботу в тот, страшный не только для Него, но и для стоящих рядом, момент.

Во-вторых, единственное, что отличало в тот момент Апостола Иоанна и Марию, Мать Иисуса Христа, от других людей, а также и от братьев Иисуса Христа — это то, что они уже были верующими в Господа и Спасителя Иисуса Христа. А вот братья Его тогда еще не были среди учеников, они не были еще верующими в Него. Как пишет в своих комментариях к Библии А.П. Лопухин: «Хотя Пресвятая Дева могла бы найти приют у сыновей Иосифа, но они были не близки по духу Ея Сыну и следовательно также и Ей». 34

И наконец, по тому, что Апостол Иоанн стал относиться к Марии, как к матери своей, было исполнено учение Божие о духовном родстве верующих в Церкви.

Это было то родство, которого не знали еще в Иудее, да и во всем мире (ибо доселе признавалось только родство по крови). Родство в Духе Святом, о котором учил Иисус Христос, а впоследствии многократно было сказано о нем Апостолами.

- Старца не укоряй, но увещевай, как отца; младших, как братьев; стариц, как матерей; молодых, как сестер, со всякою чистотою. (1Тим.5:1,2)
- И отвечал им: кто матерь Моя и братья Мои? И обозрев сидящих вокруг Себя, говорит: вот матерь Моя и братья

2

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Лопухин А.П. Толковая Библия, или комментарий на все книги Св. Писания Ветхаго и Новаго Завета. Том 9, с.489.

Мои; ибо кто будет исполнять волю Божию, тот Мне брат, и сестра, и матерь. (Мар.3:33-35)

- А вы не называйтесь учителями, ибо один у вас Учитель Христос, все же вы – братья. (Матф.23:8)
- Тогда говорит им Иисус: не бойтесь; пойдите, возвестите братьям Моим (то есть ученикам Его), чтобы шли в Галилею, и там они увидят Меня. (Матф.28:10)
- И ты (Петр) некогда, обратившись, утверди братьев твоих (то есть Апостолов). (Лук.22:32)
- Итак, братия, выберите из среды себя семь человек изведанных, исполненных Святаго Духа и мудрости. (Деян.6:3)
- Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь. (2Пет.1:10)

Сейчас мы уже настолько привыкли к тому, что мужчин и женщин, являющихся членами нашей церкви, называют братьями и сестрами во Христе, что даже и не замечаем, что по плоти они нам чужие люди. Хотя, к сожалению, для многих в церкви обращение: «брат» или «сестра» стало сугубо номинальным, ни к чему не обязывающим.

Совсем скоро, сразу же после Вознесения Иисуса Христа, Евангелист Лука уже и братьев Господа упоминает среди христиан: «Все они единодушно пребывали в молитве и молении, с [некоторыми] женами и Мариею, Материю Иисуса, и с братьями Его (Деян.1:14)».

С того времени они были уже родными Марии не только по плоти, но и по духу – родными по новому духовному родству.

Это было то родство, которого не знали еще в Иудее, да и во всем мире (ибо доселе признавалось только родство по крови). Родство в Духе Святом, о котором учил Иисус Христос, а впоследствии многократно было сказано о нем Апостолами.

# 1.5 Пророчество о братьях Христа, как о сынах Матери Его

В завершение своего исследования по вопросу, были ли у Девы Марии еще дети, хочу привести одно место из Евангелия от Иоанна. Здесь не говорится ни о Матери Господа, ни о Его братьях и сестрах, но оно очень интересно своей параллелью с пророческим видением Царя Давида.

Приближалась Пасха Иудейская, и Иисус пришел в Иерусалим и нашел, что в храме продавали волов, овец и голубей, и сидели меновщики денег. И, сделав бич из веревок, выгнал из храма всех, [также] и овец и волов; и деньги у меновщиков рассыпал, а столы их опрокинул ... При сем ученики Его вспомнили, что написано: ревность по доме Твоем снедает Меня. (Иоан.2:13-17)

Какое же место Писания вспомнили ученики Иисуса Христа и поняли, что это сказано о Нем? Это Псалом 68: «Ибо ревность по доме Твоем снедает меня (Пс.68:10)».

Но здесь лишь часть фразы, а если прочесть предложение из Псалма целиком, то мы увидим нечто очень интересное: «Чужим стал я для братьев моих и посторонним для сынов матери моей, ибо ревность по доме Твоем снедает меня, и злословия злословящих Тебя падают на меня. (Пс. 68:9,10)».

О том, что в жизни Иисуса Христа был период, когда Его братья не верили Ему, мы знаем из Евангелия от Иоанна (см. Иоан.7:5). Что ревность по Дому Божьему была в сердце Его, мы увидели из вышеприведенного места Писания (см. Иоан.2:13-17). Но в данный момент мое внимание привлекли слова: «Для сынов матери моей». Почему Пророк говорит о братьях не как о сынах отца, а как о сынах матери? Ведь везде, где говорится о братьях самого Давида, говорится, как o сынах Иессея 1Цар.17:12,13,17). Ответ может быть только такой: пророк Давид в откровении Божьем провидел, что будет переживать Господь, и знал, что братья Его могут быть только сынами Матери Его (ибо

Единородный Сын Божий от Отца) поэтому и написал: *«для сынов матери моей»* – значит, для сыновей Девы Марии.

Очень интересное место Писания! Но лучше еще раз перепроверим, может это выражение только в Синодальном переводе Библии?

Ненавистным я стал для своих братьев и чужим для сыновей своей матери. Изъела меня ревность о Твоем Святилище, и поношения хулящих Тебя обрушились на меня. (Тегилим 69:9,10)<sup>35</sup>

Как видите, всё совпадает: и в Иудейском переводе та же фраза: «Для сыновей своей матери».

#### 1.6 Вывод из проведенного исследования

После старательного исследования доступного материала я склонен считать, что у Иисуса Христа были братья, рожденные от Иосифа и Марии: Иаков (избранный Апостолами, первый епископ Иерусалимский), Иосия, Иуда (как считается, написавший в Библии Послание Иуды) и Симон, а также были сестры.

Так как в пользу этой гипотезы, хотя и косвенно, но говорят многие места Священного Писания. Также есть упоминания в трудах раннехристианских авторов.

Хотя если будут предоставлены достоверные материалы, опровергающие такой вывод, то я с удовольствием их приму и рассмотрю (адрес электронной почты: <a href="mailto:stepanych2013@inbox.ru">stepanych2013@inbox.ru</a>).

Но сразу хочу сказать, что доводы подобные: «Этого не может быть, потому что не может быть никогда» – я не считаю логичными и обоснованными.

 $<sup>^{35}</sup>$  Тегилим (Псалмы) с комментариями рава Ицхака Зильбера. Псалом 69.

## 2 Царица Небесная

Пытаясь найти ответ на вопрос: были ли у Марии – Матери Господа еще дети кроме Иисуса Христа, мы с вами, уважаемые читатели, попутно рассмотрели множество других тем: почему Марию называют Богородицей, узнали новое об Иакове, брате Господнем, о Марии Клеоповой и других. Проанализировали сложный для истолкования вопрос, почему Иисус Христос, будучи распятым на кресте, поручил Свою Мать Иоанну и назвал Её его матерью? Да, так обычно и происходит, начнешь распутывать клубок одного вопроса, глядь, зацепилась еще дюжина новых. И раз мы ведем разговор о Деве Марии, то я хочу предложить вашему вниманию еще одно исследование.

Беседуя со священником Древлеправославной Церкви (старовером), я спросил его: на каком основании принято во многих церквях называть Деву Марию Царицей Небесной? Ведь в Священном Писании нет такого обращения к Ней, да и в христианской литературе первых веков я не встречал, чтобы Её так величали.

Священник, отец Александр, не отмахнулся от моего вопроса, а постарался ответить на него и передал книгу, в коей была глава, посвященная данной теме. Но когда ознакомился с доводами, они показались мне не убедительными: «Потому что так поется в богослужебных песнопениях Православной Церкви».

И я занялся поисками других источников, где говорится о Царице Небесной. При этом была одна сложность: ведь в Православной Церкви очень много значит, пользуется ли уважением автор, на которого ты ссылаешься — поэтому я искал ответ среди богословов, уважение к которым было бы очень высоким в христианском мире.

Сначала, уважаемые читатели, предлагаю вам познакомиться с двумя точками зрения на то, Кто является

Царицей Небесной. А затем, я проведу анализ этих точек зрения на основании Священного Писания.

Бесспорно, что о Рождестве Иисуса Христа и о Деве Марии были пророчества еще в Ветхом Завете – приведу пару для примера:

И сказал Господь Бог змею: за то, что ты сделал это, проклят ты пред всеми скотами и пред всеми зверями полевыми; ты будешь ходить на чреве твоем, и будешь есть прах во все дни жизни твоей; и вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту. (Быт.3:14,15)

Итак Сам Господь даст вам знамение: се, Дева во чреве приимет и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил. (Ис.7:14)

Но сейчас перед нами стоит задача — исследовать в Священном Писании места, где говорится о Деве Марии, как о Царице Небесной.

Прямого использования данного словосочетания: «Царица Небесная» в Библии я не нашел. Но есть одно место Священного Писания (Псалом 44), которое стоит исследовать более подробно, ибо там упоминается Царица — Невеста Божия и дается Её описание.

Престол Твой, Боже, вовек; жезл правоты — жезл царства Твоего. Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих. Все одежды Твои, как смирна и алой и касия; из чертогов слоновой кости увеселяют Тебя.

Дочери царей между почетными у Тебя; стала царица одесную Тебя в Офирском золоте. Слыши, дщерь, и смотри, и приклони ухо твое, и забудь народ твой и дом отца твоего. И возжелает Царь красоты твоей; ибо Он Господь твой, и ты поклонись Ему. И дочь Тира с дарами, и богатейшие из народа будут умолять лице Твое. Вся слава дщери Царя внутри; одежда ее шита золотом; в испещренной одежде ведется она к Царю; за нею ведутся к Тебе девы, подруги ее, приводятся с весельем и

ликованьем, входят в чертог Царя. Вместо отцов Твоих, будут сыновья Твои; Ты поставишь их князьями по всей земле. Сделаю имя Твое памятным в род и род; посему народы будут славить *Тебя во веки и веки. (Пс.44:7-18)* 

Кого псалмописец назвал Царицей, ставшей одесную Господа? Есть два различных толкования этого места Священного Писания

#### 2.1 Толкование 44 Псалма по изданию Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря

Толкование 44 Псалма, данное в «Сказании о земной жизни Пресвятой Богородицы», издания Русского Пантелеимонова монастыря<sup>36</sup>: «В 44 Псалме св. Пророк Давид живописно изображает славу великого Царя и Царицы. Если черты, употребляемые в описании величия Царя, таковы, что заставляют видеть в этом Царе - Царя духовного царства, непреходящего и вечного, Господа Иисуса Христа, то и под Царицею должно разуметь небесную Царицу и Владычицу нашу – Деву Богородицу.

Святая Церковь в богослужебных песнопениях прилагает это пророчество к Богоматери: «Иже Тебе ради Богоотец пророк Давид, песенно о тебе провозгласи, величия Тебе сотворшему: предста Царица одесную Тебе»;

- «Слыши, дщи, и виждь, и приклони ухо Твое, и возжелает Царь доброты Твоея: ибо вся слава Твоя, Дево, отвнутрь, яко заченши Создателя Твоего».

Для объяснения этого пророчества надобно припомнить, что сидение и предстояние «одесную» царя издревле означало особенную почесть, принадлежавшую лицам близким к престолу. В объясняемом пророчестве Господь Иисус Христос представляется возседящим на престоле вечной славы, а предстоящая одесную Его – Пречистая Дева Матерь.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Текст приведен в современном грамматическом стиле.

предстоит на высшем месте, как честнейшая херувимов и славнейшая серафимов». 37



Рисунок 5. Богородица – Царица Небесная. Икона 19 века, Петербург.

Итак, уважаемые читатели, как видите, авторы «Сказания о земной жизни Пресвятой Богородицы» истолковали слова: «стала царица одесную Тебя», как пророчество о Марии — Матери Господа. И обосновали свое толкование тем, что так поется в богослужебных песнопениях Православной Церкви.

Но есть и другое истолкование этого Псалма, заслуживающее такого же внимания, как и слова старцев

3'

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Сказание о земной жизни Пресвятой Богородицы: с изложением пророчеств и прообразований, относящихся к Ней, учения Церкви о Ней, чудес и чудотворных икон Ея, на основании Священного Писания, свидетельств святых отцев и Церковных преданий. Гл.1. с.6,7.

Пантелеймонова монастыря – толкование Василия Великого (330-379), архиепископа Кесарии Каппадокийской, богослова.

#### 2.2 Толкование 44 Псалма Василием Великим

Василий Великий в своей «Беседе на Псалом сорок четвертый» писал: «(9) Предста царица одесную Тебе, в ризах позлащенных одеяна преиспещрена (Пс.44:10). <u>Пророк говорит уже о Церкви</u>, о которой узнаем из Песни Песней (6:9), что едина есть совершенная голубица Христова, которая приемлет на

десную страну Христову соделавшихся известными ПО своим добрым делам, различая их от людей негодных, как пастырь различает овец от козлищ. Итак, предстоит царица, то есть душа, сочетанная с Женихом-Словом, не обладаемая грехом, причастницею соделавшаяся царства Христова, предстоит Спасителя одесную ризах позлащенных, есть TO великолепно священнолепно себя учениями украшающая духовными, сотканными И преиспещренными ... (14) Псалом

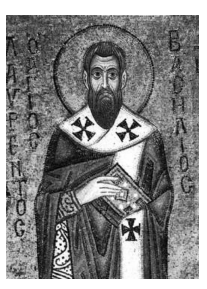


Рисунок 6. Василий Великий. Икона 11 века. Софийский собор, Киев.

убеждает нас вступить во внутреннейшие тайны славы Церковной, потому что красота невесты есть внутренняя ... (18) Помяну имя Твое во всяком роде и роде; сего ради людие исповедятся Тебе в век, и во век века (Пс.44:18). В заключение всего речь предлагается как бы от лица самой Церкви: помяну имя Твое во всяком роде и роде. Какое же это поминовение Церкви? Это — исповедание народов». 38

.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Василий Великий. Беседа на Псалом 44. п.9,14,18.

Итак, богослов, Василий Великий, учит, что Царица, о которой сказано в Псалме 44, — это Церковь в грядущей славе, когда Она пребудет со Христом — Господом и Женихом Своим.

Уважаемые читатели, в своих комментариях богослов не только указал, что в псалме сказано о Церкви, но и раскрыл красоту сего грядущего союза Жениха-Слова и Церкви во славе праведности Христовой, пребывающей в Царствии Его (доме Жениха). Раскрыл, что это духовный союз Бога и душ верующих, познавших Его слово (истинно познавших сердцами своими, и принявших разумом своим).

Но вернемся к Царице Небесной: чтобы выяснить, кто же так назван пред Богом, обратимся к самому истинному источнику информации — к Священному Писанию. Предлагаю вам ознакомиться с другим пророчеством, рассказывающим о грядущем браке Агнца и Его Невесты, браке, подобном описанному в 44 Псалме.

И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: аллилуия! ибо воцарился Господь Бог Вседержитель.

Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых.

И сказал мне [Ангел]: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. (Откр.19:6-9)

Хотя здесь не используется слово Царица, а сказано о Жене Агнца, но явно видно сходство с 44 Псалмом в описании Царя, и Жены Его. Обратите внимание на сказанные здесь слова, говорящие об одежде Жены Агнца: «виссон же есть праведность святых» они указывают не на персональную праведность одного человека (Девы Марии), а на праведность всей Церкви, ибо иначе было бы: «виссон же есть Её праведность».

В другом месте Писания Апостол Павел прямо говорит верующим из Коринфской церкви о желании, чтобы они предстали пред Господом (Женихом) девою (Невестою) чистою, неукоризненною.

О, если бы вы несколько были снисходительны к моему неразумию! Но вы и снисходите ко мне. Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою. (2Кор.11:1,2)

Иоанн Креститель также называет Церковь Невестой, а себя лишь другом Жениха.

Имеющий невесту есть жених, а друг жениха, стоящий и внимающий ему, радостью радуется, слыша голос жениха. Сиято радость моя исполнилась. (Иоан.3:29)

Кстати, я вспомнил еще одно место Священного Писания, в котором хотя и не говорится о Царице Небесной, но в нем упоминается Мария, Матерь Господа.

Когда же Он говорил это, одна женщина, возвысив голос из народа, сказала Ему: блаженно чрево, носившее Тебя, и сосцы, Тебя питавшие! (Лук.11:27)

«Блаженна Мария!» – восклицала женщина. Но Иисус Христос не поддержал её порыв, *а Он сказал: блаженны слышащие слово Божие и соблюдающие его (Лук.11:28)*.

Нет, неспроста Дух Святой именно Луке, евангелисту эллинов, положил на сердце упомянуть этот эпизод. Неспроста, ибо от христиан из язычников пойдет учение, что Дева Мария – Царица Небесная. И возвеличивание Её, как Царицы Небесной, возникнув среди верующих во второй половине второго века, – в четвертом веке, во времена царицы Елены – матери императора Константина Великого, по сути, будет узаконено во многих церквях.

И в заключение своего исследования приведу слова Иисуса Христа, сказанные всем людям земли: «И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром (Откр.22:17)».

Кто сейчас призывает людей: придите ко Христу? Кто сейчас благовествует на земле?

Воистину, это Церковь, водимая Святым Духом, свидетельствует всему миру о Христе. Воистину, это Церковь возлюбила Иисуса Христа более жизни своей. И не остановят то Благовестие ни тюрьмы, ни сатана, ни сама смерть.

Получается, что прав был Василий Великий, назвав Невестой Божьей не человека, а Церковь. Ибо человек может быть мужем или женой человека, а Церковь может быть Невестой и Женой Божьей, дабы во всей полноте исполнилась цель Божия в Его творении: «Да будет Бог все во всем! (1Кор.15:28)».

На этом я завершаю свое исследование о Деве Марии, об избраннейшей из жен человеческих – Матери Господа нашего Иисуса Христа.

О Марии, Которая пребывает в Церкви Христовой, о Марии, которая при втором пришествии Господа облечется в славу Церкви — Царицы Небесной, приготовленную Ей искупительной кровью Христа. Облечется во всем величии, когда Церковь предстанет вместе с Господом на небесах во славе и праведности Божией. И ничего не может быть больше славы сей ничего не может быть более сего величия!

Да благословит вас Господь Бог в тот великий момент вознесения Церкви навстречу Иисусу Христу при Его втором пришествии пребывать вместе с Марией – Матерью Господа, вместе с Апостолами, вместе со всеми святыми Церкви Христовой!

#### Заключение

- Так, где же истина, брат? Ты скептически исследовал различные гипотезы и выявил, что многое из того, что говорят о Деве Марии, Матери Господа, не имеет неопровержимых доказательств. Но этим ты ведь не открыл Америки: и до тебя христианские богословы знали всё, о чем ты написал прочитав книгу, думаю, найдутся люди, готовые обратиться ко мне с такими словами.
- Не знаю, учение какой церковной деноминация отступило от истины больше, а какое меньше я не проводил такого исследования, да и не собираюсь проводить, потому что это не только бессмысленное занятие, но и вредное, греховное.

Цель книги в другом; ибо на примере исследования биографии Девы Марии я хотел рассказать вам, уважаемые читатели, КАКИМ ОБРАЗОМ я искал и находил ответы на богословские вопросы.

Рассказывая о свободе духовной, я хотел показать вам, дорогие мои братья и сестры во Христе, что при этом не обязательно, совсем не обязательно вы превратитесь в еретиков, высокомерно отвергающих свою церковь, выпестовавшую вас и взрастившую вас.

Когда вы были духовными младенцами и не могли различать, где добро, а где зло, вы без какого-либо анализа воспринимали всякое слово, сказанное пастырями. Но по мере духовного взросления, вольно или невольно, но обязательно вы будете подмечать некоторые несовершенства — не бойтесь, а научитесь любить свою церковь, своих духовных наставников, такими, какие они есть — живыми человеками. Ведь вы же любите своих престарелых родителей, хотя и видите многие их слабости и несовершенства — может, от этого любите их даже еще больше, чем любили в детстве. По крайней мере, ваша любовь сейчас стала глубже, осмысленнее и более ответственной.

Не бойтесь духовного взросления, ибо это нормально. И наоборот: горе вам, если вы, будучи членами церкви уже многие годы, так и остались на том же духовном уровне, как были, когда пришли в Церковь Христову — только лишь поднаторели в соблюдении религиозных обрядов. Это означает лишь одно: нет у вас общения со Христом, нет у вас ученичества в Духе Святом.

Вспомните, Апостол Иоанн, обращаясь к церквям, обращался к верующим, находящимся на разном уровне духовного возраста.

Пишу вам, дети, потому что прощены вам грехи ради имени Его. Пишу вам, отцы, потому что вы познали Сущего от начала. Пишу вам, юноши, потому что вы победили лукавого. Пишу вам, отроки, потому что вы познали Отца. Я написал вам, отцы, потому что вы познали Безначального. Я написал вам, юноши, потому что вы сильны, и слово Божие пребывает в вас, и вы победили лукавого. (1Иоан.2:12-14)

- Так, где же истина, брат?
- Истина в Духе Святом, и познание её в способности христианина непрерывно пребывать в учении от Духа. И пока он находится в процессе сего учения он пребывает в истине. Прекратился процесс учения, процесс общения с Духом Божьим он уже не в истине.
- Но как же тогда написанное слово? Как же Священное Писа-ние и труды мужей веры – неужели низка их ценность?
- Через Священное Писание, через христианские книги Дух Бо-жий как раз и будет учить вас, братья и сестры во Христе, учить, как бы переоткрывая уже лично для каждого из вас то, что в свое время Он открыл авторам Писания и авторам богословских книг. Будучи научаемы Духом Святым, вы постепенно обретете навык к сердечному различению истины в написанном. И со временем авторы Библии и авторы христианских писаний станут вашими добрыми собеседниками, в которых вы будете видеть людей, таких же учеников Христовых, как и вы; ибо и вы будете познавать такие же уроки Господни, какие проходили они.

- Но зачем это нужно? Зачем самому учиться анализировать различные учения и сравнивать их со Священным Писанием? Неужели недостаточно богословов, недостаточно книг, делающих хорошие выводы?
- Фарисеи знали Пятикнижие наизусть, и что из того? Не помогло им ни знание Священного Писания, ни изучение многочисленных толкований и наставлений. А знаете почему?
  Это были знания, принятые ими извне – не их знания, а чужие.

Так уж устроен мир, что никто из нас не научается, пока сам в своей жизни не применит то, о чем прочитал или услышал: пока не войдешь в воду и не попробуешь плыть, не научишься, прочитай хоть сто книг о плавании – так же и хождение во Христе. Переоткрывая для себя сведения или наставления, которые, не спорю, легко узнать из книг, таким способом мы усваиваем полученную информацию, уже, как свои знания, а не чужие. А свои знания, свой опыт уже не забудутся и в нужный момент всплывут из памяти, из сердца, и наставят, как поступить по Духу и Истине!

Согласен, что неверующий человек не уверует во Христа, узнав, что нет неопровержимых доказательств ни у одной из гипотез, отвечающих на вопрос: были ли у Девы Марии, Матери Господа, еще дети от мужа Её, Иосифа или не было. Но верующий человек ... – он станет более убежденным в своем избрании следовать за Христом Иисусом. И знаете, почему я так думаю? Потому что, проходя испытания в жизненных обстоятельствах, проходя испытания в теологических диспутах, мы становимся крепче в вере.

А теперь я обращаюсь к вам, пастыри, – ко многим и многим из вас. И не усматривайте, пожалуйста, в этом дерзости; ибо, когда пророк Божий не внял слову Господа, то Бог через ослицу произнес увещевание.

Помочь духовному взрослению «младенцев во Христе», научить их «вкушать твердую духовную пищу» – вот главная цель

церкви, а для вас, пастырей, главная задача. А учитывая, как стремительно наступают последние времена, может даже и единственная, ибо, только возрастая в Духе, мы жизнью своей свидетельствуем о Христе, что Он в нас и мы в Нем. А это и есть истинное свидетельство!

Вспомните, ведь проповедуя, и Иоанн Креститель, и Иисус Христос, и Апостолы, и многие мужи веры, отцы Церкви, рассказывали о Царствии Небесном, как о своем мире, как о своей жизни.

Так сделайте же шаг к тому, чтобы Царствие Небесное для вас и для ваших прихожан перестало быть только неведомой загробной перспективой, чтобы Оно сблизилось с вами, вошло в вашу жизнь здесь и сейчас.

Ищите же прежде Царства Божия и правды Его! (Матф.6:33)

## Библиография

- 1. Архимандрит Никифор. Иллюстрированная полная популярная Библейская энциклопедия [Электронный ресурс] Электронные текстовые данные. Репринтное издание 1990 г. Режим доступа <a href="http://sbible.boom.ru/nikif.htm">http://sbible.boom.ru/nikif.htm</a> свободный.
- 2. Библиология 1.0 [Электронный ресурс]: Библия, Синодальный перевод (со словарем Стронга); Синодальный перевод (77 книг, включая Апокрифы); Перевод Нового Завета с др.греческого Лутковского; Перевод Нового Завета еп. Современный перевод Нового Завета IBS; Библия на укр.языке пер. Огиенко; Библия на укр.языке пер. Турконяка; Библия на англ.языке Nev International Version; Библия на англ.языке King James Version; Августин Аврелий, Избранные проповеди/ Евро-Азиатская Аккредитационная Ассоциация Одесской богословской семинарии, The Leaming Alliance; М.Холман -Электрон. дан. – Истра, Московск. обл.: Слово жизни, 2002. – 1 электрон.опт.диск (CD-ROM) – (Электронная книга).
- 3. Библия: книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета: Канонические; Синодальный перевод. — М.: Российское Библейское общество, 1998. — 1244с.
- 4. Блаженный Феофилакт. Толкование Священного Писания блаженного Феофилакта, архиепископа Болгарского [Электронный ресурс]/ По благословению протоиерея Стефана, настоятеля Свято-Николаевского храма п.Ханженково (г.Макеевка, Донецкая обл.). Электронные текстовые данные. Режим доступа <a href="http://feofilakt.ru/ot-ioanna/blog/stranitsa-4">http://feofilakt.ru/ot-ioanna/blog/stranitsa-4</a> свободный.
- 5. Библия: Современный перевод Библейских текстов/ World Bible Translation Center. М.: без изд. 1993. 1151 с.

- 6. Василий Великий. Беседа на Псалом 44 [Электронный ресурс]/ Московское Подворье Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. Электронные текстовые данные. М.: Веб-Центр «Омега», 2001. <a href="http://www.wco.ru/biblio/books/vasilv1/Main.htm">http://www.wco.ru/biblio/books/vasilv1/Main.htm</a> свободный режим доступа.
- 7. Википедия. Свободная энциклопедия [Электронный ресурс]/ Wikimedia Foundation, Inc. Электронные текстовые данные. Источник текста по лицензии Creative Commons Attribution-ShareAlike. Режим доступа <a href="http://ru.wikipedia.org/wikicbofodhuid">http://ru.wikipedia.org/wikicbofodhuid</a>.
- 8. Евсевий Кесарийский Памфил. Церковная история: в 10 кн. Кн.2,3 [Электронный ресурс]/ Biblical Studies, Русские страницы, тексты 4 века. – Режим доступа http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Father4.html свободный.
- 9. Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга II О епископах, присвитерах и диаконах [Электронный ресурс]/ Biblical Studies: Русские страницы. Электронные текстовые данные. <a href="http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment4.html">http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment4.html</a> режим доступа свободный.
- 10.Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга III О вдовицах [Электронный ресурс]/ Biblical Studies: Русские страницы. Электронные текстовые данные. Режим доступа <a href="http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment5.html">http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment5.html</a> своболный.
- 11.Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга IV О сиротах [Электронный ресурс]/ Biblical Studies: Русские страницы. Электронные текстовые данные. Режим доступа <a href="http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment6.html">http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment6.html</a> свободный.
- 12. Климент Римский. Постановления Апостольские. Книга VIII О дарованиях, рукоположениях и канонах церковных [Электронный ресурс]/ Biblical Studies: Русские страницы. —

- Электронные текстовые данные. Режим доступа <a href="http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment10.html">http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Apostol/Kliment10.html</a> свободный.
- 13.Православная энциклопедия «Азбука веры» [Электронный pecypc]/ Из "Библиологического словаря" священника Александра Меня. Сайт священника Константина Пархоменко Электронные текстовые данные. http://azbyka.ru/dictionary/02/index.shtml свободный режим доступа.
- 14.Православный календарь [Электронный ресурс] Электронные текстовые данные. <a href="http://days.pravoslavie.ru/Life.htm">http://days.pravoslavie.ru/Life.htm</a> свободный режим доступа.
- 15.Протоевангелие от Иакова: история Иакова о рождении Марии [Электронный ресурс] / Электронные текстовые данные. Библиотека Русской религиозно-философской и художественной литературы «Вѣхи», 2007. Режим доступа http://www.vehi.net/index.html свободный.
- 16. Радостная Весть: Новый Завет в переводе с древнегреческого/ сделан с текста The Greek New Testament. 2-е издание, со Словарем. М.: Российское Библейское общество, 2003. 603с.
- 17. Свенцицкая И., Трофимова М. Апокрифы древних христиан: Протоевангелие Иакова [Электронный ресурс]/ И. Свенцицкая, М. Трофимова; Библиотека Гумер. Электронные текстовые данные. 2008. Режим доступа <a href="http://www.gumer.info/bogoslov\_Buks/apokrif/Svenc\_08.php">http://www.gumer.info/bogoslov\_Buks/apokrif/Svenc\_08.php</a> свободный.
- 18. Сказание о земной жизни Пресвятой Богородицы: с изложением пророчеств и прообразований, относящихся к Ней, учения Церкви о Ней, чудес и чудотворных икон Ея, на основании Священного Писания, свидетельств святых отцев и Церковных преданий/ Издание Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря. 8-е издание, исправленное и

- дополненное. М.: Типо-Литография И. Ефимцева, 1904. 398с.: ил.
- 19. Тегилим (Псалмы) с комментариями рава Ицхака Зильбера [Электронный ресурс]/ Istok.ru: Библиотека Исток. Электронные текстовые данные. <a href="http://istok.ru/library/audiolections/psaloms/">http://istok.ru/library/audiolections/psaloms/</a> свободный режим доступа.
- 20. Тертуллиан Климт Септимий Флоренс. О плоти Христа [Электронный ресурс]/ Изд. группа «Прогресс» «Культура», ред. А.А. Столяров. Электронные текстовые данные. М.: 1994. <a href="http://www.wco.ru/biblio/books/tertul1/Main.htm">http://www.wco.ru/biblio/books/tertul1/Main.htm</a> свободный режим доступа.