# В. В. ЕВСЮКОВ МИФОЛОГИЯ КИТАЙСКОГО НЕОЛИТА

ИЗДАТЕЛЬСТВО "НАУКА" СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ



ACADEMY OF SCIENCES OF THE USSR
SIBERIAN DIVISION
ORIENTAL COMMISSION
INSTITUTE OF HISTORY, PHILOLOGY AND PHILOSOPHY

V. V. EVSYUKOV

# MYTHOLOGY OF CHINA'S NEOLITHIC AGE

AFTER THE PATTERNS
OF YANGSHAO CULTURE'S CERAMICS

HISTORY AND CULTURE OF THE EAST OF ASIA

Ed. V. E. Larichev



АКАДЕМИЯ НАУК СССР СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ КОМИССИЯ ПО ВОСТОКОВЕДЕНИЮ ИНСТИТУТ ИСТОРИИ, ФИЛОЛОГИИ И ФИЛОСОФИИ

В. В. ЕВСЮКОВ

# МИФОЛОГИЯ КИТАЙСКОГО НЕОЛИТА

ПО МАТЕРИАЛАМ РОСПИСЕЙ НА КЕРАМИКЕ КУЛЬТУРЫ ЯНШАО

Ответственный редактор доктор исторических наук В. Е. Ларичев



НОВОСИБИРСК «НАУКА» СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ 1988

ГЛАВА 1



Рис. І. Изображения каури (а) и «орнамент смерти» (б) по Ю.Г. Андерсону.

история исследования семантики росписей яншао

История пзучения семантики япшаоского орпамента, представляющего собой одип из наиболее важных источников реконструкции духовной культуры неолитических предков китайцев, насчитывает уже более полувека. За это время к указанной проблеме обращались многие исследователи, предлагавшие своя толкования смысла яншаоской росписи.

Честь открытия неолитической культуры яншао принадлежит шведскому археологу Ю. Г. Андерсону, который в 1921 г. исследовал первую неолитическую стоянку Яншаоцунь в пров. Хэхань. Начиная с этого времени он на протяжении многих лет занимался изучением китайского неолита, неоднократно проводил полевые исследования и раскопки. Собранная им богатейшая коллекция китайской неолитической керамики была передана в стокгольмский Музей дальневосточных древностей и изучалась впоследствии многими исследователями. Результаты полевых работ и камеральной обработки материала были опубликованы IO. Г. Андерсоном на страницах «Бюллетеня Музея дальневосточных древностей» и ряда других изданий . Однако в этих публикациях он не затрагивал проблем семантики полихромной росписи открытых им образцов неолитической керамики, его интересовали в первую очередь другие вопросы: распространение, генезис и преемственность в развитии типов керамических изделий и их орнамента. Содержательной стороне представленных на яншаоской керамике изображений специально посвящена лишь небольшая заметка 2, а также глава в одной из его книг3, отдельные положения из которой были затем повторены и дополнены в вышедшей в 1943 г. монографии 4.

Основные иден относительно семантики неолитического орнамента, изложенные Ю. Г. Андерсоном в этих работах, сводятся к следующему. Изучая ганьсускую крашеную керамику этапов мацзяно и бавышань, он обратил внимание на то, что «люди культуры янинаю в Ганьсу имели два сорта керамики: один для живых, другой — для мертвых», т. е. выделил по функциональному признаку бытовую, с его точки зрения, керамику мацзяяо и погребальную керамику баньшань. К первой группе Ю. Г. Андерсон отнес многочисленные миски, богато расписанные изнутри и снаружи «волнистыми линиями и другими прихотливо изображенными фигурами,

среди которых можно узнать водяные растения и лягушек»; ко второй, состоящей почти исключительно из урн с очень узким горлышком, сосуды, разрисованные горизонтальными концентрическими полосами, узором из четырех больших спиралей, покрывающих всю верхнюю часть сосуда, большими тыквообразными фигурами, большими ромбами и шахматным орнаментом в Основанием для такого деления послужило то, что мацаялоская керамика встречалась только в поселениях, тогда как баньшаньская только в погребениях.

Анализируя баньшаньский орнамент, Ю. Г. Андерсон выделил устойчивый мотив, присутствовавший на большинстве изделий этой группы, названный им «орнаментом смерти» (death pattern). «Орнамент смерти» представляет собой два расположенных друг против друга ряда зубьев, выполненных черной краской, между которыми помещается красная или лиловая полоса (рис. 1, б). Ю. Г. Андерсон по этому поводу отмечал: «Особо следует подчеркнуть, что ни один из этих двух элементов данного орнамента не встречается на бытовой керамике мацзяяо, особенно же поразительно то, что красный цвет, по-видимому, строго запрещен для живых и предназначен исключительно для культа мертвых»<sup>7</sup>. Разбирая символику этого орнамента, Ю. Г. Андерсон опирался на работы шведских исследователей Х. Рид и Б. Карлгрена в. По мнению Х. Рид, треугольник в неолитической росписи представляет собой знак плодородия, женского начала; с точки зрения Б. Карлгрена опправшегося на данные древнекитайской пиктографии, это — мужской символ.

Ю. Г. Андерсон пришел к выводу, что правы оба исследователя: треугольник может символизировать как мужской пол. так и женский. Более того, он предположил, что известный китайский символ инь-ян (две запятые в круге) восходит к двум дополняющим друг друга треугольникам в Исходя из этого, Ю. Г. Андерсоном была предложена следующая интерпретация «орнамента смерти»: ряды зубьев-треугольников обозначают противоборствующие друг с другом и в то же время в своем соединении составляющие основу жизни принципы инь и ян, а красная полоса между ними символизирует кровь, являющуюся, по поверьям первобытных, наиболее важной субстанцией всякого жи-

вого существа. Все вместе это должно было составлять символ вечной жизни и воскресения. Суммируя свои наблюдения по семантике баньшаньского орнамента, Ю. Г. Андерсон подчеркивал: «...роспись погребальных урн полна символов, большинство из которых (а возможно, и все) означают жизненную сплу, направленную на благо мертвых» 10.

Находки, сделанные китайскими археологами уже после Ю. Г. Андерсона, показали необоснованность деления ганьсуской крашеной керамики на бытовую (мацзяяо) и погребальную (баньшань), и сейчас эта точка эрения считается бесспооно устаревшей.

Другим узором, привлекшим внимание Ю. Г. Андерсона, был узор раковин каурп, встречающийся на баньшаньских и мачанских сосудах (рис. 1, а). Сами раковины или их имитация из кости, камня, а поэже и из бронаы. также нередко встречаются на ганьсуских неолитических и более поэдиих стоянках. По мнению Ю. Г. Андерсона, изображения каури на яншаоской керамике бесспорно символизируют собой женский детородный орган, выступают в роли «символа Афродиты», и, таким образом. связаны с шпроким кругом представлений о «вдохновляющем жизнь плодородни» (life-inspiring fertility), изобплии и процветании "

Следует сказать и о том, как Ю. Г. Андерсон интерпретировал едва ли не самый популярный яншаоский мотив -- спираль, которая имеет в росписи множество модификаций и придает ей характерное своеобразие. Ход мысли исследователя таков: если «орнамент смерти» и узор каури имеют символическое значение, то «в высшей степени вероятно, что так же дело обстоит и с основным элементом баньшаньской орнаментики — большими спиралями» 12. Опираясь на работу Д. Маккензи 13, которую он сам назвал «не всегда надежной», а также на сочинения Ч. Вильямса и Де Виссера 4, Ю. Г. Андерсон пришел к выводу, что «спирали могут представлять чрезвычайно поразительный, а иногда даже ужасный атмосферный феномен - водяные смерчи или возлушные вихри» 15.

Что касается других мотивов яншаоской росписи, то в клетчатом (шахматном) орнаменте Ю. Г. Андерсон вслед за Х. Рид в видел символику, связанную с культом мертвых. Погребальному, «заупокойному» символизму баньшаньской росписи, по его мнешию, противостоит символика росписи мацзяяо, которую он. впрочем. отказался интерпретировать, констатировав, что «точно о ее смысле ничего не известно». Тем не менее, «загадочные» мацзялоские изображения лягушек, по Ю. Г. Андерсону, дают основание утверждать, что «ото—символ, вероятно, посвятно, по

щенный живым»<sup>17</sup>. Из прочих узоров Ю. Г. Андерсон выделил тыквообразные изображения, которые на баньшаньских сосудах часто замещают спирали, и усмотрел в них популярный в более позднем китайском искусстве мотив тыквы.

Не обошел вниманием исследователь и одного из наиболее известных и популярных баньшаньских изделий — крышку «гай» в виде антропоморфной головы с рожками и змеей на затылке. По его мнению, последвеее имеет прямое отношение к распространенному по всему миру культу змей, который так же, как и «мистические ряды треугольников, красная охра и раковины каури, связан с культом смерти, возрождения и, в конечном счете, плодородия» 18.

Весьма важным в оценке и интерпретации Ю. Г. Андерсоном неолитической крашеной керамики Китая является то, что он первым обратил внимание на сходство яншаоской росписи с орнаментацией керамики из Анау, Суз и Триполья 19. В этой связи он выдвинул гипотезу о том, что культура крашеной керамики была привнесена в Китай извне, с запада. Следует, однако, сказать, что с течением времени (на протяжении двух десятилетий) взгляды Ю. Г. Андерсона на данную проблему эволюционировали вплоть до полного отхода от прежней точки зрения. В работе «Ранняя китайская культура» (1923) предположения о заимствованном характере ганьсуской и хэнаньской крашеной керамики, о том, что тысячи километров, отделяющие Ганьсу и Хэнань, от Анау, Суз и Триполья, не могли служить непреодолимой преградой, выдвигались в весьма определенной форме. В 1934 г. исследователь утверждал, что крашеная керамика проникла в Китай уже «в законченном виде», и ученые стоят «в начале большого периола исследований, когда все свидетельствует о том, что Центральная Азия была «землей обетованной», откуда в Китай проникла крашеная керамика»<sup>20</sup>.

Олнако в вышедшей в 1943 г. монографии «Разыскания по доистории китайцев» Ю. Г. Андерсон в корне пересмотрел свои прежние взгляды. Причиной этого, по его собственным словам. было то, что, когда он писал первые работы по этой проблеме, ему было известно лишь хэнаньское яншао 21. Новые данные давали совершенно иную картину: во-первых, крашеная керамика, не имеющая, по мнению Ю. Г. Андерсона, ничего общего с яншаоской, была обнаружена в Синьпзяне: во-вторых, он пришел к выводу, что «наиболее близкие соответствия с западом встречаются не в яншао, а в мачане», а «поразительные совпадения между росписью триполья и мачана не нуждаются в комментариях»; в-третьих. мачанская роспись, по Ю. Г. Андерсону, обнаруживает сходство не только с трипольской, но и с синьцзянской 22.

Все это вместе взятое позволило Ю. Г. Андерсону предположить иную концепцию: крашеная керамика в Китае автохтонна, вместо предполагавшегося равее импорта с запада имело место взаимовлияние ближне- и дальневосточного региональных комплексов крашеной керамики, причем Ю. Г. Андерсон вполне допускал, что в ряде случаев не восток, а, напротив, запад был

подвержен влиянию востока, что отразилось в «орнаменте смерти», автохтонном для Китая, но известном дакже как в анау, триполье, так и в Скандинавии (эта мысль была подсказана ему советским ученым Б. Л. Богаевским, работавшим в Стокгольме с китайскими коллекциями; затем ее развила Х. Рид 23).

В итоге Ю. Г. Андерсон в корне пересмотрел прежнюю точку зрения: по его словам, «нет никаких следов, указывающих на то, что какая-либо другая раса принимала участие в изготовлении хэнаньской и ганьсуской керамики в период яншао»; «все говорит о том, что китайцы были гончарами с самого начала появления культуры яншао»; «ни коим образом не будет преувеличением допустить, что дальневосточные провинции расписной керамики образуют культурный комплекс столь же многообразный и общирный, как п ближневосточный» 24.

Сравнительно подробное изложение взглядов Ю. Г. Андерсона предпринято не случайно. Многосторонняя деятельность этого исследователя знаменует собой целый крупный этап в исследовании китайского неолита — период накопления фактических данных и первых попыток их осмысления. Резюмируя приведенные выше интерпретации, следует выделить следующие главные моменты, характеризующие, по мнению Ю. Г. Андерсона, духовную жизнь неолитических протокитайцев: противопоставление жизни и смерти, культ плодородия и возрождения, обожествление сил природы. Некоторые из этих истолкований, как уже отмечалось, исходят из ошибочных посылок, другие же, как нетрудно заметить, носят слишком общий характер, а кроме того, достаточно произвольны.

Будучи по профессии геологом и археологом, но не специалистом в области духовной культуры, Ю. Г. Андерсон имел в этой области весьма общие представления, что самым непосредственным образом отразилось на его интерпретациях неолитического искусства. Ограниченность привлекаемых им этнографических фактов и полное отсутствие мифологических данных (Ю. Г. Андерсон не увидел в яншаоской росписи ни одного мифологического сюжета) — наглядное свидетельство этому. Некоторые интерпретации несут на себе заметный отпечаток концепции так называемой «мифологической школы», сложившейся еще в XIX в. и чрезвычайно популярной в свое время, но теперь безнадежно устаревшей, согласно которой почти все без исключения древние мифы представляют в своей основе метафорические описания различных явлений природы - бурь, гроз и т. п.

В целом наблюдения первооткрывателя китайского неолита относительно семантики яншаоской росписи можно определить как поверхностные и не отвечающие современному уровню. Не стоит, однако, винить его в этом. Интерпретация семантики орнамента привлекала Ю. Г. Андерсона лишь постольку поскольку, главное его внимание было уделено иным проблемам. К числу его безусловных заслуг следует отнести то, что он ввел в научный оборот качественно новый китайский материал и своими работами привлек к нему внимание многих специалистов.

Высказанные им идеи и собранная им богата разонтальные, параллельные линии, зигзаги,

историков. С этих позиций исходил О. Менгин ях— наблюдениями самого общего порядка. Г. Шмидт, О. Франке 25. В 30-е гг. и в последующие десятилетия этой концепции придерживались Л. Бахофер, Ч. Бишоп, Ч. Фитиджеральд, Э. Вернер, Ф. Бергман, Р. Груссэ, М. Лёр, А. Салмони и др. 26 Из археологов точку зрения о сходстве яншаоской росписи с трипольской в анауской первым поддержал шведский археолог Т. Арне. В 1925 г., через два года после того, как Ю. Г. Андерсон высказал эту идею, вышло в свет его исследование, где он попытался свои объяснения их семантики <sup>32</sup>. По мнению рассмотреть китайскую неолитическую керамику в еще более широком контексте, включив в него также Японию и Индию. Сопоставляя китайский и японский неолитические орнаменты, Т. Арне пришел к такому выводу: «вероятно, не будет слишком смелым предположение, что первобытная расписная японская керамика была импортирована из Китая или, по крайней мере, скопирована с китайской»<sup>27</sup>. Сравнение росписи яншаоской керамики с ее западными аналогами дает. по мнению Т. Арне, право утверждать, что «связь между Китаем и юго-востоком Европы существовала с самого начала неолитической эпохи, хотя все связующие этапы и неизве-

Примерно в то же время и в том же направлении работал китайский археолог Лян Сыюн, выпустивший в 1930 г. на английском языке специальное исследование, в котором он пришел к выводу о несхожести китайской и японской неолитической керамики, но зато решительно высказался за близость расписной керамики китайского неолита с Анау I—II, а также Анау III, Монголии и Маньчжурии 29.

Обосновывая тезис о западных корнях китайского неолита, ни Ю. Г. Андерсон, ни его последователи не подкрепляли свои доводы сравнительным анализом семантики орнамента. Их предположения строились на основе исключительно внешнего, визуального сопоставления росписей, что само по себе не может служить строгим доказательством.

С самого начала в изучении яншаоского орнамента наметилось два направления. Представители первого из них рассматривали его с точки зрения внутренней структуры, эволюции и трансформации. С этих позиций заслуживают внимания труды шведских исследователей Н. Пальмгрена и Б. Соммарштрема <sup>30</sup>. Н. Пальмгрен детально рассмотрел и расклассифицировал баньшаньские и мачанские сосуды, имевшиеся в его распоряжении, как по форме самих изделий, так и по орнаментации, подразделив их на большое число типов. Б. Соммарштрем, анализировавший мацзяяоский материал, попытался пойти дальше. Он выделил 57 нечленимых далее элементов мацзялоской росписи (прямые, косые, го-

коллекция янщаоской керамики послужили ока парали, кресты, круги, зооморфные фигуры правной точкой для многих как китайских, тата и т. п.) и попробовал определить и описать мон западных, в первую очередь шведских исслетивы росписи, образованные сочетаниями этих элементов. Обращая внимание прежде всего на Уже к концу 20-х гг. высказанная впервы формальный аспект построения орнаментации. Ю. Г. Андерсоном идея о возможном западном Н. Пальмгрен и Б. Соммарштрем не углублялись происхождении яншао (или мощном западном в его семантику, ограничиваясь лишь описаниявлиянии на него) стала очень популярной у им и констатациями и только в редких случа-

Второе направление исследований ориентировалось на солержательную сторону яншаоской восписи. Кроме уже называвшихся Ю. Г. Андерсона и Б. Карлгрена 31 в числе наиболее заметных его представителей на первом этапе исслепования следует упомянуть Х. Рид. Ей принадлежит большая статья о символике погребальной керамики, где она сравнивает многочисленные западные образцы с китайскими и предлагает Х. Рид, «орнамент смерти» можно обнаружить не только на изделиях из Ганьсу, но и на большом числе керамических сосудов эпохи неолита из Северной. Запалной, Центральной и Южной Европы. Анализ этнографических источников привел ее к выводу о том, что узор типа death pattern использовался в целях апотропеической магии (для отвращения зла, против «дурного глаза» и т. п.) и тесно связан с культом мертвых. Последней проблеме посвящена специальная работа X. Рид<sup>33</sup>, в которой она прослеживает китайско-европейские параллели в ритуалах. связанных с плодородием и почитанием предков. По ее мнению, это и объясняет широкую популярность «орнамента смерти», главный смысл которого сводится к «мольбе о воскрешении». Структурно данный узор распадается на треугольники, символизирующие противостоящие друг другу мужское и женское начала. Наблюдения такого рода подкрепляются этнографическими данными о фаллических и ктеических культах у многих народов. Популярный в яншао шахматный узор Х. Рид связывает с китайской пиктограммой тянь — «поле» и усматривает в нем символику плодородия.

К семантике китайского энеолитического орнамента обращалась шведская исследовательница М. Билин-Альтин. В одной из своих работ она посвятила его семантике небольшой раздел 34. Изображения змей, похожие на аналогичные из Суз, по ее мнению, связаны с «первобытным культом плодородия»; «плодородие в широком смысле» символизируют и треугольники: зигзаги обозначают молнию и плодоносящий дождь; волвистые линии - воду; каури - сексуальный символ; более сложные узоры, такие, как меандр, опять-таки изображают потоки низливающегося вииз дождя.

Новый этап в изучении смысла яншаоских орнаментов связан с именем бельгийского спиолога и историка культуры Карла Хентце. Ни одной работы, специально посвященной яншао, он не написал, но за свою долгую жизнь опубликовал около десяти объемистых сочинений, в которых по разным поводам давал истолкования различвых изображений на керамике яншао. Не пересказывая содержания работ К. Хентце, выделим

его главные идеи и особенности метопа исслепования 35.

К. Хентце первым из исследователей допустил, что яншаоская роспись может содержать в себе сложные мифологические сюжеты. Это следует рассматривать как шаг вперед в оценке жарактера неолитического искусства. Новаторством явилось и широкое использование аналогий и параллелей из материальной культуры Превнего Китая эпохи бронзы и железа, в частности данных иньской пиктографии и изобразительного искусства Инь, Чжоу и Хань (предшественники К. Хентце к этим средствам практически не прибегали).

Характерной чертой концепции К. Хентце является представление о том, что основное содержание яншаоской росписи составляют лунарные и календарные мотивы и сюжеты. Лунарному символизму в превних культах он придавал универсальное значение, полагая, что именно на нем зиждется вся мифология и фольклор. В таком духе выдержана уже первая обобщающая работа К. Хентце 36, в которой он на обширном изобразительном и мифологическом материале практически со всего мира попытался выявить наиболее общие мифы и представления о луне и проследить их отражение в искусстве самых разных древних культур. Из китайского материала была рассмотрена главным образом художественная бронза (сосуды и другие изделия) Инь и Чжоу, яншаоские изображения использовались ограниченно и лишь в качестве подтвержпающих сопоставления аналогий.

Своей концепции, сложившейся в конце 20-х гг.. К. Хентпе без изменений приперживался на протяжении всей жизни. С тех же позиций написаны и последующие работы: в центре всей пуховной культуры превности К. Хентце помещает луну и связанные с ней мифы, ритуалы и символы. Если на бронзовом сосуде изображена змея, заглатывающая птицу, то это означает затмение - поглощение света демоном мрака; если у антропоморфной фигуры на яншаоском сосуде голова разделена вертикальной чертой, то это лунное божество, символизирующее фазы луны; круг с крестом внутри — также символ лунных фаз; трехлапость лунной лягушки в древнекитайском мифе, по К. Хентце, опять-таки есть указание на три дня новолуния и т. д. Аналогичным образом, как календарная расценивается вся числовая символика: если в орнаментации сосуда, к примеру, насчитывается 36 точек, то «это — половина от 72, т. е. один из пяти периопов пикла в 360 пней»: если же точек 33. то и в этом случае К. Хентпе легко выходит из положения: «это - лунный месяц, включающий дни новолуния из пвух месяпев» (т. е. 27+3+3.— В. Е.) 37. К. Хентце обнаруживает календарный символизм и в росписи китайского неодита. Однако при столь пристальном внимании к этой проблематике он не предпринял попытки реконструировать протокитайский календарь или хотя бы какие-то его закономерности.

Кроме лунарной семантики в ряде яншаоских изображений К. Хентце усматривал символы звезд, грома, воды, как правило, исходя при этом из сопоставлений с древнекитайскими пиктограммами. В целом, по его мнению, для орнамен- один ряд с ближневосточными, юго-восточно тации яншао характерен аграрно-магический смысл: «Несомненно, что эта керамика с ее символикой, обращенной в первую очередь к воде, дождю, грому, фазам луны и связанной с культом предков, может принадлежать только земледельческой культуре» 38.

Что касается главной идеи К. Хентце, то следует сказать следующее. Вне всякого сомнения. лунные культы и мифы играли важную роль в древних земледельческих обществах, и, вероятно, подчас значили не меньше, чем солярные. Вместе с тем нельзя согласиться с ничем не оправланным расширением сферы их применения и приписыванием им некоей всеобъемлющей универсальности.

Генетически лунарная концепция К. Хентце восходит к уже упоминавшейся «мифологической школе», оказавшей влияние на ход мыслей IO. Г. Андерсона. Своего расцвета это направление достигло во второй половине XIX в. Его представители видели в богах и героях мифов олицетворения различных сил природы - солярных, лунарных, грозовых, дождевых и тому подобных персонажей (отсюда другое название - «солярно-метеорологическая школа»). Примером может служить работа А. де Губернатиса 39, в которой автор усматривает солярно-лунарно-метеорологическую подоплеку в самых разных сказках, мифах, легендах: к примеру, Красная шапочка становится персонификацией солнца, а волк — демоном затмения... В свое время такой подход пользовался у фольклористов огромной популярностью 40, но ныне единодушно признан ошибочным и устаревшим.

Лунарное ответвление названной теории оказалось самым мошным и живучим, его отзвуки нередко можно встретить и в наши дни. Легкость, с которой оно позволяет толковать любые мифы и ритуалы, все еще подкупает некоторых исследователей. С позиций этой концепции написана, например, книга тайваньского ученого Ду Эрвэя, посвященная древнекитайской мифологии 41. Все персонажи «Каталога гор и морей» оказываются у этого автора лунными или как-то связанными с лунной символикой; лунарный характер имеют, по его мнению, и едва ли не все из упоминающихся там чисел. Увлечение псевдолунарными сюжетами оказалось настолько заразительным, что неоднократно давало повод для давительных высказываний. Так, известный этнограф Б. Малиновский с иронией констатировал, что сильнее всего «недуг лунатизма» поразил немецких ученых 42. В самом деле, в германоязычной научной литературе эта традиция пользовалась наибольшей популярностью.

Другой характерной особенностью, присущей дешифровкам К. Хентце, является стремление к широким обобщениям историко-культурного илана. Он без колебаний говорит не просто о сходстве, но о безусловном, на его взгляд, генетическом родстве яншаоских росписей и изобразительного искусства самых разных народов, культур и континентов - от древних цивилизаций Ближнего Востока до Южной Америки. Исходя с таких позиций, К. Хентце ставит яншаоские, иньские и чжоуские изображения в

азиатскими, центрально-американскими, прици сывая им одинаковую семантику и общее проис хождение. По его убеждению, не подлежи сомнению, например, тот факт, что «древнеамь» риканские культуры оплодотворялись из Азии» Аналогии между древнекитайской и американ скими культурами проводились и до К. Хент це ", но при этом они подкреплялись более или менее вескими наблюдениями и не носили безапелляционного характера (Э. Эркес, например. не настаивал на генетическом родстве).

Работа К. Хентце — образец диффузионист ского подхода к изучению истории культуры. Возникнув в XIX в., диффузионизм довольно долго удерживал позиции в исторической науке: Одним из главных его положений была пдея о том, будто вся мировая культура развилась из одного или нескольких центров, откуда распространилась по всему земному шару. Один из теоретиков этой концепции Р. Хайне-Гельдери например, полагал, что истоки миграции в Океанию следует искать в Западной Европе 45. К. Хентце прямо называл себя последователем Р. Хай не-Гельдерна 46 и, пожалуй, не уступал ему в глобальности построений, утверждая, к примеру, что «многие явления древнекитайской культуры» нельзя определять только как исключительно китайские: они прослеживаются также и в Южной Америке... В таком случае допустимо, что культурное достояние Азии и даже Средиземноморыя постепенно передавалось из рук в руки, пока наконец не достигло древней Америки» 47.

Родиной всех великих цивилизаций древности К. Хентце считал Ближний Восток. Его мнение на сей счет более чем определенно: «Кто перед лицом многих впечатляющих фактов осмелится отстаивать фикцию, будто великие цивилизации: Индии, Китая, древней Америки возникли независимо друг от друга, независимо от таких древних центров, как Месопотамия и Египет?» 43.

Применительно к яншаоскому орнаменту К. Хентце высказывал мысли о том, что, судя поего семантике, яншао нельзя отождествлять с «тибетскими или тюркскими (надо полагать, прототибетскими и прототюркскими. В. Е.) пограничными народностями». «Орнаментация яншас так же связана с земледелием, календарем ж астральным культом, как и роспись керамики из Элама. Суз I и Суз II» 49. Отдельные яншаоские сюжеты прямо выволятся им с Ближнего Востока и объясняются с помощью шумерских мифов 50.

Критически оценивая предложенные К. Хентце истолкования яншаоских орнаментов и в целом его концепцию, следует вместе с тем отдать ему должное за то, что своими работами он широко популяризовал древнее и древнейшее китайское искусство, привлек к нему более пристальное внимание историков духовной культуры.

В качестве одного из идейных последователей К. Хентце можно назвать западногерманскую исследовательницу Н. Науманн. В своих исходных посылках она буквально конпрует взгляды бельгийского синолога. Специально не занимаясь семантикой яншао. Н. Науманн вместе с тем широко привлекает яншаоские образцы в качестве

аналогий при интерпретации искусства японской неодитической культуры дзёмон. В своем понимании смысла яншаоских изображений она повторяет К. Хентце. Отметив поразительные, на ее взгляд, совпадения в образцах древнего искусства дзёмона, яншао, Центральной Америки, Ирана, Ближнего Востока, Крита и Греции, Н. Наумани пришла к выводу, что «предполагать их самостоятельное возникновение было бы абсурдно». Истоки она, как и К. Хентце, предлагает искать в Месопотамии, откуда «с запада на восток и распространялись названные религиозные идеи и связанная с ними символика» 51.

Елинственным монографическим исследованием семантики яншаоской орнаментации до сих пор остается изданная в 1952 г. книга А. Буллинг 52. Уже одно это обстоятельство заставляет обратить на эту работу особое внимание. От предшествующих исследований она отличается не только большей полнотой и широким охватом материала, но и стремлением подвести под интерпретацию образов неолитического искусства теоретическую базу, т. е. выработать метод исследования. Для критического осмысления полученных А. Буллинг результатов необходимо выявить главные положения этого метода и проанализировать их.

Во введении к книге А. Буллинг констатирует: «археология и история искусства вступили в критический цериод; стало очевидно, что старые методы отслужили свой срок и без коренных изменений в общем подходе конструктивных результатов ожидать не приходится» (р. 1). Главную причину этого кризиса она усматривает в доминировании, по ее выражению, «культа объективизма», проявляющегося в тяготении к формальным классификациям и построению эволюционных рядов развития орнамента, т. е. к описательности, игнорирующей содержательную сторону искусства. Отсюда А. Буллинг приходит к заключению: «Только тогда, когда изучение искусства осуществляется в контексте эволюции человечества, оно может достигнуть цели» (р. 1).

Возражая тем, кто полагал, что неолитическое искусство Китая в отличие от искусства эпох Инь, Чжоу и Хань лишено семантического содержания, А. Буллинг противопоставляет этому следующие аргументы. Прежде всего, считает она, поскольку роспись сосудов в практически неизменном виде передавалась из поколения в поколение на протяжении веков, это свидетельствует о том, что в нее вкладывался определенный смысл, ибо, если бы она была лишена содержания и значения, то неизбежны были бы быстрые и резкие ее «мутации». Второй довод представляет собой суждение по аналогии: поскольку нельзя оспорить тот факт, что древнекитайское искусство исторических эпох глубоко символично, следует предположить таковую характеристику и для произведений периода нео-

Если первый из аргументов в уточненном виде может быть принят, то второй вовсе не столь очевиден. Приводимые А. Буллинг в пример сложность символизма росписей фарфора и керамики династий Мин и Цин, а также космологичность пейзажной живописи эпохи Сун сами по себе в этом не убеждают. Чтобы обосновать это положение, необходимо подтвердить функциональное тождество неолитической росписи с искусством исторического времени, для чего требуется, вскрыв их сущность, показать закономерность такой преемственности.

С этих позидий метод А. Буллинг сразу же обнаруживает свою уязвимость. Прежде всего, опираясь на работы, ныне устаревшие в отношении преплагаемых в них хронологических шкал 53, она ошибочно отнесла ганьсускую крашеную керамику этапов баньшань и мачан ко II и даже к  $\hat{I}$  тыс. по н. э. (р. 6—7), определяя ее верхнюю хронологическую границу вслед за У Цзиньдином эпохой Западного Чжоу. Видимо, именно это обстоятельство послужило для А. Буллинг основанием для самого широкого использования при интерпретациях аналогий эпохи бронзы.

Однако одним только этим, в общем-то объективным просчетом недостатки метода А. Буллинг не исчерпываются. Совершенно, на наш взгляд, справедливо указав на недостаточность одного только коллекционирования мифологических и иных данных и последующего механического их наложения на интерпретируемые изображения, А. Буллинг продолжает рассуждения по аналогии: поскольку неолитическое искусство в своем символическом содержании аналогично историческому, нужно, выяснив основной смысл последнего, наложить его на изучаемые образцы, и интерпретация готова. Общий смысл древнекитайского искусства, по А. Буллинг, не вызывает сомнений и весьма ясен: это - всеобъемлющая космологичность, выраженная в почитании и особом внимании к небу, солнцу, луне, звездам, модниям, календарю и т. п.

Здесь А. Буллинг допускает две, по нашему мнению, ошибки. Прежде всего, как уже подчеркивалось, допущение, что неолитическое искусство, подобно искусству исторического периода, символично, еще не свидетельствует об идентичности этого символизма. А. Буллинг же, не задумываясь, ставит знак равенства; выяснив, как полагает сама исследовательница, астральный характер древнекитайской культуры (р. 10-13), она делает из этого следующее заключение: «Этих свидетельств достаточно, чтобы доказать, что космографические и календарные знаки имели важнейшее значение не только в историческое, но и в доисторическое время (р. 13).

А. Буллинг не делает никакого различия между духовной культурой эпохи неолита, с одной стороны, и эпохи металла (например, Хань, а то и средневековой культурой) — с пругой. Она. не колеблясь, накладывает ханьскую космологическую символику на баньшаньские и мачанские изображения, получая таким путем самые замысловатые интерпретации и не отдавая себе отчета в том, что символика эта сложилась весьма поздно (и это подтверждается документально) и представляет собой плод долгого развития. Уподобляя протокитайца каменного века ученому-конфуцианцу эпохи Хань, А. Буллинг допускает грубый анахронизм.

Методу А. Буллинг присущ еще один характерный момент. Чтобы «установить прочную основу для интерпретации орнамента», она считает

необходимым выделить наиболее часто встречающиеся элементы, развитие которых может быть прослежено вплоть до искусства Шан, Чжоу и Хань, и, опираясь на их значение, приписывавшееся им в эти эпохи, таким путем получить достоверные интерпретации (р. 13-14). С таким подходом трудно согласиться: вычленение отдельных элементов из композиций, смысл которых неясен, может быть только механическим, основанным на чисто внешних признаках, и как следствие этого — субъективным и произ-

Это отчетливо проявилось в интерпретациях А. Буллинг. Для анализа она отобрала группы наиболее популярных в яншаоской росписи знаков (круги и спирали, треугольники (шевроны), ромбы и квадраты, изображения дерева, а также антропоморфные фигуры), посвятив каждой из них специальную главу исследования.

Самый частый в искусстве яншао символ, по А. Буллинг, - круг. Концентрические круги, по се мнению, «легко могут быть отождествлены с плображениями колец разных размеров», причем «эти узоры — не комбипации абстрактных форм, а более или менее точные рисунки реальных предметов, которые художник старался воспроизвести на сосудах» (р. 15). Далее исследовательница усматривает их сходство с гирляндами, кольцами и дисками, украшавшими в эпоху Хань стены, заборы, ворота, а также ритуальные столбы, что, на ее взгляд, связано с погребальными церемониями (р. 15-19). Сопоставление с чжоускими яшмами би приводит к выводу о том, что в яншао круг — это символ солнца, неба и небесного вращения вокруг Полярной звезды (р. 20— 21). Рассмотрев круг с крестом внутри и отметив его возможные значения (колесо-солнце, укрепленное поселение, роза ветров), А. Буллинг заключает: «Каково бы ни было его точное значение, он относится к группе космологических символов, скорее всего связанных с движением неба и, возможно, с небесными телами. Сама его форма предполагает вращение» (р. 22).

Первоначальный смысл спирали, с точки зрения А. Буллинг, также сводится к вращению. В частности, двойная спираль представляет собой «реалистическое, хотя и стилизованное (? — В. Е.), изображение процесса прядения: круг или диск в центре каждой спирали — это круглая боббина, на которую наматываются нити пряжи» (р. 26). Не исключается и возможность того, что спиральные узоры символизируют также гончарный круг, жернов и тому подобные предметы, использовавшиеся в ритуальных действах, во время которых имитировалось круговращение небосвода (р. 26-28). Эти построения подкрепляются ссылками на особую роль прядения в древнегреческой (мойры), древнекитайской и индийской мифологиях (р. 28-31). Как и круги, спирали оказываются связанными с небесными телами: спирали, закрученные по часовой стрелке, по мнению А. Буллинг, символизируют движение солнца, против часовой — луны (р. 45). Кроме этого они толкуются как знаки грома и облаков (р. 46-48).

Не соглашаясь с Х. Рид и Б. Карлгреном в трактовке треугольников как символов мужского

и женского начал, А. Буллинг считает, что онд «в первую очередь связаны не с примитивным культом плодородия, а с космологическими ритуалами и календарем» (р. 57). Она полагает что основное значение треугольника — космиче ская гора. Ряды треугольников или зигзаги — это гряда космических гор, а разделяющая их иногда полоса — долина между горами, откуда встает

По аналогии с кругом-небом ромбы и квадраты трактуются как символы земли, а также — мировых гор, при этом А. Буллинг советует «отбросить наши западные представления о перспективе», ибо «они (горы — В. Е.) нарисованы по строго условной системе» (р. 79).

Тыкво- или бутылеобразные символы на основании более чем сомнительных сближений с некоторыми древнекитайскими пиктограммами толкуются как космические вместилища звезд, якобы поглощающие созвездия на период холодов, и связываются с «понятиями осени и тех районов, где садится солнце» (р. 77). Любопытна логика, на основании которой астральные сюжеты связываются с полым деревом: «Полое дерево особо важно для мертвых; звезды же и звездные боги почти везде тесно связаны с судьбой души мертвых» (р. 113).

Произвольность и надуманность перечисленных интерпретаций, на наш взгляд, очевидна, и, вероятно, не имело бы смысла останавливаться на этом столь подробно, если бы подобные семантические дешифровки не пользовались известной популярностью, а кроме того — не воплощали бы собой некоторых тенденций, отчетливо прослеживающихся порой в работах археологов, толкующих древнее искусство.

Исследовав семантику яншаоской орнаментации, А. Буллинг присоединилась к тем, кто выводил корни китайского неолита с запада. По ее убеждению, связи между Дальним Востоком и Западом должны были существовать еще в доисторическую эпоху. Это, как она полагает, подтверждается концептуальной общностью доисторических культур Востока и Запада, проявившейся, в частности, в содержании неолитической росписи. Яншаоские узоры, по мнению А. Буллинг, — «символы универсальной религиозной концепции, медленно распространявшейся из своего центра в Западной Азии на дальние окраины древнего мира» (р. 133).

Едва ли можно оспорить, что теория заимствования выдвигается в первую очередь тогда, когда в силу либо объективных, либо субъективных обстоятельств то или иное явление недоступно для полного и всестороннего анализа, когда суть его ускользает от исследователя. В таких ситуациях, как правило, неосознанно и прибегают к опибочному средству: отодвинув явление в пространстве и времени, создать иллюзию некоего его «объяснения».

Нельзя сказать, что все отождествления А. Буллинг ошибочны. Некоторые из них, возможно, оправданы, но, к сожалению, не имеют доказательной силы, ибо базпруются лишь на впешнем подобии — основании весьма шатком. Выводы А. Буллинг следует, на наш взгляд, воспринимать критически. Анализ ее работы приводит к

иысли о том, что поиски верных интерпретаций надо вести иными методами.

Из западных авторов больше никто к семантике яншаоской росписи специально не обращался. Отлельные замечания или оценки, сделанные по случаю, можно встретить в обобщающих работах по китайской археологии 54 или в публикациях, в какой-то степени затрагивающих эту проб-

Специально хочется отметить, что в числе тех. кто одним из первых обратился к изучению культуры доисторического Китая, мы встретим и имена советских исследователей. Речь идет о вышедшей в 1931 г, монографической работе Б. Л. Богаевского 56. Книга была написана после общения с Ю. Г. Андерсоном на основе изучения его коллекций китайской неолитической керамики. Анализ семантики яншаоского орнамента сам по себе Б. Л. Богаевским во главу угла не ставился, его интересовали прежде всего изображения раковин каури, в которых он видел документальное подтверждение своей мысли, что моллюски составляли важную часть рациона людей каменного века. Изучая экономику древнейших обшеств, Б. Л. Богаевский пришел к выводу, что есть основания для выделения «малакологической стадии питания человечества» (с. 98).

Смысл неолитического орнамента в виде каури Б. Л. Богаевский видит в охраняющей, магикопелигиозной и символически-эротической функциях (с. 3 и др.), рассматривает его как апотропеический амулет, оберег от «дурного глаза». К раковинному узору, по его мнению, восходит и вылеленный Ю. Г. Анцерсоном зубчатый «орнамент смерти». В целом соглашаясь с его оценкой, Б. Л. Богаевский в то же время полчеркивал, что необходимо ограничиться «определением зубчатого мотива как погребального и не пытаться раскрыть его в деталях, чтобы избежать излишних гипотез, которые могут быть опровергнуты при дальнейшем изучении материала» (с. 28—29).

Отмечая популярность каури и связанных с ней узоров в орнаменте многих неолитических культур, Б. Л. Богаевский склонен объяснять это причинами типологического порядка. Взвешенность и осторожность суждений по поводу интерпретаций — характерная черта работы Б. Л. Богаевского. Хотя его основная илея не получила подтверждения, некоторые из наблюдений исследователя о роли раковин каури в древних культурах не лишены интереса.

В течение сорока лет после появления публикации Б. Л. Богаевского никто из советских историков яншаоским орнаментом не занимался. В качестве исключения можно упомянуть статью Ю. В. Бунакова, где автор попытался сравнить пекоторые древнекитайские пиктограммы с изображениями на неолитической керампке, ограничившись при этом лишь сообщением о внешнем сходстве знаков 57. Кроме этого, В. С. Киселев в 1960 г. отметил «поразительные совпадения» между орнаментацией яншао и росписями Анау и Убайда, не развивая, впрочем, этой мысли Далее <sup>58</sup>.

Пробуждение интереса к данной проблематике происходит в 1970-х гг. вместе с общим подъемом китаеведения в нашей стране. В целях то, что находятся в несравненно более благопри-

удобства изложения первой назовем опубликованную совсем недавно статью П. М. Кожина 39 Работа носит обобщающий характер и ставит цель выработать методологию и методику структурного аспекта анализа неолитического орнамента. П. М. Кожин попытался продемонстрировать новый, основанный на строго объективных критериях подход к проблеме типологической и генетической классификации яншаоских росписей, и в целом, думается, это ему удалось. Несмотря на то, что исследователь сознательно не затрагивает проблемы семантического содержания орнаментации неолитической китайской керамики, его работа важна для исследований в этой области.

Семантике яншаоских изображений посвящены две работы Т. И. Кашиной 60, представляющие собой суммарное изложение взглядов А. Буллинг, Ю. Г. Андерсона, Х. Рид, Б. Карлгрена, Б. Л. Богаевского и соответственно разделяющие все достоинства и недостатки их концепций.

Определенный вклад в выяснение смысла древнейшего китайского искусства внес Л. С. Васильев. В монографии, посвященной генезису древнекитайской цивилизации, он отвел этой проблеме специальный раздел 61. В своих оценках Л. С. Васильев широко опирался на предшественников — Ю. Г. Андерсона, Б. Л. Богаевского. К. Хентце, А. Буллинг, а также использовал выводы Б. А. Рыбакова, сделанные на основе анализа орнаментации трипольской керамики 62 По мысли Л. С. Васильева, главную роль в яншаоской символике играют «культ женского плопоносящего (Мать-Земля и т. п.) и мужского животворящего (небесный дождь, змей-дракон, символизирующий влагу, и т. п.) начал, а также идеи смены времен года, солнечного кругооборота, календарного исчисления, повторяемости годового цикла» 63. Значительное внимание Л. С. Васильев уделяет интерпретациям отдельных знаков и символов.

Применительно к работе А. Буллинг уже говорилось о чрезвычайной уязвимости такого рода толкований изолированных знаков. Остается новторить, что полученные этим путем интерпретации следует рассматривать как весьма гипотетпческие. В то же время хочется отметить, что в ряде случаев Л. С. Васильев идет существенно дальше своих предшественников. Как качественно новое можно расценить стремление к композиционному анализу яншаоских пзображений. отчетливо проявившееся, например, при истолковании баньшаньско-мачанского сюжета с фигурой первопредка типа Папьгу.

Названными работами отечественные исследования по семантике яншаоской росписи исчерпываются. Отдельные, порой весьма ценные наблюдения можно встретить в публикациях, прямо к теме не относящихся 64. В ряде случаев весьма близко с интересующей нас проблематикой соприкасаются работы А. А. Серкиной 65 по дешифровке превнейшей китайской письменности.

Особого внимания заслуживают исследования китайских археологов. С сожалением приходится констатировать, что китайские авторы достигли в этой области наименьших успехов несмотря на

3 в. в. Евсюков

ятных условиях, чем их западные коллеги, пбо имеют возможность непосредственно работать с самим материалом. Объясняется это целым рялом причин.

В китайской научной литературе нет ни одного исследования, посвященного дешифровке семантики яншаоской росписи. Но если в последнее время все большее число китайских археологов так или иначе затрагивают эту проблему, то раньше внимание к ней было столь незначительно, что о ней не говорилось и не упоминалось даже в самой общей форме 66.

Вероятно, не в последнюю очередь это объясняется оторванностью китайской археологии от современных достижений мировой науки. Если с ранними работами западных авторов (Ю. Г. Андерсона, Н. Пальмгрена, Б. Соммарштрема) китайские археологи в какой-то степени еще п знакомы, то исследований, в которых рассматривается содержание яншаоских росписей и которые могли бы своей постановкой проблемы натолкнуть на их углубленное изучение, китайские археологи не знают.

Основное внимание китайские исследователи традиционно уделяют типологии неолитических орнаментов. Они строят схемы, которые должны показать трансформацию того или иного орнаментального мотива и дать дополнительные доказательства генетической преемственности (или, напротив, отличия) различных этапов неолитических культур Китая. Далеко не все из этих построений выглядят убедительно, ибо строго научная классификация (или хотя бы ее принципиальные основы) росписей до сих пор не разработана, и потому многие схемы в значительной своей части весьма субъективны. Так, в частности, в предисловии к альбому с изображениями неолитической керамики сотрудники Ганьсуского провинциального музея предприняли попытку проследить развитие спирального орнамента на керамике Ганьсу на протяжении примерно 2000 лет — от баньпо до баньшань. По их мнению, реалистические фигурки рыбок, встречающиеся на мисках пэнь этапа баньпо в сочетании с антропоморфными личинами (см. рис. 33, 6ж), претерпев схематизацию на этапах мяодигоу и шилинся, превратились в орнаментальный узор, составленный парой рыб с общей головой и раздельными туловищами, а затем к мацзяяо трансформировались в спиральный орнамент: голова стала центром, а тела рыб — линиями спирали; в баньшань же спираль в сочетании с зубчиками — уже развитый абстрактный мотив 67. Эту и подобные ей схемы можно оспорить. Китайские же археологи делают из нее далеко идушие выводы: подчеркивая непрерывную преемственность ганьсуского орнамента, решительно отвергают теорию западных влияний 68.

Стремление к чисто формальному изучению неолитического орнамента доминирует у многих авторов. Особое внимание уделяется размещению росписи на поверхности сосудов. Отмеченная исследователями <sup>69</sup> особенность, состоящая в том, что определенные узоры, как правило, соответствуют определенным частям сосудов, безусловно. заслуживает внимания и изучения, но сама по себе о содержании орнамента ничего не говорит.

В этом смысле показательна посвященная это теме статья Гу Вэня 70. Он подсчитал, каку часть поверхности сосуда занимает роспись какая остается неорнаментпрованной. Выводимы при этом закономерности Гу Вэнь объясняет те что древние мастера расписывали преимуществе но те места изделий, которые доступны обзор при виде сверху 71

Наблюдения Гу Вэня, возможно, и оправдан (неясно, правда, как быть с целиком орнаменти рованными сосудами, а также с плоскими миска ми, расписанными и снаружи): в самом деле многие орнаменты воспринимаются целостно лишь при виде сверху. Характерна, однако, об щая оценка: поскольку нижняя часть сосудов тить силы на нанесение там прекрасного орнакоторые нередко затрачивали колоссальные уситочки зрения, абсолютно бессмысленные.

Подобная увлеченность чисто внешними аспек тами яншаоской орнаментики, присущая и дру гим китайским исследователям, приводит Гу Вэ ня, например, к тому, что, рассматривая очень содержательную баньпоскую композицию и двух собак и двух оленей (см. рис. 33, б), он не только не обращает внимания на тот бросаю щийся в глаза факт, что она отчетливо дуальна а каждое животное ясно сориентировано по зна кам на венчике, но и одинаково определяет всех четырех животных как «черных маленьких оленей». Подмеченная им в данном случае «закономерность» сводится к констатации того, что «масф тера, изготовлявшие керамику в то время, наноси ли узоры на внутреннюю поверхность ближе к краю» 73.

Немало сил отдано китайскими археологами тому, чтобы установить происхождение различ ных видов орнамента, их реальные прототипы Так, еще Го Можо едва ли не одним из первых предположил, что «громовой узор» (лэйвэнь) на превней керамике появился как подражание некогда остававшимся на поверхности изделия отпечатками пальцев мастера-гончара 74. По мнению У Шаня, структура большинства геометрических орнаментов «берет начало в жизни и труде»<sup>75</sup>. В первую очередь пмеются в виду способы изготовления керамики, обусловливающие формы орнамента. «Широкое распространение в неолите геометрического орнамента. — считает У Шань, вызвано влиянием плетеных изделий», которые при формовке керампки оставляли на ней характерные отпечатки 76. Аналогичным образом влияли на вид орнамента веревки. циновки, ткань и т. п., что приводило к появлению самых различных узоров (волнистая линия, зигзаг и т. п.), воспроизводившихся затем в росписи. «Порядок переплетения нитей в тканях мог определять многие виды геометрического орнамента» 77. При изготовлении сосудов на гончарном круге, по У Шаню, получался линейный орнамент (сяньвэнь), при ленточном — спиральный и т. д.

Касаясь неолитического орнамента, китайские псследователи обычно подразделяют его на геометрический, растительный, зооморфный и ан-

ропоморфный с многочисленными подразделеонный внутри каждого из этих видов, зачастую и ограничиваясь подобными констатациями. Обшим местом, переходящим из публикации в публикацию на протяжении вот уже многих пот 18, является непременное указание на то, что дипаоская роспись эволюционирует от реалистичной к абстрактной п схематизированной.

Сотрудниками Ганьсуского провинциального музея выдвинуто предположение, что на поздиих этапах яншао обеднение и общий упадок росписи обусловлены появлением бронзы 19, что объясияется следующим образом: «Начиная со среднего мачана основную роль в орнаменте играют прямые линии... Это происходило потопри виде сверху не видна, «люди не могли траз и, что уже в раннем мацзяло люди начали пользоваться простыми бронзовыми ножами, что мента» 2, словно речь идет о капиталистической не только повысило уровень производительности мануфактуре, а не об одном из древних общества труда, но и вследствие увеличения числа таких производственных операций, как требующие силия на предприятия, с современной рациональной ды и точности резание, разметка на части и др., повлекло за собой ранее не встречающееся чувство точной и строго прямой линии» 80. Хотя и в самом деле замечено, что упадок крашеной керамики определенным образом связан с появлением бронзы, и это обстоятельство, возможно. сказалось на судьбе керампки Ганьсу, изложенная точка зрения представляется чересчур умоарительной.

Что касается изучения собственно семантики яншаоских образов, то в последнее время у китайских археологов определился некоторый интерес к этой проблеме. Одни авторы задаются вопросом об истоках неолитического орнамента, которые они пытаются усматривать уже в палеолите Китая 81, другие приходят к выводу о том, что яншаоская роспись «воплощает определенный целостный замысел, имеющий особую гармонию п ритм», а коренное отличие первобытных представлений от современных делает анализ доисторического искусства чрезвычайно трудным, но возможным, «если провести кропотливую ра-

боту»<sup>82</sup>. Характерно, что китайские исследователи привлекают данные этнографии лишь в очень ограниченином объеме и, как правило, не идут дальше предположений о наличии в яншао тотемизма, понимаемого к тому же весьма поверхностно. Так, например, сотрудники Ганьсуского провинциального музея отмечают, что встречающиеся в яншао зооантропоморфные изображения — это духи или божества. Что касается сложных по составу мифологических существ вроде безголовых или трехлапых лягушек, животных с двумя головами и шестью ногами, пресмыкающихся с неестественно большим числом конечностей и т. п., то они объясняют это тем, что «по мере развития земледелия и становления отцовского рода укреплялись племенные союзы и поклонение прежним родовым тотемам приходило в упадок, сменяясь поклонением предкам» 83.

Эта оценка, на наш взгляд, чрезмерно прямолинейна и неоправданно упрощает суть проблемы. В самом деле, развитие от зоо- к антропоморфизму — магистральный путь трансформации мифологических героев; действительно, по мере этнополитической консолидации бывшие родовые

божества уступают место главным и переходят в пантеон низшей демонологии, часто переосмысливаясь в качестве злых и вредоносных. Однако само по себе это не дает оснований для противопоставлений тесно связанных культа тотемов культу предков.

Пожалуй, самой содержательной до сих пор остается написанная два десятилетия назад статья Ши Синбана, содержащая в себе небольшой раздел, посвященный духовной культуре неолита ". Предприняв попытку проследить эволюцию важнейших видов орнамента от реалистического к геометрическому, начиная с баньпо и кончая мацзяяо, Ши Синбан предположил, что мяодигоуские фигуры птиц трансформировались в спираль, а изображения лягушек превратились в орнамент из волнообразных линий (узор полога). На основе этих построений он создал схему, согласно которой рыба — наиболее популярный образ в росписи баньпо — являлась тотемом баньпосцев, а птица, характерная для мяодигоу, — тотемом мяодигоусцев. В мацзяяю же происходит слияние двух этих этносов, что отразилось и в содержании орнамента.

Не вдаваясь в эту сложную проблему, отметим, что такого рода выводы, полученные на основании анализа одного лишь орнамента, по крайней мере в том виде, как он проделан Ши Синбаном. весьма уязвимы. Примечательно другое — сам подход к проблеме, попытка осмыслить содержание неолитического искусства в контексте основных категорий идеологии родового общества. С этих позиций работа Шп Синбана в китайской литературе уникальна и, безусловно, заслуживает внимания.

Придя к заключению, что образы животных в яншаюской росписи — это свидетельства существования в ту эпоху тотемизма. Ши Синбан сделал большой шаг вперед по сравнению с другими китайскими авторами и наметил очень перспективный путь исследования. Нельзя вместе с тем не сказать и о педостатках. Именно этому исследователю принадлежит рассмотренная выше идея об упадке тотемизма в финале мацзяяо 85, позаимствовавшие ее авторы «Расписной керамики Ганьсу» лишь проиллюстрировали ее конкретными примерами.

Проводимые Ши Синбаном сравнения яншаоской орнаментации с изобразительным искусством североамериканских индейцев дакота носят самый поверхностный и общий характер: «Племена дакота в Северной Америке, заклиная внезапно начавшуюся грозу и ураган, изображали гром в виде зубчатой линии, а смерч — в образе бабочки; некоторые узоры в орнаменте расписной керамики мацзяяо, возможно, тоже отражают по-клонение человека природе»<sup>36</sup>. Это, впрочем, относится и к другим китайским исследователям. Гу Вэнь, например, также не идет дальше столь же малосодержательных сопоставлений: «...у бразильского племени бакайли (китайская транскринция. - В. Е.) все геометрические образы в действительности оказываются схематизацией изображений вполне конкретных прототипов (в основном животных). Например, волнистая линия с многочисленными точками по сторонам означает змею, а ромбы — рыб. У племени карая (китайская транскрипция.— В. Е.) узор из ломанных липий и ромбов копирует рисунок змеиной кожиз<sup>37</sup>.

Для своих пнтерпретаций китайские археологи практически не привлекают и данных мифологии. Отражение в нишаоском искусстве мифологических представлений изредка декларируется, но не анализируется. В качестве исключения можно назвать Янь Вэньмина: отметив, видимо, вслед за Ши Синбаном, что изображения лягушек и птиц прослеживаются в яншао на протяжении очень длительного времени, он оценил их как протогины популярных в древнекитайской мифологии образов лунной лягушки и солнечного ворона <sup>55</sup>.

Процитировав без каких-либо комментариев древние источники, в которых содержатся упоминания об этих мифах, Янь Вэньмин заключает: «Таким образом, с этапов баньпо и мяодигоу и до мацзяяо орнамент итицы и лягушки, а также лягушкообразные узоры этапов баньшавь и мачан до культур цицзя и сыба и солнцеобразные узоры этапов баньшань и мачан, возможно, являются воплощением в расписной керамике почитания духов луны и солнца», бывших одновременно и тотемами во Это суждение, хотя и интересно и даже отчасти подтверждается, в изложении Янь Вэньмина представляет собой всего лишь пред-

Отсутствие прочной основы и четких критериев в истолковании неолитических образов порой приводит китайских исследователей к выводам столь же смелым, сколь и необоснованным. Один из старейших китайских археологов Су Бинци выдвинул предположение, что одно из самоназваний китайцев - «хуа» (данный иероглиф имеет значение «цветок») связано с популярным в росписи керамики мяодигоу I мотивом цветка с иятью лепестками. «Вследствие того, что гора Хуашань была древнейшим обиталищем людей хуа она могла получить название по своим обитателям. Спиральный растительный орнамент... несомненно, местного происхождения, как и люди хуа и их культура», — заключает Су Бинци 90

Самыми интересными результатами, полученными китайскими исследователями в интересующей нас области, следует признать палеографические разыскания, в которых они пользуются заслуженным авторитетом. Некоторые специалисты (Го Можо, Тан Лань, Юй Синъу, Хэ Бинди) обратили свои усллия на сопоставление зваков неолитической керамике с древнейшими пиктограммами и выдвинули в этой связи немало интересных предположений <sup>31</sup>. Если хотя бы часть из них подтвердится и истоки китайской письменности можно будет отнести к неолиту, это станет крупным научным открытием.

Присущее китайским археологам стремление жестко связать искусство с экономикой часто приводит к ошибочным социальным атрибуциям и определениям. Так, например, сотрудники Ганьсуского провинциального музея на основании изображений раковин каури в росписи баньшаньмачан и материалов захоронений делают необоснованний, на наш взгляд, вывод о существовании

в то время частной собственности, а как следствие этого — о классовом характере неолитического общества. Далее без всяких оговорок утверждают, что «поскольку появилась частная собственность, постольку искусство уже не могло избежать отпечатка классовости; после вступления в классовое общество любое искусство сразу приобретает классовый характер» 22.

Какими-либо примерами из самой росписи это положение не подтверждается. Вряд ли приведенные рассуждения убедят кого-либо в том, что роспись керамики баньшань—мачан (радиокароновые даты 2500—2000 лет до н. э.) несет на себе «отпечаток классовости».

Обзор результатов, полученных китайскими исследователями, дает основание констатировать, что, если в области накопления фактического матернала китайская археология за последние годы достигла заметных успехов, то там, где требуется осмысление полученного, она далеко не всегда на высоте. Схематизм и поверхностность, недостаточное владение данными этнографии и мифологии существенно снижают научную значимость рассмотренных работ.

Давая общую оценку результатов, достигнутых в дешифровке семантики яншаоской орнаментации, необходимо отметить следующее. Несмотря на то, что этой проблемой занимались многие авторы, совокупный итог их разысканий можно определить как весьма скромный. Многие интерпретации носят самый общий характер и в конечном итоге сводятся к определению аграрно-магического содержания яншаоской росписи, что в общемто, хотя бы из данных материальной культуры, можно предположить уже а ргіогі. Утверждения о том, что яншаосцы почитали небо, солнце, луну, дождь, гром и т. п., сами по себе не многое открывают в духовной культуре китайского неолита.

Специально еще раз отметим: даже эти положения, как правило, строятся на основании всего лишь внешнего подобия того или иного яншаоского знака или изображения с какой-либо пиктограммой или мотивом из искусства более поздних эпох, что может служить лишь одним из множества возможных косвенных указаний и не более того. Подавляющее большинство проанализированных выше интерпретаций и истолкований могут рассматриваться лишь как обладающие разной степенью вероятности гипотезы, но не строго доказанные факты. Главная причина этого заключается, на наш взгляд, во-первых, в том, что данные этнографии и мифологии, т. е. основной интерпретирующий материал, понимаются большинством из названных авторов поверхностно и привлекаются в крайне недостаточном объеме, а, во-вторых, в отсутствии четко сформулированного метода исследования.

Неопределенность и неясность исходных посылок автоматически влекут за собой субъективизм в толкованиях и оценках. С целью восполнить существующий пробел обратимся к выяснению и анализу важнейших принципов интерпретации допоторической росписи.

### ПРИНЦИПЫ СЕМАНТИЧЕСКОЙ ИНТЕРПРЕТАЦИИ

Пеолитический орнамент, как, впрочем, п все первобытное искусство в целом, - специфический источник реконструкции духовной культуры древности. Специфичность его состоит не в том даже, что отсутствуют современные ему письменные данные, способные пролить какой-то свет на его смысл и значение (с такой сптуацией часто приходится сталкиваться и при интерпретациях иконографических образов, принадлежащих историческим эпохам). Она глубже и серьезней: во многом еще неясными остаются главные закономерности духовной культуры первобытности, что лишает исследователя столь необходимых руководящих указаний на верные пути поиска. Такая ситуация порождает целый ряд требующих решения проблем. Не претендуя на создание общей теории интерпретации доисторического искусства. попытаемся проанализировать те ее аспекты, которые непосредственно относятся к конкретным задачам данной работы. По проблеме интерпретации архаичного изобразительного искусства спепиалистами высказывалось множество различных точек зрения, определявших пути семантического истолкования <sup>1</sup>. Не вдаваясь в описание всего их многообразия, выделим два полярных и, на наш взглял, главных подхода, анализ которых позволит в общих чертах представить себе современное состояние проблемы дешифровки доисторического изобразительного творчества.

Наиболее традиционным является метод, который условно можно определить как некритический. Наглядно итоги его применения видны на примере рассмотренных в предыдущей главе интерпретаций китайской неолитической росписи. Очень часто не лучше дело обстоит и с истолкованиями доисторического искусства других регионов и эпох. Существо такого подхода, особенно популярного в прошлом, но порой применяемого и по сей день, заключается в том, что исследователь стремится подобрать конкретному образу пли сюжету соответствующую аналогию из мифов, легенд, религиозных представлений, обрядов и этнографии того народа, с культурой которого данный памятник искусства предположительно связывается. Далее, найденная аналогия накладывается на интерпретируемое изображение, и истолкование его смысла готово.

В самом по себе таком подходе ничего, конечно, порочного пет. Однако главной задачей археологии как научной дисциплины долгое время оставалось почти исключительно классификаторское определение положения элементов или комплексов материальной культуры во времени пространстве и установление взаимосвязей между ними, т. е. по существу ей отводились функции вспомогательной исторической дисциплины. Потому большинство археологов, подчиняясь общей тенденции, обратились к сугубому вещеведению. Между тем, общирный и, главное, подчиненный своим сложным законам и закономерностям материал из области духовной культуры, который необходимо было привлекать для интерпретации

семантики доисторического искусства, оставался в значительной мере неосвоенным. В свою очередь специалисты в области религии, мифологии и этнографии, занимаясь разработкой своих проблем, редко обращались к решению этих вопросов, считавшихся чисто «археологическими».

Таким образом, сложилась ситуация, когда интерпретация древнего искусства и связанные с этим проблемы, располагающиеся на стыке двух крупных областей научного знания — истории материальной и истории духовной культуры — и в большей степени относящиеся ко второй, нежели к первой из них, «по праву открытия» оказались в ведении преимуществению археологии, т. е. дисциплины, занимающейся изучением главным образом культуры материальной.

Вследствие недостаточной подготовленности части археологов к решению сложных проблем интерпретации семантики мифолого-этнографические аналогии привлекались при сопоставлениях без предварительного критического анализа и полжного отбора, по принципу одного лишь «внешнего подобия». Несколько утрируя, можно сказать, что, если на камне изображен, допустим, бык, то считалось вполне достаточным выбрать из мифов, легенд и обрядов народа, занимающего спустя много веков, а порой и тысячелетий, ту же территорию, где найден камень, сюжеты, в которых это животное фигурирует, и, пересказав их, сопровождая текст общими ссылками на ритуальный, сакральный и магический характер изображения, полагать образ интерпретированным. Не намного плодотворнее было и обращение к этнографии: в изображениях в таком случае усматривали предков-тотемов (если представлены животные), духов или богов-покровителей (если представлены антропоморфные фигуры), отражение охотничьих, промысловых и иных культов, всякого рода магию. Особой популярностью пользовалась ставшая сакраментальной идея плодородия, которую стали усматривать едва ли не в каждом доисторическом изображении.

Отмеченное ни в коем случае не означает, что подобное направление исследований в принципе неверно. Возможно, многие из подобных интерпретаний в определенной степени отражают истину. Однако подавляющее их большинство имеет столь общий характер, что, по сути, позитивной информации почти не несет, превращаясь в некий универсальный шаблон, пригодный для истолкования чуть ли не любого древнего образа. Фактически не изображение дешифруется с помощью мифологии или этнографии, а уже известные результаты этих дисциплин (причем самого общего порядка) иллюстрируются при помощи якобы интерпретируемых изображений. Иными словами, поверхностное понимание первобытной духовной культуры порождает поверхностные интерпретации.

Сложившаяся — выразимся без обиняков — кризисная ситуация породила у ряда археологов скептическое отношение в целом к возможности

ГЛАВА II

интерпретаций доисторического искусства. Гиперкритический подход к проблеме характерен в первую очеред для французской археологической школы и связан с именами двух крупных исследователей •палеолитического художественного творчества — Анет Лямен-Ампрер и Андре Леруа-Гурана.

Основателем нового, критического подхода к интерпретациям семантики первобытного искусства стала А. Лямен-Ампрер. В своей обобщающей монографии она подвела итоги всей предшествующей работе в этой области и пришла к неутешительному выводу: «Незначительность полученных позитивных результатов может поразить. Наши выводы (о содержании первобытного искусства.-В. Е.) можно рассматривать как свидетельства временного невежества или решительной беспомощности»<sup>2</sup>. Главная причина этого, по А. Лямен-Ампрер, заключается в произвольности и поверхностности проводимых исследователями сопоставлений древнего искусства с данными этнографии современных народов. Подвергнув резкой и, надо признать, обоснованной критике целый ряд имевших хождение концепций доисторического искусства (искусство для искусства, магическая и психологическая теории и др.) (р. 65-145), она сосредоточила критику на «этнографическом методе», по ее мнению, принципиально — на данном уровне наших знаний - ошибочном. Поиски выхода из сложившейся ситуации привели А. Лямен-Ампрер к заключению, что в интересах научной истины исследователи должны смириться с мыслью об ограниченности нашего знания и заменить отыскание интерпретирующих этнографических аналогий углубленным изучением самих документов первобытного творчества: «Эта замена, теперь кажущаяся нам элементарной, дает плодотворные результаты» (р. 12).

Иными словами, суть нового метода сводится к требованию элиминировать из интерпретаций все «внешнее», т. е. взятое пе из анализа самих изображений, дабы обеспечить таким путем высокую научную строгость исследования и абсолютную достоверность результатов, чего так остро не кватало ранее. Если А. Лямен-Ампрер отвергла «внешние» данные лишь временно, вследствие их недостаточной изученности (р. 290), то мнение А. Леруа-Гурана более определенно: «..интерпретация не может исходить из нашего воображения или из изучения современных первобытных народов, но только из нового, более тщательного анализа наших материалов»<sup>3</sup>.

Методологически подход А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана можно охарактеризовать как позитивистский. Стремление к научной строгости оборачивается метафизичностью, постановкой во главу угла голого эмпирического факта. изолированного и лишенного внешних связей. Логически редупируя метод, мы неизбежно (если будем последовательны) придем к выводу о «трансцеплентности» доисторического искусства и его принципильной пенознаваемости. Главной ошибкой А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана является то, что они не видят в этпографических фактах системы, незнание отдельных элементов которой в принципе не пренятствует постижению ее общего смысла.

Критикуя этнографический подход, А. Лямен. Ампрер в качестве, на ее взгляд, неотразимых приводит аргументы вроде следующего: «Хаддон в своей работе «Evolution in Art» отмечает, что ценность имеет только устиам и непосредственная информация о значениях рисунков и традиционных мотивов первобытных и что нельзя никаким иным способом догадаться, что они выражают. Это свидетельствует о том, что символическая интерпретация доисторических произведений решительпо невозможна» (р. 141-142). И еще: «Тот факт, что сами австралийцы не в состоянии понять церемонии и символы своих соседей, должен заставить нас быть осторожными в интерпретациях загадочных знаков палеолитического искусства» (p. 142).

При всей своей внешней убедительности такого рода доводы имеют лишь частное значение и не могут служить основой для всеобъемлющих обобщений. Спору нет, огромное число знаков и образов доисторического искусства сугубо конвенциональны и с исчезновением их творцов и носителей навсегда останутся неразгаданной загадкой, значения их мы никогда не узнаем. Вместе с тем не подлежит, на наш взгляд, сомнению, что духовная культура (в том числе и изобразительное искусство как одно из ее проявлений) не хаотичное, случайное нагромождение понятий. Она обладает весьма четкой структурой: вместо рядоположенности фактов и явлений, как представляет себе существо дела А. Лямен-Ампрер, налицо их система, внешний облик которой может варьировать в широких пределах, создавая видимость неупорядоченного многообразия, но суть ее сохранится на протяжении целых исторических эпох и благодаря этому будет доступна для научного анализа. Применительно к изобразительному творчеству сказанное означает необходимость тщательного изучения в первую очередь его композиционных структур и иных общих закономерностей.

В целом А. Лямен-Ампрер — исследователь вдумчивый и наблюдательный что и вынуждает ее к следующему признанию: «Богатство и разнообразие верований современных примитивных народов таково, что тот или иной изолированный образ налеолитического искусства может быть интерпретирован сотней различных способов. Это богатство, эта сложность структур, ритуалов, верований не были бы препятствием, если бы существовали систематические таблицы, по которым их можно было бы расписать и которые давали бы возможность связывать ту или иную художественную или религиозную специфику с определенным типом общества» (р. 144).

Очень характерно, что подобная систематизация мыслится А. Лямен-Ампрер механически как сведение воедино и классификация всех отнографических и иных фактов в «мировом масштабе» (р. 290). Масштабность и трудоемкость такого предприятия заставляет исследовательницу отнести его осуществление в далекое будущее, а до тех пор игнорировать «впешние» данные как педостоверные.

С таким подходом к проблеме трудно согласиться: чтобы реконструировать в общих чертах систему духовной культуры первобытности, нет необходимости заниматься тотальным перебором

всей необозримой массы эмпирических фактов. Нало выделить особенно существенные категории и закономерности и от них звигаться к познанию более частых и более конкретных понятий, явлений и образов. В противном случае, если следовать А. Лямен-Ампрер, мы уполобляемся исслепователю, который вместо того, чтобы, разработав алгоритм, просчитать задачу на ЭВМ, складывает миллионы цифр на арифмометре. Недостаток такого метода состоит не в том даже, что он очень меллен, сколько в том, что он за частоколом разнокалиберных фактов не позволяет увидеть универсальных идей и категорий, без изучения которых невозможно интерпретировать как саму древнюю духовную культуру, так и изобразительное творчество.

Каковы же позитивные итоги рассматриваемого подхода? Первое, что сразу же обращает на себя внимание,— их незначительность, если не сказать мизерность. Это признают и сами авторы гиперкритического метода: «Полученные результаты остаются ограничеными, но зато они достаточно точны и бесспорны, чтобы показать, что внутренний анализ документов (первобытного творчества.— В. Е.) более плодотворен, чем сравнительный, и что обращение к этнографическому методу оправдано лишь тогда, когда все другие способы исчерпаны» (р. 13).

Итогом семантических истолкований А. Лямен-Ампрер явилось выделение ею в наскальном искусстве палеолита незначительного числа мотивов (themes d'inspiration), например: «образ женщины, понимаемой не просто как источник жизни, но как связь между человеком и миром животных и природы»; «образ ничтожного, крошечного человека среди кишащих животных» (р. 294).

Нетрудно заметить, что приведенные примеры являются интерпретациями лишь по названию, по сути же — это констатации очевидного, получившие характер обобщения лишь благодаря статистическим подсчетам. Констатация, сколько бы раз она ни подтверждалась, не становится от этого интерпретацией. Отмеченное обстоятельство крайне характерно. Французский литературовед Ц. Тодоров, анализируя проблему интерпретации литературных текстов, сделал ряд очень точных заключений, в полной мере применимых и к истолкованию текстов изобразительных. «Мечтой позитивистского направления в гуманитарных науках всегда было различить и даже противопоставить интерпретацию, как нечто субъективное, уязвимое, произвольное, описанию, как чему-то надежному и строго определенному» .

В самом деле, пменно такого рода ламентации составляют пафос работы А. Лямен-Ампрер: «То, что называют реконструкцией прошлого, всегда есть не более чем построение, меняющееся вместе с его авторами, эпохами, личностями и культурными системами, в рамках которых опо формируется»<sup>3</sup>. Этим непадежным построениям противопоставляется абсолютно достоверный «внутрений анализ документов».

Ошибочность такой посылки налицо. «Знаковые объекты, с которыми имеет дело интерпретация, не поддаются "описанию", если понимать его в смысле полной и абсолютной объективности». Стремление к этому оборачивается тавтологией

и констатациями вроде тех, о которых речь шла выше. «Дело в том, что истолковать произвеление (независимо от того, литературное оно или нет) как таковое и замкнутое в себе, не выходя за его пределы ни на мгновение и не проецируя его ни на какой иной объект, кроме него самого. - запача в некотором смысле невыполнимая. Точнее, запача эта выполнима, но тогда описанием художественного произведения оказывается точное повторение описываемого текста (курсив наш.-В. Е.). Такое описание настолько полно принимает форму самого произведения, что они сливаются друг с другом. Поэтому в каком-то смысле можно считать, что лучшим описанием произведения является оно само (курсин наш. - В. Е.) . На примере А. Лямен-Ампрер отчетливо видно. как декларирование абсолютной точности интерпретаций приводит к тавтологическому описанию интерпретируемых образов.

Другая отличительная черта метода А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана — непоследовательность. Если, как уже отмечалось, быть последовательными, то, в соответствии с их исходными посылками, от интерпретаций следует отказаться. Внутренняя противоречивость метода хорошо видна на следующем примере. А. Лямен-Ампрер первой обратила внимание на то, что в наскальной живописи палеолита образы бизона и лошади часто встречаются вместе, и приписала им символическое обозначение полов - женского и мужского; по ее мнению, «половое разделение существ играло изначальную роль» в первобытной культуре <sup>в</sup>. Подробно эту идею развил А. Леруа-Гуран. Он пришел к выводу, что в основе всей идеологии верхнего палеолита лежит принцип противопоставления и взаимного дополнения мужского и женского начал, выраженных в искусстве в образах бизона и лошади, по аналогии с которыми он расклассифицировал и многочисленные знаки, разделив их на мужские и женские символы 9.

Нетрудно заметить, что мысль об основной для первобытного мировоззрения роли разделения полов сама по себе из структурного анализа палеолитического искусства никоим образом не следует. Она неосознанно для самого себя, субъективно привнесена в интерпретацию А. Леруа-Гураном вопреки собственным же поступатам. Кроме тего, разделение знаков на мужские и женские построено во многом на их внешнем сходстве с мужским и женским органами пола, что опять-таки в высшей степени субъективно и, как полагают сами авторы нового метода, вызывает серьезное сомнение. Этнография, которую А. Леруа-Гуран вслед за А. Лямен-Ампрер столь категорически отвергает, дает убедительные примеры того, насколько опасно доверяться внешнему сходству знака с его возможным прототипом.

Так, у одного из племен, живущих на островах Торресова пролива, девушки из рода казуара татуировали на икрах ног или на поясницах метки, похожие на наконечник стрелы, опущенной острием вниз, что символизировало следы тотемной птицы 10. По классификации же А. Леруа-Гурана 11, подобный знак вследствие его сходства с ктепческим символом следовало бы отнести к разряду женских. Вспомним, сколь решительно против подобных истолкований выступила А. Лямен-

Ампрер, концепцию которой A. Леруа-Гуран и развивает.

Характерно приведенное Л. Леви-Брюлем мнение этнографа Р. Паркинсона: «Объяснения орнаментов быды даны мне самими байнингами. Не может быть никакого сомпения, что те, кто исполняют эти рисунки, ассоцируют с ними определенные цели, хотя отношения между ними, почти во всех случаях, остаются для нас темными. Мы видим, как мало у нас права истолковывать орнаменты первобытного человека по тому сходству с известным нам предметом, которое обнаруживается в рисунке»<sup>12</sup>. Примечательно, что сам А. Леруа-Гуран критиковал тех, кто объяснял смысл изображений, исходя из внешнего сходства с определенным объектом 13.

Такая противоречивость уже обращала на себя внимание исследователей. Я. А. Шер, например, отмечает по этому поводу: «Таким образом, повидимому, следует признать, что мы пока не располагаем достаточно эффективной методикой выведения семантики наскальных изображений из них самих, не привнося в объясняющие суждения каких-то внешних по отношению к "петроглифическим" текстам данных, в том числе и этнографических» 14. С такой оценкой можно согласиться лишь отчасти, ибо суть дела заключена не в неразработанности методики, как полагает А. Я. Шер, а в ошибочности подхода в целом. Методика выведения смысла изображений только из них самих никогда не будет создана, так как это в принципе невозможно.

Давая общую оценку метода А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана, следует подчеркнуть, что полученные с его помощью результаты носят самый общий и описательный характер и мало дают для понимания духовного мира первобытного человека. Более того, то немногое позитивное, что содержится в их интерпретациях (дуализм мужского и женского начал — едва ли не главный их итог), получено не благодаря, а вопреки гиперкритическому методу, поступировано в качестве аксиомы первобытной культуры и извне привнесено в истолкования. Если же быть до конца последовательным, то от интерпретаций следует вообще отказаться и обратиться к описанию, структурному разбору и классификации изображений (в большей степени это относится к А. Леруа-Гурану, позиция А. Лямен-Ампрер не столь однозначна), чему, кстати заметим, эти исследователи преимущественно и уделяют свое внимание.

Сказанное позволяет заключить, что концепция А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана, как бы они против этого ин выступали, объективно не выходит за рамки традиционной вещеведческой проблематики археологии. С точки зрения истории науки, описанный гиперкритический метод следует рассматривать как позитивистскую по сути реакцию на кризисную ситуацию в области денифровки семантики древнего искусства, как неудавшуюся попытку решить новые сложные задачи старыми, традиционными средствами.

Критическое отношение к теоретическим построениям А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана не может заслонить того огромного значения, которое их работы имеют для исследований доисторического искусства 15. Предприняв попытку положить конец произвольному фантазированию по поводу древних изображений и поставить их истолкование на твердую научную основу, они убодительно показали, что по-старому работать в этой области нельзя, и заложили тем фундамент для дальнейших поисков.

А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гуран не одином в своем гиперкритицизме и отрицании всего по отношению к интерпретациям «внешнего». К сходным заключениям самостоятельно пришла Б. Гофф в монографии «Символы доисторической Месопотамии» Если труды А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана привлекают вимание в первую очередь с точки зрения методологической, то книга Б. Гофф представляет для нас особый интерес еще и потому, что в ней анализируется неолитический орвамент типологически, хронологически и стадиально весьма близкий яншаоскому.

Б. Гофф постулирует принципы, аналогичные идеям А. Лямен-Ампрер и А. Леруа-Гурана: «Мы должны оппраться только на факты и никогда не выходить за их пределы. Факты доисторического периода — это просто артефакты или их символические выражения (крайне характерная поэптивистская трактовка! — В. Е.). Несомненно, люди, которые изготовляли их, имели мифы, но нам они неизвестны, и потому чрезвычайно опасно подставлять на их место мифы, впервые записанные спустя три четверти тысячелетия. Если мы не можем объяснить формы, исходя из них самих, мы должны оставить их без объяснения» (р. XXXVI, сf. р. 123, 169).

Такой подход привел Б. Гофф к утверждению, что «кажется неоправданным использовать, как это делает большинство исследователей, мифы в качестве источника для раскрытия идей древних культур» (р. 169). Если А. Лямен-Ампрер сосредоточила критику на использовании этнографических данных, то Б. Гофф перенесла ее на мифологию, что принципиально одно от другого не отличается, пбо и то и другое выступает в одинаковой функции интерпретирующего материала.

Как выясняется, Б. Гофф устраивают в качестве средства интерпретации только те мифы, которые буквально накладываются на изобразительное искусство, как это наблюдается иногда, скажем, на античных вазах, где изображение героя или божества нередко сопровождается надписью. Она пишет: «Ни на одном горшке ни в одной фигурке или печати нет свидетельств о существовании мифа, который был бы кристаллизован настолько, чтобы изображаемое божество имело бы определенные характеристики и функции» (р. 57). Поскольку таких прямых совпадений Б. Гофф не видит, то ею делается вывод о том, что «мифы, если и существовали, то не были столь важны, как другие элементы религии». Стоит ли удивляться, что мировоззрение обитателей доисторической Месопотамии расценивается ею как «непоследовательное, хаотичное нагромождение верований» (р. 169).

По поводу такого рода скептических заключепий очень точно выразился Я. А. Шер: «...что считать прямым свидетельством? Если сопровождающую падпись, указывающую на то, что на этом кампе изображен реальный лось, а на том лось-вселенная, то таких прямых свидетельств не будет пикогда» 17. Если с точки зрения Б. Гофф подойти, скажем, к баньшаньско-мачанскому сюжету с первопредком (его анализ будет дан ниже), то придется ограничиться констатацией, что перед нами — безголовая антропоморфная фигура, «не настолько кристаллизованная», чтобы о ней можно было сказать что-либо определенное, тогда как если сюжет интерпретирован нами верно, то это — один из основных мифов яншао.

О бесплодности позитивистского направления в области интерпретаций уже говорилось. Закономерно, что позитивное содержание истолкований Б. Гофф также весьма незначительно. Максимум, что дает ее метод, -- вычленение противопоставленности персонажей (antithetical arrangement), трактуемой как «попытка показать единство наряду с противоположностью» (р. 66-67). Тривиальность такого суждения совершенно очевилна, к пониманию образа оно ничего не побавляет. прийти к нему можно и без специального анализа. Если противопоставляются два самца животных одного вида, то это трактуется Б. Гофф как «выражение агрессии», так же интерпретируется композиция «орел + травоядное» (р. 66). В своих истолкованиях Б. Гофф еще менее последовательна, чем А. Леруа-Гуран. Для нее характерны, опять-таки вопреки собственным поступатам, рассуждения самого общего порядка о «культе плодородия», о «священном браке», о не менее сакраментальных, чем «плодородие», «символах жизни и символах смерти» и т. п.

Эксплицитно суть подхода Б. Гофф можно выразить следующим образом: взяв для анализа. скажем, неолитическое изображение, исследователь должен проследить его развитие в рамках определенной культурной традиции на протяжени энеолита, бронзового или железного веков вплоть до исторической эпохи, когда возникает письменность; затем необходимо найти письменный или устный текст, объясняющий избранный сюжет и, совместив их, получить постоверную ингерпретацию. А. Лямен-Ампрер формулирует подобный идеальный, с ее точки зрения, вариант вполне недвусмысленно: «Уже отмечелись некоторые любопытные аналогии между подеодитическим наскальным искусством и древней иконографией среднеземноморского мира... Ныне... эти сходства приобретают иной смысл (генетического родства. - В. Е.). Было бы увлекательно предпринять изучение иконографии древнего Средиземноморья, привлекая наскальные изображения Северной Африки и избрав в качестве отправной точки встречающийся повсюду мотив человеческого существа с головой животного»18.

Возмем на себя смелость утверждать, что для выяснения семантики этого мотива, вопреки А. Лямен-Ампрер, нет нужды прослеживать весь его путь от верхнего палеолита до исторических эпох. В принципе такая работа полезна и необходима, но сводить существо проблемы голько к ней неправомерно. Недостаток такого подхода не только в том, что на этом пути исследователь неизбежно столкнется с зияющими лакунами в материалах и встанет вследствие этого перед проблемами практически неразрешимыми. Главное в другом: даже в счастливом случае преодоления всех сложностей не будет никакой гарантии в том,

что дешифруемые знак, образ пли сюжет спустя многие тысячи лет понимаются так же, как и во время их создания. Более того, можно быть почти уверенным в том, что их смысл эволюционирует и грансформируется, и едва ли произойдет буквальное наложение интерпретирующего текста на интерпретируемый образ. Чтобы истолкование было верным, пеизбежно потребуется критический анализ и реконструкция интерпретирующего материала.

Итак, из самих по себе доисторических изображений без привлечения «внешних» данных никаких заключений об их смысловом содержании сделать нельзя. Единственное, что можно выявить путем формального анализа древнего искусства, это его структура, т. е. расположение и зависимость в соответствии с определенными закономерностями отдельных элементов изображения. Но тут возникает вопрос: на основании чего выделять образующие структуру элементы, как определять их? Графически, например, образ человека с головой животного - это один элемент, но никто не оспорит того, что далее неразложимых (т. е. элементарных) понятий здесь как минимум два — человек и животное. Другой пример: зооантропоморфное существо, пграющее на свирели, -- графически одна фигура, семантически же составлена из многих элементов. Если полностью игнорировать содержательную сторону изображения, то мы неизбежно придем к механическому описательству, стремящемуся к полному воспроизведению образца (ср. мысль Ц. Тодорова). Даже, казалось бы, сугубо формальный анализ невозможен без привнесения в той или иной степени семантического аспекта.

Элементы композиции выделяются исследователем на основании их значимости, даже если сам исследователь не отдает себе в том отчета. Приступая к анализу изображения, он уже имеет представление о его смысловом значении (пусть настолько общее и отвлеченное, что оно не фиксируется им).

Вообразим, что перед нами изображение, смысл которого абсолютно неизвестен (для простоты допустим, что это - геометрический узор). Попробуем формально его проанализировать - вычленить его структуру. Это бесполезное занятие, ибо мы не знаем, какие элементы главные, какие второстепенные и что вообще есть в данном случае элемент. Такие особенности составных частей изображения, как центральность, периферийность, величина, повторяемость и тому подобные признаки, не могут служить указаниями для поиска, так как нам не известно, обладают ли они значением в данной системе. При анализе реальных геометрических узоров такие показатели используются (и справедливо!), поскольку они знаменуют собой основные закономерности, присущие всему искусству начиная с эпохи неолита. В чистом же эксперименте мы лишены этого внешнего по отпошению к изображению контекста и соответственно не имеем права им пользоваться.

Сказанное означает, что, приступая к интерпретации изображения, мы должны уже зарашее иметь представление о его значении <sup>19</sup>. Только индуктивное соотнесение интерпретируемого изображения с интерпретирующим мифологическим ма-

териалом, проверяемое в ходе параллельного анализа как изображения, так и самого мифа, позволяет выявить ряд семантически, а значит и структурно, значимых элементов, при ином подходе не вычленяемых. Когда, например, А. Леруа-Гуран, констатируя, что в отдельных пещерах явно преобладают изображения определенных видов животных 20, в соответствии со своей концепцией принципиально отказывается соотнести эти факты с тотемическими воззрениями, он закрывает тем самым путь для более углубленного анализа структур и композиций палеолитического искусства. Отказ от всего «внешнего» бумерангом ударяет по самым структурным исследованиям документов доисторического искусства, лишая их направляющих и организующих идей.

Поскольку без привлечения «внешних» данных интерпретации немыслимы, возникает вопрос: что это за данные и как их следует использовать? Отвег однозначен: это — данные духовной культуры той эпохи, которой принадлежат интерпретируемые изображения. Нет ли в таком утверждении логического противоречия? С одной стороны, духовная культура реконструируется на основе анализируемых изображений, а с другой — сами изображения нельзя понять без привлечения духовной культуры. Противоречие здесь внешнее, ибо сами по себе доисторические изображения нового знания о мировоззрении древних не дают; если бы мы располагали ими одними, любые реконструкции оказались бы невозможными. Изобразительное искусство можно использовать для этих целей только в сочетании с материалами этнографии и мифологии, которые и наполняют его содержанием и смыслом.

Если допустить существование непроходимой границы между первобытной духовной культурой и культурами, известными нам из этнографии и истории, как это делают А. Лямен-Ампрер, А. Леруа-Гуран и Б. Гофф, то мы в самом деле окажемся в безвыходной ситуации. К счастью, есть серьезные основания полагать, что преемственность между ними не просто существует (это вполне естественно), но может быть документальпо доказана. Таким образом, задача псторика, интерпретирующего первобытное художественное творчество, сводится к тому, чтобы выделить то сбицее, что имеется между ним и искусством исторического времени, и, оппраясь на этнографию и мифологию, дать его толкование, обоснованное как с точки зрения формального соответствия интерпретируемому образу, так и с точки зрения принципиальной возможности обнаруженного явления духовной культуры в ту эпоху, к которой относится изображение.

Интерпретация доисторического искусства возможна только при еще более глубоком и тщательпом, чем анализ самих изобразительных документов, анализе интерпретирующих данных этнографии и мифологии. Выше говорилось, что банальные интерпретации — плод банального понимания духовной культуры. То же относится и к ошибочным истолкованиям. Если исследователь считает, что основным содержанием мифологии являются лунарные сюжеты, он соответственно обнаруживает их в интерпретируемых пзображениях, если, по его мнению, суть древней идеологии

определяет «космизм», то этот «космизм» он усматривает в каждом доисторическом образе В принципе, такого рода ретроспективные экстраполяции возражений не вызывают, недостаток лишь в том, что часто они делаются некритически и без достаточных оснований.

Методологической основой интерпретаций должно служить движение от общего к частному. Стремление идти от объяснения одного изолированного факта к другому, толковать один изолированный образ посредством другого — путь метафизический, позитивистский и в конечном счете ненадежный и ошибочный. Диалектический метод, напротив, предполагает построение на основе достоверных фактов общей концепции, с точки зрения которой и интерпретируется все многообразие понятий и явлений. Применительно к нашим прикладным целям пояснить это можно следующим образом. Если к тому или иному интерпретируемому изображению исследователем подбирается какая-либо этнографическая или мифологическая параллель или аналогия, совершенно необходимо, ни в коем случае не ограничиваясь одним только внешним сходством, попытаться показать универсальный и принципиально для данного типа культуры закономерный характер этой параллели или аналогии. В противном случае истолкование оборачивается умозрительными спекуляциями с разной степенью правдоподобия. Масштабы исследования, как известно, определяются источниковедческой базой. Нельзя поэтому от изучающего первобытное искусство требовать реконструкции всей духовной культуры, в этом он ограничен наличным материалом. В соответствии с этим, едва ли есть необходимость предпосылать конкретному исследованию специальный очерк основных категорий первобытной культуры (хотя в принципе это не лишено смысла), отбор их для анализа определяется содержанием самих конкретных изображений, подвергаемых дешифровке. Вместе с тем следует стремиться к тому, чтобы увязывать частные категории и понятия с более общими, дабы избежать порой, быть может, заслуженных упреков в субъективизме.

Выяснив в общих чертах методологическую основу исследования, обратимся к более частным, но не менее важным его принципам. Прежде всего требует ответа вопрос, какие изображения и почему поддаются интерпретации. Как было показано в предыдущей главе, большинство авторов предпочитают иметь дело с отдельными образами и знаками. Такой подход, от простого к сложному, очевидно, представляется им наиболее падежным п естественным: сначала постичь смысл элементарных символов, затем — их ассоциаций и, таким образом, подобно мозанке, сложить общую картину. Такое мнение, на наш взгляд, глубоко ошибочно. Ход исследования должен идти в прямо противоположном направленип - от сложного к простому.

Для наглядности приведем пример из лингвистики (кстати сказать, принципиально дешифровка иконографии во многом схожа с дешифровкой письменности). Первый шаг, предпринимаемый при дешифровке любого текста на неизвестном языке, всегда состоит в определении его грамматической структуры, из чего делается вывод о приталее выявляются фонетические и семантические значения отдельных знаков. Никто и никогда не начинает анализа в обратном порядке.

Для иконографических текстов функцию грамматики выполняет композиция. Гонкретные знаки и образы суть переменные, способные трансформироваться или взаимозаменяться, изменяя общую структуру только внешне и сохраняя ее прежини основной смысл. Примером могут служить и грамматически, и семантически абсолютно илентичные фразы из двух языков одной семьи, часто внешне (фонетически) не имеющие, казалось бы, ничего общего между собой. Обращать главное внимание на эту внешнюю сторону значит упускать из вида основное - закономерности, в соответствии с которыми построен иконографический сюжет. Вместе с тем парадигматика иконографического текста - как структурная, так и метафорическая - обязательно должна учитываться при истолковании, так как позволяет более глубоко и полно понять его важнейшие закономерности.

Дискуссии относительно смысла того или иного изолированного знака неолитической росписи, на наш взгляд, беспредметны. Вспомним хотя бы спор между Б. Карлгреном и Х. Рид о том, что означает в яншао треугольник — мужское начало или женское? Ю. Г. Андерсон полагает — и то и другое. А. Буллинг решила, что это - мировая гора. По Ф. Петри, треугольник в древнем искусстве — символ горы, но обычной, а не мировой. Согласно Л. Сире, треугольник в неолитической росписи имеет значение «соцветие женской особи пальмы», откуда делается вывод, что он мог символизировать также и «бога пальмы», и «мистическую пальму»21. Нагромождение подобных истолкований не приближает к истине. Перебирать различные частные значения тех или иных символов в разных культурах и эпохах можно бесконечно. Иное дело — выделить генеральное значение и показать его универсальную закономерность для данного этапа развития культуры. Однако, механически перебирая знаки и значения, этой нели не постичь.

Вырванный из коптекста знак пельзя интерпретировать достоверно. Само его выделение сугубо субъективно. Последнее отчетливо прослеживается на примере яншаоской росписи: вычленение треугольников из орнамента - искусственная операция, ибо в качестве единственного и центрального в яншао треугольник обычно встречается не изолированно, а в различных сочетаниях с другими символами.

Существует множество примеров конвенциональности и полисемантизма отдельных знаков. Вот что нишет, например, Дж. Фрэзер об орнаментации чуринг австралийских арунта: «Во всех случаях рисунки сугубо условны и никогда не воспроизводят подлинного вида объекта, как он выглядит в действительности. Наиболее важные понятия почти всегда обозначены серпей концентрических кругов или спиральными линиями, тогда как следы людей или животных представлены точками, расположенными по кругу или по прямой. Индивиды — женщины и мужчины — символически изображены посредством полукругов

надлежности к той или иной языковой семье и и вообще рассматриваются как подчипенные животным и растениям, которые представлены полными кругами или спиралями. Один и тот же рисунок на одной чуринге может обозначать дерево, на другой - лягушку, на третьей - кенгуру и т. л. Поэтому трудно или даже невозможно верно интерпретировать рисунок на чуринге, если кто-либо из стариков данной тотемической группы не растолкует его смысл»22.

Характерное свидетельство дает папуасский писатель и общественный деятель Альберт Маори Кики: «Верхияя часть маски украшалась различными видами геометрического рисунка. Каждый из них имел свой особый смысл, и два похожих рисунка на масках двух разных кланов могли символизировать совершенно разные вещи (курсив наш. - В. Е.). Некоторые детали рисунка были на всех масках: длинная линия по центру означала очень важную для нас волшебную веревку, а черное, розовое или желгое пятно наверху - свободную землю, которую клан надеялся найти, чтобы на ней обосноваться. Несколько прямоугольников под этим пятпом — землю, на которой клан жил в настоящее время, а зигзаги по всему периметру маски - как правило, облака на горизонте. Самое интересное из всего — это звезды вокруг глаз. Они могли означать множество вещей в зависимости от того. к какому клану принадлежала маска, например, хвост рыбы марла, парус лакатон, светляка, который символизировал любовь и был к тому же изображением предка, «ноги медузы», или метафорически, — сияние звезды, символ Малара, который был покровителем клана Каури (курсив наш.-B. E.) »23.

Не менее показательные факты из австралийской этнографии приводит В. Р. Кабо: «По словам одного автора, ему удалось выяснить значение системы концентрических кругов в одном из племен. Это было священное изображение целого племени и всех его верований... Внутренний круг был самим племенем. Внешние концентрические круги обозначали жизненный цикл его членов, от первой инициации в юности до полного посвящения в зрелости... Их охватывал круг стариков, высшего совета племени, средоточия всей его мудрости... Затем шли другие круги, тотемические и священпые, связующие племя в единое целое, окружающие его жизнью, продолжающейся на земле и во вселенной... Один из наружных кругов был солнцем, последний круг, охватывающий собой все, был само небо и все, что олицетворяет собою вселенная»24.

Нельзя в принципе исключить, что примерно таким же образом многие геометрические символы могли семантизироваться и неолитическими протокитайцами. В этом случае перечисленные выше толкования выглядят по меньшей мере наивными. Неудивительно, что гиперкритикам вроде А. Лямен-Ампрер это дало повод усомниться в достоверности подобных интериретаций (другое дело, что не следовало возводить эти сомнения в абсолют).

Невозможность интерпретации единичных знаков заставляет обращаться к сюжетным композициям. Только индуктивно совмещая композицию с тем или иным мифологическим текстом или



Рис. 2. Сосуд этапа мяодигоу.

с другими данными из области духовной культуры, можно приблизиться к ее пониманию. При этом чем проще структура композиции, чем из меньшего числа элементов она состоит, тем труднее ее анализировать, и объяснение этой композиции будет менее конкретно. Ситуация с единичным знаком представляет собой предельный случай и потому он в принципе не может быть дешифрован, если не считать случайных угадываний, которые не могут служить строгим доказательством. Напротив, чем сложнее структура композиции, тем точнее и достовернее интерпретация. Таким образом, степень точности и полноты интерпретации прямо пропорциональна сложности структуры интерпретируемого изо-

Исходя из этого, в данной работе мы ограничились рассмотрением только сюжетов, композиций
и сложных мифологических образов, полностью
исключив изолированные знаки, символы и фигуры (например, такие. как изображение ящерицы
на сосуде пип (рис. 2))<sup>23</sup>. Весьма нетрудно сделать
из китайской мифологии и фольклора выборку
данных о ящерицах, змеях, драконах и соотнести
изображение с каким-либо из змееобразных хтонических божеств древнекитайского пантеона, однако интерпретацией считать это будет нельзя,
ибо слишком широк и ничем не ограничен диапазон возможных истолкований. Констатировать же,
что яншаосцы почитали ящерицу, едва ли есть
надобпость.

О каких интерпретациях единичных изображепий может идти речь, если исследователям постоянно приходится сталкиваться с ситуациями, коста даже сложные многофигурные композиции, представляющие собой мифологические сцены и энизоды и совпадающие по времени с письменными источниками (например, месопотамские цилиндрические йечати), сплошь и рядом не поддаются отождествлению <sup>26</sup>.

Сказанное не означает, что все отдельные символы и знаки принципиально не дешифруемы. Вса дело в том, что выяснение их смысла — это конечный этап исследования. Только дедуктивный полход от сложного к простому дает верное направление поисков. Сопоставление позиции и семантических связей знаков (т. е. путем выявления пр парадигматики) позволяет сузить диапазон возможных значений и тем самым приблизиться к пониманию точного смысла знаков. Необходимая для этого работа велика по масштабам, и в настоящее время опыт ее выполнения еще не накоплен. Нельзя исключить, что и по ее завершении смысл многих знаков остается пеясным. Первым и необходимым шагом к постижению смысла отдельных символов, повторяем, остается анализ композиции.

Композиционное пзучение допсторических изображений помимо того, что позволяет сузить диапазон семантических значений отдельных, образующих композицию иконографем (мотивов, элементов), дает важную для контроля за истиностью интерпретации возможность взавмопроверить полученные результаты. Если тот или иной мотив, исходя из его композиционной функции, истолкован верно, то и в другой по смыслу композиции он должен иметь то же или близкое значение. Если же такого наложения не получается, это значит, что интерпретация любо неверна, либо носит частный характер (нельзя упускать из виду возможный полисемантизм элементов).

Композиции являются изобразительными постольку, поскольку отражают определенный сюжет, т. е. синтаксическую связь понятий, атрибутов, персонажей, обстоятельств. В архаической культуре эти сюжеты реализуются в форме мифов. Такое утверждение может вызвать сомнение: все ли содержание доисторического искусства сводится к мифологии? И в самом деле, в нем обнаруживаются и иные свидетельства — религиозные, этнографические и т. п. Вместе с тем следует отметить, что противопоставление одного другому неправомерно. Представление о мифе исключительно как о словесном тексте, устном или письменном, — упрощение, это понятие гораздо шире. Вся идеология первобытного общества мифологична. Миф — это modus vivendi, мировоззрение и в этом смысле включает в себя религиозные представления, ритуалы, космологию, этику, эстетику и пр. Закономерности, присущие мифу, характерны и для арханчного мышления и культуры в целом, поэтому далее основное внимание будет уделено именно мифам, в той мере, в какой они непосредственно связаны со стоящими перед нами задачами интерпретации доисторических пзображений.

Наиболее общие структурные закономерности мифа и мифологического сознания представляют не только общетеоретический интерес. Определяя построение изобразительных композиций, они могут иметь и прикладное значение, пригодное для использования в данном исследовании. В первую очередь это относится к характерной для мифа в целом цикличности, повторяемости и ритмичности.

Одной из первых, кто специально обратил внимание на эту проблему, была известная советская исследовательница древней культуры О. М. Фрей-

денберг, проанализпровавшая ее, в частности, в работе «Введение в теорию античного фольклора» (1939—1943 гг.) зг. Интересующая нас повторяемость и ритмичность мифа наглядно показана О. М. Фрейденберг на примере мифа об Атридах. Приведем пространную, но необходимую цитату; «Ик. Атридов, двое — братья Агамемнон и Менелай. У Менелая Парис похищает жену Елену, и из-за этого возникает Троянская война. Агамемнон возвращается с этой войны домой, но за столом, во время еды, жена и ее любовник Эгисф убивают его. Со временем сын Агамемнона Орест и дочь Электра убивают Эгисфа и мать.

Атриды — сыновья Атрея. У Атрея тоже есть брат, Фиест. Они убивают Хрисиппа, своего сводного брата. Затем Атрей убивает сыновей Фиеста и подает их самому Фиесту в виде блюда. Атрея убивает Эгисф, сын Фиеста.

Атрей — сын Пелопса. Пелопс был убит своим отцом, Танталом, и подан богам в качестве блюда.

Итак, три структурно одинаковые версии мифа, расположенные генеалогически. В первой Агамемнон убит за едой; во второй убиты и обращены в еду дети Фиеста; в третьей убит и сделан едой сын Тантала. Во всех трех версиях убивают отцов, или отцы — детей, или дети убивают за отцов, или убивают из-за отцов детей. Это "из-за" более поздняя мотивировка как по своей каузальности, так и по морали. Миф ясно перепает образ умерщвления и съедания. Старое умершвляется молодым, молодое - старым; то и другое съедается. Этот миф типологически перепает первобытное восприятие: не-тотема убивают и съедают, и он становится опять тотемом, и этого тотема убивают и съедают не-тотемы, и он становится опять не-тотемом. Несменяемая смена, и несменяемость постоянно сменяется — вот механика первобытной мысли... Прежде всего, пассивные и активные формы не отличаются. Тотем и не-тотем множественно-единичны и активнопассивны, — поляризация всех этих образов (субъективное и объективное, единичное и множественное, положительное и отрицательное, пассивное и активное) снимается одновременной целостностью, которая объединяет то, что для нас непримиримое противоречие» 28.

На приведенном примере наглядно видно, как разветвленное и пространное, осложненное многими дополнительными персонажами и обстоятельствами мифологическое повествование при анализе редуцируется к нескольким (а в основе — к одному единственному) элементарным эпизодам, образующим структуру, «кристаллическую решетку» мифа. В свое время еще В. Я. Пропп показал, что видимое многообразие русской волшебной сказки на деле сводится к различным комбинациям весьма ограниченного числа сюжетных ходов-функций 29. Художественное своеобразие и поэтический колорит традиционного литературного произведения образуется посредством частичной перестановки структурных элементов, но главным образом путем «обрастания» устейчивой и неизменной «кристаллической решетки» разного рода мифологическими метафорами.

Наиболее глубокий анализ интересующего нас аспекта мифологии дал К. Леви-Строе <sup>30</sup>. Его исследования показали, что дублирование мифоло-

гем в мифологическом повествовании не просто имеет место, но полчинено сложным закономерностям не механического, а качественного свойства. Миф развивается в определенном направлении антагонические противоположности, составляющие существо исходной мифологемы, по холу повествования постепенно сближаются, антагонизм между ними ослабляется и в конечном счете снимается (эта закономерность получила название «прогрессирующей медиации»). Структура мифа, таким образом, образует собой цень бинарных оппозиций, а само мифологическое повествование можно «читать» как «по горизонтали» (диахронно, т. е. общепринятым способом), так и «по вертикали» (спихронно, аналитически). Назначение же мифа сводится к тому, чтобы посредством неосознаваемой подмены, «подтасовки» создать пилюзию разрешения противоречий, в реальности неразрешимых.

Все сказанное самым непосредственным образом огносится к интерпретациям доисторических изображений. Представим себе, что миф об Атридах зафиксирован иконографически—в виде сложной многофигурной композиции. Если, анализируя ее, нам удается дешифровать один из ее логически завершенных фрагментов, это означает, что мы тем самым получили ключ ко всей композиции: экстранолируя смысл уже известных конституитивных элементов на все изображение, мы можем установить его общий смысл.

В отличие от письменного или устного повествования специфика иконографии состоит в передаче идеи времени пространственным способом. Расположение во времени заменяется расположением в пространстве. Последовательность событий задается размещением на изображении фигур и образов в определенном порядке, т. е. сугубо пространственно. В этом смысле архаическая иконография лишена временной перспективы, статична, диахрония в ней подменена синхронией. Это обстоятельство, равно как и синонимическая ритмичность мифа, имеет самое прямое отношение к практике дешифровки древних изображений, которые необходимо перевести с языка иконографии на язык словесного описания. Последнее же по причинам вполне понятным, невозможно без установления последовательности событий, излагаемых в мифе, т. е. без реконструкции каузальных связок, соединяющих различные мифологемы в единое сюжетное целое. Поскольку временная перспектива выражена через пространственную (т. е. через композицию), следует выяснить ее главные семантические закономерности. Но как это сделать? Возьмем в качестве примера пиктографическую запись мифа индейцев оджибве: изобразительное поле разделено на четыре помещенных друг над другом отдела, фигуры располагаются в линейной последовательности; из сопроводительного вербального изложения мифа следует, что действие разворачивается «справо налево. снизу вверх. 3десь проблем нет — все ясно и понятно, ибо указание на каузальную последовательность событий исходит от самих носителей этой традиции. А как быть в случае с доисторическими изображениями, когда такого рода указания на последовательность отсутствуют? Можно ли вывести эту последовательность из структуры композиции? Выше было показано, что без привлечения «внешних» данных семантика (а каузальность в отрыве от семантики немыслима) путем только формального анализа композиции невыволима.

Какие же именно «внешние» данные необходимы? Прежде всего — общие закономерности смыслового построения архаичных изображений. А кроме этого — диахронная структура самого мифа, с помощью которого дешифруется изображение. Однако такой путь при всей своей принципиальной допустимости может оказаться весьма ненадежным, и вот почему. Что касается общих закономерностей, то они никем до сих пор как следует не проанализированы; самое же главное, они скорее всего окажутся слишком общими (либо, напротив, слишком частными) и потому малосодержательными. Относительно же диахронной структуры нет уверенности, что интерпретирующий миф во всех деталях совпадает с изображением, дешифруемым с его помощью. Более того можно утверждать, что в подавляющем большинстве случаев полного совпадения не будет (его следует рассматривать как счастливую случайность): никогда ни один миф не существует в единой неизменной редакции, всегда имеются варианты и версии, расходящиеся между собой. Логично допустить, что чем древнее миф, тем этих расхождений будет больше. Несоответствия между разными вариантами одного мифа могут быть и структурными, т. е. мифологемы вставляются, убираются, меняются местами и т. п.

Для наглядности обратимся к рассмотренному в гл. III яншаоскому сюжету о первопредке, избрав тот его вариант, где представлены змея с двумя антропоморфными фигурами по сторонам. Выяснив в общих чертах смысл изображения (отделение неба от земли), мы оказываемся перел многообразием возможных каузальных связей: две фигуры следует понимать либо как братьевблизнецов, либо как супругов, как олицетворения один — зла, другой — добра и т. п., неоднозначно и их отношение к змее, которая может рассматриваться: а) как изначально слитый хаос, поляризованный антропоморфными демиургами; б) как прародительница двух героев; в) напротив, как их творение; г) она может играть соответственно как положительную, так и отрицательную роль, и т. д. и т. п.

Если взять другой вариант изображения, где антропоморфная фигура представлена в сочетании с тыквообразным предметом, то и здесь допустимы разные толкования: а) герой рождается из тыквы и отделяет небо от земли — упорядочивает вселенную; б) тыква выступает помощником героя-демиурга (т. е. появляется позже него и играет вспомогательную роль). Помимо такого рода модальности вне сферы нашего постижения остаются многочисленные детали и нюансы, надо думать, не нашедшие отражения в иконографической записи, т. е. все то, что в совокупности составляет внешнюю, художественно-поэтическую сторону мифа. Путем анализа удается реконструпровать лишь «скелет» мифологического повествования, его основное содержание, все прочее допустимо домысливать лишь глпотетически, с той или иной степенью вероятности. Дешифровке, таким образом, поддается в первую очередь структу ра мифологического изображения, но не его метафорическое оформление.

Сказанное подводит к еще одной проблеме: как нужно использовать привлекаемые для интерпретации доисторических изображений мифы? Традиционный путь состоит в том, что изображению подыскивается эквивалент в виде конкретного мифологического текста той или иной культурной традиции и осуществляется их взаимное наложение. Принципиально такой способ не отличается от описанного выше некритического метода интерпретации отдельных знаков. Справедливости ради следует отметить, что степень его точности (вернее сказать, счастливого попадания) выше, чем в случае с изолированными знаками, ибо сложность композиции значительно ограничивает число возможных совпадений. Вместе с тем есть основания для скептической оценки такого подхода. Во-первых, предварительно надо доказать, что изображение и миф принадлежит одной культурной традиции и что традиция эта между ними не прерывалась. Далеко не во всех случаях доказательство возможно, и чем древнее изображение, тем меньше вероятность верного решения проблемы. Вовторых, очень многие мифы в поразительно сходных формах встречаются в никогда не контактировавших друг с другом культурах. Какому из них при прочих равных условиях отдать предпочтение при истолковании? В-третьих, где гарантия, что интерпретирующий миф за те тысячелетия, что отделяют его от архаичного изображения, не претерпел смысловой трансформации? Далее, следует ли считать истолкованием простое наложение письменного текста на иконографический, не есть ли это иллюзия интерпретации, ибо в большинстве случаев сам миф столь же непонятен, сколь и объясняемое с его помощью изображение? Можно ли «объяснить» посредством одного непонятного текста другой? И, наконец, при таком подходе мы оказываемся перед лицом трудно преодолимого фактора случайности: что, если в данной культурной традиции соответствующего мифа не сохранилось, или в силу каких-либо причин мы пе в состоянии его обнаружить и вычленить. Что делать в этом случае? Отказаться от интерпретации?

Для ответа на поставленные вопросы рассмотрим весьма интересную и плодотворную понытку Я. А. Шера проанализировать сюжет с чудесными запряжками в петроглифах Саймалы-Таша (Средняя Азия). В серии изображений он выделил группу таких, где в колесницу запряжены ненарные друг другу животные (некоторые из них - фантастические), никогда в реальной жизни вместе не запрягаемые. Это обстоятельство, оставленное без внимания или просто констатированное другими авторами, дало Я. А. Шеру основание предположить, что такие изображения иллюстрируют мифологический сюжет. В поисках эквивалента для интерпретации он обнаружил некоторое число индоевропейских мифологических текстов, в том числе «Свадебный гимн» из «Ригведы», где фигурирует такая чудесная упряжка (животные могут меняться, но принцип непарности сохраняется). Отсюда Я. А. Шер определил саймалыташский сюжет как индоевропейский и

предположил, что он тождествен ведийскому тексту, описывающему колесницу Ашвинов и, следовательно, изображает сцену священного брака Сомы и Сурьи 32. Приведенный пример весьма показателен: Я. А. Шер верно прошел значительную часть пути, и с большинством его выводов можно согласиться. Вместе с тем, он не сделал, на наш взгляд, главного и совершенно необходимого для истолкования mara — не проанализировал корней представлений о непарной упряжке, т. е. существо самого мифа, с помощью которого толкуется сюжет наскального искусства, осталось невыясненным, что порождает сомнение в правильности трактовки и атрибуции. Если бы такой анализ был сделан, то стало бы ясно, почему в ряде вепийских текстов колесница Ашвинов запряжена несовместимыми животными - быком и крокодилом, символизирующими различные стихи - сушу и воду. А дело в том, что Ашвины - братьяблизнецы, соединенные родством 33, но в то же время воплощающие противоположные качества 34 (Я. А. Шер говорит о близнечном характере мифа лишь мимоходом). Упряжные животные относятся к категории волшебных помощников, которые, как показал В. Я. Пропп, в генезисе тожпественны самому герою: «Герой и его помощник есть функционально одно лицо. Геройживотное преобразовался в героя плюс животное» 35. Можно поэтому предположить, что Ашвины + бык и крокодил — относительно поздняя стадия развития образа, которой предшествовали Ашвины-близнецы в образе быка и крокодила 36. Это в свою очередь выводит на распространенный по всему миру комплекс близнечных мифов, где фигурируют братья-близнецы, с одной стороны, связанные родственными узами, а с другой противостоящие друг другу. Часто подобное противостояние доводится до крайности и переосмысляется как убийство одного брата другим (ср. Сет убивает Осириса, Каин — Авеля, Ромул — Рема, из Диоскуров Кастор - смертен, Полидевк бессмертен) 37. А. М. Золотарев убедительно показал, что истоки близнечных мифов коренятся в дуализме идеологии родового общества, разделенного на две экзогамные половины, экономически связанные, но в то же время и сопериичающие друг с другом 38.

С этой точки зрения, непарность упряжных животных отражает дуализм, пронизывающий (если не подавляющее большинство) мифологические системы мира. Однако, поскольку «небесные» колесницы общепризнанно считаются индоевропейским элементом, этнокультурная атрибуция Я. А. Шера верна. В то же время отождествление саймалыташского сюжета с ведийским описанием брака Сомы и Сурьи едва ли оправданно. Это станет очевидным, если отвлечься от конкретного текста «Ригведы» и рассмотреть данную индоевропейскую мифологему в более широком плане. Рассмотрим характерный древний сюжет о трех несовместимых животных (лебеди, раке и щуке), влекущих повозку (он обрабатывался многими авторами, а в русской литературе широко известен благодаря басне И. А. Крылова). Космическая сущность такой запряжки бесспорна: лебедь — символ неба. верхнего мира. щука — воды, нижнего мира, рак - типичный посредник-ме-

пиатор (амбивалентное существо — земноводное, живущее сразу в двух мирах); лебедь и щука полярные антагонисты, рак -- соединяющее их звено. Эта медиативность упряжки дублирует (сравните с тем. что выше говорилось в связи с идеями О. М. Фрейденберг) медиативность самой колесницы, выступающей у индоевропейских 39 народов в качестве приспособления, с помошью которого можно подняться на небо. Отсюда следует вывод: непарность упряжки отражает полярно-медиативный аспект мифологемы; мотив брака (Сомы и Сурьи, Адмета и Алкесты) — лишь частный случай, одна из возможных метафор, оформляющих идею соединения полярных начал. и, соответственно, без достаточных оснований (а их саймалыташские изображения не дают) не может быть привлечен для интерпретации петроглифического сюжета. Стремление непременно соотнести изображение с конкретным мифологическим текстом приводит к тому, что от внимания ускользают более общие закономерности и, как результат, толкование получается в лучшем случае натянутым.

В отличие от Я. А. Шера, в целом тонко и с большой наблюдательностью проанализировавшего сюжет и в весьма осторожной форме отождествившего его с текстом «Ригведы», многие исследователи испытывают склонность во что бы то ни стало в целях якобы научной строгости интерпретапии соотнести каждый конкретный доисторический образ или композицию с конкретным письменным или вербальным текстом 40. В принципе возможность такого буквального наложения нельзя исключить, однако вероятность его будет очень невелика и, чем древнее изображение, тем больше она будет стремиться к нулю. Встав на этот путь, мы попадем в безвыходную зависимость от случайности (повезет или не повезет в поиске вербального эквивалента) и, рассуждая строго, вслед за А. Леруа-Гураном фактически вынуждены будем отказаться от интерпретации доисторического искусства (во всяком случае, значительной его части). Кроме того, даже если и произойдет частичное совпадение вербального текста с иконографическим, как в примере с чудесными упряжками, оно не сможет быть правильно объяснено. Из этого следует, что в большинстве случаев единственный конкретный текст недостаточное основание для достоверной интерпретации доисторического изображения, ибо без привлечения аналогий его смысл. как правило, остается невыявленным. Более того, не много прояснит и привлечение нескольких или даже целой серии однородных интерпретирующих текстов, если они не проанализированы с точки зрения их внутреннего смысла. т. е. не показано, за счет чего они полагаются однородными. Внешняя, метафорическая сторона мифа при этом должна отойти на второй план (полностью игнорировать ее неправомерно), уступив место его логической структуре.

Сказанное означает, что конкретный мифологический текст, привлекаемый для интерпретации, может выполнять в большинстве случаев лишь вспомогательную, индуцирующую роль, направляя исследователя по тому или иному пути. Строгое истолкование изображения достигается движением от мифологического типа к его конкретным

многообразным проявлениям как в вербальных, так и в иконографических текстах. Принципы и методика съруктурно-типологического анализа мифов — совершенно особая тема, выходящая за рамки наших задач. Ограничимся поэтому самой общей констатацией: главным в такого рода анализе является необходимость увидеть за многообразием метафор единообразие, т. е. вычленить из разных, на первый взгляд, мифов их инвариантную структуру.

Структурно-типологический анализ мифов применительно к интерпретациям конкретных изображений таит в себе некоторую опасность, и о ней не следует забывать. Речь идет о том, что при широких обобщениях, без которых такой анализ невозможен, объективно существует возможность неоправданно широких толкований интерпретируемых образов. Иными словами, при желании в них можно усмотреть то, чего там нет и в помине, ибо типологические реконструкции всегда шире и полнее реально зафиксированных мифов. Для того чтобы избежать субъективизма в оценках, необхоцимо поверять общую пнтерпретацию структурой самого изображения, последняя и должна выступать критерием широты семантического истолкования, т. е. анализ интерпретирующего и интерпретируемого материалов должен вестись парал-

Остается хотя бы кратко рассмотреть вопрос, насколько далеко во времени и пространстве проходят те границы, которые определяют возможность привлечения того или иного мифа для интерпретации, каково максимально допустимое временное и пространственное отстояние интерпретирующих данных от интерпретируемых? Вопрос этот дискуссионный. Большинство авторов склоняются к тому, что чем это отстояние меньше, тем истолкование будет достовернее, и такое мнение трудпо оспорить. Однако в конкретном исследовании подобные совпадения случаются нечасто, поэтому мы вынуждены исходить из реальностей.

Первый аспект проблемы — временной. Какова «глубина памяти» мифа? Насколько правомерно проецировать на доисторические изображения тексты, зафиксированные спустя века и тысячелетия? Б. Л. Гофф, например, отказывает исследователю в этом праве. В основе такого взгляда лежит мнение о значительной трансформации мифа на протяжении времени, в свою очередь опирающееся на представление о том, что миф — это текст, подобно прочим, несущий информацию, постепенно теряемую при передаче (по принципу «испорченного телефона»). Это верно, но лишь отчасти. Дело в том, что, как уже говорилось, миф — не просто некоторое сообщение, а своего рода «образ жизни», модель поведения, пмеющая глубочайшие социальные корни. Не случайно исследователи пришли к выводу, что миф (в отличие от сказки) может заимствоваться только «с кровью», но не путем обычной культурной диффузии. Не случайно в содержание пнициации у всех народов входит посвящение в илеменные мифы, после чего иниципруемый становится полноправным членом общества. Глубокая социальная обусловленность мифологии приводит к тому, что мифы рождаются и умирают вместе с определенными социальными феноме-

нами и явлениями (иногда, впрочем, надолго и переживая), идеологическим оформлением кото рых они являются. Если посмотреть на проблему с этой точки зрения, то мы увидим, что основания для чрезмерного скепсиса относительно примене пия мифов для интерпретаций нет: чем дальше в глубь истории, тем более неподвижным и стаг нирующим выступает человеческое общество. Нет каких-либо принципиальных противопоказаний позволяющих говорить о качественном различин социального устройства высокоразвитых неолитических земледельческих культур типа ближневосточных или яншао с родовыми обществами, известными из этнографии. В то же время сказан ное не дает оснований для модернизации доисторической духовной культуры, как это делает, например, А. Буллинг.

Допустимо считать, что истоки мифологии восходят к началу верхнего палеолита или даже к мустье, т. е. ко времени формирования «человека» разумного». Окончательно решить проблему может лишь комплексное изучение духовной культуры и социального устройства человеческого общества среднего и верхнего палеолита. Известные ныне мифологические тексты не позволяют (по крайней мере при современной степени их изученности) проникать столь глубоко. Что же касается этохи неолита, то здесь суждения могут быть более определенными. В частности, существует немало фактов, когда миф, письменно зафиксированный несколько тысячелетий назад, с небольшими изменениями записывался фольклористами совсем в недавнее время (нельзя, правда, забывать, что в ряде случаев книжная традиция способна мощно воздействовать на устную). Такой, например, миф южнокитайских мяо о Паньху, записанный впервые в III в. н. э., но бытующий и поныне. Логично предположить, что, если почти за две тысячи лет он трансформировался столь незначительно, что немногим отличается от версии «Хоу Хань шу», то при более глубокой ретроспекции возможные изменения должны быть еще меньше. Сказанное подтверждается и другими примерами из иных мифологических систем, скажем, индоевропейской: семантически и структурно близкие мифы и мифологемы известны у многих пидоевропейских народов, что позволяет говорить об их существовании уже в эпоху индоевропейской общности, т.е. как минимум в III—II тыс. до н.э., а истоки относить к эпохам еще более давним.

Труднее определить «глубину памяти» мифа с точки зрения не внешней метафоричности, а впутреннего смыслового содержания. Возьмем для примера мифы о конце золотого века и установлении «современного» порядка. Что это — сохранившиеся в коллективной памяти свидетельства перехода к новому, ранее неведомому социальному устройству, т. е. своего рода исторический документ? Или же это — спекуляция, фантастическая утопия, построенная методом «от противного» (золотой век — антитеза иыпешнему положению)? Ответить на этот вопрос очень трудно: видимо, имеет место и то, и другое. В пользу первого говорит глубокая арханчность самих мифов, в пользу второго — несомненная фантастичность многих элементов и наличие явно спекулятивных утопий, производных от древнего мифа. Проблема историзма

мифа — одна из сложнейших и одновременно, с точки зрения историка, одна из наиболее

Второй из аспектов затронутой проблемы усповно можно назвать пространственным. Условно потому, что он есть иное измерение временного аспекта: сосуществуя спихронно, разные этносы находятся в разных исторических эпохах. Поэтому вопрос, можно ли привлекать для истолкования того или иного изображения данные иных этнокультурных традиций, ни в коем случае нельзя решать механистически: интерпретирующий и интерпретируемый материалы должны быть этнически однородны. Однородность здесь совершенно необходима, но не по формально-генетическому признаку, а глубинная, внутренняя. Интерпретирующее и интерпретируемое должны соответствовать по содержанию, по смыслу, и уж потом — по этническому происхождению, которое часто может оказаться одинаковым, да суть - разной.

Неоправданно ограниченным, на наш взгляд, является мнение, будто при истолковании, скажем, ближневосточных доисторических изображений допустимо использовать только ближневосточные мифы, для китайских — только китайские и т. п. Очень справедливо по поводу сравнительного изучения фольклора выразился В. Я. Пропп: «Трудность лежит прежде всего в овладении материалом. Ошибки исследователей часто заключаются в том, что они ограничивают свой материал одним сюжетом или одной культурой или другими искусственно созданными границами. Для нас этих границ не существует... Это не значит, что нельзя заниматься подобными вопросами в некоторых рамках или пределах. Но нельзя обобщать выводов..., нельзя изучать подобные вопросы генетически, только в рамках одной народности. Фольклор — интернациональное явление» 41.

Приведенное высказывание в полной мере приложимо и к мифологии, и ко всей духовной культуре в целом. Структурно-гипологический анализ мифов необходимо предполагает использование максимально большого числа вариантов и версий, в том числе и иноэтнических. Только таким путем можно реконструировать мифологический тип, выявить основные закономерности, с тем чтобы далее от них продвинуться к уяснению специфики конкретных вариантов. В любом случае привлечение аналогий и параллелей из других этнокультурных традиций оправданно и желательно. Более того, в ряде случаев, когда в данной традиции необходимый эквивалент либо отсутствует, либо не может быть обнаружен, такое обращение вовсе

просто необходимо.

Нельзя не согласиться с А. А. Формозовым, когда он пишет: «Вообразим на минуту, что до нас не дошло ни одного экземпляра Евангелия. Смогли ли бы мы восстановить христианскую мифологию по фрескам, мозапкам и иконам в церкви? Во всей ее сложности, скорее всего, нет, но в схеме, безусловно, да. Мы выделили бы многократно повторяющиеся образы матери с ребенком на руках и образ молодого бородатого мужчины, подвергшегося мучительной казни на кресте. По сцепам оплакивания Христа Богородицей (пиэта) мы смогли бы понять, что эта женщина — мать казненного молодого мужчины и т. д. Таким же путем

можно приблизиться к пониманию древних изображений. Повторяющиеся образы для них не редкость» 42.

Дело, конечно, не столько в повторяемости образов, которая сама по себе в смысле семантики ничего не дает, сколько в том, что некоторые евангельские мифологемы могут быть реконструированы помимо евангелия. Так, например, по изображениям мадонны с младенцем (без мужа) нетрудно было бы восстановить мифологему непорочного зачатия, опираясь при этом, скажем, на древнекитайские, индийские или иные мифы. Изображения казни Христа на Голгофе относятся к типичным осевым антитетическим композициям — один крест центральный, два других его фланкируют, что, как будет показано ниже, образует собой одну из архаичных схем мирового древа. С помощью древнеближневосточных, древнекитайских, индоевропейских и других аналогий удалось бы установить, что человек на центральном кресте — медиатор, богочеловек. Подумав, число подобных примеров можно, вероятно, увеличить.

При широком сопоставлении данных духовной культуры разных народов следует исходить из тезиса о принципиальном единстве истории человеческих обществ. Слов нет, задача эта трудна. Одинаковый экономический базис, как известно, может порождать большое разнообразие социальных институтов, еще большим это разнообразие будет в сфере идеологии, одной из важнейших частей которой являются мифы. Цель исследования в том и состоит, чтобы за внешним многообразием уловить внутреннее единство, связующее между собой разрозненные факты. Если это главное условие соблюдено, не имеет принципиального значения, откуда взят тот или иной факт.

В заключение сформулируем основные выводы данной главы:

главная причина слишком общих, малосодержательных интерпретаций образцов доисторического искусства состоит в поверхностном понимании данных духовной культуры и этнографии;

гиперкритическая по отношению к интерпретациям позиция некоторых археологов есть позитивистская реакция на сложную в научном плане ситуацию, сложившуюся в этой области;

формальный анализ иконографических образов нельзя отрывать от анализа семантики интерпретирующих данных, тот и другой должны осуществляться параллельно, ибо первый невозможен в отрыве от второго;

методология интерпретации доисторических образов определяется движением от общего к частному, от основных закономерностей духовной культуры первобытности к ее конкретным проявлениям в мифах, обрядах, ритуалах и т. п.;

для дешифровок изобразительных текстов внимание следует обращать в первую очередь на композиции, которые чем сложнее, тем легче и достовернее могут быть отождествлены и истолкованы; изолированные знаки поддаются дешифровке лишь на завершающем этапе исследования, путем логической дедукции из общей семантики компо-

для вербальных и пных текстов, являющихся по отношению к изобразительным интерпретирующими, движение от общего к частному пред-

5 в. в. Евсюков

полагает осуществление структурно-типологического анализа мифов, т. е. необходимость выявлять мифологические типы, вскрывать внутреннюю логику мифа, показывать функциональный характер составляющих его мифологем;

структурно-типологическое исследование интерпретирующего материала предполагает изучение как можно большего числа вариантов, в том числе и иноэтнических, и более поздних по времени. Критерием широты интерпретации при этом должно служить интерпретируемое изображение. Вся прочая информация, почерпнутая из типологического анализа мифа, может проецироваться на него лишь предположительно, гипотетически;

отсюда с неизбежностью следует, что в большинстве случаев при интерпретациях нельзя исходить из одного интерпретирующего текста, попытки буквального отождествления изображения с конкретным мифологическим текстом зачастую делают интерпретацию натянутой;

специфика изобразительного текста такова, что

нередко не позволяет однозначно реконструиро вать вербальную форму зафиксированного в нем мифа, поэтому, как правило, приходится ограни чиваться дешифровкой его структуры, чего, виро чем, бывает достаточно для уяснения общей се мантики изображения;

при интерпретации архаичных изображений большую помощь может оказать принцип ритмич ности мифа, синонимичности его мифологем, что отражается и в самих мифологических по характеру изображениях:

типологические совпадения между мифами различных этносов обусловлены сходством социально-экономических и культурных условий, что требует по возможности обращать внимание на социальную подоплеку того или иного типа мифов.

Лучший способ доказать справедливость теоретических построений — это применить их на практике. Следуя этому правилу, завершив критическую часть работы, перейдем к части позитивной — интерпретации семантики росписей яншао.

Об этом свидетельствует обилие дошедших до нас

образцов яншаоской керамики с его иконографи-

В расписной керамике этапов баньшань и ма-

чан можно выделить большую группу сосудов,

с устойчиво повторяющимся сюжетом орнамента-

ции (рис. 3-9). Тулова изделий разрисованы та-

ким образом, что оказываются поделенными на

три зоны: часть сосуда ниже боковых ручек ос-

тавлена неорнаментированной, от средней части

она отделена одной или двумя волнистыми линия-



## космогонический миф: отделение неба от земли

Космогонические предания составляют ядро каждой мифологической системы. Неудивительно, что один из таких мифов, как будет показано ниже, пользовался в яншао большой популярностью.

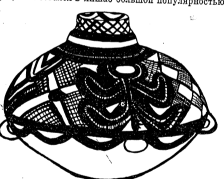


Рис. 3. Сосуд этапа баньшань.



ческой записью.

Рис. 4. Сосуд этапа баньшань.



Рис. 5. Сосуды этапа баньшань.



Рис. б. Сосуд этапа мачан.



Рис. 8. Сосуд этапа мачан.

ми, проведенными вокруг сосуда. Верхняя зона росписи образована венчиком, украшенным волнистыми линиями, узором решетки, косыми крестами и треугольниками. В средней зоне центральное место занимает антропоморфная фигура в несколько необычной напряженной позе: согнутые руки и ноги упираются в верхнюю и нижнюю границы средней зоны. То, что определено как руки и ноги, также не совсем обычно: часто они представлены в виде жирных ломаных линий с пальцеобразными отростками на сочленениях, т. е. выглядят как бы многосуставными, состоящими из многих плеч и локтей, бедер и голеней. Исходное антропоморфное изображение, видимо, трансформировалось затем в популярный на этапе мачан орнамент из широких зигзагообразных линий часто с отростками-«пальцами» на сгибах. Такой узор



Рис. 7. Сосуд этапа мачан.

опоясывает весь сосуд, заполняя среднюю зону росписи (рис. 10—13).

В ряде случаев у фигуры отчетливо выделен признак мужского пола. Голова иногда обозначена кругом или кругом с точкой в центре, а в других случаях — непропорционально большой окружностью, оконтуренной широкой линией и покрытой мелкой сеткой. Чаще, однако, головы вообще пет: возможно, ее замещает венчик. Насколько можно судить по опубликованным изображениям сосудов (вид сверху), антропоморфных фигур в композиции бывает две, а иногда больше, возможно, даже четыре (чаще же всего представлена одна фигура). Располагаются они симметрично, на противоположных сторонах изделий. Справа и слева от них иногда изображены круги, равные им по величине и покрытые мелкой сеткой, похожие на головы некоторых фигур. На баньшаньских рисунках по сторонам фигуры нарисованы спирали, в центре которых помещены круги с точками, также напоминающие головы антропоморфных изображений (см. рис. 4)1. В другой баньшаньской композиции между двумя фигурами — извивающаяся змея с поднятой вверх головой (см. рис. 17, a).

Значительную сложность при анализе структуры композиции составляет то обстоятельство, что в китайских изданиях не публикуются полные развертки изображений. Обычно дается их вид сбоку, иногда - сверху, и потому, как выглядит вся композиция, с абсолютной точностью сказать трудно. Однако, поскольку таких изображений опубликовано все же много, можно надеяться, что основные моменты удалось зафиксировать.

Описанный сюжет относится к числу весьма сопержательных по смыслу, и неудивительно, что он неоднократно привлекал внимание исследователей. По мнению К. Хентце, антропоморфную фигуру следует рассматривать как изображение божества с солнцем вместо головы<sup>2</sup>. Он семантически сблизил баньшаньское изображение с древнекитайским пероглифом тянь - «небо», который первоначально имел вид стоящей человеческой





Рис. 9. Сосуды этапа мачан.

фигуры с раскинутыми руками  $^3$ . По мнению бельгийского синолога, оно, кроме того, связано с «божеством с огромной пастью вместо головы», а также с маской таоте  $^4$ . Продолжая палеографические разыскания, К. Хентце сравнил баньшаньскую фигуру с антропоморфным орнаментом на шанской белой керамике, а затем и с древним написанием пероглифа  $\partial u$  — «божество, предок» $^5$ . На основании этого был сделан вывод, что баньшаньская фигура изображает «обожествленного предка» $^5$ .

Рассматривая символику пальцев на суставах мачанских фигур, К. Хентце пришел к заключению, что она связана с луной 7. Другое изображе-

ние из этого же цикла также истолковано им как лунарное: в круге, разделенном надвое, он устмотрел символ двух фаз луны, двух ее половин такое предположение опровергается не столько даже мифологией, сколько самими росписями баньшань и мачан: в одном из баньшаньских изображений точно такой же знак имеет явно солярный характер.

Идеи этого исследователя были целиком повторены в статье Н. Науманн, посвященной памяти К. Хентце. Китайский материал привлечен ею в качестве сравнительного при анализе семантики ряда изображений японской неолитической культуры даёмон <sup>9</sup>.



Рис. 10. Сосуды этапа мачан.







Рис. 11. Сосуны этапа мачан.

Баньшаньско-мачанскому сюжету отведена целая глава («Дерево и антропоморфные изображения») монографии А. Буллинг. Большую ее часть. однако, составляет не анализ самого образа, а описание аналогий (весьма к тому же спорных) из орнаментики превнекитайской броизы, шанской керамики и ханьских каменных рельефов, а также изложение китайских мифов о мировых космических деревьях. По мнению А. Буллинг, баньшаньско-мачанская фигура означает дерево, «совершенно пеожиданным образом принявшее антропоморфный вид», при этом «ствол превратился в хребет безголовой человеческой фигуры, изображенной в присевшей позе, а треугольники (согласно А. Буллинг, треугольники и полуокружности символизируют ветви дерева.— В. Е.) развились в руки и ноги» $^{10}$ . Далее на основании весьма спорных наблюдений, изложенных в других частях книги, автор приходит к выводу, что данная антропоморфная фигура связана с такими понятиями, как «осень», «запад», а также с движением небесных тел  $^{11}$ .

Китайские археологи объясняют рассматриваемый нами образ по-разному. Так, в одной из коллективных статей высказано явно ошибочное мнение, будто фигура представляет собой изображе-

ние лягушки 12. Сотрудники Музея провинции Ганьсу в предисловии к пзданному ими альбому констатировали, что роспись керамики этапов баньшань и мачан «отражает жизнь земледельпев» и что в ней появляется канонизированное изображение «божества, имеющего облик человека, разбрасывающего семена», при этом по мере схематизации орнамента «голова исчезла», а число суставов увеличилось», к позднему же мачану от него остались только треугольники и ломанные линии с «когтями и пальцами» 13. Наблюдения, что фигура изображена будто бы разбрасывающей семена, заслуживает внимания: в самом деле, в некоторых случаях (см. рис. 7) между сочленениями рук и ног видны продолговатые овалы, по внешнему облику вполне напоминающие семена. В то же время такое заключение — опять-таки всего лишь погадка, которую нельзя считать установленным фактом, ибо, подходя строго, в тех же изображениях можно увидеть и иные по смыслу симводы (например, ктепческие).

Далыше других в выяснении сути сюжета продвинулся Л. С. Васильев. Для интерпретации он избрал древнекитайский миф о первопредке Паньгу, отделившем небо от земли и создавшем вселензую. Основанное на индуктивном подходе,

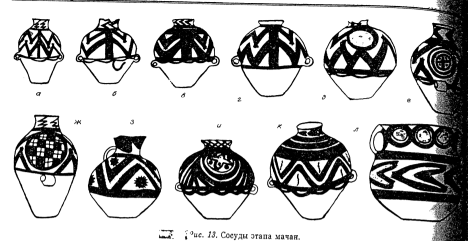








Рис. 12. Сосуды этапа мачан.



обращение к достоверному интерпретирующему материалу позволило Л. С. Васильеву прийти к важным наблюдениям, касающимся структуры самого изображения: при рассмотрении изображения как целостной композиции, а не по фрагментам, как обычно делалось ранее, явственно проступает космический характер антропоморфной фигуры, упирающейся головой и руками в верхнюю границу росписи (Л. С. Васильев отождествил ее с небом), а ногами — в нижнюю, символизирующую землю. Такую интерпретацию подтверждают и волнистые линии внизу, в которых на основании общего контекста логично усматривать символ воды, связанной с нижним, подземным миром. В этом случае, естественное объяснение получает и странная «скорченная» поза фигуры, что должно отражать непомерность усилий первопредка при отделении неба от земли 14.

Справедливо отметив композиционное сходство между яншаоскими изображениями и росписью некоторых балканских сосудов, где встречаются близкие по смыслу, трехъярусные фигуры существ с двумя торсами и четырымя руками (рис. 14)15, Л. С. Васпльев увидел в этом и ряде других фактов подтверждение своей генеральной концепции западных корней яншао.

Изучение баньшаньско-мачанских изображений позволяет существенно углубить уже намеченные интерпретации и, что не менее важно, документально доказать их, а кроме того, подтвердить автохтонность данного яншаоского сюжета. Для ре-



Puc. 14. Изображение на керамическом сосуде трипольской культуры.

шения этой задачи обратимся к изложению лизу интерпретирующего материала.

В древнекитайской мифологии известны мостоятельных, но типологически сходных гонических мифа об отделении неба от Первый из них — миф о первопредке Г Как и многие древние мифы, предания о запутаны и противоречивы. Правильнее буд зать, что миф существовал в различных ва и редакциях. Впервые, в III в. н. э. ero и включил в свое сочинение «Сань у лица Чжэн. Согласно этому варианту, Паньгу сам собой из хаоса, подобному курином Спустя 18 000 лет мужское начало ян обр небо, а женское, инь, — землю. Паньгу стал духом, на земле — святым». Кажим небо поднималось на один чжан, на столя вырастал и Паньгу, пока через еще 18 000 бо не поднялось очень высоко, земля не с лась низко, а сам Паньгу не вытянулся по ных размеров. С тех пор земля отстоит от 90 000 ли 18. Народное предание сообщает да ходившийся в янце Паньгу расколол его ным топором, а одно из поздних сочен XVII в. добавляет: когда Паньгу отделял в земли, между ними осталась перемычка. он разрушил долотом и топором 17.

Об облике Паньгу в другом сочинени упоминавшегося Сюй Чжэна сообщается сударя Паньгу голова дракона и тело в Юань Кэ проводит аналогию между драк эменным обликом Паньгу и внешним видой мифологических персонажей — Паньху и также сравнивает его с драконом Чжулуво санным в «Каталоге гор и морей» 19. На изобрях XVIII—XIX вв. Паньгу представлен с разной головой, имеющей посередине доя Б. Л. Рифтин убедительно доказал, что ту внешнего облика первопредков следу сматривать как реликт первоначальной сти 19. И в самом деле. в ряде поздних изобний Паньгу представлен рогатым 11.

На лубочных картинах Паньгу изображе гатым карликом в медвежьей шкуре либо

пз листьев; рядом — его помощники: единовикс, дракон и черепаха (рис. 15)<sup>22</sup>. Листья понять как указание на связь с деревом втельностью <sup>23</sup>. Иногда Паньгу держит в рувиде и лучу, воплощающие ям и иль, что, но, говорит о его двойственности, возмождогинности <sup>24</sup>. В ряде источников сообщато у него была жена, помогавшая ему в номи мира и людей <sup>23</sup>. Сам Паньгу жил на ная горы Юйцзиншань (Гора япимовой стоа его супруга — у ее подножия <sup>26</sup> (здесь по прообраз мировой горы, верх которой со-

отделения неба от земли мифы припи-Наньгу и другое деяние: «Перворожден-Паньгу перед самой смертью преобразился: пис стало ветром и облаками, голос — гролевый глаз— солнцем, правый глаз— луной, опечности и костяк — четырьмя сторонами пятью великими горами, кровь — реками, и и вены — дорогами на земле, плоть — почна полях, волосы — звездами, зубы и кости том и каменьями, семя и костный мозг туром в япшмой, пот — дождем и росой, насе-ставе живущие на его теле, под воздействием превращались в людей»<sup>27</sup>. Здесь отражена трок распространенная в древности концепция претствия микрокосма (человеческого тела) прехосму (вселенной): в качестве аналогий мож-пранского Ормазда, орфического Зевса, а такмиогих других первопредков и богов, образоина сноим телом вселенную 28.

неленователями признано, что миф о Паньгу происхождению не китайский, а лишь . н. э. <sup>29</sup> он был заимствован от южных сожитайцев — племен группы мяо-яо. В «Древменях» мяо из пров. Гуйчжоу говорится, что Паньту, создав небо и сотворив землю, устачанкато Паньгу, перевернув небо и опрокиземлю, утвердил их»; при этом, отделяя небо сыли, Паньгу действовал деревянным валь-В некоторых мяоских песнях повествуется, вето и землю, отталкивая их друг от друга, ерина крокодия («э юй») (ср. это с драконообликом Паньгу), Паньгу в этом случае отпося роль мироустроителя. Иногда отделение от земли приписывается божеству Юйхуанъ-Кроме этого, в фольклоре мяо известен же кэпэн, персонаж, который «стоя на земле,

подпереть двумя руками небо» 1.

зифологии народов Южного Китая (мяо, яо, са-минь, шэ и др.) Паньгу часто связывается ругам популярным персонажем — Паньху 32.

ланя о Паньху дают дополнительную цениформацию к интересующему нас сюжету, к сводится к следующему. Жена мифичемиператора Гаосиня родила из уха червяюторый, положенный в тыкву-горлянку и намиото иса Паньху (пань — «блюдо», ху — «тыкряде источников он именуется также Дразоной собакой или Золотым драконом (рис. 16).

ришв различные подвиги, он женился на имарской дочери и дал начало трем родам на



Рис. 15. Демпург Паньгу творит вселенную (позднее китайское изображение).

Мифы о Паньху известны не только по современным фольклорным записям, они также пересказываются в китайских письменных псточниках первых веков нашей эры (например, в «Соу шэнь цзи» Гань Бао и «Хоу Хань шу»), где сообщается, в частности, что пещера Паньху находится в горе Ушань «высотой в тысячу жэнь». Ряд обстоятельств позволяют расценивать эту гору как космическую, мпровую, что вполне закономерно, пбо в мифологии первопредки, как правило, связаны с мировыми горами и перевьями.

Кроме порождения племен мяо Паньху принисывается культурная миссия: он создал первый плуг, ткацкий станок, первым начал выращивать злаки 34. Наиболее примечательной представляется связь Паньху с тыквой. Мифы о происхождении рода человеческого от тыквы чрезвычайно популярны у народов Южного Китая, Индокитая и Юго-Восточной Азии (мяо, яо, ли, аси, лису, мео, зяо, мыонги, моны, ва, палауны, кхму, тхай, чины, срэ, ма, банары, лава, цзинпо, сийин, лы, лао, ламеты, тямы, а также корейцы и др.). Известны сотни его варпантов. Чаще других рассказывается сюжет, по которому брати сестра зарождаются в огромной тыкве, а затем с помощью различных животных выбираются из нее, женятся и дают начало человеческому роду. Повествование нередко контаминирует с мотивом потопа: брат и сестра спасаются от наводнения в тыкве-горлянке, женятся и возрождают погибшее человечество 35. Тыква не только порождает людей, но и определенным образом участвует в космогенезе: во-первых, устойчиво подчеркиваются ее космические размеры 36, во-вторых, по сообщению вьетнам-

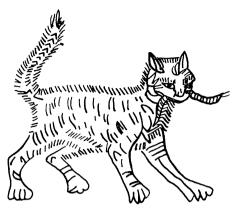


Рис. 16. Паньху (изображение XVII в.).

ского этнографа Нгуэн Ту Чи, «имеется легенда, согласно которой тыква и тыквочки сыграли существенную роль в создании мира, укрепившегося в процессе своего формирования благодаря гибкости (и прочности) их плетейэ<sup>37</sup>.

Другое древнекитайское предание, сопоставимое по смыслу с мифом о Паньгу, зафиксировано уже в «Шу цзине» (гл. «Люй син»): «Когда Чию учинил смуту, он увлек простой народ, который предался грабежам, всяческим насилиям, порокам и убийствам. Люди мяо не послушались наставлений Чию, тогда он пустил в ход наказания и стал истреблять невинных. Народ начал следовать за ним, постепенно ум его затмился, в народе начался разброд, исчезло доверие в сердцах, и стали заключать договоры. Только тот объявлялся чистым перед правителем, кто творил зло и убивал. Верховный правитель увидел, что от народа исходит не аромат добродетели, а смрад наказаний. Жалея невинно убитых, государь ответил силой на зло, истребил людей мяо, чтобы и потомства их не осталось. И было повелено Чжуну зв и Ли прервать путь между небом и землей, чтобы по нему не спускались и не полнимались» 39.

В «Го юй» (IV в. до н. э.) данный миф комментируется следующим образом. Некогда люди и духи были отделены друг от друга. Сообщения между ними осуществлялись посредством шаманов (си) и шаманок (у), через которых нисходившие в них духи передавали свою волю. В те времена царили мир и спокойствие, не случалось стихийных бедствий. Однако в правление мифического владыки Шаохао племя Девяти Ли стало нарушать ритуал: каждая семья сама начала обращаться к духам, не прибегая к помощи шаманов. Люди непрестанно тревожили духов, докучая им. Тогда Чжуаньсюй, преемник Шаохао, поручил Управителю юга Чуну заведовать небом, а Управителю огня Ли — заведовать землей, чтобы поставить людей на место. Это и означало «прервать сообщение между небом и землей». После Чуна и Ли за разделением неба и земли стали следить их потомки. В годы правления Сюаня (827-782 гг. до н. э.) один из них якобы так вспоминал о деянии своих предков: «Чун поднял

небо вверх, а Ли придавил книзу землю» 10. Последняя формулировка приводится и в «Каталогегор и морей» 11.

Типологическое соответствие мифа о Чуне и Ли преданию о Паньгу налицо: Паньгу отделяет из начально слитые небо и землю (в некоторых ва риантах - рубит перемычку между ними), Чув и Ли разрывают связь неба и земли и отталкива ют их друг от друга. Связь неба и земли, по которой спускаются духи и поднимаются шаманы. это мировое древо. Самого Паньгу можно рассматривать как антропоморфное мировое древоон разъединяет-соединяет собой небо и землю. Миф о Чуне и Ли стадиально представляет собой дальнейшее развитие сюжета. Если в Паньгу двойственность, необходимая для медиатора, только намечена, то в Чуне и Ли она уже персонифицирована. Космогонический смысл мифа о Паньгу заменен аналогичной ему социогонической трактовкой.

Даже беглый обзор мировой мифологии показывает, что представления об изначальной близости неба и земли и их последующем отделении присущи далеко не одним только китайцам. Особый интерес представляют аналогичные мифологические воззрения, распространенные в Тибете, ибо составившие основу тибетской народности цяны, весьма возможно, родственны неолитическим протокитайцам (во всяком случае ряд энеолитических культур Северо-Западного Китая иследователи довольно уверенно связывают с протоцянами). Культура современных тибетцев сильно трансформировалась под мощным влиянием буддизма, ее наиболее архаичные элементы сохранились среди последователей автохтонной религии бон, которая хотя и была в значительной мере ассимилирована ламаизмом, тем не менее всегда стояла в известной оппозиции к нему 42.

Согласно бонским мифам, в изначальные времена небеса были связаны с землей чудесной «веревкой духов» (dmu-t'ag), иногда именовые шейся также «веревкой гкуап» и «лестницей духов» (dmu-skas). Семь первых царей Тибета после смерти поднялись по ней на небо, не оставив на земле своего мертвого тела. Но в правлении восьмого царя Дигум-цэнпо случилось несчастье: коварный министр, замыслив свергнуть своего повелителя, вызвал его на поединок, во время которого околдованный элыми чарами царь взмахом меча нечаянно разрубил «веревку духов» и был убит своим мятежным подданным. Так в мире появился первый труп, а для царей стали сооружать гробницы <sup>43</sup>.

Следы древних воззрений до сих пор сохранились в народных верованиях тибетцев: считается, что голова каждого человека связана с небом невидимой чудесной веревкой (аналогичные представления известны и некоторым народам Сибири, например, якутам, в чых эпических песнях говорится о людях айыы-аймага, «с поводьями за плечами», соединяющими их ссолицем). Связь с небом, о которой повествует приведенный выше миф, как видим, считалась прерванной не окончательно. Полагали, что в нужных случаях при соблюдении определеных обрядов ее можно было восстановить: этим занимались бонские жрецы, в чых ритуалах связывание разорванных кон-

дов «веревки духов» занимало важное место ".

По всей видимости, к этим арханчным представлениям восходит и своеобразный обычай, существовавший в Тибете вплоть до ХХ в.: во время празднования Нового года специальные акробаты, считавшиеся воплощениями «летающих духов», на огромной скорости спускались по паклонно висящему канату, верхний конец которого был закреплен на большой высоте на дворце далай-лыы — Потала ". Это не что иное как эпифания, явление божества, нисходящего с небес по священной веревке.

Очевидно, тибетский миф в значительной мере звгемеризован. Надо полагать, в своем первоначальном виде он повествовал о той эпохе, когда, как полагали, не только цари, но и вообще все люди благодаря устойчивой связи с небом обладали бессмертием. Возмущение подданного против своего правителя положило конец этому блаженному состоянию, которое можно рассматривать как аналог золотого века. Таким образом, тибетский миф дает важную параллель древнекитайской легенде о прерывании связи неба и земли Чуном и Ли.

Сюжет об отделении неба от земли зафиксирован и у других соседей китайцев — народности аси (Южный Китай). В их предании говорится о том, как по воле богов «небо в пустоте поднялось вверх, а земля в пустоте опустилась вниз». Затем два духа, спустившись на землю, сотворили мужчину и женцину, от которых пошло человечество, и создали злаки для их пропитания 46.

По представлениям мяо, «некогда можно было свободно подниматься на небо и спускаться оттуда на землю»47. Легенды аборигенов Тайваня гласят: давным-давно небо висело очень низко и едва не касалось верхушек гор. После того как герой Оадзымы выстрелил из лука в солнце, иссущавшее землю, небо поднялось ввысь 48. В тайском мифе говорится, что некогда небо настолько близко прилегло к земле, что когда обрушивали рис, оно мешало движениям пестика. То было время изобилия: зерна риса достигали размеров тыквы и сами шли с поля в дом. Однажды одна вдова, рассердившись на надоедавший ей рис, прогнала его и, перерезав узы неба и земли, дала небу возможность подняться высоко-высоко. Здесь налицо мотив золотого века и его конца 49

По филиппинскому преданию, небо вначале висело так низко, что до него доставали рукой. Первая женщина, которой это мешало обрушивать рис, велела ему подняться. От этой женщины и ее супруга произошло все человечество <sup>50</sup>. Аналогичный миф зафиксирован у бирхоров — одного из племен мунда (Пидия) <sup>51</sup>. Согласно полиневийским сказаниям, в самом начале мир состоял из Рангинуи (Великое Небо) и Папа-те-а-нуку (Земля) — супружеской пары, лежавшей іп соітиз. Их дети, страдавшие от мрака и темноты, после трех попыток разделили родителей, а затем создали первую женщину и первого мужчину <sup>52</sup>. В новогвинейских мифах пеудобно низкое пебо поднимает демиург Камбел <sup>53</sup>

В предании североамериканского племени инлейцев зуньи повествуется о том, что первоначально «всеобъемлющая мать Земля» и «всепокрывающий отец Небо» лежали тесно прижавшись

друг к другу. Когда появившимся от их союза людям стало тесно, Земля оттолкнула Небо и отдалилась от него <sup>34</sup>. По удмуртской легенде, небо сначала находилось очень близко от земли, и люди часто ходили с просьбами к богу (по выражению удмуртов, раньше на небо «лазали, как на полати»), а бог в свою очередь советовался с людьми. Но однажды некий человек настолько обнаглел, что, обмазав кусок хлеба пометом, положил его на небо. Тогда-то оно поднялось высоко над землей и общение с ним стало невозможным <sup>35</sup>. Очень близкое соответствие удмуртскому преданию обнаруживается в одном из сюжетов грузинского фольклора <sup>36</sup>.

Особенно много мифов этого типа известно в Африке. В сказке масаи бог по полоске кожи спускает на землю скот, а затем, перерезав ее, разъединяет небо и землю 57. У народности эве (Дагомея и Того) существует предание, будто главное небесное божество перестало приходить к людям, потому, что они приобрели привычку вытирать о небо свои грязные руки и, более того, отрезать от неба кусочки и готовить из них пищу. Согласно легенде ашанти, верховный бог Онианкопон некогда в виде облаков жил совсем близко от людей. Одна старуха каждое утро толкла ямс и больно задевала пестиком Онианкопона. Разгневавшись, божество поднялось ввысь 58. У крачи аналогичное предание связано с богом Вулбари, олицетворяющим собой небо 59.

Особо следует отметить, что миф об отделении неба от земли известен австралийским аборигенам, носителям одной из наиболее архаичных культур: в давйне времена небо висело настолько низко над землей, что люди были вынуждены ползать на животе или на четвереньках. Космогонический подвиг совершил некий колдун, поднявший небо с помощью ветки (субститут мирового древа) во

Из мифологии древнего мира следует упомянуть древнеегипетское космогоническое предание, согласно которому божественные супруги Шу и Тефнут отделили друг от друга своих детей—Геба (землю) и Нут (небо), и с тех пор поддерживают небо над землей в Можно отметить, что двойственность Шу и Тефнут аналогична дуальности образа Паньгу. В известной эпической поме «Аргонавтика» (I, 496—499) Аполлония Родосского содержатся примечательные строки, возможно, сохранившие отзвук древнего мифа об отлелении неба от земли:

Пел он (Орфей.— В. Е.) о том, как когда-то и суша, и небо, и море, Раньше друг с другом в одну перемешаны будучи форму, В гибельной распре затем отделились одно от другого,

В гибельной распре затем отделились одно от друго.
И средь эфира свое неизменное заняли место
Звезды, а также луна и пути неуклонные солнца.

(Пер. Г. Церетели) 62

В древнеиндийской мифологии космогонический подвиг разъединения неба и земли приписывается разным богам (Варуне, Индре, Агни и др.) в з. «Шатапагха брахмана» (VIII. 4, 3, 16) содержит следующее упоминание: «Небо и земля отделились друг от друга при творении. Васу, Рудра и Адитья разделили их» в миф об отделении неба от земли упоминается в Коране

6 В. В. Евсюков

(21, 31: 51, 47): «Разве не випели те, которые не веровали, что небеса и земля были соединены, а мы их разделили и сделали из воды всякую вещь живую?»; «И небо мы воздвигали руками, и ведь мы - расширители».

Шумерские предания, обстоятельно проанализированные С. Крамером, рисуют следующую картину: первозданный океан породил космическую гору, состоявшую из земли, объединенной с небом: антропоморфные бог Ан (небо) и богиня Ки (земля) породили бога воздуха Энлиля, который и отделил небо от земли: брак Энлиля со своей матерью-землей положил начало устройству мира сотворению человека, животных, растений и созданию цивилизации 65. Выразительное свидетельство дает шумерская эпическая песня о Гильгамеше, открывающаяся космогоническим по смыслу

> Когда небеса отощии от земли, вот когда, Когда земля отошла от небес, вот когда. Когда семя человечества зародилось, вот когда, Когда Ан забрал себе небо, вот когда, А Энлиль забрал себе землю, вот когда...<sup>66</sup>

Шумерский миф содержит отчетливый мотив золотого века и, возможно, является самой древней аналогией библейской легенде о вавилонском столпотворении 67. Суть библейского мифа в следующем: некогда на земле жил, говоривший на одном языке единый народ, который решил построить «город и башню высотою до небес». Бог, чтобы воспрепятствовать этому, смешал языки строителей: «и рассеял их оттуда Господь по всей земле» (Бытие, 11, 1-9). Далее вслед за этим подробно излагается родословная Сима (Бытие, 11, 10-32). Не вызывает сомнения, что башия здесь синонимична мировому древу, ибо ее функция - соединить землю (людей) с небом (богом). Показательна и семантика слова «Вавилон», означающего «ворота богов» (баб-илани), т. е. то место, где боги нисходят с неба на землю - центр мира, «пуп» земли 68.

Мотив вавилонского столпотворения — частный случай сюжета о прерывании связи неба с землей (родствен в этом смысле мифу о Чуне и Ли) и распространен чрезвычайно широко. В мифе тибето-бирманской народности лепча люди также строят башню до неба, но уже не из кирпичей, а из глиняных горшков 69. Аналогичный миф мео (Северный Вьетнам) повествует о том, что люди, решив попасть в Небесные сады, начали строить башню; боги разрушили ее и смешали языки строителей, от того и пошли разные племена <sup>70</sup>. В легенде бирманских нага люди, чтобы достигнуть неба и стать счастливыми (ср. мотив золотого века), насыпают земляную гору, но владыка солнца разрушает ее: оставшиеся на вершине разрушенной горы стали горцами и перестали понимать жителей долип 71. Весьма оригинальный вариант данного сюжета зафиксирован в фольклоре Индонезии (Калимантан). Здесь роль связующего звена между небом и землей выполняет гигантский гриб, согласно преданию, заслонивший собой солнце. Погибавшие от голода люди срубили его и, съев, опьянели, после чего каждый стал говорить на особом, непонятном для других языке. От этих людей и произошли различные народы 72. Другая индонезниская сказка рассказывает о том, как ге-

рой Макаэла срубил космическое прево, прервав тем самым ранее свободное сообщение между в бом и землей <sup>73</sup>.

В сказании сибирских тофаларов люди за тря дня из кусочков камней складывают большую гору, на которой бог борется с дьяволом; после этого единое человечество делится на обособленные народы 74. У эвенков записан своеобразный миф. который также может быть отнесен к интересую. шему нас типу: «Скалы и деревья спорили о том, что они вырастут настолько высоко, что подопрут небо. Спор их услышал сэвэки (могущественный дух-творец. - В. Е.), который жил выше неба на верхней земле. Услышав, запретил им расты столкнул вниз верхние части скал, вершины деревьев схватил рукою и высушил их. С тех пор вершины скал осыпаются, а деревья гниют» 75.

Особенно много преданий этого типа в Африке В сказке ротсе бог Ньямби, избегая докучливости первого человека по имени Камону, переселяется на небо: тогда Камону со своими потомками строит до неба башню, но она обрушивается пол собственной тяжестью <sup>78</sup>. В предании ашанти люди. чтобы вступить в контакт с божеством и добиться его расположения, строят башню из ступок. которая также рушится 77.

Из античной мифологии можно привести сюжет о гигантах Оте и Эфиальте. Решив взобраться на небо, чтобы посвататься к Гере и Артемиде, они начали громоздить на Олимп две другие великие горы Греции — Оссу и Пелион; предприятие это закончилось гибелью гигантов 78.

Обширная подборка подобных мифов составлена Дж. Фрэзером. Они отмечены им в Африке (племена а-луйи, бамбалы, мкульве, ашанти). в Мексике, у бирманских каренов, у тибето-бирманского племени микиров (Ассам), на островах Адмиралтейства (племена лохи) 79.

Приведенные данные убедительно доказывают прежде всего, что нет никаких оснований усматривать истоки баньшаньско-мачанского мифологического сюжета на запале, ибо легенды, аналогичные преданию о Паньгу. распространены практически во всем мире. Сходство между мифами разных народов следует выводить из общности условий, порождающих их, основываясь при этом на тезисе о принципиальном единстве главных факторов история человеческих обществ. Попытаемся представить. что древнекитайские мифы вовсе не сохранились (а их и в самом деле дошло до нас не так уж много), а китайский фольклор не изучен. При интерпретации древнего искусства такие ситуации складываются весьма часто. Можно ли было бы в таком случае расшифровать семантику баньшаньско-мачанского сюжета? Положительный ответ представляется допустимым.

Рассмотрение широкого круга аналогий помогает лучше уяснить смысл древнекитайских мифов, привлекаемых для интерпретации яншаоских изображений. Упомянутые мифологические тексты можно разделить на три большие группы: 1) повествующие о создании вселенной, т. е. космогонические; 2) рассказывающие о происхождении разных народов, т. е. этногенические; 3) объ ясняющие возникновение современного положения людей, их взаимоотношений с богами и межназванные типы в разных сочетаниях и в разной степени контаминируют друг с другом. Нетрудно заметить, что три выделенных комплекса по сути повторяют друг друга: этногония и социогония это переиначенная, взятая в специфических аспектах космогония, т. е. возникновение этноса и общества в мифологии по своему смыслу весьма близко, а в принципе тождественно возникновению вселенной. Для арханческого сознания конкретное общество, этнос и есть вселенная. Вся окружающая природа и все ее явления воспринимаются и постигаются через призму социальных отношений, представленных в мистифицированной, религиозно-мифологической форме.

М. Элиаде, включив полобные мифы в широкий контекст представлений о золотом веке и рае, полразделил весь комплекс на две большие категории: мифы об изначальной близости неба и земли и мифы, связанные со средствами коммуникации между небом и землей. В качестве главных аспектов он выделил следующие моменты: согласно мифам, «райские» условия заключались в том, что in illo tempore (во время оно) либо небо располагалось очень близко к земле, либо на него можно было забраться по дереву (лестнице, горе, растению, веревке и пр.); когда же небо отделилось от земли, и связь оказалась прерванной, золотой век кончился, и человек очутился в той ситуации, в которой находится сейчас, а способность подниматься на небо к богам сохранили лишь шаманы. Переход от райской жизни, пли золотого века, мотивируется «грехопадением» человека. преступившего некие нормы поведения, или неким «изначальным событием» (premordial event) 80.

Важно отметить, что главные персонажи анализируемых мифов равно как и основные события, прямо или косвенно связаны с идеей мирового древа, которое в процессе космогенеза возникает вместе с самим космосом. Исходная субстанция, мыслимая либо как хаос, либо как неразлеленные пебо и земля (что в принципе аналогично хаосу), поляризуется, образуя небо и землю. Вслед за этим осуществляется еще более полная дифференциация, тут и появляется мировое древо, соединяющее два полюса мироздания. Часто оно имеет антропоморфный облик. и это весьма показательно. Наряду с медиативностью одной из существеннейших характеристик мирового древа следует считать то, что оно моделирует собой структуру мифологической вселенной: строение сердцевины космоса воспроизводит строение всего космоса. Поэтому, например, в мифе о Паньгу мотив отделения неба от земли, где он образует собой антропоморфное мировое древо, и мотив создания из его тела вселенной, где космос уподобляется человеческому телу, следует считать тесно связанными.

Разрыв связи между небом и землей тождествен по смыслу делению космического героя, воплощающего собой мировое древо, поэтому в ряде мифов небо и землю отделяют два и больше персонажей, а у Паньгу появляется женское дополнение. Одна ипостась героя (небесная) поднимает небо, другая (земная) опускает землю (ср. Чуна и Ли). Изначально космический герой - медиа-

ту собой, т. е. мифы социогонические. Нередко тор, «богочеловек»: касаясь головой неба (сама его голова и есть небо), а ногами - земли (сами его ноги — земля), он соединяет их между собою; он и бог, и человек одновременно. В героях типа Паньгу, Энлиля, Индры, раздвигающих небо п землю, можно видеть и мировое древо, и образ мира (весь космос), и первочеловека, и первого шамана, точнее, предка первого шамана. Обособление же и гипостазирование двух его функций небеоной и земной, божественной и человеческой — соответствуют прерыванию связи неба с землей и концу золотого века, когда люди теряют воэможность свободно общаться с богами.

Не вызывает сомнений, что появление такого рода мифов обусловлено какими-то крупными социальными и соответственно и деологическими изменениями в жизни общества. Об этом свинетельствует отчетливо прослеживающийся мотив золотого века. Можно, правда, задаться вопросом, не есть ли он просто результат умозрительной спекуляции, экстраполяции в прошлое народных надежд чаяний? Но, во-первых, спекулятивность едва ли свойственна мифологии, а во-вторых, даже если дело обстоит таким образом, сам факт появления мифа о золотом веке должен быть вызван к жизни серьезными социальными пертурбациями. К этому подводит и семантика самих мифов: имея в виду, что в пантеоне богов и духов обожествляются определенные социальные силы и институты, можно прийти к выводу, что появление между богами и людьми (небом и землей) дистанции синонимично появлению серьезных различий между настоящим состоянием общества и прежним, которое переосмысляется в качестве золотого века.

Каковы же эти изменения? Известный исследователь китайской мифологии Юань Кэ пришел к выводу, что миф о Чуне и Ли «верно отражает процесс классовой дифференциации в период зарождения классового общества. В последующие времена... духи по мере того, как возвышались рабовладельцы, поднимались все выше на небо» в 1. Едва ли можно согласиться с таким мнением: намеков на классовую дифференциацию в мифе нет, упоминание Верховного владыки и его чиновников — всего лишь результат историзации мифа. Осторожнее подходит к проблеме М. Элиале, отмечающий, что «мифы о крайней близости неба и земли распространены главным образом в Океании и Юго-Восточной Азии и определенным образом связаны с матриархальной идеологией». По его мнению, мифы этого типа «развились в основном в земледельческих и оседлых культурах, из которых затем перешли к великим урбанистическим цивилизациям восточной древности» 82.

Что касается материнского рода, то, в самом деле, в ряде мифов узы неба и земли разъединяет первая женщина (правда, в китайском предании в обоих случаях в этой роли выступают мужчины - Паньгу. Чун и Ли). Кроме того, судя и по другим данным, эти мифы зарождаются в среде родового, но не классового, общества и связаны с упрочением и усложнением его социальной структуры, изменениями производственных, экономических и социальных отношений. Конкретно определить характер этих изменений трудио. Можно лишь отметить четко прослеживающиеся перемены в культовой практике; если до разрыва связи неба и земли каждый сам мог общаться с духами, то после эту способность сохранили лишь шаманы. Так, Видимо, отразился переход от интимного общения с духами предков небольшой групны кровных родственников к культу падгрупповому, более «официальному». Это, в свою очередь, вероятно, связано с расширением племенных рамок, возможно, за счет образования разных форм племенных объединений.

Рассмотрев мифологические данные, вернемся к анализу непосредственно самих баньшаньскомачанских изображений. Судя по опубликованным образцам, описанный выше сюжет едва ли не одинаково популярен как в баньшань, так и в мачан. Вместе с тем налицо его определенное развитие и трансформация. Мачанские изображения гораздо менее реалистичны и более схематичны, чем баньшаньские. Отметим, что схематизация и упрощение росписи вообще характерны для позднего неолита, вплоть до резкого уменьшения роли орнамента в энеолите 83. Поэтому можно попустить, что данное обстоятельство отражает отнюдь не упрощение и «вырождение» самого мифа: просто его содержание стало передаваться более скупыми, абстрактными изобразительными средствами.

В деталях мачанские изображения значительно отличаются от баньшаньских. Главные из этих различий следующие: все баньшаньские фигуры кроме одной (см. рис. 5, б), которая выполнена схематично и весьма напоминает этим мачанские изображения <sup>84</sup>, имеют голову, представленную в двух случаях знаком, весьма напоминающим солярный (см. рис. 4; 5,  $\theta$ ); из мачанских же изображений известно только одно с головой в виде большого заштрихованного круга (см. рис. 9, б), а все остальные — безголовы; в баньшаньской росписи иногда представлены несколько фигур, в мачанской — все фигуры единичны (правда, отсутствие в публикациях разверток не позволяет утверждать это со всей определенностью, но, думается, общая тепденция все же налицо). Такие детали нельзя не признать существенными. Трудно допустить, чтобы расхождения объяснялись временным фактором: за сравнительно небольшой период времени от баньшань к мачан 85 миф едва ли мог существенно эволюционировать, настолько, чтобы это отразилось в его основной структуре. Поэтому не исключено, что различия определяются фактором пространственным, т. е. изображения фиксируют разные варианты одного и того же мифа, по времени примерно синхронные.

Обратимся к семантике деталей. Начием рассмотрение с конечностей фигуры. О том, что напряженная поза персонажа указывает на титанитеские усилия, прилагаемые для отделения пеба от земли, уже говорилось. То, что зигзагообразные линии с отростками на сгибах обозначают руки и ноги, также не вызывает сомнения, ибо это подтверждается реалистическими баньшаньскими аналогами. Удивление может вызвать необычная изобразительная манера: руки и ноги представлены как бы многосуставными, что, видимо. можно считать эквивалентом многорукости и мпогоногости. Типологически баньшаньско-мачанского персонажа можно сравнить с тысячеруким Пурушей или с античными сторукими титанами-гека-

тонхейрами. Это имеет свое вполне определенное объяснение. В. Я. Пропп следующим образом интерпретирует многоголовость змея в русской сказке: «Подобно тому, как он (змей. - В. Е.) состоит из многих животных, он имеет много голов Чем объяснить эту многоголовость? Вопрос этот может быть разрешен по аналогии с многоногостью и многокрылостью коня. Восьминогий коньизвестен в фольклоре. Так, например, Слейпнир, конь Одина, имеет восемь ног, и это далеко не единственный пример. Многоногость есть не что иное, как выраженная в образе быстрота бега. Такова же многокрылость нашего коня. Он имеет 4, 6, 8 крыльев — образ быстроты его полета. Такова же многоголовость змея — многократность пасти — гипертрофированный образ пожирания. Усиление идет здесь по линии увеличения числа, выражения качества через множество. Это - позпнее явление, так как категория определенного множества есть вообще поздняя категория... Другой способ создания образа пожирания идет не через количество, а через увеличение размеров пасти: в русской сказке она простирается от земли до неба» 86. Число примеров, иллюстрирующих мысль В. Я. Проппа, можно многократно увеличить. Так, например, в тувинском варианте мистерии цам бурханы Цооцэ и Цанык изображались один с 10, другой — с 16 головами, что служило указанием на их необыкновенный ум, при этом Цанык был «на шесть голов умнее» Цооцэ <sup>87</sup>; т. е. качество здесь опять-таки выражено через коли-

Отмеченный В. Я. Проппом прием характерен не только для устного фольклора, но и хорошо известен в изобразительном искусстве, причем с глубокой древности. Изображение восьминогого, устремленного в беге кабана зафиксировано уже в полихромной живописи Альтамиры, датируемой эпохой верхнего палеолита <sup>88</sup>, так что о позднем появлении этого художественного приема можно говорить весьма условно. Примечательно, что на двух баньшаньских изображениях (см. рис. 3; 5, а) сама фигура представлена массивной, а ее руки и ноги скорее напоминают толстые лапы, чем человеческие конечности; качество здесь передано не через множественность, а через степень.

Не менее важны и следующие наблюдения. На мачанских сосудах изображения многорукой и многоногой фигуры часто заменяются одними зигзагообразными линиями и треугольниками (напболее показательны изображения на рис. 10, б; 11, a; 12, a, e, z). Генетически эти символы, бесспорно, восходят к многосуставным рукам п ногам персонажа. Характерна и такая деталь: на рис. 13, e, ж треугольники как бы растуг сверху (с неба) и снизу (из земли), их «пальцы» соответственно обращены вниз и вверх. Из этого следует важное заключение: во-первых, фигура расчленяется, во-вторых, по мере общей схематизации росписи от нее остаются только напболее существенные части, по принципу pars pro toto. Следовательно, функционально наиболее важные характеристики персонажа связаны с руками и ногами, что в контексте мифа нужно понимать совершенно однозначно: руками он поднимает небо, погами придавливает землю. Особая значимость такого заключения состоит в том, что оно

выведено из внутренней структуры самих изображений, а не экстраполировано из мифов.

В баньшань тело фигуры представлено целостным, в мачан же — расчлененным. Чтобы полнее понять мотив расчлененности, синонимичный идее членения мирового древа, прежде всего обратим внимание на голову персонажа. На одном из баньпаньских изображений (см. рис. 4) она обозначена кругом с точкой в центре, на другом (см. рис.  $5, \partial$ ) — кругом, разделенным пополам, с мапенькими лучиками вокруг него. То и другое внешне подходит на солярные знаки. Внешнее сходство, однако, может оказаться обманчивым. Многочисленные изобразительные параллели из пругих культур не дают основания для такого истолкования. Аргументом может служить семантический контекст изображений, согласно, которому космический герой образует своим телом вселенную или, что почти то же самое, мировое древо, при этом части его тела уподобляются частям космоса, в частности голова — небу или солнцу. Голова-солнце, таким образом, не случайность, не каприз древнего художника. Напротив, образ этот строго закономерен. Можно даже допустить, что если бы данная деталь отсутствовала, то в таком случае наличную серию изображений можно было бы считать недостаточно репрезентативной, не отражающей всех существенных деталей мифа.

Если в баньшаньских изображениях наличие головы у персонажа — правило, то в мачанских — исключение. Чем это объяснить? Может, допустить, что как элемент несущественный она была при схематизации росписи просто пропущена? В это трудно поверить, ибо ее особая космическая, солярная роль специально выделена и подчеркнута в баньшаньских композициях. Ее отсутствие следует рассматривать только как преднамеренное и семантически значимое.

Безголовые персонажи, как антропо-, так и зооморфные, не редкость в искусстве каменного века и известны начиная с верхнего палеолита. Еще А. Брейль, а за ним и другие псследователи, отвисатали, что в ряде случаев фигуры животных в палеолитической живописи и скульптуре намеренно представлены безголовыми. А. Леруа-Гуран как по соображениям концептуального порядка, так и исходя из анализа самого изобразительного материала, отверт теорию «охотничьей магии» и оставил проблему открытой 89.

К. Зервос, анализируя символику безголовости на материале франко-кантабрийского верхнепалеолитического искусства, привлекая при этом сведения по религиозным представлениям Древнего Египта, Шумера и Крита, пришел к выводу, что изображение животного безголовым преследовало цель лишить его таким путем столь важной части тела и сделать тем самым безопасным для человека 90, т. е. усмотрел в этом апотропенческую магию. Такое объяснение носит, однако, слишком частный характер, и для нас явно не подходит. Более интересной и содержательной представляется интерпретация, предложенная 3. Гидионом. По его мнению, безголовые антропоморфные фигуры изображают шаманов, которые при посвящении должны пройти «муки инициации», куда входили «расчлененные» и «обезглавливание»<sup>31</sup>. Подробнее свою мысль З. Гидион не развивает, и в таком виде она также может показаться частной, однако это не так.

Расчленение вселенной, животного, человека, вещи представляет один из наиболее универсальных мотивов мировой мифологии. В разных контекстах оно, разумеется, выполняет разные функции и имеет различный смысл. Тем не менее все эти функции можно свести к одной наиболее общей и универсальной: расчленение обозначает умерщвление. Подходя к проблеме с точки зрения обыденной, можно, конечно, решить: поскольку антропоморфная фигура представлена без головы, это однозначно свидетельствует о том, что человек изображен мертвым. Следует, однако, иметь в виду, что арханческие представления о смерти качественно отличаются от современных 92, и соответственно семантика отражающих их изображений — иная.

Мотив расчленения героя на примере русской сказки подробно рассмотрен В. Я. Проппом <sup>93</sup>, который показал, что его нужно понимать как отражение расчленения (мнимого, конечно) неофита в процессе инплиации, в том числе и шаманский. В. Я. Пропп не объяснил данный мотив, видимо, полагая, что это выходит за пределы его задачи. Между тем объяснение крайне необходимо, ибо закономерно возникает вопрос, почему столь универсально (а мотив этот распространен буквально по всему миру, и примеры можно приводить сотнями) именно расчленение (растерзание, разрывание, разрывание, разрезание), а, скажем, не удушение, утопление вли заклание посвящаемого?

Суть дела заключается в том, что в рамках предельно конкретного, сугубо физического, предметно-чувственного восприятия мира, характерного для первобытного сознания, убить, т. е. лишить сущности, можно лишь, разъяв тело чисто физически на части, клочья, куски. Примером может служить мумия, которую считали живой, ибо внешне, пластически она продолжает оставаться человеческим телом. Покойник часто не считался окончательно мертвым до тех пор, пока он не был расчленен, т. е. пока не была нарушена физическая целостность его тела: в древнейшем Египте тела умерших захоранивались в расчлененном состоянии 94; на другом конце земного шара - в фольклоре ненцев встречается такой эпизод: тело убитого противника разрезается и в суставы накладывается сухая трава, чтобы части тела не срослись и противник не ожил 95. Подобным же образом «умерщвлялись» и сопровождающие покойника вещи — их разбивали вдребезги или ломали на куски 96.

Предложенное объяснение позволяет понять некоторые неясные мотпвы мирового фольклора. К. Леви-Строс обратил внимание на то, что в мифах американских индейцев отрезанные части тела мифологических персонажей тесно связаны с «астрономическим кодом» и часто фигурируют в образе звезд, созвездий и небесных тел эт. То же прослеживается в мифологии палеоазиатов за также многих других пародов зв. В этом, думается, заключен следующий смысл: материальная, физическая гибель через расчленение на земле предполагает рождение в новом, божественном, идеальном качестве и вечную жизнь на небе.

Изображение героя расчлененным (в нашем случае — без головы и с отделенными от торса конечностями) означает его смерть, но смерть не просто физическую, окончательную, а смерть-переход или смерть-трансформацию в принципиально новое качество. Это органически увязано с общим контекстом мифа: из тела умершего космического героя рождается упорядоченный космос (ср.: Паныгу, умирая, становится космосом; то же относится и к принесенному в жертву Пуруше, и к убитому богами Имиру). По-видимому, так и следует понимать специфику мачанских изображений, которая при поверхностном рассмотрении может показаться всего лишь результатом технической схематизации росписи.

Если в мачан трансформация персонажа выражена через дробление его тела, то в баньшань, судя по всему, та же или близкая по смыслу идея передана путем увеличения числа героев, отделяющих небо от земли. Изначальный космический герой обретает дополнения, его важнейшие функции гипостазируются в его мифологических дубликатах. Конкретные истолкования сюжета могут быть разными: имеются в виду либо супруга героя, либо его братья, либо сыновья, либо он просто заменен своими потомками, по отношению к которым выступает в качестве божественного предка (в таком случае его мультипликация может расцениваться как эквивалент мотиву смерти через расчленение в искусстве мачан). В любом случае подразумеваются какие-то социальные отношения, что семантически опять-таки означает переход от недифференцированного хаоса (изначальность, одинокость героя) к социальному космосу (социогония дублирует космогонию). В общем плане названные изобразительные особенности росписи баньшань и мачан можно соотнести с мотивом членения мирового древа, а также, вероятно, с близким ему мотивом «потерянно-

В ряде баньшаньско-мачанских изображений (см. рис. 5, а, в, г; 8; 9, б; 12, а) рядом с фигурой героя представлены либо большие, величиной с саму фигуру, круги, заполненные штриховкой или сложным геометрическим орнаментом, либо бутылеобразные знаки, заштрихованные в мелкую сетку. Последние, по мнению А. Буллинг, символизируют тыкву-горлянку 100. Внешне сходство с тыквой, действительно, налицо, однако, как уже подчеркивалось, доверяться одному ему - крайне ненадежный путь. Вместе с тем, согласно правилу «прогрессирующей медиации», бутылеобразные знаки следует считать функционально тождественными антропоморфным фигурам, т. е. признать, что символизируемые ими объекты равным образом участвуют в процессе космогенеза. Именно это обстоятельство и позволяет прийти к выводу, что эти знаки и в самом деле обозначают тыкву-горлянку, ибо ее роль в космогонических мифах (например, о Паньху, а также во многих других) поистине велика. Можно, правда, возразить: предания, в которых космогоническая роль приписывается тыкве - всего лишь частный случай в проанализированном мифологическом типе, и в аналогичных мифах других пародов тыква не фигурирует. Однако необходимо учитывать следующее. Во-первых, тыква играет важную роль

в космогонии большого числа народов Юго-Восточной Азии. Во-вторых, важна не тыква сама по себе, а то, что функционально она выступает как воплощение плодородящей силы земли, т. е. в конечном счете как ее символ. Если посмотреть на проблему с этой точки зрения, то аналогий можно найти достаточно. Такой подход, основанный не на самих мифологических метафорах, а на их функциях, позволяет объяснить также, почему в роли «оси мира» столь часто выступает именно дерево, популярным атрибутом которого является змея. То и другое в равной степени символизирует хтоническую, всепорождающую стихию. Таким образом, следует допустить, что интуитивное предположение А. Буллинг подтверждается результатами аналитического исследования.

Большие круги, кроме того, внешне часто напоминают некие плоды с изображенными внутри них семенами. Следуя тому же правилу, как и в случае с образом тыквы-горлянки, допустимо предположить, что и эти знаки равным образом представляют символы плодов земли. Заметим, что в ряде случаев голова первопредка обозначена близким по внешнему облику заштрихованным кругом, вероятно, также символизирующим плод (тыкву?). Подтверждение такому выводу можно усмотреть в баньшаньском изображении, где четыре круга с точкой в центре, располагающиеся по окружности сосуда, идентичны голове-солнцу космического героя (см. рис. 4). Если подобное предположение оправдано, то значит, герой иногда представлялся с головой-плодом (тыквой?). При тотемической характеристике мифологических персонажей нередко особое символическое значение приписывается именно голове — наиболее важной части тела, обиталищу души.

На двух баньшаньских сосудах фигура космического героя находится в обрамлении двух дугообразных линий, в целом напоминающих очертаниями яйцо (см. рис. 5, д). Нельзя ли усмотреть в этом тот вариант мифа, где демиург рождается из космического яйца? Функционально оно синонимично изначальному хаосу, лишь в потенции содержащему в себе «десять тысяч вещей». В этом смысле яйцо также семантически тожпественно тыкве, символизирующей плодоносящую землю. В то же время мифологически яйцо не соотносится с землей. Оно ассоциируется с птицей и. следовательно, с небом. Мифологемы, как видим, существенно отличаются друг от друга. В таком случае, баньшаньское изображение, возможно, зафиксировало контаминированный вариант предания: герой-демиург рождается из космического яйца, а при раздвижении неба и земли ему помогает тыква.

Космические тыквы и плоды, фигурирующие в росписях баньшань-мачан, могут быть истолкованы и с другой точки зрения. Их огромные размеры, возможно, свидетельствуют о том, что в изображениях отражены картины золотого века, когда во всем царило изобилие, растения были таквелики, что доставали до неба, а пища сама приходила в дом к человеку. Средствами первобытного художественного творчества превосходиая степень могла выражаться двояко: через подчеркивание либо количественного, либо качественного аспекта. В первом случае следовало бы ожи

дать в баньшаньско-мачанском сюжете многократного повторения изображений тыквы и плодов, второй же способ предполагает непомерное увеличение их размеров 101.

Таким представляется объяснение основных мифологем баньшаньско-мачанского сюжета. Все сказанное позволяет прийти к следующему заключению. Прежде всего, весьма показательно, что миф об отделении неба от земли зафиксирован именно в росписи баньшань-мачан, представляющих собой финальные этапы китайского неолита, а, судя по некоторым находкам бронзы, возможно, относящихся уже к энеолиту <sup>102</sup>. Появление данного мифа именно в то время, вероятно, фиксирует какие-то существенные пзменения в протокитайском обществе. Характерно также то, что хронологически баньшаньско-мачанский миф примерно совпадает с аналогичными шумерским, древнеегипетским и древнеенидийским преданиями. Заимствовании извне исключено. Можно поэтому предполагать, что появление мифов этого типа знаменует определенный этап в развитии древних земледельческих обществ. Большая популярность данного сюжета в росписи баньшань-мачан, видимо, овидетельствует о том, что он содержал не просто отвлеченный космогонический смысл, но был также наполнен этно- и социотоническим содержанием. Если так, то рассмотренная выше антропоморфная фигура изображает мифического первопредка баньшаньско-мачанского этноса.

ГЛАВА IV

### мировое древо

В предыдущей главе уже говорилось о том, что баньшаньско-мачанскую антропоморфную фигуру можно рассматривать как аналог мирового древа, которое представляет собой один из наиболее универсальных образов арханчной картины мира, встречающийся во многих культурных традициях. Данный сюжет настолько важен и значителен, что мы рассмотрим его более детально на примере яншаоской росписи, позволяющей сделать ряд пенных замечаний.

Особого внимания заслуживает баньшаньская композиция, где между двумя антропоморфными фигурами изображена извивающаяся, с поднятой вверх головой змея (рис. 17, а). К. Хентце предположил, что змея представлена «ползущей к венчику сосуда», с тем, чтобы «выпить» его содержимое; он интерпретировал данный сюжет как иллюстрирующий фрагмент распространенного по всему миру мифа, согласно которому пресмыкающееся, опередив человека, выпило эликсир бессмертия 1. Заключение К. Хентце о лунарном характере этой композиции, где змея изображена якобы пьющей лунную влагу жизни, было повторено Н. Наумани<sup>2</sup>. Согласиться с их точкой зрения трудно, ибо семантика баньшаньско-мачанского сюжета, как было показано, иная, и какие-либо Указания на его лунарный характер отсутствуют.

Композиции, подобные описанной, крайне редки в орнаментации яншао. В качестве аналога можно привести всего лишь одно изображение





Рис. 17. Сосуды этапов баньшань (а) и мачан (б).

этапа мачан, структурно относящееся к тому же типу. В весьма схематичной по манере исполнения росписи сосуда с местонахождения Мапайцав (уезд Лэду, пров. Цпихай) представлена стилизованная антропоморфная фигура без головы, по бокам которой расположены обращеные к ней изображения оленей (или, возможно, собак) с петлеобразными знаками позади (рис. 17, 6)3. Общее между баньшаньской и мачанской композициями то, что они построены по одному принцилу: центральная фигура фланкируется двумя боковыми.

Примечательность двух названных яншаоских изображений обусловлена тем, что композиции этого типа необычайно популярны в древнем искусстве всего мира и, надо думать, отражают некоторые основополагающие и универсальные элементы мировоззрения. Впервые появляясь в неолите , они продолжают жить в изобразительном искусстве вплоть до средневековья , а в некоторых традиционных его областях (народные вышивки, резьба по дереву и т. п.) сохраняются вплоть до наших дней. Они встречаются повсеместно и достаточно хорошо известны специалистам в. Часто такие изображения представляют гору, дерево, цветок или другое растение, башню или антропоморфную (иногда зооантропоморфную) фигуру в центре и двух обращенных к этому центральному образу адорантов или животных. Число иконографических аналогий яншаоским изображениям поистине необъятно, поэтому укажем лишь на некоторые из них.

Особенно много изображений данного типа в древнем искусстве Ближнего Востока и Египта, где композиции из двух человек и дерева между ними (рис. 18) известна в образцах аккадской, старовавилонской, касситской и среднеассирийской глиптики, а также на сиролеттских средиземноморских печатях <sup>7</sup>. На одном из ассиро-вавилонских рельефов можно видеть причудливо изображенное дерево в центре и двух оплодотворнощих его орлов по бокам (рис. 19); на месопотамской цилиндри-

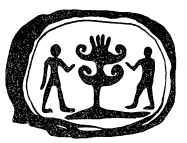


Рис. 18. Древнеегипетское изображение.

ческой печати в центре помещена антропоморфная фигура, а по бокам от нее — два обращенных к ней мордами быка в. Популярный мотив протоэламских печатей — дерево на горе и козлы по сторонам от него, иногда на горе изображен козел, а по бокам — львы в. Дерево (?) и четыре коня по обеим его сторонам (рис. 20, а) представлены в петроглифах бронзового века из Саймалы-Таша в Средней Азии 10. Близкий мотив — антропоморфная фигура в центре и два всадника по бокам (рис. 20, в) — чрезвычайно популярен в традиционном русском искусстве, где можно встретить и другую композицию этого же типа: две обращенные друг к другу птицы и дерево или иное растение между ними (рис.  $20, \partial$ ). Две противопоставленные одна другой птицы на ветвях дерева изображены на бронзовой бактрийской печати (рис. 20, 6).

В искусстве удаленных от Евразии на тысячи километров Антильских островов также обнаруживается данная композиция: в центре — нечто, напоминающее столб, по бокам — две пэвивающиеся эмеи (рис. 21)<sup>11</sup>.

Не менее популярны такие композиции и в традиционной китайской иконографии. Изображения, составленные из человеческой фигуры и двух животных (собак?) по сторонам от нее (рис. 22), структурно совпадающие с баньшаньской компо-

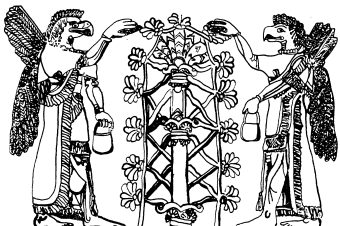


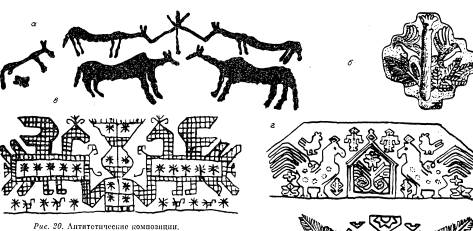
Рис. 19. Ассиро-вавилонский рельеф.

зицией и буквально повторяющие мачанскую, встречаются на древнейших бронзовых сосудах эпохи Инь 12. Изображения описанного типа вескима многочисленны в искусстве периода Хань Цветная роспись внешней крышки гроба из хань ского захоронения изображает пару фениксов, обращенных друг к другу головами, и растение междуними (рис. 23) 13. Эта же композиция (иногда центральное растение заменено изображением япомого диска) встречается в погребальных рельефаи и на фигурных кирпичах эпохи Хань 14. В нижней части ряда ханьских рельефов дерево с обему сторон фланкируют либо фигуры людей, либо растения (рис. 24, 6, е, д) 15.

В средневековом искусстве Китая антитетические композиции с центральной осевой фигуродособенно часты на будлийских стелах и изображениях. Иногда это — лев и львица по бокам стоящей в центре курильницы, которая, кстати сказать, в будлийском искусстве Китая нередко симента, по сторонам развесистого дерева (рис. 24 а, § 25; 26) 16. Аналогичные изображения с растениями, цветами, птицами и фантастическими существами — излюбленный мотив прикладного искусства некитайских наролов юга Китая, напримероньнаньских тай и гуйчжоуских мяо (рис. 27)

Совпадая в главном, антитетические компоэйдии, вполне понятно, разнятся в конкретных деталях. Соответственно, по-разному их и интерпретируют. Нередко их определяют как геральдические 18, и в самом деле, геральдика знает многу гербов, построенных по этому принципу. Г. Кестоворит о «врожденном пристрастии египтян к противопоставительному (геральдическому) построению всех декоративных элементов, что на языке искусства означает параллелизм и антитезу», и через политическое деление Египта на Верхний и Нижний возводит этот феномен к «дуализму, выводимому из разделения полов как основной формы природного бытия» 19.

По мнению Г. К. Вагие ра, исследовавшего дан ную проблему на материа ле древнерусского искусства, изображения типа «столб — дерево — жей шина» и сопутствующие им боковые элементы име ют космогонический смыст и связаны с архаичной системой бинарных противопоставлений, а симметрия композиций отвечает представлениям об организованности. проч ности и стабильности «Постоянство имело миро воззренческое значение Вероятно, именно чувство постоянства, извечного по рядка вещей и подводил к рождению представле ний о симметрии как о зн ке, идеограмме вечность



 $Puc.\ 20.\ \Lambda$ нтитетические композиции.

— нетрогииф броизового века из Саймалы-Таш (Киргизия);

— бактрийская броизовая печать;  $s - \theta - \cos \varkappa$ еты русских народных вышивок.

Древний земледелец мог чувствовать в симметрии полько порядок, распространяемый па всю природу, па вселенную... Скорее всего, подобными пувствами-представлениями и можно объяснить большое распространение принципа симметрии в народном искусстве». Этот же автор говорит об абстрактной схеме» антитетических композиций, в некой «дематериализации» фланкирующих фирур, изображенных в «сакральном предстоянии», стом, что композиции выражают, не конкретный образ, а большое "догматическое" представле-

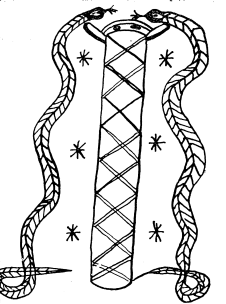


Рис. 21. Водуистский бог змей (Антильские о-ва).

ние» 20. Присоединяясь к этой точке зрения, Е. В. Антонова, проанализировав анаускую роспись, пришла к заключению о том, что «апти-

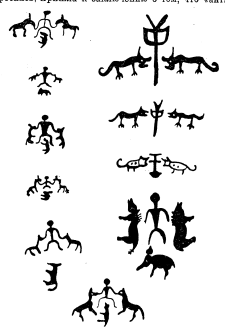


Рис. 22. Знаки на броизовых сосудах эпохи Инь.

В. В. Евсюнов

50

Рис. 23. Роспись внешней крышки гроба из захоронения в Ванду (эпохи Хань).

тетический характер композиций, помещение в пентре дерева и связь его с богиней или животными и птицами позволяют предполагать космологическое значение этих изображений, имевших большое распространение у древних и современных земледельцев». В структуре же композиций, по ее мнению, содержатся указания «на некоторые существенные моменты представлений анаусцев»21.

Многие авторы видят основной смысл композиции в изображении «древа жизни». Таково мнение Л.-Р. Нужье, который, как уже было сказано, относит первое появление этого символа к палеолитической эпохе. В. П. Даркевич считает, что он возник на древнем Востоке 22. По мнению С. И. Ходжаш, культ священного дерева восходит к энеолиту и обязан своим происхождением тому, что «растение, тянущее ветви к солнечному свету и теплу и вытягивающее корнями влагу из почвы, ассоциировалось со вселенной» и вечной жизнью 23. Е. Е. Кузьмина отмечает, что данный сюжет «знаком искусству всех народов Старого Света» и иллюстрирует миф о мировом древе 24. Я. А. Шер, изучая среднеазиатские петроглифы и

их аналоги, пришел к выводу, что осевая фигура антитетических композиций символизирует мировое древо (в широком смысле), а некоторые из сюжетов этого типа можно понимать как изображение древнего индоевропейского ритуала жертвоприношения, аналогичного индийскому «ашвамедха» 25. Наконец, в тех изображениях, где цент. ральной является антропоморфная фигура (нередко - женская), исследователи, как правило. усматривают сцену поклонения божеству плодородия<sup>26</sup>.

Названные интерпретации носят либо слишком общий, либо, напротив, частный характер и при этом, как правило, бездоказательны (т. е. строятся по принципу внешнего подобия изображений и некоторых древних мифов). С толкованием Г. Кееса согласиться трудно, ибо едва ли можно сомневаться, что дуализм архаичных идеологий коренится не в биологическом разделении полов. а в дуальной по характеру социальной структуре древних родовых обществ. Точки зрения же Г. К. Вагнера и Е. В. Антоновой не дают ответа на вопрос, почему «чувство симметрии», выраженное в антитетических композициях, появляется только в неолите и не прослеживается в предшествующем палеолитическом искусстве <sup>27</sup>, хотя специалистами признано, что психофизические характеристики человека с эпохи верхнего палеолита в пелом неизменны. Объяснение этого феномена земледельческой оседлостью и якобы сопутствую щими ей представлениями о «жестко стабильном» пространстве чрезвычайно сомнительно, ибо осе вые антитетические композиции, пожалуй, не ме нее популярны и у кочевников (например, в искусстве скифо-сибирского «звериного стиля»). Ца и, кроме того, фактов, позволяющих говорить о принципиальном отличии искусства оседлых народов от искусства кочевников, попросту нет. Изобразительное творчество последних строится в соответствии с той же симметрией: число примеров сложнейших, строго симметричных узоров, орнаментов, композиций, принадлежащих кочевникам, настолько великов, что не поддается исчисления и вопрос сам по себе не стоит специального об суждения.

Что касается предположения о происхождения древа жизни, то оно объясняет лишь некоторые изображения, смысл же типа в целом (в том числе и яншаоских сюжетов, а также им подобных



Рис. 24. Фрагменты каменных рельефов эпох Тан (а), Восточная Хань (б, в, д) и Вэй (г).



Рис. 25. Изображение эпохи Тан.

остается невыявленным. Ближе всех к истине. как представляется, те авторы, которые винят в антитетических композициях сюжет с мировым Февом. К сожалению, большинство исследоватеей ограничиваются лишь констатацией факта. Наиболее детальную интерпретацию А. Шер, но и ее нельзя признать достаточно. во-первых, строгой, а во-вторых, универсальной. Для определения смысла интересующих нас яншаоских изображений необходимо выявить семанически значимые элементы самих композиций и сотнести их с инвариантными характеристиками **Ми**рового древа.

Мировое древо, которое не следует отождеств-<sup>мть</sup>, как это делает, например, А. Буллинг, с деревьями-тотемами 28, как уже говорилось,— один 🕦 наиболее универсальных образов мировой ми- Рис. 27. Сюжеты вышивок народа мяо (пров. Гуйчжоу).



Рис. 26. Китайское средневековое изображение.

фологии 29. Суть этого образа сводится к тому, что, по представлениям древних, существует гигантское дерево, корнями прорастающее в преисподнюю, а вершиной достигающее неба. Главная его функция заключается в том, что по нему можно. подняться на небо и спуститься под землю. Очень часто вместо дерева в этой роли выступают различные заместители: всевозможные растения, гора, башия, храм, антропоморфная фигура, лестница, веревка, полоска кожи, Млечный путь и т. п. Поэтому выражение «мировое древо» следует понимать фигурально, правильнее было бы говорить об «оси мира», но терминология уже устоялась. Мировое древо теснейшим образом связано с тройственным членением пространства по вертикали на три зоны — верхний (небо), средний (земля) и нижний (преисподняя) миры. Путешествуя по нему, шаман (или иное сакральное лицо), как свидетельствуют мифы, не просто поднимается на небо или спускается под землю, он вступает там



в контакт с добрыми и злыми богами и духами. Мировое древо можно определить как некий материальный предмет 30, тесно связывающий мир людей с миром богов. Отсюда важнейшая его функция — медиативная. Пругая важная характеристика мирового древа - его центральность. Как правило, оно помещается в центре вселенной. иногда, правда, напротив, растет «на краю света». что следует понимать как антитезу, инверизначальной центральности. Логически центральность означает равноудаленность от крайних, подярных координат и в этом смысле семантически тожпественна мелиативности: медиатор должен располагаться в пентре 31.

На китайском материале обе названные характеристики оси мира прослеживаются вполне отчетливо. В древнем Китае, надо полагать, существовало много мифов и легени о мировых космических деревьях и замещающих их растениях и горах (часто эти образы совмещены: прево растет на вершине горы), по которым можно было подняться на небо. К сожалению, от большинства из них до нас дошли лишь отдельные фрагменты или случайные упоминания, но в совокупности они дают достаточно пелостную картину. Особенно много упоминаний такого рода в превнем «Каталоге гор и морей», где описываются различные леревья и горы фантастической высоты, постигающие неба или служащие его опорой, откуда восходят солнце и луна. Так, на горе Хуань растут Три Шелковицы без ветвей и высотой в сто жэней. Высота другого мифического древа, Сюнь, составляет тысячу ли. «За Западным морем, в Великой пустыне лежит гора Квадратная. На ее вершине растет зеленое дерево Сосна цзюйгэ. Отсюда восходят и сюда заходят солнце и луна». Аналогичным образом характеризуется гора Большая Янь, а также другие космические горы. «В Великой пустыне лежит гора пол названием гора Солнца и Луны. Это — Небесный стержень. В небесные ворота Уцзюй заходят солнце и луна». «В Великой пустыне находится гора под названием Равновесие Неба и гора народа Сянь (Преждерожденных). Там растет дерево Пань, высотой оно в тысячу ли». Кроме того, сообщается о горе Небесный столб Северного предела, а также о горе Обитель совершенства (Чэнду), которая держит на себе небо <sup>32</sup>.

Одна из наиболее известных мировых гор древнекитайской мифологии - гора Куньлунь, высота которой, согласно Сыма Цяню, более 2500 ли. за ней прячутся солнце и луна, а на вершине находится священный источник — Яшмовое озеро <sup>33</sup>. Можно упомянуть и о служившей опорой неба и расположенной на северо-западе горе Бучжоу, которая, согласно мифу, едва не обрушилась после нападения на нее чудовища Гунгуна. Среди космических деревьев одним из наиболее популярных было дерево Фу, высотой в 300 ли, растущее на горе Неяодзюйди (по другим данным, в Лолине кипящих ключей — Тангу), на ветвях которого обитают десять солиц-воронов; иногда эта характеристика прилагается к дереву Жо, пветы которого к тому же, по «Хуайнань-цзы», «освещают землю внизу»34. К сказанному можно добавить интересную деталь: пиктографически полярные начала древнекитайского космоса — инь и ян также

оказываются связанными с горой, знак инь пер. и туда можно было подниматься по стеблям расвоначально означал теневую, а ян — солнечную вений. Лети озорничали на небе, и в наказание сторону горы 35.

в самом центре вселенной. Так, о Куньлуне в ком. пуострове и в Японии 46. ментарии к «Каталогу гор и морей» говорится: «Гора Куньлунь находится на северо-западе еще называется Небесный зал. Здесь живет Великий бог (Тайди)... Гора возвышается на 500 ли инческие композиции, то нетрудно заметить пол-Это — центр земли» 36. О мировом древе Цзянь в пое соответствие: существо композиций заключа-«Хуайнань-цзы» и «Люй-ши чуньпю» сообщает, этся именно в том, что осевая фигура является ся, что, когда солнце находится в зените, то оно главной и центральной. Центральность в структуне дает тени, ибо растет в долине Дугуан, распо. не композиций обнаруживается с первого взгляложенной «в середине неба и земли» 37.

или горе можно подняться на небо к богам, были конкретных мифологических метафор, ее выражаочень распространены в древнем Китае. В «Хуай, ющих, весьма широк и семаптическое содержание нань-цзы» сообщается: «Кто с гор Куньлуня пол. в каждом случае может быть разным. нимется на вивое большую высоту, постигнет голы Обращает на себя внимание то, что, видимо, не Прохладного ветра и обретет бессмертие: кто пол. случайно животные в антитетических композицинимется еще вдвое выше, достигнет Висячей пло. ях часто изображаются различными по полу (лев щадки и обретет чудесные способности, научив. п львица, олень и олениха), изображение в таком пись управлять ветром и дождем; кто поднимется случае можно понимать как выражающее идею еще вдвое выше, достигнет неба, обиталища Тай-брака медиативная роль осевой фигуры при этом ди — верховных владык — и станет духом» 38. О де- палицо (сравните с этим цикл мифов об иерогареве Цзянь в том же сочинении сказано: «Там ини, священном браке Неба и Земли). Добавим, собираются все великие боги. Там они поднима. Тто это объясняет, почему осевые композиции подъем и спуск осуществлялись по дереву или пейся путем брачных союзов различных родов и горе. «В Великой пустыне находится гора пол на домов. званием Нефритовые ворота Фэнцэ. Сюда заходят солнце и луна. Там расположена гора Божественная (Линшань). Лесять Прародительниц-жриц богиня Прародительница (Сянь), богини Цзе. Фэнь, Пэн, богиня-Вешунья (Гу), богини Чжэнь Ли, Ди, Се, Ло — поднимаются с нее на небо и спускаются с нее на землю» 40.

Там же содержится упоминание о горе Дэнбао. с которой «все Прародительницы-жрицы поднима» ются на небо и спускаются на нее» 11. Интересно и следующее сообщение: «К востоку от горы Цветушей и реки Зеленой находится гора пол названием Начальная (Чжао). Там живет человек по имени Высокий Кедр (Богао). С этой горы Высокий Кедр (Богао) поднимается на небо и спускается с неба на нее» 42. Нет сомнения в том. что Богао (вероятно, к тому же представляющий собой антропоморфизированное мировое древо Прародительницы-жрицы и подобные им персонажи - это шаманы, совершающие по мировому древу путешествия к богам на небо 43. Интересная параллель этому прослеживается в популяр ной легенде о братании в персиковом саду: по братимы Чжан Фэй. Гуань Юй и Лю Бэй опреде ляют старшинство путем состязания в лазаны по дереву ". Это очень напоминает инпипации с бирских шаманов, у которых старшинство опреде лялось по сучьям мирового древа — шаман «треть его сука», «пятого сука» и т. д.

По представлениям древних китайнев. на небо можно было попасть не только по дереву или горе, по и по особым лестницам 45, которые, вид мо, имел в виду Конфуций, говоря о том, что в небо «нельзя подняться по ступеням» («Лушюй», 19, 25). Согласно одной из сычуаньских ска зок, некогда небо располагалось близко от земен дереву или ветке 43. Корейская легенда сообщает,

за это растения больше не растут так высоко. Нередко мировые деревья и горы помещаются Ланный сюжет известен также на Корейском по-

Итак, медиативность и центральность — главвейшие характеристики мирового древа. Если с той точки зрения посмотреть на осевые антитела, что же касается меднативной функции, то с ее Представления о том, что по мировому древу выявлением дело обстоит сложнее, ибо диапазон

ются на Небо и спускаются с него» 39. Большое голь популярны в геральдике, смысл которой зачисло других свидетельств подтверждают, что ключается в отображении генеалогии, образую-

> Не случайно столь велико число мифов, в которых боги и герои вступают в брак, рождаются и растут под мировым древом. Библейскому рассказу об Адаме и Еве можно привести множество параллелей (японское предание из «Кодзики» об Идзанаги и Идзанами, якутские легенды, христианский апокрифический сюжет о благовещеньи — что равнозначно браку под перевом, и многое другое). Вот что говорится в «Книге о божествах и чудесном» Дун Фаншо: «В горах Куньлунь есть бронзовый столи, высота его такова. что касается неба, почему называется Небесным столпом... Взлетая на него, Сиванму встречается с Дунвангуном..., когда Сиванму возжелает Дунвангуна, она поднимается на столи и сама совершает слияние: таким способом сочетаются силы инь и ян и свершается творение» 47.

> Античный барельеф II в. до н. э. изображает Зевса-младенца под перевитым змеей деревом с птичьим гнездом в ветвях. Согласно Титу Ливию (I, 4, 4-5). Ромула и Рема нашли в разлившемся Тибре (реминисценция всемирного потопа) близ Фигового дерева Румина, названного так в честь Ромула. По Геродоту (І, 108), перед рождением Кира его дед Астиаг видел сон, «что из черва его 40чери выросла виноградная лоза и эта лоза раз-Рослась затем по всей Азии». В палийских источниках утверждается, что Майя родила Будду, потянувшись за ветвью священного дерева «плакша» (или «сал»). Под деревом же «бодхи» Будда. согласно легендам, достиг просветления, т. е. родился луховно. По греческому мифу. Лето родила Аполлона, обхватив руками пальму. Этнография знает множество примеров, когда для облегчения Родов роженице дают обнять или прикоснуться к

что родоначальник рода Ким был найден в золотом сверкающем ящике, висевшем на дереве, под которым нел золотой цетух 49. В якутских олонхо герой часто рождается под мировым древом Аал Jvvk 50.

Очень часто в мифах разных пародов можно встретить образ мирового по сути древа, в ветвях которого в виде пветов, плодов или птичек обитают души неродившихся младенцев 51. II дело не только в том, что ось мира обычно мыслится средоточнем плодородия. Маленькие дети, как и старики, в силу своей близости к мистической границе, отделяющей жизнь от смерти, у многих народов считались существами амбивалентными, в равной мере принадлежащими этому и «тому» миру. Этпографией зафиксированы обычан гадать по нечленораздельному лепету младенцев, через которых булто бы вещают духи (сравните «устами младенцев глаголет истина»), а если верить Сыма Цяню, предвестием смерти Цинь Шихуана была песенка, распевавшаяся крестьянскими ребятишками: Небо выразило свою волю через «малых сих». Что же касается рождения, мыслившегося как переход из одного мира в другой, то о его значении, с точки зрения мифологии, видимо, нет нужлы говорить специально.

Таким образом, опосредующая роль мирового прева манифестируется в семантической амбивалентности связанных с ним персонажей и обстоя-

Сказанное иллюстрирует лишь один из важных аспектов семантики антитетических композиций. число которых, повторяем, может быть весьма значительно. Вместе с тем можно раскрыть медиативный аспект осевых антитетических композиций более универсальным образом. Сделать это позволяет баньппаньский сюжет со змеей и пвумя антропоморфными фигурами по сторонам. Как было показано в предылущей главе, баньшаньско-мачанские изображения этого типа иллюстрируют миф об отделении неба от земли, где космический герой играет роль связи между землей и небом, т. е. синонимичен мировому древу. Исходя из положения о семантической близости значимых элементов архаических иконографических композиций, следует допустить, что змея в данном случае — осевая, пентральная фигура, выполняет ту же функцию, т. е. отделяет небо от земли и в то же время является прообразом мирового древа. Змея, упирающаяся хвостом в нижнюю границу росписи. а головой касающаяся верхней, таким образом есть медиатор между небом и землей, а фланкирующие ее фигуры являются антропоморфизированными воплощениями ее главных функций. В вербальной форме миф мог быть выражен различно (в изображении он дан синхронно, наррация же предполагает диахронию), каузальные связки и молальность могут варьировать. Важно отметить следующее. Отделение змеем неба от земли дублирует разделение им антропоморфных фигур, которые, как уже отмечалось, могут персонифицировать пебо и землю. Отсюда один из вербальных вариантов мифа можно представить так: небо и земля — изпачальная супружеская пара, разделение которой космическим змеем привело к созданию, с одной стороны, космоса, с другой - социума, символически представленного в

образе двух первопредков, вступивших в брак и создавших тем семью (а значит, и общество, и вселенную). •

ГЛАВА IV.

Интересно отметить типологическое соответствие баньшаньского сюжета библейскому мифу о грехопадении, который, будучи зафиксирован иконографически, т. е. представленный синхронно, дает чрезвычайно близкую аналогию: древо познания добра и зла (=мировое древо), перевитое змеей, и два первопредка - Адам и Ева, по обеим сторонам от него 52. Библейское сказание по своей сути также космогонично: вкусив от древа и тем самым уподобившись ему, ибо вкушение в архаичных культурах равнозначно пресуществлению (сравните поедание тотема, теофагия), Адам и Ева вступают благодаря древу-змее в брак и дают начало человечеству. И Ева и Адам так же, как и баньшаньские фигуры, синонимичны в одном из своих аспектов центральному образу -преву-змее.

Резюмируя, можно сказать: фланговые фигуры в антитетических композициях семантически близки центральной, что и определяет ее медиативность, поскольку, воплощая собой важнейшие качества кажной из них, она является их квинтэссенцией. Сказанное можно подтвердить мифологическими данными. В соответствии со строением космоса мировое древо маркируется различными животными: на его вершине помещаются птицы, в корнях - хтонические твари вроде змей, лягушек, черепах, середине же соответствуют самые разные звери, символизирующие средний мир: в разных мифологических системах ими могут быть белка, пчела, олень, конь, тигр, медведь и т. п. (примеры слишком многочисленны, чтобы их здесь приводить). При этом связанные с мировым древом животные среднего мира выполняют роль медиатора, объединяющего все три мира. яркий пример — белка из скандинавского мифа. скачущая по мировому древу, ясеню Иггдрасилю, от змея Нидхёгга, живущего в его корнях, к орлу, сидящему на его вершине 53.

В китайской мифологии такая зоомаркировка существует лишь в имплицитном виде. Согласно классическим представлениям эпохи Хань, юг символизирует Пурпурная птица (Чжуняо), запад — Белый тигр (Боху), север — черепаха, перевитая змеей, именуемая Темный воин (Сюаньу), восток — Лазоревый дракон (Цанлун). Юг в китайской традиции - главное направление и соответствует верху. Если представить описанную схему в вертикальной проекции (о том, что для этого есть основания - речь ниже), то мы получим классическое мировое древо: низ - черепаха + змея, верх - птица, по сторонам дракон и тигр. Медиативная сущность дракона в китайской мифологии, где он рассматривается как существо и водно-земное и небесное, известна достаточно хорошо. Что же касается тигра, то он - царь зверей и символ императора (равно, как и дракон): в китайских источниках утверждается, что полосы на лбу тигра образуют иероглиф ван — «царь». Медиативность же царя как посредника между людьми и Небом также не подлежит сомнению.

Итак, мировая мифология и, в частности, китайская позволяет утверждать, что персонажи, соответствующие средней части мирового древа, иконографически представленные по сторонам от на го, - синонимичные самому древу медиаторы. Если, например, в петроглифе у дерева изображены кони, то их можно понимать как животных, могуших, скажем, полниматься на небо, что и в сал мом леле присуще фольклору индоевропейцев (впрочем, медиативность иногла проявляется ж иначе, в иных поэтических метафорах). То же самое относится и к другим животным, изображаемым у мирового древа. Если по бокам пента ральной фигуры в антитетических композициях представлены антропоморфные образы, то их попустимо интерпретировать как первопредков, которые опять-таки — медиаторы, ибо, будучи ж людьми, и богами одновременно, они связывают первых со вторыми. Если фланкирующие фигуры изображены в позе адорации, это, вероятнее все го. Указывает на то, что они означают жрецов И в таком случае налицо меднативность: жреп посредник между людьми и богами.

Помимо медиативности и центральности одной из важнейших мифологических характеристик ми рового древа является его тесная связь с события ми эпохи творения мира, первопредками и богами Пожалуй, во всех мифологиях предки человечества зарождаются, вступают в брак и вообще действуют либо поблизости от мирового древа, либо на мировой горе, либо связаны с axis mundi иныт образом. Под мировым древом или вместе с ним рождаются многие великие боги и культурные герои. Истолкование баньшаньской и мачанской антитетических композиций для убедительности подкрепим данными китайской мифологии. Так о горе Куньлунь в «Каталоге гор и морей» сооб щается: «Именно там — земная (нижняя) столица Предка»<sup>54</sup>. Особенно тесно с предками связана шелковица, в том же источнике говорится о кос мическом древе под названием Шелковица жены Предка 55. Согласно легенде, в полой шелковице (Кун-сан, другое название Фу-сан) ребенком был найден И Инь — советник основателя династив Инь Тан-вана; полая шелковица — одно из наиболее известных в древнем Китае мировых деревьев, а сам миф об И Ине контаминирует с космогоническим по сути мотивом потопа <sup>56</sup>. Если учесть, что предков, как правило, считали богами, то число примеров можно увеличить.

Сказанное помогает понять, почему в мачанской и баньшаньской композициях идея мирового древа передана антропоморфными фигурами (в однож случае — центральной. в другом — боковыми Это — одна из мифологических метафор, весьмя популярная в мировой мифологии. Как антропо морфное воплощение мирового древа можно рас сматривать, например, древнегреческого Атланта поддерживающего собой небо. Ему аналогичен не сущий на себе мироздание титан Убеллури из хет тской мифологии, растущий из доходящего ему 🛝 пояса моря, головой касающийся неба 57. В дреж неиндийских мифах персонификацией мирового древа является бог Скамбха (само его имя означает «опора»), отождествляемый нередко с Пуру шей: согласно источникам, все боги относятся к Скамбхе, «как ветви к дереву» 58. Сходную функ цию приписывают исследователи другому боже ству древней Индии — Вишну 59. В шумерско эпическом сказании о Гильгамеще сообщается

а демонической деве Лилит, построившей себе жилище в серпцевине мирового прева «хулуппу» 60. Передко антропоморфиые герои и боги воппощают собой древо имплицитно, как, например. осетинский герой Амиран, прикованный к дереву "1, или саамский бог плодородия Веральпенольмай, полдерживающий мировой столи 62. Сюда же относятся уже упоминавшиеся Энлиль. IIIv. Тефнут, Паньгу.

Так можно интерпретировать центральную фигуру мачанской композиции. В баньшаньской же она представлена змеей, образ которой требует специального анализа. Мифологические панные свилетельствуют, что во многих традициях мировое древо оказывается тесно связанным со змеей. Вспомним хотя бы уже упоминавшееся библейское прево познания побра и зла с сопутствующим ему змеем-искусителем и скандинавский космический ясень Иггдрасиль из «Старшей Эдды», в корнях которого обитает змей Нидхёгг. В шумерском эпосе при описании мирового древа говорится: «В его корнях змея, что не знает заклятья. устроила змея себе гнездо»63. В хеттском заклинательном тексте сказано, что на вершине мирового древа сидит орел, в середине - живет пчела, а к корням его «змея обратилась» 64. Змея, обвивающая древо жизни, - популярнейший мотив эдамского искусства 65. В древнегреческой мифологии яблоки Гесперид, добытые Гераклом, и золотое руно, за которым предприняли трудный поход аргонавты. ваходятся на чудесных деревьях, охраняемых страшными драконами 66. На афинских монетах V в. до н. э. встречается композиция, изображающая дерево, перевитое змеей, на вершине которого сидит сова. Слева от него стоит Посейдон.

справа — Афина 67.

Старинный русский заговор гласит: «На море на Окиане, на острове на Буяне стоит дуб, пол тем пубом ракитовый куст, под тем кустом лежит бел камень, на том камне лежит рунцо, под тем рунцом лежит змея скорпец»68. В бурятском эпическом сказании «Аламжи Мерген» «самый ядовитый» змей, свившись в тринадцать колеп, обвивает ствол космической золотой осины, стремясь пожрать дочерей живущего на ее вершине орда 69. У монголов вместо золотой осины выступает мировое древо Галбаррагча, чье название восходит к санскритскому Кальпаврикша (весь сюжет, видимо, имеет индийские истоки) 10. В древнеинлийском космогоническом мифе о пахтаньи океана боги используют в качестве мутовки мировую гору Мандара, обвитую космическим змеем Васуки 71. В маньчжурском фольклоре эмеи живут в каменной пещере v подножия мировой «березы Чангиса» 12. По представлениям селькупов, в семи корнях шаманского дерева, достигающего верхушкой неба, живут змеи-караульщики 73. Кхмерский миф повествует о том, как будущий первый король Кампучии Практкон первоначально жил в облике ящерицы в стволе дерева тулок, росшего в центре острова Коктулок, что рисует нам типичную картину мира эпохи творения 74. Согласно мифам индонезийских манобо, у основания центрального столба, поддерживающего мироздание, живет змея из рода питонов 3. По мифологическим представлениям южноамериканских индейдев куна, в корнях мирового дерева живут ягуар.

лягушка и змея, мешающие герою добыть находящиеся на ветвях культурные растения 78.

По мнению В. Н. Топорова, по крайней мере в некоторых традициях змея может выступать как вариант мирового древа 77. И в самом деле, например, в мифологии и сакральной иконографии майя змея не только сопутствует мировому древу, но и в ряде случаев замещает его 78.

Особую категорию составляют мифы, в которых змее уподобляется радуга, часто отждествляемая с мировым древом. «По-видимому, двуглавая змеярадуга была мочикским эквивалентом мирового древа, и как таковая, и в сочетании с фигурой поддерживающего ее антропоморфного божества (ср. Дайнру в мифе мундуруку, превратившегося в дерево, поддерживающее небо). Кечуа вертикальную мировую ось мыслили в виде двуглавой змеи Сача-Мамы. В среднем мире она представлялась гигантским деревом, а на небесах — радугой. Связь радуги и мирового древа прослеживается и в верованиях восточноболивийских мохо. У их соседей такана эмея с головами на обоих концах тела считается существом, отделившим небо от земли и поддерживающим его в нынешнем положении. Реконструируемые Т. Гридером представления создателей культуры рекуай находятся в пределах той же концепции. Согласно ему, четыре змеи с головами и передними лапами хишника, размещенные с четырех сторон божества, мыслились, возможно, опорами мира» 79.

Аналогичные представления известны большому числу других народов Америки, Азии, Африки, Австралии и Тихого океана. Североамериканские шошоны видят в радуге громадного небесного змея, обитающего в водопаде Ниагара. Индийские мунда из Чота-Нагпур обозначают радугу и водяную эмею одним и тем же словом лурбинг. Согласно мифу, «лурбинг», поднявшись в небо в виде радуги, некогда прекратила потоп, угрожавший последней оставшейся в живых человеческой паре. Малайцы в Пенанге называют радугу «эмея дану», а в Селангоре — «пьющая змея». На островах Мияко ее именуют тимбав — «небесная змея». «Радуга, подобная змее» упоминается в одном из древнейших памятников японской письменности — «Нихонги», а в танке известного поэта XII в. Сайгё, описывающей радугу над горой Кацураги, она прямо именуется вофуса — «змея». Те же представления прослеживаются в магическом обряде австралийских анула. Для вызывания дождя змею, подержав над водой, убивают и раскладывают на земле, затем над ней ставят согнутый дугой пучок травы, символизирующий радугу, и поют заклинания. Для нас особенно важно отметить, что вера в змею-радугу некогда, возможно, существовала и у китайцев: почти все пероглифы со значением «радуга» включают в себя детерминативы, обозначающие насекомых и пресмыкаюшихся 80.

Наконец, нужно заметить, что в качестве реплики мирового древа следует рассматривать и всевозможные магические жезлы и посохи, перевитые змеей или связанные с ней каким-либо иным образом. Так, священные жезлы батакских жрецов, украшенные изображениями змей, напрямую ассоциируются с мировым древом 81. Быть

может, той же символикой наделены и кетские шаманские колотушки с вырезанной на них фигуркой ящерицы. У греков непременным атрибутом Гермеса считался кадуцей — жезл, обвитый двумя змеями. Бог же врачевания Асклепий изображался опирающимся на посох, по которому поднимается змея (то же относится и к знаменитому Аполлону Бельведерскому, с той лишь разницей, что вместо посоха здесь фигурирует древесный пень) 82.

Связь со змеей обнаруживает и упоминаемый в Библии жезл Аарона, с помощью которого тот устрашает фараона: «И бросил Аарон жезл свой пред фараоном и пред рабами его, и он сделался змеем. И призвал фараон мудрецов Египетских и чародеев: и эти волхвы Египетские сделали то же своими чарами: каждый из них бросил свой жезл, и они сделались змеями, по жезл Ааропов поглотил их жезлы» (Исход, гл. 7, ст. 10-12). То же свойство — превращаться в змея — Библия приписывает и жезлу Моисея (Исход, гл. 4, ст. 1-5). С этими магическими предметами связано много поздних нудейских, христианских и мусульманских легенд 83, которые однозначно связывают их с райским деревом познания добра и зла. К нему же легенды возводят и крестное древо, на котором согласно евангелиям, был распят Иисус Христос.

Евангельская сцена распятия в изложении Луки (гл. 23, ст. 32-43) (прочие евангелисты описывают событие несколько иначе) рисует нам типичную осевую антитетическую композицию наподобие баньшаньской и мачанской: в центре ее медиатор-мессия, по сторонам от него два распятых с ним разбойника, из которых один — за-

коренелый грешник (хулит Иисуса), другой же стремится к добру (просит у Иисуса заступничества и получает прощение) 84. Видимо, не случайно последующая традиция прочно отождествила крест с мировым древом, а Голгофу с мировой горой 85. Для нас в данном случае важно, что и эта композиция оказывается косвенным образом сязанной со змеей: символическим прообразом <sup>86</sup> распятия на мировом древе в Новом завете

считается ветхозаветный миф о том, как во время скитания евреев по пустыне Моисей водрузил на шест <sup>87</sup> медного змея (Числа, гл. 21, ст. 8-9), в чем исследователи усматривают отражение хана-

анейской офиолатрии 88.

Отмеченная закономерность прослеживается и в древнекитайской космологии: мировые деревья и горы прямо или косвенно оказываются связанными со змеями. Так, возможно, не лишен значепия тот факт, на который обратил внимание М. Гране, что пероглиф пань, образующий название одного из мировых деревьев, имеет значение «извивы змен» 39. О космическом древе Цзянь в «Каталоге гор и морей» сообщается, что, если «потянешь его кору, она сползает лентой, подобно желтой змее», и добавлено, что поблизости от него живет чудовище Яюй с головой дракона 90. В том же источнике упоминается множество эмей у подножия горы Хуань, на которой растут космические Три Шелковицы, а также особые древесные змен «жауньшэ», водящиеся на мировой по своему характеру горе Линшань 91. Наконец,

Хань: основание бронзовых курильниц, изобра жающих мифическую гору бессмертных Пэнлай нередко образовано фигурой человека, сидящего на драконе.

Приведенные данные подтверждают, что истолкование змен в бапьшаньской композиции как заместителя мирового древа оправдано. В этой связи можно вспомнить и о драконовых чертах Наньху и Паньгу, и о том, что в мифологии мяс пебо от земли отделяет крокодил. Данное изображение, таким образом, свидетельствует об особой роли змен в яншаоском космогоническом мифе. Остается выяснить, почему столь важная функция, как замещение мирового древа — опоры вселенной, отведена именно эмее.

Находясь в центре мироздания и папрямую сообщаясь с миром богов, мировое древо в мифологии и фольклоре служит символом вечного пеиссякаемого плодородия, изобилия, исцеления и бессмертия. В этом своем аспекте, пожалуй, не менее популярным, чем медиативный, оно имепуется древом жизни. Его листья излечивают от всех недугов, а растущие па нем плоды (например, молодильные яблоки русской сказки) и быощие в его корнях ключи с живой водой оживляют мертвых. Вокруг него пышно расцветают всевозможные злаки и растения. В поздних сказаниях оно приносит благо в виде уже не плодов, а денег (такое «денежное дерево» известно и в ки-

тайском фольклоре).

Отмеченная особенность весьма характерна для многих из называвшихся выше мировых деревьев и гор. Так, по одним данным, на вершине Куньлуня «растут все растения, водятся все звери», по другим — там находится Хлебное дерево <sup>92</sup>. На горах Хуань и Линшань есть «всевозможные плодовые деревья» и «всевозможные лекарственные травы» <sup>°3</sup>. Местность же, где растет знаменитое дерево Цзянь, описывается следующим образом: «На юго-западе, у реки Черной находится долина Дугуан (Середины мира). Здесь похоронен Владычествующий над просом (Хоуцзи). Там растут лучшие бобы, рис, просо и гаолян. Здесь произрастают все злаки и зимой и летом. Птицы — фениксы луань там поют, птицы фениксы фэн там танцуют. Там растут деревья лин-шоу (чудесного долголетия), дающие цветы и плоды. Там множество всевозможных трав и деревьев, водятся самые разные звери и все живут вместе. Трава там ни зимой, ни летом не увядает» 94. Кроме этого многочисленны упоминания о горах бессмертия, а также растущих на космических горах деревьях бессмертия и долголетия 95.

Змея как воплощение хтонической стихии по своим мифологическим характеристикам полностью отвечает описанному аспекту мирового древа, сама выступает как символ плодовитости и вечной жизни. В этом отношении она синонимична таким хтоническим тварям, как лягушки и черепахи, об аналогичной семантике которых подробнее речь пойдет в следующей главе. Здесь же необходимо отметить еще одну сторону проблемы. Олицетворяя землю — нижний, водно-земной, а отчасти и средний миры (граница между нижним и средним мирами намного более размыта, чем рубеж между средним и верхиим), змея это проявляется и в прикладном искусстве эпохи- тем самым противостоит верхнему миру, небу,

что в обобщенном виле можно понимать как противопоставление физически воспринимаемого материального бесплотному идеальному (следует специально оговориться, что в архаичном мышлении эта антитеза весьма условна: боги также часто мыслятся как физические тела). Это же хопошо согласуется с тем, что выше говорилось о физическом, предметно-чувственном субстрате мирового прева.

Однако только этим проблема не исчернывается, и можно привести дополнительные соображения в пользу внутренией необходимости сочетания мирового древа со змеей. Из всего необычайного многообразия семантики змея особо следует вылелить тот аспект, в котором нагляднее всего выступает его амбивалентность. Синкретичный по сути хтонизм, определяющий происхождение и содержание данного образа, уже сам по себе предполагает известную двойственность и противоречивость. Напомнив, что в мифологии и фольклоре хтонические создания, пожалуй, в равной мере выступают в роли как отрицательных, так и положительных, обратил внимание на одну из тех их функций, которую мифы чаще всего приписывают именно змею. Речь илет о сюжетах, равно как и о религиозно-мифологических обрядах, их иллюстрирующих и воплощающих, где змей фигурирует в качестве поглотителя. В первую очередь это относится к инициации, в холе которой неофит часто не просто символически умершвляется, но «проглатывается» каким-либо мифическим существом, обычно змеем или крокодилом 96. Извергнутый чудовищем, он считается воскресшим уже в новом качестве. Оставляя в стороне анализ этого круга представлений, заметим, что змей и подобные ему змееобразные существа не случайно играют здесь первенствующую роль. Олицетворяя плодоносящую землю со всеми ее мифологическими характеристиками, они воспроизводят их, придавая наглядность и осязаемость таким более или менее отвлеченным и общим понятиям, как плодородие, воскресение, смерть и

Как важнейшее назначение мирового древа состоит в том, чтобы служить дорогой в иной мир. так и змей выступает в качестве посредника между мирами. В разных конкретных случаях эта его функция выражается по-разному. Часто он не поглощает и не извергает героя, а перевозит его (например, через море) на себе. Иногла просто указывает путь, порой служит мостом или же охраняет его. По мере своего развития образ змея трансформируется и усложняется, приобретая все более фантастические черты, преобразуется в дракона 97. Этот столь же синкретичный образ отличается от своего прототина прежде всего тем, что имплицитная амбивалентность змея выступает у него на первый план; главной отличительной чертой дракона служит одновременное совмещение в нем черт пресмыкающегося и птицы. Такой мифический гибрид более отчетливо выражает идею органичного единства космоса и закономерно выступает в роли дубликата и заместителя мирового древа "8.

Сказанное позволяет с достаточной уверенпостью утверждать, что змея в интересующей нас баньшаньской композиции должна однозначно интерпретироваться как одна из наиболее популярных и внутрение закономерных мифопоэтических метафор мирового древа.

Наконец, следует выделить еще один важнейший аспект оси мира — космологический. Медиация как соединение воедино полярных начал уже предполагает космологию, но составляет лишь один из ее моментов. Данные мифологии свидетельствуют, что, образующее собой сердцевину космоса, появляющееся одновременно с ним из хаоса, мировое древо мыслится как воплощение в превосходной степени его паиболее существенных характеристик и качеств, иначе говоря, как ітадо mundi - «образ мира», «конспект мироздания». Вся духовная культура древности глубоко космологична, все ее элементы в разной степени соотнесены и субординированы в соответствии с мифологической структурой вселенной, наиболее ярким и наглядным воплощением которой и является мировое древо. В этом смысле исследователи говорят об «эпохе мирового древа» в культурной истории человечества. В. Н. Топоров определяет его как идельную модель динамических процессов ( по вертикали) и в то же время устойчивой структуры (по горизонтали). Это не противоречит данному выше определению его как материального объекта, ибо рассматривает мпровое древо шире, не как конкретный мифопоэтический образ, а в качестве квинтэссенции космологии. пронизывающей и организующей все архаичное мировоззрение.

Данная проблематика очень масштабна и многопланова, ее исследование не входит в нашу задачу. Ограничимся лишь указанием на конкретные проявления космологичности в самом образе мирового древа. Помимо экплицитно выраженной вертикальной трихотомии, зооморфно маркированной, космологическое значение имеют число и расположение сучьев и корней мирового древа, его цветовая маркировка, форма ствола и т. п. Первое, как правило, символизирует число верхних и нижних миров (небес и слоев преисподней), которых может быть несколько (частотри, семь, девять и т. д.) в зависимости от сложности космологической системы. Нередко сучья ориентированы по странам света, ствол в сечении квадратной формы, каждая сторона его, окрашенная в определенный цвет, соответствует той или иной из основных сторон света; т. е. древо оказывается тесно связанным с горизонтальной структурой пространства. Нередко тетратомия по горизонтали выражена через образы четырех животных, симметрично располагающихся вокруг древа или по четырем сторонам квадратной мировой горы. Ту же функцию могут выполнять четыре ключа, бьющие из-под его корней, или четыре реки, стекающие в соответствии со странами света с четырех склонов горы. Так, например, некоторые из китайских мировых гор четырех- или восьмигранной формы (гора Куньлунь), с них стекают по четыре реки, а у деревьев, имеющих сложную цветовую символику, либо четыре яруса ветвей, либо девять стволов и девять корней (дерево Цзяпь) "9.

Выше уже говорилось, что космос в целом таков, какова его «сердцевина», что «ось мира» в образе змен или человека соответствует зооморф-

8 в. в. Евсюков

ной или антроцоморфной вселенной. Но это лишь часть проблемы. Как было показано, фланговые фигуры осевых антигетических композиций семантически представляют собой лишь модификации пентрального образа, и потому, если мы признаем за ним космологический смысл, то космологичной должны считать и всю композицию в целом. Иными словами, отражающие плею мирового древа антитетические композиции в соответствии с этим должны рассматриваться как воплощение основых параметров космоса.

Говоря об архаичных космологиях, следует иметь в виду их социальную обусловленность. Если посмотреть на баньшаньское и мачанское изображения (а также на весь тип в целом) с этих позиций, то можно прийти к выводу, что отраженный в них мифологический дуализм надо понимать в основе своей как соцпальный, вытекающий из универсального для большинства родовых обществ дуального деления коллектива на экзогамные половины 100. В таком случае фланговые фигуры композиций следует расценивать как изображения не просто первопредков человечества, но фратриальных прародителей, каждый из которых дал начало одной из половин эндогамного коллектива. Фланкирующие мачанскую фигуру собаки, видимо, тотемные животные, т. е. те же предки, но в зооморфном облике. Центральный антропоморфный образ может олицетворять всеобщего прародителя, мыслящегося надфратриальным, общеплеменным божеством, персонифицирующим все общество в его единстве и, соответственно этому, вось космос.

Подтверждением сказанному может служить осуществленная А. А. Серкиной дешифровка ряда иньских пиктограмм на гадательных костях и бронзовых сосудах эпохи Инь. Прежде всего заслуживает внимания то, что знак, образованный изображением двух коленопреклоненных фигур по сторонам жертвенной чаши, имеет значение «деревня, поселок» 101. Это весьма показательно, поскольку поселок, как правило, служил местом проживания родственников и свойственников, образующих иногда эндогамный коллектив или его структурное подразделение. В таком случае коленопреклоненные фигуры - главы составляющих племя фратрий, приносящие жертвы общеплеменному божеству. Важно, что структурно описанная пиктограмма полностью соответствует анализируемым баньшаньской и мачанской компо-

Йроме того, имеется несколько пиктограмм, сосоставленных из фигуры человека в центре, держащего руками двух расположенных по бокам от него собак или лошадей, внизу представлено изображение либо собаки, либо тигра, либо вепря (рис. 22)<sup>102</sup>. А. А. Серкина очень убедительно истолковывает эти композиции как символы брачного сююза трех больших патриархальных семей, определяемых в соответствии со странами света: восточных, западных и южных Собак; восточных и западных Собак и южных Тигров; вост оточных и западных Лошадей и южных Вепрей. От яншаоских композиций данные изображения отличаются лишь наличием третьей фигуры животного внизу. Это отражает идею трехродового союза, характерного, пемению А. А. Серкиной, для системы родства китайцев эпохи Инь.

Следанные А. А. Серкиной путем анализа иньской пиктограммы выводы, по нашему мнению. следует считать весомым аргументом в пользу предложенной интерпретации яншаоских антитетических композиций. Социальная полоплека изображений этого типа позволяет понять, почему они в столь большом количестве и столь синхронно появляются в самых различных, чрезвычайно пруг от пруга удаленных и никак не связанных культурах именно в неолите и совершенно не встречаются в предшествующие эпохи. Дело, очевидно, в том, что наметившийся на исходе палеолита и в мезолите постепенный переход от присваивающего хозяйства к производящему был связан не только с крупными производственноэкономическими переменами, но и с сопутствовавшими этому социальными изменениями, которые выразились в первую очередь в установлении строгой экзогамии и формировании дуального родового общества. Нужно, вместе с тем, оговориться, что затронутая проблема слишком сложна, чтобы ее можно было решить на основе анализа одного только орнамента, и потому высказанная мысль нужлается в пополнительном обосновании с привлечением всего комплекса разнообразных археологических и этнографических данных.

В широком мифологическом смысле антитетические композиции могут быть истолкованы как символы мирового древа, и в этой связи встает вопрос о генезисе самого данного образа. В искусстве палеолита он, на наш взгляд, не прослеживается, мнение о его имплицитном наличии в палеолитической живописи 103 требует дополнительных серьезных обоснований. Правомерно допущение, что медиативная функция мирового древа, составляющая его суть, опосредованно отражает соединение и в то же время в значительной мере раздельное существование важнейших составляющих родового общества — экзогамных половин эндогамного коллектива. Для того чтобы разрешить проблему, нужно ответить на вопрос, каким образом дихотомия людей и богов, материального и идеального связана с элементарной социальной дихотомией. Не углубляясь в данную проблематику, отметим, что такая связь имеется.

Итак, рассмотрение баньшаньской и мачанской антитетических композиций на широком историко-ко-культурном фоне показывает, что их появление в неолитическом искусстве Китая глубоко закономерно. Главным их содержанием следует считать отражение дуальной организации родового общества, спиволически представленной в образах в одном случае антропоморфных, в другом — тотемных предков у мирового древа, которое мыслится то как космический змей, отделивший небо от земли, то как верховное божество — прародитель племени.

### ЧЕТЫРЕ СТОРОНЫ СВЕТА

Структура ряда композиций яншаоского орнамента позволяет реконструировать наиболее существенные представления яншаосцев о строении вселенной. Панные древних мифологий свидетельствуют, что при всем внешнем многообразии болшинство мифологических космологий, если попытаться представить их в виде схемы, сволятся к следующим фундаментальным параметрам. По вертикали мироздание делится на три отдичных одна от другой зоны, отделенных друг от друга границей. — небо (верхний мир), земля (средний мир), преисподняя (нижний мир), каждая из которых населена соответственно богами. людьми и злыми духами. Часто верхних и нижних миров бывает много, однако это всего лишь результат вторичного дробления. Все три зоны связаны воедино мировым древом, которое почти непременно помещается в середине космоса и дает еще одну важную координату - центр, часто определяемый в мифологиии через эпитет «пуп земли», что генетически связано с антропоморфной моделью вселенной. Средний мир, помещающийся по отношению к оси мира горизонтально. в большинстве случаев в соответствии с четырьмя сторонами света делится на четыре равные части. Иногда направлений по горизонтали больше (например, восемь, шестнадцать и т. д.), это. как и в случае с вертикальными зонами. -- вторичное явление. Итак, главных координат восемь: три вертикальные, четыре горизонтальные и центр.

Название константы в древних космологиях описывают весь космос. Примеров можно привести множество, но ограничимся лишь одним. В ряде древнекитайских источников, в частности в комментарии к «Хуайнань-цзы», говорится: «Четыре страны света, верх и низ называются "юй"», знак юй при этом имеет значение «вселенная»<sup>1</sup>. Космос в данном случае определяется через число 6. В аналогичной роли, в зависимости от того, какие координаты мироздания принимаются во внимание, могут выступать и другие числа: 3 (три мира) и производные от него путем мультипликации 9, 12 и др., 4 (четыре горизонтальные координаты), 5 (то же + центр). 7 (5 + верх и низ) и т. д. 2. Являясь космологическими по своей сути, эти и производные от них числа символизируют гармоничность, полноту и завершенность космоса, служат, по выражению В. Н. Топорова, образом мира. В разных культурах разные, они приобретают сакральный характер и играют важную роль в архаичных ритуалах и мифах, которые, как уже отмечалось, глубоко космичны по своему содержанию. Космологические числа составляют основу всевозможных классификаций, которыми столь богаты архаичные традиции. Так, если в дровнекитайском источнике говорится о «пяти добродетелях» или «пяти наказаниях», то в виду имеются все добродетели и все наказания, ибо число 5, описывая вселениую (четыре стороны света + центр), символизирует абсолютную завершенность и потому синонимично понятию «все». Иногда космичность прослеживается весьма наглядно. Взять, к примеру. известную триаду «сань цай» («три сокровища»), включающую понятия Небо, Человек, Земля. Здесь можно увидеть эксплицитное отражение идеи трехчленной по вертикали вселенной з.

Существуют другие точки зрения на характер сакральных (часто их именуют «магическими») чисел, из которых у многих авторов излюбленной является семерка. Первая, наиболее традиционная, заключается в том, что обожествление таких чисел, как 5, 7, 9, 10, берет начало либо от культа планет (числа 5 и 7), либо от деления времени по фазам луны (особенно числа 7 и 9). Другая теория исходит из представления о существовании в человеческой психике констант, ограничивающих возможность одновременного восприятия множества, превосходящего некое «пороговое» число. которое разные авторы 5 помещают между 4 п 7. Предлагались и иные объяснения особой роли некоторых чисел (например, от пальпевого счета и т. д.). Не входя в дискуссию, отметим, что названные гипотезы могут использоваться лишь ограниченно, в качестве же универсального объяснения популярности классификаций по определенным числам они не подходят.

Изложенные вводные замечания обрисовывают общий контекст, в рамках которого автор надеется показать на яншаоском материале наиболее существенные космологические воззрения неолитических предков древних китайцев. Прежде всего рассмотрим проблему вертикального членения пространства. Наличие образа мирового прева с неизбежностью предполагает его троичность. Олнако, как нетрудно заметить по проанализированным изображениям, три зоны по вертикали в орнаменте баньшаньско-мачанских сосудов формально хотя и выделимы, но две из них - верхняя и нижияя -- семантической нагрузки почти не несут (возможно, правда, что определенный смысл, недоступный для дешифровки, имеет орнаментация венчиков сосудов), что с учетом космического значения сюжета несколько странно. Более того, на мачанском сосуде с антитетической композицией отсутствует даже и формальное деление росписи на три вертикальных отдела. Не противоречит ли это предложенному выше истолкованию данного сюжета как отражающего идею мирового древа?

Ответ представляется следующим. Связанное с мировым древом трехчастное деление пространства налицо, но спроецировано оно не столько по вертикали, сколько по горизонтали. Если посмотреть на яншаоские антитетические композиции с этой точки зрения, то трихотомию заметить нетрудно: центральная и две фланговые фигуры отражают ее совершенно отчетливо. Такое допущение подтверждается многими фактами архаичных культур.

Исследователями давно отмечено, что «горизон- личие сводится к тому, что направление движетальная ориентация по странам света определенным образом увязывается с вертикальной моделью так, что север оказывается тождественным низу, а юг — верху»<sup>6</sup>. В частности, «в шаманской мифологии народностей Севера существует представление о шаманской реке (функционально близкой мировому древу, шаманским деревьям), связывающей верх и пиз, небо и землю, так что исток реки совпадал с верхом, а устье - с нижпим миром, принимая его демоническую окраску» 7. В самом деле, по селькупским представлениям, верхний мир находится в верховьях реки, средний, где живут люди, в ее среднем течении, а нижний — в устье, при этом верх и низ совнадают с югом и севером 8. Очень сходные воззрения зафиксированы у эвенков , а также у других народов Сибири. Возможно, близкий этому смысл вкладывался в соответствующие древнеегипетские представления, согласно которым понятия впереди, сзади, слева, справа в их космографическом значении связывались с направлением течения Нила 10. Соотношение горизонтальных координат с вертикальными могло быть различным: например, у кетов 11 и китайцев с верхом отождествлялся юг, у бурят — запад, а, скажем, для полинезийцев плыть на восток означало «подниматься», на запад же «спускаться»12.

Сказанное позволяет уяснить смысл одного на первый взгляд совершенно непонятного обстоятельства: в огромном количестве мифов и фольклорных сюжетов, не поддающихся исчислению, герой, намереваясь проникнуть на небо, действует несколько неожиданным образом — вместо того, чтобы постараться попасть туда «естественным» путем (по веревке, лестнице, дереву, на птице и т. д.), он движется по горизонтали, к краю земли, туда, где она «сходится» с небом 13 В этом отношении крайне характерно, что мпровое древо часто помещается не в центре мироздания, а на его окраине (например, «у лукоморья»). Более того, оконечность ойкумены в мифах наделяется теми же качествами и характеристиками, что и верхний мир. В таком смысле понятие «небо» и «край земли» часто оказываются мифологическими синонимами. Характерный пример тому — ветхозаветный Эдем, земной и небесный в одно и то же время 14.

Неудивительно поэтому, что шаманские полеты на небо, столь детально разработанные во многих арханчных религиях, обнаруживают поразительное сходство с не менее популярными в фольклоре путешествиями сказочных героев в «иное царство», лежащее, как правило, «за морем» 15. Подобно шаману, странствующему по ярусам неба, сказочный богатырь преодолевает определенное, фиксированное число препятствий, набор которых далеко не случаен и не произволен, но подчинен прогрессирующим закономерностям мистического перехода из одного мира в другой (в случае с шаманским путешествием по вертикали эти препятствия соответствующим образом распределены по слоям пеба). Перемахивая на волшебном копе через море - космический рубеж, он нередко впадает в забытье или сон, представляющий собой реминисценцию шаманского транса. Главное разния в одном случае - вертикаль, в другом - го-

В большом числе фольклорных сюжетов встречается попытка примирить это противоречие: герой спачала движется по плоскости земли, преодолевает водную преграду и только после этого возносится на небо. Приведем всего лишь два примера, географически и этнически чрезвычайно далекие, но по содержанию идентичные. Мифический герой австралийских аборигенов, живущих в нижнем реки Муррей, Нгурундери, установивший обряды для своих потомков, ушел из этого мира следующим образом: сначала он переплыл через пролив на остров, а уже оттуда вознесся на небо. Поэтому в погребальной обрядности аборигенов используются платформы в виде плота, хотя местом обитания мертвых считается пебо 16. В точности то же самое сообщается в Библии о пророке Илие: «В то время, как Госполь восхотел вознести Илию в вихре на небо, шел Илия с Елисеем из Галгала. ... И взял Илия милость свою, и свернул, и ударил ею по воде, и расступилась она туда и сюда, и перешли оба посуху... вдруг явилась колесница огненная и кони огненные, и разлучили их обоих, и понесся Илия в вихре на небо» (4 Царств, гл. 2, ст. 1-11). Здесь важно отметить, что Илия, повторяя чудо Иисуса Навина (а также Моисея, проведшего свой народ через Красное море), переправляется посуху через Иордан - реку, считающуюся рубежом «земли обетованной» и прочего мира, мифологические осмыслявшегося в качестве «того света» (весь миф об исходе из Египта, который в псалмах отождествляется с преисподней, представляет собой эвгемеризацию древнего универсального сюжета о становлении от небытия к бытию).

Следует специально подчеркнуть, что горизонтальная структура пространства не просто «определенным образом увязывается с вертикальной моделью», но генетически ей родственна, и последняя представляет собой результат ее развития. Целиком права Е. Л. Прокофьева, когда говорит о «древнем линейном (точнее, горизонтальном. — В. Е.) и более позднем вертикальном» членении мироздания 17. Сходное заключение сделала и Ю. В. Ионова: «...в картине мира корейского шамана имеет место не только триада, но и представления, связанные с дихотомическим устройством вселенной и расположением миров по горизонтали Хон Енчжун, исследовавший шаманские ритуалы, высказал предположение, что представления о различном расположении шаманских миров связаны с разными культурными традициями. Более ранняя из них восходит к дуалистическому членению мпра, более поздняя - к троичному» 18. Здесь трудно согласиться только с высказыванием о культурной разности двух концепций пространства (никаких обоспований этого не приводится). Думается, равным образом неоправданно и удивление Г. Гофмана по поводу расхождения между двумя версиями тибетского мифа о появлении первого царя: по одной он спустился с неба, по другой — пришел к юга (пз Индии) 19. Здесь налицо взаимозаменяемость горизонтали и вертикали 20.

Возникает вопрос: каким образом изначальная дихотомия трансформируется в трихотомию? Проблема имеет свое решение, но его рассмотрение выходит за рамки нашей задачи. Поэтому ограничимся лишь указанием на то, что в ряде случаев горизонтальное пространство так же тройственно, как и вертикальное 21. В целом же переход от горизонтального структурирования к вертикальному происходит по той же схеме, по которой ветхозаветный земной рай в христианской и талмудической мифологиях превратился в рай небесный: первоначально располагаясь на земле, он затем сдвигается на ее окраину, далее оказывается на горе и, наконец, на небесах. Первоначально максимально конкретное, предметно-чувственное мировосприятие сменяется дискурсивным мышлением, оперирующим не вещами, а отвлеченныимкиткноп им

Как показывает краткий обзор проблемы, разница между вертикальной и горизонтальной структурами вселенной сугубо внешняя и по сути условная. Если отвлечься от нее и подойти к проблеме с точки зрения содержания, то станет ясно, что небо избрано мифологическим мышлением в качестве места обитания богов исключительно потому, что оно физически недоступно. Недоступность же, резкая отделенность от смертных — одна из существенных черт божества. Что касается нижнего, подземного мира, то он «доступен» в гораздо большей степени, воплощенные в нем беды, несчастье и эло семантически очень близки непостоянству и бренности среднего мира — мира людей (размытость границы между средним и нижним мирами в мифологии прослеживается достаточно отчетливо).

В таком смысле горизонтальная структура принципиально ничем не отличается от вертикальной: боги и духи помещаются не на небе, а на земле, но в месте удаленном и труднодоступном - «на краю света». Переход от горизонтальной структуры к вертикальной отражен в рассмотренных выше мифах об отделении неба от земли: боги, некогда жившие на земле среди людей (другими словами, сами люди были, как боги, - мотив золотого века), переселяются на небо. Важно отметить, что мифам о вертикальном «расширении» вселенной логически соответствуют мифы о ее увеличении по горизонтали (что синонимично удалению богов от людей или потере людьми изначальной божественности): маленький клочок созданной в процессе творения земли разрастается до космических размеров. Мифов этого типа множество, в качестве примера упомянем лишь мотив «сижана» - чудесного комка земли, обладающего способностью бесконечно расти, который был получен Гунем и Юем при укрощении наводнения 22.

Из сказанного следует, что фланговые фигуры антитетических композиций можно рассматривать как образные воплощения двух полярных, противостоящих друг другу «миров», которым в вертикальной проекции соответствуют верх и низ, небо и преисподняя. В предыдущей главе уже говорилось, что семантика боковых фигур связана, но всей видимости, с экзогамными половинами эндогамного коллектива. Отсюда допустимо сделать вывод, что космологическая модель мирово-

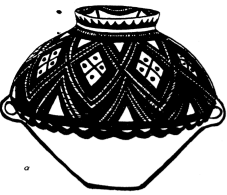
го древа как медиатора между полярными параметрами космоса в генезисе своем отражает дуальную структуру родового общества. Допустимо предположить, что в рамках присущего всем архаическим культурам противопоставления «мы -они» каждая из экзогамных половин соотносила с собой понятие об абсолютном добре, к своим же социальным партнерам соответственно прилагала негатизные понятия (этнография дает массу фактов, служащих подтверждением).

В плане религиозном это вело к появлению представлений о добрых (своих) и злых (чужих) духах. В качестве подтверждения упомянем широко распространенный и достаточно хорошо известный специалистам цикл мифов о первопредках-близнецах (иногда выступающих в роли демиургов), в которых, как теперь доказано, можно винеть фратриальных родоначальников. Характерно, что мифические близнецы в одно и то же время и связаны друг с другом (они - братья), и резко противопоставляются один другому, часто вплоть до убийства одного брата другим (Каин и Авель, Ромул и Рем и др.). Один из них, как правило, воплощает положительные понятия, другой — отрицательные (Полидевк — бессмертен, Кастор — смертен; Ормузд и Гор — добро, Ариман и Сет - эло). Иконографически полярность фланговых фигур в антитетических композициях может выражаться либо наглядно - через образы разных животных по сторонам мирового древа, либо подразумеваться, как на баньшаньском и мачанском изображениях.

Подчеркивая «расколотость» родового общества, нельзя забывать о том, что имеющее место известное противостояние и соперничество в коллективе снимались и уравновешивались достаточно прочными социально-экономическими связями, объединявшими обе половины племени. Эти связи гипостазировались в образе общего для всего коллектива предка, семантическим эквивалентом которого в широком смысле служит мировое древо.

Яншаоская орнаментация дает свидетельства тому, что в космологии китайского неолита пространство имело более сложную структуру, чем простая дихотомия. В пользу этого говорят многочисленные геометрические узоры, композиционно представляющие собой деление поля (круга, ромба, квадрата) с помощью двух перпендикулярных прямых на четыре равные части (рис. 28). К этому же типу композиций следует, вероятно, отнести и четырехчастную структуру многих орнаментов, опоясывающих туловища и венчики яншаоских сосудов и построенных по принципу четырех симметрично противостоящих друг другу медальонов (рис. 29, 30). Имеет значение и то обстоятельство, что венчики целой серии керамических изделий симметрично разделены на четыре части особыми (иногда стрелкообразными) знаками (рис. 31-33); в ряде случаев делений больше, но в основе, как правило, лежит принцип двух- и четырехчастности. Встречаются также трех- и шестичастные композиции (puc, 34)23.

По внутренней структуре композиции могут строиться по принципу четпого или нечетного деления. В росписи яншаю четные композиции,



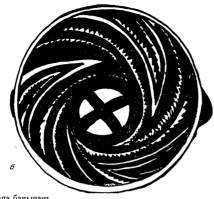


Рис. 28. Сосуды этапа баньшань.

основанные на делении поля на два или четыре, безусловно доминируют. Описанные крестообразные композиции и близкие им символы отнюдь не являются исключительной принадлежностью одной только яншаоской росписи. Без преувеличения можно сказать, что знак креста (часто вписанный в круг, ромб или квадрат) и построенные по его принципу изображения встречаются в подавляющем большинстве культур самых различных стран и континентов, причем во многих из них он играет весьма существенную роль. Помимо яншаоской керамики четырехчастные крестообразные композиции - популярный мотив росписи месопотамоких неолитических сосудов (рис. 35-38). Квадрат или прямоугольник с заключенным внутри крестом можно встретить на печатях Мохенджодаро 24, в трипольской орнаментации, на греческой керамике IX-VI вв. до н. э. 25. Число примеров можно многократно увеличить.

В качестве священного символа крест известен не только христианству, его можно встретить в Азии (свастика) и Африке, в Северной и Южной Америке, в Полинезии 26. Можно полностью согласиться с Е. В. Антоновой, когда она говорит, что «четырехкратное повторение раппорта и предпочтение крестообразных композиций настолько широко распространены по превнеземледельческой ойкумене, что они могут рассматриваться как универсальные» 27.

Что касается времени появления символов этого типа в искусстве, то, как и в случае с антитетическими композициями, это - эпоха неодита. Знак креста изредка встречается в палеолитическом искусстве (на некоторых гравюрах или, например, на хорошо известных крашеных гальках из Мас д'Азиль), но, вне всякого сомнения, он не имеет там и малой части той огромной популярности, которую он приобретает в новокаменном веке и позже, и, по-видимому, имеет там случай-





Рис. 29. Сосуды этапа манзяяо.

ный характер. Что же касается крестообразных композиций, то в палеолите их не известно.

Относительно истолкования описанных знаков и композиций существуют различные мнения. Согласно одной точке зрения, крест (простой или вписанный в круг) — это солярный знак, связанный с образом солица-колеса, фигурирующим в большом числе солярных колесиичных мифов 28. Такое объяснение подтверждается большим числом достоверных данных, но вместе с тем, вполне очевидно, имеет лишь частный характер, ибо



Рис. 30. Сосуд этапа баньшань.

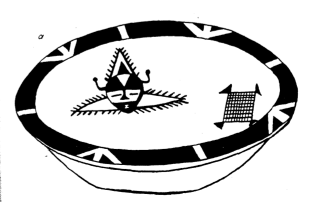
знак круга с крестом встречается задолго до появления колеса, а кроме того, солярные колесничные мифы принадлежат почти исключительно инпоевропейцам 29. Наконец, такой подход не объясняет почитания подобных символов народами, не знавшими колеса. Имеется еще более частная по своему характеру точка зрения, связывающая крест с культом огня: знак креста будто бы берет начало от простейшего устройства для добывания огня — двух перекрещивающихся деревянных палочек 30. Эту гипотезу нельзя считать сколько-нибудь серьезной, критику ее мы опускаем. Вероятно, крест (колесо) как знак солнца и огня есть, во-первых, локальное, а во-вторых, частное и сравнительно позднее переосмысление гораздо более древних и общих понятий.

Согласно другой гипотезе, квадрат или ромб со вписанным крестом — символ вспаханного поля 31 В самом деле, по времени возникновения этот знак совпадает с переходом к земледелию. да и наибольшее распространение он получает именно в земледельческих культурах (например, яншао, триполье). В пользу такого его понимания свидетельствует ряд совершенно бесспорных фактов, например, китайский пероглиф тянь -«поле», образованный квадратом со вписанным в него крестом. Есть исследователи, полагающие. что перпендикулярные линии в этом знаке означают поперечное направление борозд, а сам квадрат (ромб) - квадратную (ромбическую) форму древних полей <sup>32</sup>. Казалось бы, основания к этому имеются: действительно, один из древнейших способов рыхления земли примитивным деревянным плугом как раз и предусматривает поперечное рыхление и датируется, например, в Европе временем от энеолита до раннего железа и позже 33. Вполне вероятно (хотя, впрочем, вовсе и не обязательно), что при таком способе обработки земли поля могли иметь квадратную или ромбическую форму.

Можно, однако, возразить, что. во-первых, нет панных, позволяющих говорить о повсеместном приоритете именно этого способа обработки земли, а во-вторых, как быть в таком случае с крестом, вписанным не в квадрат, а в круг? Ведь нет никаких оснований считать, что эти символы принципиально отличны друг от друга. Более того, можно говорить об их тесной близости, о том, что один есть вариант другого; так, в иньских напписях пероглиф тянь имеет не квадратную, а круглую форму 34. Здесь же следует вспомнить и о крестообразных композициях, структурно повторяющих знак креста, пбо можно считать, что конкретный облик знака или композипии пля универсальной интерпретации мало существен, основное его содержание определяется симметрией двух пар координат относительно друг друга.

Наиболее широко распространена высказываемая многими авторами точка зрения, что кресты и крестообразные композиции символизируют четыре стороны света — юг, север, восток и запад. Это мнение (кстати сказать, объясняющее, каким образом крест оказывается связанным со знаком солнца) имеет под собой основания, однако не исчерпывает проблемы пеликом.

Деление пространства по горизонтали на четыре равные части - универсальное явление, встречающееся в огромном большинстве самых разных



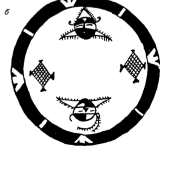
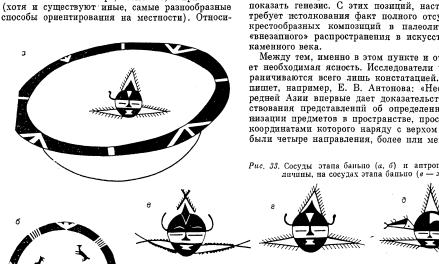


Рис. 31. Сосуд этапа баньпо. а - вид сбоку; б - вид сверху,



культур. Столь необычайная популярность требует объяснения. Как правило, утверждается, что главным содержанием понятия четырехчастного пространства является вызванная практическими потребностями необходимость в четкой ориентации. Такое мнение, однако, вызывает серьезные возражения. К бродячим охотникам и собирателям это в какой-то мере, возможно, и применимо (хотя и существуют иные, самые разнообразные



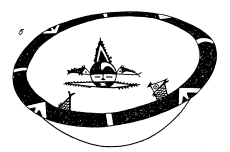


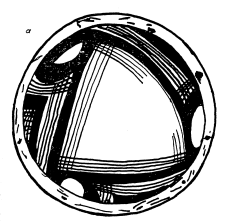
Рис. 32. Сосуд этапа баньно. вид сбоку; б — развертка изображения.

тельно же оседлых земледельцев, у которых крестообразные символы появляются раньше и чаще всего, закономерен вопрос: чем вызывалась пеобходимость дополнительной по отношению к визуальной ориентации по сторонам света на весьма ограниченной территории, известной ее обитателям, «как свои пять пальцев»? Как понять то общеизвестное и подкрепляемое огромным числом данных этнографии и истории культуры обстоятельство, что ориентация по сторонам света играет роль столь существенную, что ее трудно переоценить, в разного рода ритуалах, обрядах и культовых действах, т. е. именно там, где она абсолютно не выполняет никакой прикладной практической функции?

Объяснить явление значит не просто дать ему то или иное определение, но, вскрыв его сущность, показать генезис. С этих позиций, настоятельно требует истолкования факт полного отсутствия 35 крестообразных композиций в палеолите и их «внезапного» распространения в искусстве ново-

Между тем, именно в этом пункте и отсутствует необходимая ясность. Исследователи часто ограничиваются всего лишь констатацией. Вот что пишет, например, Е. В. Антонова: «Неолит Передней Азии впервые дает доказательства существования представлений об определенной организации предметов в пространстве, простейшими координатами которого наряду с верхом и низом были четыре направления, более или менее соот-

Рис. 33. Сосуды этапа баньно (а, б) и антропоморфиые



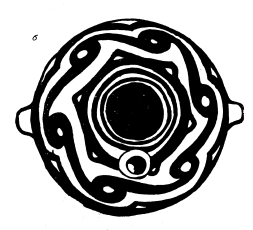


Рис. 34. Сосуды этапа баньшань.

ветствовавшие четырем сторонам света. Первобытные охотники палеолита, видимо, не осознавали этого, а потому их произведения строятся с точки зрения этой позднейшей концепции хаотически» 36.

Надо ли это понимать так, что охотники палеолита не в состоянии были отличить верх от низа, а «право» от «лево»? В привычной среде своего обитания они, думается, передвигались и ориентировались значительно лучше многих из современных людей, и, следовательно, речь может идти не о биологических возможностях, а только об абстрактных понятиях, т. е. о категории пространства. Однако Е. В. Антонова дает повод понимать ее именно в указанном смысле — со ссылкой на Г. Фрэнкфорта она говорит: «Решить проблему расположения тела в пространстве художник мог только в том случае, если положение его собственного тела было четко осознано и определено»37. Из сказанного совершенно однозначно следует: палеолитический охотник не отдавал себе отчета в положении своего тела в пространстве. Остается только удивляться, как он сумел выжить в борьбе с природой!

В отличие от Е. В. Антоновой Б. А. Фролов, исходя из общепринятого мнения о качественной однородности психофизических характеристик неоантропа 38, считает человека палеолита способным прекрасно ориентироваться в пространстве и относит появление системы четырех горизонтальных координат уже к той эпохе. По его мысли, созданная в палеолите космология представляет собой «выдающееся достижение познавательной и творческой активности» древних коллективов, подготовленное «всей практикой их производственно-промысловой деятельности,

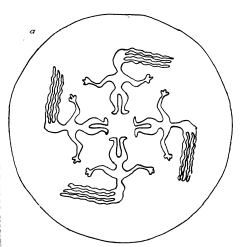




Рис. 35. Орнаментация неолитических сосудов самаррской культуры.

В. В. Евсюков





Рис. 36. Орнаментация неолитических сосудов самаррской культуры.

требовавшей адекватной ориентации в пространстве и времени...»<sup>39</sup>. Функция космологии, таким образом, опять-таки сводится к ориентации в пространстве и даже к «промысловой деятельности».

Прежде всего, можно ли назвать «выдающимся достижением» способность «адекватной ориентации в пространстве и времени», присущую уже обезьянам, да и если бы только им одним?! Далее, решительно нельзя согласиться с отчетливо прослеживающимся в таком подходе стремлением свести явления духовной культуры почти исключительно к производственной деятельности. Связь между экономикой и идеологией всегда тонко организована и сложно опосредована. Из самого по себе факта, что производственная деятельность построена в соответствии с тем или иным объективным ритмом, никаких категорий или абстрактных представлений (например, о пространстве, времени, числе) появиться не может. Экономическая обусловленность явлений пуховной культуры бесспорна, но в каждом конкретном случае она требует глубокого всестороннего анализа опосредующего механизма.

Такого рода подход логически приводит к заключениям вроде следующего: «Видимо, тот переворот во всех областях жизни, который произошел в связи с накоплением разнообразного опыта на исходе мезолита, принес и идею структурности пространства» 40. Какова природа этого «разнообразного опыта», неясно. Не проясняют сути проблемы и такие суждения: «Первобытное искусство позволяет сделать вывод, что сложность порядка в природе воспроизводится только в той степени. в какой она понята» 41.

Главная ошибка изложенных концепций заключается в том, что они, не обинуясь, выводят представления о пространстве из психофизических ха рактеристик Homo sapiens. Весьма показатель на в названном отношении и монография М. Д. Ахундова, в первой своей части трактую щая генезис представлений о пространстве и вре мени. В поисках их истоков автор обращается главным образом к биологии человека 42. Харак терно такое, например, суждение: «Человек два тысячелетия (почему именно два? - В. Е.) проецировал на мир пространство своей кинестезии (евклидово пространство) и возводил его в ранк априорности, универсальности и т. п.»43. С помощью биологии объясняется отсутствие перспективы в древнем изобразительном творчестве Что касается категории времени, то сочувственно питируется высказывание М. Гюйо: «Когла дитя голодно, оно плачет и протягивает руки к своей кормилипе: вот зародыш илеи будуше го» 45. И. наконец в том же пухе пелается обобщающее заключение: «... учитывая известное соответствие структурных аспектов филогенеза и онтогенеза человека..., мы можем, пусть ориентировочно, попытаться сопоставить получаемые генетической психологии и патопсихологии струк туры пространства и времени с определенными этапами антропогенеза, этногенеза и т. д. Это может оказать большую помощь в исследовании древней мифологии, специфики мифологического пространства и времени, первобытного мышления, мистических представлений, генезиса религиозных представлений, архаических космологий И Т. П.»46.

Односторонние попытки рассматривать становление категорий пространства и времени с точкы зрения биологии, психмки заведомо, на наш взгляд, обречены на бесплодность хотя бы в сиру одного того, что они основаны на принципиально ошибочной псходной посылке, предполагатьющей элементарную путаницу таких понятий как ощущение и представление, которые неразрывно связаны, но не тождественны одно другому. Между ощущениями как таковыми — информацией, получаемой субъектом с помощью органов чувств из окружающей среды, и представлениями — идеальными образами, причем не просто механически отражающими объективную действительность, а сложно субординированными



Puc. 37. Сосуд самаррской культуры (a) и роспись неолитических сосудов из Суз (6, в).

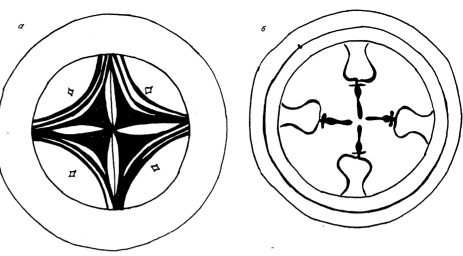


Рис. 38. Орнаментация неолитических сосудов культуры халаф.

таким образом, что с их помощью эта действипельность преобразуется, лежит качественная грань. Тогда как первое в разной мере присуще всему живому, второе составляет специфическую особенность человека — существа биосоциального, высокоразвитый мозг которого есть всего лишь пеобходимое, но совершенно само по себе недостаточное условие мышления.

Исходный эклектизм названных выше точек врения заслоняет важный аспект проблемы, а именно: вопреки ожиданиям, скажем, М. Д. Ахундова, изучение филогенеза человека, по всей видимости, мало прибавит к нашему знанию о его космологических воззрениях, ибо свойства пространства и времени в том мире, в котором мы живем, неизменны и были такими же тысячи и миллионы лет назад (как известно, они меняются только при очень больших скоростях, ведоступных в обычном опыте). А это значит, что никакого неевклидова или какого-либо иного, существенно отличающегося от нашего пространства мы в культуре наших предков не найдем.

Разумеется, особенности восприятия и времени, и пространства меняются п от возраста к возрасту, от ситуации к ситуации у индивидуумов, а от культуры к культуре у обществ, но, опятьтаки повторяем. определяется это не биологией, по крайней мере не ею главным образом. Ведь венено было бы утверждать, что. скажем, человек средневековья воспринимал время существенно вначе, чем мы, потому что его мозг и органы чувств устроены были иным образом. Дело не в физических ощущениях, которые были и будут, пока существует человек, более или менее одина-ковыми, дело в их оценке и упорядочении, определяемых очень сложными, социальными по своей приворе факторами.

Менее всего автор хотел бы быть понятым в том смысле, что считает все аспекты культуры результатом исключительно социальных причин и

условий. Такой подход, игнорирующий аффект, эмопии, психику, личность наконец, выхолащивает проблему до голой схемы и столь же однобок и опибочен, как и странным образом пользуюшиеся популярностью рассуждения о том, что, изучив устройство и эволюцию рецепторов и вестибулярного аппарата, мы булто бы постигнем происхождение и существо человеческого мировосприятия. Смысл приведенных выше возражений вовсе не в том, чтобы объявить исевдопроблемой сложнейший и по сути только начинающий изучаться вопрос о соотношении и взаимосвязях природного и общественного в личности. Вовсе нет. Позиция автора не сводится к инвективам. но состоит в стремлении обратить внимание на то, что, тщательно вникая в такие новаторские (правда, во многом и фантастичные) конпеппии. как, скажем, архетипы К. Юнга или дерзкая гипотеза Ф. Кёйпера относительно древнеиндийской космогонии, нельзя пренебрегать социальным субстратом, ко всему прочему изученным совершенно непостаточно, несмотря на то, что в отличие от, допустим, «океанического сознания», достоверных материалов и фактов здесь поистине непочатый край.

В настоящей работе мы не претендуем на решение затронутой проблемы во всей ее полноте. Наша цель скромнее — показать, что структура ряда неолитических росписей (конкретнее — крестообразных композиций) отражает космологические представления древних, закономерно обусловленные их социальным бытием. Для доказательства этого положения обратимся к данным этнографии и истории культуры.

Первое, что обращает на себя внимание при взгляде на архаические представления о пространстве, это его ярко выраженная анизотропность. В древних и первобытных культурах оно никогда не мыслится пустой равномерной протяженностью и в этом смысле качественно отличается от концепции Евклида — Ньютона. В ар-

ханческих традициях пространство, представляемое как комкретная территория обитания данного рода или племени, всегда ассоциировано с теми или иными историческими, мифологическими или религиозными событиями и явлениями: в таком-то месте впервые была совершена важная религиозная церемония, в другом - первопредок, совершив то или иное деяние, ушел в землю или, напротив, поднялся на небо и т. п. (особо наглядные примеры дает австралийская мифология). Пространство одухотворено: его населяют добрые и злые пухи, вступая на территорию которых. нужно соблюдать те или пные предосторожности или совершать особые церемонии и обряды. С пространством связаны понятия о жизни и смерти: в одном месте находятся души детей, входящие в женщину, в другое - уходят умершие соплеменники. В более развитых культурных традициях в качестве реликтов встречаются представления о сакральном и профанном пространстве, о его счастливых и несчастливых, главных и второстепенных направлениях.

Как было показано выше, в мифологии космогония часто сводится к этно- и социогонии и наоборот. То же можно сказать и о космологии. Вселенная мыслится изоморфной обществу: небесный космический порядок, установленный богами, моделирует земной порядок, в первую очередь — социальное устройство. Очень точно эта мысль сформулирована в известном высказывании Ф. Энгельса о том, что «единый бог никогла не мог бы появиться без единого царя, что единство бога, контролирующего многочисленные явления природы, объединяющего враждебные друг другу силы природы, есть лишь отражение единого восточного деспота, который по видимости или действительно объединяет людей с враждебными, сталкивающимися интересами» 47. Применительно к домонотеистическому этапу сказанное можно отнести к природе в пелом, населенной духами, принадлежащими различным социальным коллективам.

Этнографами собрано много данных, иллюстрирующих положение об изоморфизме мифологического космоса и общества. «В огромном количестве обществ низшего типа. в Австралии, в Западной Африке..., у североамериканских индейцев, в Китае и т. д. обнаружено, что все вещи в природе, животные, растения, звезды, страны света, цвета, неодушевленные предметы вообще, разделены или были первоначально разделены на такие же классы, как и члены общественной группы. Если, например, члены данной группы разделены на известное количество тотемов, то так же обстоит дело и с деревьями, реками и звездами» 48. Весьма наглядно данная закономерность прослеживается в австралийской традиции. Так, у одного из племен Квинсленда вся природа поделена между фратриями: к одной относятся солнце и ветер, к другой - луна и дождь, аналогичным образом поделены звезды, растения, деревья и животные. В другом племени из Южной Австралии все предметы и явления во вселенной также соотносятся с социальной структурой, образованной эдвумя фратриями, каждая из которых делится на кланы (по терминологии, принятой советскими этнографами, роды или родовые группы). В первой фратрии клану сокола при надлежат дым, мед, деревья и т. д.; клану пели кана — собаки, черное дерево, огонь, холод; клану вороны — дождь, гром, молния, зима, облака град; клану черного какаду — звезды, луна и т д.; клану черного какаду — звезды, луна и т д.; клану черного какаду — звезды, луна и т д.; клану черного какаду — звезды, луна и т д.; клану черного дерева — утки, валлаби соти к клану чайного дерева — утки, валлаби совы, речные раки и т. д.; к клану съедобного кория — дрофы, перепелы, маленькие кенгуру и т. д.; к клану черного какаду без гребня — кенгуру, дубы, лего, солнце, осень, ветер.

Этнограф Д. С. Стюарт пытался выяснить у або ригенов основания подобной классификации «Я спрашивал: "К какому подразделению относится вол?" После некоторой паузы следовал от вет: "Он ест траву: он — боортверио (наименова ние фратрии. В. Е.) ". Тогда я спросил: .. Реч пой рак не ест травы, почему он — боортверио? На это следовал традиционный ответ на все не разрешенные вопросы; "Так говорили нам напри отцы"» 49. А. М. Золотарев совершенно справелливо заметил по этому новоду: «...для австралийнев дуальная организация является исходным пунктом взгляда на мир, основой всякой классификации, первоначальной и важнейшей из известных им логических концепций. Австралиец не мыслит ни одной вещи, ни одного параметра, ни одного явления природы вне классификации, построенной на дуально-родовом базисе» 50.

Аналогичного типа классификации распространены у индонезийских, африканских, южноамериканских племен. Сложная и развитая космологическая классификация существует у североамериканских индейцев зуньи. Тотемные роды соотносятся с семью главными координатами мироздания — четырымя сторонами света, пентром, зенитом и надиром. При этом к северу от носятся ветер, пуновение возпуха, зима: к западу — вода, весна, влажные весение ветры к югу - огонь и лето; к востоку - земля и семе на. В соответствии с социальной организацией распределяются и другие явления, препметы животные, а также такие понятия, как война мир, охота, земледелие, врачевание, магия, религия и их различные комбинации. Кроме того, северу соответствует желтый цвет, запалу — синий, югу — красный, востоку — белый, зениту пестрый, надиру — черный и, наконец, центру «пупу земли» — присущи все цвета 51.

Первыми, кто по достоинству оценил значение этих этнографических фактов были крупнейший фрицузский социолог Э. Дюркгейм и его ученик. этнограф по специальности, М. Мосс. которые, обобщив большое число данных, пришли к выводу об ошибочности принятого в то время мнения будто «иерархия понятий дана в вещах и непосредственно воспринимаема через бесконечную цень силлогизмов» 52. С их точки зрения, общие, родовые понятия генетически коренятся в первобытных классификациях, строящихся на социальной основе. «... Само слово "род" (имеется в виду понятие в широком смысле. - В. Е.) не имеет разве первоначального значения .. группа рож ственников"?», -- спрашивают эти исследовате ли 53. Первобытные классификации, по их миснию, «чрезвычайно важные с точки зрения истории логики»<sup>34</sup>, являются прямыми предшественниками классификаций, столь излюбленных даже в таких высокоразвитых традициях, как древнегреческая (в виду имеются в первую очередь пифагорейцы), древнекитайская и др. Таково же, надо полагать, и происхождение бинарных оппозиций, о которых сейчас много говорят исследователи мифологии и первобытного мышления.

Ныне точку зрения Э. Дюркгейма и М. Мосса разделяют многие авторы. Вот что, к примеру, пишет Дж. Ллойд: «... довольно очевидно, что такие понятия, как Алкмеоново "парами ходит большинство человеческих вещей", пифагорейская таблица противоположностей, а возможно, даже космологические доктрины, основанные на противоположностях, таких, как свет и ночь Парменидова пути Мнения, можно сравнить, по меньшей мере, в широком смысле, с верованиями, которые оказываются довольно общими во многих других обществах» 55.

Идея о тождестве общества вселенной красной нитью проходит через всю древнекитайскую литературу. При этом социальная организация мыслилась не слепком с космоса, но, напротив, именно она составляла сущность, сердцевину космоса и моделировала его. Китай мыслился в центре мироздания 56, пять столиц символизировали пять кардинальных точек пространства, располагавшийся же в центре столицы и всего мира императорский дворец по своей планировке и архитектуре воспроизводил космос, главной фигурой в котором был император, олицетворявший собой все общество, все человечество 57. В рамках характерного для превних китайцев так называемого «ассоциативного» типа мышления 58, которое по сути есть одно из наиболее ярких проявлений родовой (шире - коллективистской) идеологии, нарушение социальных норм равнозначно космической катастрофе, и для того чтобы навести порядок в природе, необходимо восстановить гармонию в обществе.

Что касается разного рода, классификаций, то они в древнекитайской культуре встречаются буквально на каждом шагу и достаточно хорошо известны специалистам. Их первоначальный смысл со временем был полностью забыт, и к эпохе Хань они превратились в материал для умозрительных спекуляций философов-схоластов. Основными понятиями в этих классификациях стали «пять элементов» или «пять стихий» (у син) — перево, огонь, земля, металл, вода, соотвествовавшие пяти координатам горизонтального пространства и соотносившиеся с самыми разнообразными предметами, явлениями и понятиями. Разных сочетаний существовало множество, вот лишь некоторые из них: дерево - восток, весна, зеленый, возникать, начало, ветер, дождь, мускулы, глаза, нос, печень, народ, человек и т. д.: огонь - юг, лето, красный, расти, жара, острый, вены, сердце, радость и т. д.; земля - центр, середина лета, желтый, кормить, созревать, влажность, гром, урожай и т. д.; металл — запад, осень, белый, собирать урожай, убивать, сухость, роса, кожа, волосы и т. д.; вода - север, зима, черный, холод, низ, кость, ухо, почка, ужас, печаль, слух и т. д.59. Синолог

А. Форке, сопоставив древнекитайскую систему «пяти элементов» с древнегреческой, а также с первобытными классификациями, пришел к заключению об их типологическом единстве, обусловленном тем, что все они — «продукты человеческой (надо бы уточнить: социальной. — В. Е.) природы, которая более или менее одна и та же повсеместно»  $^{60}$ .

В соответствии с целями нашего исследования нас в первую очередь интересует вопрос об организации в архаических традициях пространства. Уже из сказанного выше можно заключить, что оно должно воспроизводить структуру коллектива. В самом деле, этнография свидетельствует, что социальные подразделения племени почти всегда соотносятся со сторонами света и иными пространственными координатами. Так, на одном из островов Торресова пролива одна фратрия племени владела северной, другая — южной частью острова 61. У австралийских племен фратрии также связываются с противоположными сторонами света 62

Социальная структура племени всегда четко отражается в плане его расселения. «Туземцы не держатся смешанно, в беспорядке. Во всем есть метод и порядок. Если налицо все племя, то жилища образуют небольшую деревню, разделенную на группы (...) Положение различных костров в лагере зависит от родственных отношений семей между собой» 63. «Когда североамериканское племя кочует, члены каждого тотемного рода разбивают лагерь вместе, а роды располагаются внутри лагеря в фиксированном порядке все племя помещается кругом или несколькими конпентрическими кругами. Когда же оно живет оседло, то внутри селения каждый род имеет свой отдельный участок» 64. Экзогамные фратрии селятся таким образом, чтобы между ними пролегало либо естественное препятствие (река, ручей), либо незанятая территория — «ничейная земля» 65. Так, в Новой Гвинее селения нередко состояли из двух рядов домов, разделенных широким открытым пространством, что отражало фратриальное деление 66. У одного из племен американских индейцев, состоявшего из двух фратрий по восьми родов в каждой, обе фратрии занимали по равной половине круглого в плане поселения 67. Внутри фратрии при расселении также соблюдался известный порядок, диктуемый ее тотемической структурой. У австралийских арунта поселение имело форму круга, разделенного на два полукруга, каждый из которых в свою очередь пелился пополам, внутри четвертей - кварталов селиться можно было как угодно: специально оставлялось место для общих собраний 68.

Аналогией могут служить планировки военных лагерей, представляющих, скажем, у римлян и древних скандинавов крут или квадрат с четким, иногда с четырехчастным делением в В этой связи уместно вспомнить отмеченный в свое время еще Ф. Энгельсом в работе «Происхождение семьи, частной собственности и государства» факт родового принципа организации военного дела у древних: «Как у мексиканцев и греков, так и у германцев построение боевого порядка... происходило по родовым объединениям» 70.

Дж. Томсон, использовавший факты такого рода для анализа характера древнегреческих поселений, пришел к закономерному выводу: «...становище племени в плане — это как бы диаграмма, изображающая его систему», и с полным основанием применил это положение к рассмотрепию структуры древних городов, образовывавшихся, как правило, путем синойкизма — объединения нескольких сельских общин 11.

Оправданность такого подхода подтверждается многими фактами из истории самых разных народов, что говорит об универсальности отмеченного явления. История древнего градостроительства дает бесчисленное число примеров, когда город в плане отчетливо делится на достаточно изолированные кварталы. Часто сам он имеет квадратную форму (сравните, например, древнейшее название Рима — Roma Quadrata) 72 и крестнакрест разделен двумя магистральными улицами 13. Вполне понятно, что планировка городов. тем более средневековых, не может отражать родового устройства общества, к тому времени либо уже изжитого, либо чрезвычайно трансформированного (не вызывает сомнения, что, скажем, для китайского средневекового города она — результат искусственного творчества 74. Однако сам факт выбора именно такой схемы показателен и, видимо, воспроизводит древние нормы расселения родового коллектива, исчезнувшие из практики, но сохранившиеся в традиционной идеологии в качестве универсальной, космичной по сути схемы. Заслуживает внимания хорошо аргументированное заключение В. И. Гуляева, изучившего древние города Центральной Америки: «На наш взгляд, четырехчленное деление ацтекского Теночтитлана и ряда юкатанских городов — несомненное отражение следов прежней племенной организации: 4 подфратрии, или 4 группы родов, из которых состояло типичное индейское племя в Мезоамерике» 75.

Первоначальный, наиболее простой способ организации поселения основан на принципе изоляции и противопоставления фратрии и родов, при этом ориентация поселения осуществляется относительно его центра и центральной «демаркационной» линии и определяется понятиями «право» и «лево», «впереди», «сзади» и т. п. Следующий этап — соотнесение структуры поселения с космосом, в первую очередь — четырымя сторонами света. Помимо уже названных выше примеров можно упомянуть организацию поселения у индейцев сиу, которая имеет уже отчетливо заметную магико-религиозную окраску и связана не только с четырьмя кардинальными направлениями, но п с четырьмя первоэлементами вселенной — огнем, ветром, водой, землей 18. Здесь же налицо известная спекулятивность.

Ориентация по сторонам света поселений, городов, а затем и жилых зданий, особенно дворцов, а также культовых сооружений — факт общензвестный. Объяснение следует видеть в том обстоятельстве, что город, дворец, храм всегда мыслились уменьшенной моделью вселенной т. В качестве же самой вселенной первоначально представлялась территория обитания коллектива и ее сердцевина — человеческое поселение. «Подобно тому как племя образует для первобытного добно тому как племя образует для первобытного

человека все человечество, а предок — основатель племени является отдом и создателем людей, так и образ поселения смешивается в его глазах с образом вселенной. Поселение — это центр мироздания, и все мироздание представлено там в сжатом виде. Мировое пространство племенное пространство различаются лишь очень несовершенно, и ум переходит от олного к другому без труда, почти этого не осознавам» 3.

Сходную мысль высказал А. Форке, предложив. что «классификация, основанная на направлени. ях компаса, вероятно, происходит из расположения родов в лагере» 79. Выразимся определеннее: представления о кардинальных направлениях пространства возникают из фиксированного расположения в пространстве структурных частей родового коллектива; социология в снятом, превращенном, мистифицированном виде определяет космологию. Структура родового общества обусловливает структуру мифологического космоса. С этой точки зрения космологически значимых направлений в пространстве столько, сколько их в территориальной структуре племени. В качестве примера можно назвать австралийское племя вотджобалук, где таких направлений — 13 (возможно, больше, так как список, составленный информантами, неполон), по числу тотемных групп. Линия восток — запад делит пространство пополам, что соответствует фратриальному делению, а в обе стороны от нее расходятся направления, символически связанные с каждой группой, по ним и ориентируются при захоронении 80 Отсюда можно заключить, что членение горизонтального пространства на четыре части - лишь частный случай из большого числа возможных.

Экскурс в проблему генезиса представлений о пространстве дает возможность правильно понять значение интересующих нас яншаоских композиций. Само по себе наличие симметричных четырех-, шестичастных и тому подобных абстрактно-геометрических композиций в орнаментации яншао дает лишь косвенное и, строго говоря, весьма шаткое основание для каких-либо выводов. Однако, к счастью, имеется ряд изображений, позволяющих судить об их семантике с большей долей определенности. К их числу относятся в первую очередь несколько мисок пэнь этапа баньпо. На первой из них на круглом поле изображены две симметрично противостоящие друг другу зооантропоморфные личины и две рыбы, сориентированные симметрично как относительно друг друга, так и относительно пары личин (см. рис. 32). В целом композиция имеет крестообразную структуру. На другой пэнь композиция повторяется, но здесь место рыб занимают изображения неких предметов, в которых китайские археологи видят наплавные сети (см. рис. 31). На третьей миске представлена пара оленей (или, может быть, коз) и пара собак, расположенных так, что одна пара животных зеркально-симметрично противостоит другой (см. рис. 33, б).

мыслились уменьшенной моделью вселенной ".
В качестве же самой вселенной первоначально представлялась территория обитания коллектива и ее сердцевина— человеческое поселение. «Подобно тому как племя образует для первобытного ков на венчике в каждом случае восемь. Из них

четыре, пмеющие вид стрелки и делящие окружность венчика на четыре равные части, можно определить как основные, четыре других, симметрично располагающиеся между первыми четырьмя и имеющие вид одной пли нескольких простых черточек,— как дополнительные.

Изучавший яншаоскую роспись Ши Синбан справедливо отметил, что «орнамент на глиняной посуде в первобытнообщинную эпоху служил не только украшением, но и отражал родовую общность в матерпальной культуре» 81. Принимая это во внимание, вполне логично допустить, что в панном случае перед нами — изображения тотемов. При этом не должно смущать то обстоятельство, что в двух композициях из трех фигурируют маски и сети — предметы искусственные. Этнографом хорошо известно, что тотемом не обязательно (хотя, правда, и премущественно) может быть только природный объект 82. Так, например, в Китае эпохи Инь в качестве тотемических эмблем фигурировали сеть, щит, барабан, лук и др.<sup>83</sup>. Представление о кровном родстве коллектива (индивида) с тотемом в целом надо понимать фигурально (иначе, в самом деле, трудно себе представить, как, скажем, недомогание может мыслиться предком), как тесную связы между знаком и обозначаемым. В знаках-тотемах манифестируется социальная организация общества, и тотемизм, таким образом, можно рассматривать как социальную классификацию, выраженную через классификацию естественную, природную, постигаемую в повседневном опыте 34.

Предположение о тотемическом характере описанных баньпоских изображений подкрепляется следующим важным наблюдением. На одной из пэнь пара оленей противостоит паре собак. Это наводит на мысль о двух экзогамных фратриях, из которых, надо полагать, могло состоять племя. При этом каждая фратрия, судя по изображению, делилась на два рода, равноправные и пространственно друг от друга обособленные. То, что тотем у обоих родов одинаков, видимо, свидетельствует о большей роли у баньпосцев фратриальных тотемов, нежели родовых. Этнография дает много аналогичных примеров. Не случайно и соответствие фигур знакам на венчике, что с большой вероятностью можно расценить как ориентацию родов по четырем сторонам света. По нашему мнению, в данной композиции в целом надо видеть план расселения племени. мифологически отождествляемый с моделью вселенной и символизирующий собой весь космос.

С двумя другими баньпоскими композициями дело обстоит несколько сложнее. Одинаковые фигуры в них не сгруппированы попарно, а противопоставлены друг другу. Быть может, такая космологическая модель есть уже плод известной спекуляции, как, например, у зуны? Допустимо и иное предположение. С одной стороны, наличие в композициях зооантропоморфных масок, возможно, говорит о том, что символически изображен какой-то важный религиозный ритуал или обряд, опять же космологический по смыслу, в ходе которого в соответствии с определенными требованиями происходила перестановка в пространстве подразделений племени, что и нашло отражение в орнаментации плы. С другой стотражение в орнаментации плы. С другой стотражение

роны, отмеченная особенность определенным образом связана с членением пространства, которое, судя по знакам на венчике, мыслилось восымичастным (различение восыми сторон света — бафан присуще китайской традиции и в историческое время). Характерно, что собаки и олени ориентированы по промежуточным, как мы их определили, сторонам света, а маски и сети (в другом случае — рыбы) — по основным. Этот примечательный и, по нашему мнению, о многом говорящий факт пока не поддается объяснению.

Не исключено, что он свидетельствует о том, что два типа композиций отражают различные аспекты структуры племени. В таком случае, возможно, есть основания для того, чтобы совместить изображения и составить тем самым обшую, сволную картину. В результате такого наложения получается следующая последовательность тотемов (поскольку абсолютную ориентацию по сторонам света установить невозможно, то она может быть и иной, но принципиального значения для нас это сейчас не имеет): маска 85 — собака — сеть (рыба) — собака — маска — олень сеть (рыба) - олень. Если провести разграничительную линию так, чтобы собаки и олени, явно образующие две фратрии, оказались разделенными, то мы получим следующую структуру, которую для наглядности можно представить так:

маска (север) маска (юг) собака (северо-запад) сеть (запад) сеть (юго-запад) собака (юго-запад) олень (северо-восток).

Представляется более чем вероятным, что в описанных композициях зашифрованы весьма сложные брачные отношения и социальная структура баньпоских коллективов, идеологически включенные в космологические представления.

С такой точки зрения совершенно особый интерес приобретает планировка яншаюских поселений. Знакомство с ними показывает, что в общем п целом они соответствуют типам, известным из этнографии. Так, например, поселение Бэйшоулин (Центральная Шэньси) представлячет собой два ряда жилищ, расположенных вдоль узкой тропинки и обращенных друг к другу входами <sup>56</sup>. По такому принципу, как уже говорилось, организуется простейшее по структуре место обитания дуально-экзогамного коллектива.

Вот как характеризуется другое яншаоское поселение в Шэньси — Цзянчжай. «Обитаемая часть поселения со всех сторон окружена рвом, к востоку от которого располагаются захоронения. Внутри нее жилища распределены в соответствии с определеным планом: те из них, которые помещаются на востоке, дверями обращены на запад, северные — на юг, западные — на восток, южные — на север. Другими словами, все жилища обращены дверями к центру деревни. Центральная часть поселка не раскопана. В восточной же, западной и северной частях обнаружены длиные дома, а рядом с ними домики средних и малых размеров» 87.

Мы имеем возможность сопоставить структуру рассмотренных выше баньпоских композиций со структурой поселения Баньпо, того самого, где

они были обнаружены. Его планировка в высшей степени показательна. Образующее несколько неправильный по форме овал, вытянутый по оси север - юг, оно занимает площадь примерно 50 000 м<sup>2</sup> и окружено рвом глубиной и шириной 5-6 м. К северу от него расположено кладбище, насчитывающее более 130 взрослых погребений (детей и подростков захоранивали в керамических урнах внутри поселения в промежутках между жилищами). В восточной части поселения находятся печи для обжига глиняной посуды. в центре же позже остальных был построен большой длинный дом (длина более 20 м, ширина 12,5 м), разделенный внутренними стенами на несколько отсеков с очагом внутри каждого из них. Вокруг прилегающего к нему свободного пространства, на площади примерно 30 000 м2 располагаются обращенные дверями к центру поселения жилища (46 из них раскопано) нескольких типов, которые можно разделить на две группы - квадратные и круглые в плане 88.

Имея в виду сказанное выше о космическом символизме поселений, вполне допустимо предположить, что культура яншао не представляла собой в этом смысле исключения. Вполне возможно, поселения типа Цзянчжай и Баньпо осмыслялись как модели мироздания, а опоясывающий их ров с водой - как космический рубеж между миром живых и миром мертвых: не случайно он отделял кладбище от собственно поселения (вынесение захоронений за пределы деревни типично для яншао, сравним, например, поселения Баоцзи, Хуасянь, Линьшаньчжай). Такого рода свидетельства, когда водная преграда, служившая для защиты города от врагов, одновременно отождествлялась с мистической границей миров, известны из мифологий разных народов. Не менее важна особая роль центра поселения, занятого самым большим, вероятно, общественным зданием, по направлению к которому ориентированы все остальные жилища.

Еще более примечательно, что сами жилые постройки различаются по своему внешнему виду и конструкции, подразделяясь на две большие группы с подтипами внутри каждой. Если принять точку зрения, согласно которой фратрии первоначально представляли собой этипчески и культурно чуждые или, по крайней мере, слабо связанные друг с другом разнородные коллективы, то нельзя не увидеть в этом обстоятельстве указания на дуально-фратриальную структуру баньпоского общества.

Если такое заключение имеет под собой оспование, то предложенная выше интерпретация семантики баньпоских композиций обретает очень серьезное подкрепление. Было бы чрезвычайно заманчиво детально проанализировать планировку Баньпо в сопоставлении с изображениями на баньпоских пэнь. Результаты могли бы оказаться неожиданными и даже поразительными (ведь в распоряжении археологов помимо самого поселения имеется его аутентичная «карта», выполненная его обитателями и насыщенная мифологической информацией), а современные представления о социальной структуре и мировозрении неолитических протокитайцев — подняться на иной,

качественно новый уровень. К большому сожаленю, решить данную задачу только на опубликованных матерпалах очень затруднительно, поэтому, ограничившись общими наблюдениями, по всем четырем направлениям пространэтому, ограничившись общими наблюдениями, по всем четырем направлениям пространврейдем к другим аспектам проблемы.

В яншаоской орнаментации, как уже говорилось, представлены не только двух-, но и, судя по приведенным данным, производные от них четырех- и восьмичастные композиции. Чем это можно объяснить? Замечательный исследователь. китайской культуры М. Гране в свое время тонко подметил, что две сосуществующие в древнекитайской традиции классификации, одна на основе пятерки, другая - на основе шестерки, а также такая, например, универсальная оппозиция, как «право - лево», возможно, возникли в различной социальной среде. Пятеричная классификация, по предположению М. Гране, доминировала в сельской культуре, тогда как шестиричная была более характерна для городской. «Шесть, возможно, было патрицианским числом, - заключает исследователь. - У крестьян предпочтение отдавалось левой стороне, у аристократов - правой. Этот факт отражает разницу в выборе главной стороны света. Ценность "лево" и "право" менялась при переходе из мира живых в мир мертвых, совсем как при переезде из города в деревню». Эти раздичия, как считает М. Гране, предполагают две противоположные космологии и две противостоящие друг другу «арифметики» -- на основе пяти и шести. Французский исследователь предложил объяснить эти факты вторжениями извне и соответствующими наслоениями: завоеватели, составлявшие верхушку общества, привносили во вновь складывающуюся культуру новые элементы, присущие с этой поры аристократам, покоренные же, образовавшие в основном сельское население, сохраняли в своей культуре традиционные черты. Со ссылкой на М. Пшилюски М. Гране отмечает, что в языках аустроазиатской группы главную роль играют числа 5, 10, 20, в синотибетских же фундаментальным является число шесть 89.

Доводы М. Гране в значительной мере гипотетичны и нуждаются в дополнительных обоснованиях, но само направление поиска в принципе представляется весьма перспективным. Различные числовые п иные классификации основаны в конечном счете на социальной структуре общества и поэтому могут служить существенным этноразличительным признаком. С этих позиций, вероятно, следует рассматривать и яншаоский орнамент. Нельзя исключать того, что это позволит выявить в яншао какие-то этнокультурные наслоения. Задача эта слишком трудна и на материале одного орнамента не разрешима. Поэтому, ограничившись указанием на проблему, вповь вернемся к четырехчастным композициям.

Представления яншаосцев о четырехчастной структуре племенного пространства, отождествля-емого со вселенной, паходят себе англогии в более поздних воззрениях древних китайцев. Так, согласно иньской космографии, вокруг столицы Инь — Великого Города Шан, образующего собой центр мирозания, по четырем сторонам света располагались четыре области  $(ry)^{90}$ . От баньпоских композиций пиьская схема отличает-

спедующими особенностями: во-первых, особо плеляется центр — Великий Город Шан, во-вток, по всем четырем направлениям пространво более гомогенно. Последнее можно утвержвть с определенными оговорками, ибо со 
воронами света еще связаны разнообразные 
социации, что проявляется и в приписывании 
варварам» специфических (всегда негативных) 
практеризующих их качеств. Что же касается 
витра, то в этом понятии, надо полагать, отравостьюй власти.

од власти. Несмотря на названные отличия можно сдеить вывод о том, что, вероятно, существовавная некогда четырехчастная дуально-родовая одиальная организация, в значительной степени пратив свое реальное содержание, была пересмыслена в моделирующую космос схему и перивесена на иньский родоплеменной союз.

В качестве вероятной аналогии можно назвать древнюю систему общинного землепользования вин-тянь («колодезные поля»). В изложении первым описавшего ее Мэн-цзы (IV—III вв. о н. э.) она выглядела следующим образом: паждое поле делилось четырьмя перпендикулярными межами (что напоминает знак цзин — «коподец») на девять частей— восемь частных поий (сы), каждое из которых обрабатывалось одной семьей, и одно центральное поле (гун общественное»), урожай с которого шел правиелю <sup>91</sup>. Реальное существование этой системы оспаривается 92, но как бы то ни было, есть осноание считать, что «она отражала объективно какие-то элементы существовавшей социальной структуры Древнего Китая, системы общинных отношений. Поэтому ее нельзя рассматривать ишь как социальную утопию» 93.

Концепция Мэн-цзы оказала большое воздейтвие на древнекитайскую общественную мысль, казания на нее в той или иной форме содержатся во многих источниках <sup>94</sup>. Универсальный восмизм системы *цзин-тянь* можно видеть, например, в том совпадении, которое прослеживается между нею и представлением о «девяти областях» (цзю-чжоу) Поднебесной <sup>95</sup>. Аналогичным образом древнекитайская космология («Хуайнаньцзы», гл. III) делила небо на девять районов: центральное небо» (*чжун-тянь*) и восемь чудес по четырем сторонам от него <sup>96</sup>. Легко понять, то девятичастная структура цзинь-тянь (8 + 1) есть вторичное дробление исходной четырехчаст-

вости. С точки зрения тетратомии пространства в девнекитайской традиции особый интерес предтавляет следующий мифологический сюжет. В «Шу цзин» (гл. «Яо дянь»), «Ши цзи» Сыма Цяня и других древнекитайских сочинениях приводится миф о том, что Яо возложил обязанности 
во наблюдению за ходом солнца и луны и смевой сезонов на двух братьев Сп (Си-чжуна и Си-шу) и двух братьев Хэ (Хэ-чжуна и Хэ-шу), 
воселив их по четырем сторонам света. В «Каталоге гор и морей», где данный миф уже пересмыслен, они выступают как одно лицо — мать 
10 солнц Си-хэ 31. Многим исследователям миф 
представлялся запутанным и противоречивым, 
соответственно ими принималось и различное

число действующих в нем персонажей — один, четыре пли даже шесть  $^{98}.$ 

Однако есть основания взглянуть на этот древний миф по-иному. По данным «Шу цзина» и «Ши цзи», Си-чжун располагался на востоке, Си-шу — на юге, Хэ-чжун — на западе, Хэ-шу на севере. Если сопоставить эту схему с баньпоской композицией из собак и олепей, то мы увидим их полное совпадение: два Сп пространственно точно так же протпвостоят двум Хэ, как и собаки оленям. Важно и то обстоятельство, что, по мифологической генеалогии, Си и Хэ — потомки Чуна и Ли, которым приппсывается отделение неба от земли. «Хань шу» называет Си и Хэ творцами инь и ян. Как показал А. М. Золотарев, дуалистические концепции типа инь-ян вырастают из дуализма родового коллектира. Все это дает основание видеть в Сп и Хэ фратриальных родоначальников, персонифицирующих связанные между собой родством фратрии, территориально противостоящие друг другу и несущие ответственность за нормальное поддержание космического порядка.

Здесь важно отметить, что термины чжун и шу относятся к социальной организации древнекитайского общества: на основании изучения чжоуской системы чжао-му <sup>99</sup>, Люй Сымянь и Ли Сюаньбо выдвинули предположение о существовании в древнем Китае четырех брачных классов — бо, чжун, шу и цзи <sup>100</sup> Это заключение было затем подтверждено Эгасира Хироси и М. В. Крюковым <sup>101</sup> Следует, вероятно, считать чрезвычайно показательным, что в рассмотренном мифе о Си и Хэ чжун и шу пространственно размещены точно так же, как и изображения масок и сетей в двух баньпоских композициях. Едва ли такое совпадение может быть результатом поостой случайности.

Наглядным примером пространственной тетратомии может служить уже упомпнавшаяся космологическая схема эпохи Хань, образованная четырьмя животными — хранителями сторон света и типологически соответствующая баньпоским композициям. Она предполагает четырехугольный облик земли. В самом деле, как известно, древние китайцы землю представляли квадратной, а небо круглым. На первый взгляд эти воззрения можно счесть специфическими китайскими, ибо принято думать, что напболее древний космологический образ земли - круг. Действительно, в этой роли круг нередко встречается в древних космологиях, его семантика определяются понятием центра. одинаково отстоящего от всех точек периферии. В то же время образ земли-квадрата, пожалуй, не менее популярен. Четырехугольной представляли ее. например, древние египтяне 102. Судя по космологической модели, описанной крупнейшим древнеиндийским астрономом Варахамихирой (IV в.), земля мыслилась квадратной, а небо - круглым и древними индийцами 103; своими корнями эта картина мира уходит в ведийскую эпоху: в «Ригведе» (Х, 58, 3) земля называется «четырехугольной» 104. Аналогичное представление было стереотипным у древних тюрков 105. По византийской космографии Козьмы Индикоплова (VI в.), переведенный на русский язык и очень популяр-

10 <sub>В. В. Евсюков</sub>

ной на Руси в XV-XVII вв., «небо же круговидно, а земля — на четыре углы» 106.

Образу четырехугольной земли соответствуют широко распространенные в мировой мифологии представления о четырех хранителях сторон света, аналогичные упоминавшейся ханьской молели. Так, по древнеиндийским мифам, над югом властвует бог Яма, над западом — Варуна, над севером — Кубера, над востоком — Индра; в их распоряжении находятся фантастические слоны, несущие на себе землю. Промежуточными сторонами света управляют Сома — бог луны, Сурья — бог солнца, Агни — бог огня и Ваю бог ветра 107. В буддийской космологии вместо них выступают животные: север — слон, восток — бык, юг — лев, запад — конь 108 (последовательность может быть и иной). В скандинавских мифах по четырем сторонам света находятся четыре карла, поддерживающие небесный свод. По космологии североамериканских индейцев оджибве, в четырех углах земли живут четыре могущественные птицы, защищающие людей от злых духов 109. У индейцев пуэбло вместо птиц фигурируют медведи и дикобразы. Сходные воззрения можно обнаружить и у многих других народов 110. Вероятно, этих хранителей стран света надо понимать, как трансформированные тотемы, уже утратившие свой первоначальный характер и благодаря традиции сохранившиеся в качестве пережитка.

Приведенные данные, как нам кажется, подкрепляют предложенную интерпретацию яншаоских четырехчастных композиций как отражающих структуру племенного пространства и одновременно вселенной. В то же время требует объяснения, почему пространство, как в этом нетрудно убедиться, чаще всего мыслилось четырехчастным, ведь социальная организация родового общества может строиться различными способами. Нет ли здесь каких-либо общих закономерностей?

Чтобы попытаться ответить на эти вопросы, нужно обратиться к проблеме генезиса элементарных социальных структур, к проблеме возникновения экзогамии. Как известно, этнографы до сих пор не имеют единого мнения по этой проблеме, и она остается дискуссионной. Предлагаемые ниже суждения носят самый общий и предположительный характер, но тем не менее представляются необходимыми, ибо, быть может, хоть в какой-то мере прояснят огромную популярность крестообразных символов и композиций в пскусстве и ритуалах многих народов начиная с эпохи неолита.

Сейчас можно считать доказанным тот факт, что главным и определяющим фактором, обусловившим возникновение родового общества, было появление экзогамии, в результате чего человеческие общества разделились на две части - экзогамные половины. Зоологический индивидуализм, проявлявшийся в первую очередь в сфере половых отношений, выступал в роли центробежной силы, отрицательно сказывавшейся на сплоченности первобытного коллектива и соответственно на его способности к выживанию и прогрессу. Введение экзогамии, налагавшей запрет на браки внутри рода, вытеснило биологические

противоречия вовне коллектива. Между этнограми нет согласия по вопросу о том, каким разом протекал этот процесс. Еще А. М. Золорев в свое время отмечал, что «процесс введен экзогамии и возникновения родового строя бочевидно, многосторонним, диалектическим предсесом, вмещавшим в себе как деление стада, вклогамные части так и объезинение воздать префолением и регрессом. экзогамные части, так и объединение раздель шихся стад в племенные группы»111.

Процесс этот, в самом деле, мог протекать ра лично, действительность всегда богаче любы схем. Но для него требовались некоторые безусловные предпосылки. Согласно одной из суще ствующих точек зрения 112, первоначальное человеческое стадо вследствие введения табу половые отношения на время наиболе активно производственной деятельности (в целях спло чения коллектива) и постепенного расширенив сферы их применения в конце концов раздели лось на две агамные (браки между которыми запрещены) половины, состоявшие одна — в взрослых мужчин, другая — из женщин и детев Такое деление отражало объективное противоречие между производственными отношениями отношениями по детопроизводству, которое было разрешено путем оформления брачного союза с ми, из биологических трансформировались в социальные.

Специального внимания заслуживает следую щее: согласно приведенной выше точке зрения, первоначальное стадо может стать экзогамным родом лишь при условии деления его на две половины. В свое время С. П. Толстовым было выдвинуто даже мнение, что табуация половых отношения внутри рода привела к его распалу. на два экономически независимых коллектива мужской и женский 113. Это, разумеется, преуве-

Природные, экономические, исторические усло вия, в которых развивалось каждое человеческое общество, были различны, и потому брачные союзы, а соответственно и социальная структура могли быть разными, но тот факт, что простей шая, элементарная структура эндогамного коллектива необходимо четырехчастна, заслуживает внимания.

Здесь же следует заметить, что при всей своей заманчивости изложенная концепция не годится для объяснения интересующего нас явления по той причине, что, во-первых, очевидно, не может служить универсальной теорией происхождения экзогамии, а во-вторых, описывает слишком ранний этап человеческой истории, реконструируе мый к тому же чисто гипотетически (прямых эт нографических свидетельств, относящихся к пе риоду первобытного стада, вполне понятно, попросту нет). В самом деле, серьезнейшим конкурентом агамной гипотезы служит концепция эпигамии, предложенная Д. А. Ольдерогге еще в 1942 г. 114 и представляющая наиболее убеди тельную из выдвинутых на сегодняшний день точек зрения. Существо проблемы сводится к то му, что запрет на браки между родственниками

другими коллективами в условиях оеспощадновойны всех против всех», грозившей самостреблением и регрессом 115. С таких позиций, ребование внутренней агамии может рассматримства лишь как существенное дополнение к гезаису эпигамии, одна из важных сопутствующих ричин.

Но для нас важнее другое. Агамность, если она

практиковалась когда-либо в полном объеме, но могла быть явлением устойчивым, а самое павное, не имела (как и брачные классы, о кодавное, не имела (как и ораздые классы, о ко-орых речь дальше) структурного характе-ра в том смысле, что не делила общество на две группы, самостоятельные экономически и соответ-твующим образом оформленные пдеологически. Кроме того, неолитические общества типа яншао, удя по всему, давно миновали этап социогенеза, и экстраполяции на них архаичнейших закономерностей были бы анахронизмом. Что же каса-егся подразделения коллектива на союзы, образованные по половому принципу (мужские и женские), в которых иногда видят рудимент другим таким же разделеным на агамные поло втамности и которые в принципе могли сущевины стадом, что привело к созданию эндогамно ствовать и в яншаю, определяя социальную тетраго коллектива из двух экзогамных родов. Брач томию эндогамного дуального коллектива, то ные отношения, перестав быть неупорядоченны следует заметить, что такого рода объединения. отвовать и в яншао, определяя социальную тетрапомию эндогамного дуального коллектива, то следует заметить, что такого рода объединения. на наш взгляд, формируются на основе не рода, а племени, и, значит, обладают иной природой, не имеющей отношения к становлению экзогамии. Все это вынуждает искать иные основавия элементарной тетратомии родового общества. Характерной особенностью дуальных половин

является то, что, заключая брачный союз, они проникают друг в друга и как бы раздваиваются при этом. Члены родов перемещаются по территории племени. Жены приходят в роды своих мужей (или наоборот, в зависимости от локальности брака), дети возвращаются в род матери (или, напротив, остаются в роду отца, в зависимости от характера счета родства) и т. д. Получается, что на территории любого рода всегда живут чужеродцы, которые между собой состоят в родственных отношениях и в силу этого образуют особую группу. Этп чужеродцы-свойственники никогда не порывают связей со своим родом, являются его членами и пользуются его защитой. Вместе с тем они выделяются не только пространственно, но и по ряду иных признаков, т. е. их связи со своим родом, не порываясь, ослабляются, вернее сказать, преобразуются. Преобразуются по половому признаку: мужчины и женщины в разной степени оказываются связаиными со своим родом. Если брак вирилокален, то судьба всех женщин племени — покинуть со временем свой род, то же относится к мужчинам в случае уксорилокальности брака. Такое положение в известном смысле сближает между собой женщин-родственниц с женщинами-свойственницами и мужчин-родственников с мужчинамисвойственниками. Это зачаток перехода от родовых отношений к соседским, территориальным, перехода очень долгого и сложного. связанного с социально-экономическими переменами в нед-

рах родового общества. Этим же можно объяснить, почему часто церемонии и обряды делятся на мужские и женские, независимо от отношения родства или свойства. Этим, вероятно, можно объяснить и четырехчастность общества в условиях дуальной организации, представляемую как четырехчастное членение космоса.

Если посмотреть на проблему исторически, то. вероятно, придется принять, что в наибольшей степени описанная четырехчастность будет присуща обществу, находящемуся на грани между материнским родом и отцовским. Во-первых, в такой ситуации (допустим, при вприлокальном браке, в сочетании с матрилинейным счетом родства), число чужеродцев, живущих среди свойственников, будет максимальным. Во-вторых, именно на этом этапе обычно происходит консолидация членов племени в мужские и женские сакральные союзы, носящие подчас террористический характер. Это и закономерно, ибо четырехчастность племени, состоящего из экзогамных половин, условна и не есть устойчивое состояние, а представляет собой балансирование между отношениями кровного родства и осознанием племенной принадлежности, причем с постепенным доминированием последнего. Смысл такого сдвига заключается в том, что племенные связи укрепляются и обнаруживают тенденцию стать, если не выше родовых, то хотя бы вровень с ними.

Если предложенные суждения обоснованны, то сказанное, быть может, объяснит причину асимметрии дуальных половин, которая дала К. Леви-Стросу основание усомниться в существовании дуальных организаций 116. В приводимых этим автором материалах обращает на себя внимание следующее: во взятых им для примера обществах счет родства матрилинеен; прослеживаются следы существования мужского союза (наличие центрального большого дома, куда имеют доступ все мужчины безотносительно фратриальной и родовой принадлежности, а женщинам вход строго воспрещен); весьма показательное обстоятельство — дуальные половины соотносятся либо с мужским, либо с женским началом. К. Леви-Строс видит в последнем внутреннее противоречие, поо обе дуальные половины в силу двусторонности брака в одинаковой мере являются как мужским, так и женским коллективом.

Противоречие здесь, действительно, налицо, но свидетельствует оно не о триальности дуальных организаций, как полагает К. Леви-Строс, а о том, что одна из дуальных половин становится основой для формирования мужского союза — средства для преодоления материитета. Почему для этого избирается та или иная фратрия, решительно не имеет принципиального значения, пбо цель такого союза — консолидация мужчин племени, и вопрос о фратрии-основательнице второстепенен и может определяться самыми разнообразными копкретными обстоятельствами. По аналогии с мужским союзом и в противоположность ему на базе другой фратрии формируется женский союз. Таким образом, складывается четырехчастность племени. В то же время отмеченная К. Леви-Стросом триальность, выражающаяся в том, что одной из дуальных половин приписываются непрерывные, а другой прерывные функции, в самом деле прослеживается. Объясняется теряет свое экономическое и брачное содержа не преодолен, «мужская» фратрия (т. е. та, на базе которой создан мужской союз) находится ние и внешние формы быта (например, органи в «подчиненном» положении по отношению к зация власти и церемоний), насквозь пропиты «женской» фратрии. Это и есть основа асимметрии дуальных половин.

«Нулевую функцию», тонко подмеченную К. Леви-Стросом и приписываемую домпнируюшей фратрии, для наглядности можно сопоставить c deus otiosus — «праздным богом» архаичных религий; понятия эти адекватны. Как «нулевая функция» лишь обеспечивает своим наличием сушествование реально действующих функций и не играет никакой иной роли, так и «праздный бог» выступает всего лишь необходимым условием существования сонма реально действующих богов, сам по себе являясь одновременно и залогом их елинства и свидетельством их разобщенности. В обоих случаях перед нами факты, говорящие о переходе от политеизма к монотеизму, отражающем переход к новым формам консолидации человеческого коллектива.

Если смотреть на проблему с таких позиций, то вопросы, почему крестообразные четырехчастные композиции появляются только в неолите и столь популярны именно в ритуалах, получают естественное разрешение. Отсутствие четырехчастных изображений в искусстве палеолита объясняется, конечно же, не тем, что человек той эпохи не мог ориентироваться в пространстве. Причина пная: верхнепалеолитические общества еще не имели той структуры, о которой шла речь, и соответственно присущие им космологические воззрения были другими. Необходимым условием четырехчастности, которая есть удвоенная, поднятая на более высокий уровень исходная экзогамная дуальность, служит более высокий уровень производительных сил, обеспечивающий консолидацию родовых коллективов в племенное пелое. В верхнем палеолите изоляция родовых коллективов должна была быть гораздо более значительной, а связи между ними много слабее: дуальная экзогамия, если и существовала, то, видимо, не была столь строгой, а эндогамные племенные общности еще не сложились 117. Об этом говорит и то, что в искусстве верхнего палеолита мы не встретим не только четырехчастных изображений, но и антитетических композиций, манифестирующих идею мирового прева. которое следует, на наш взгляп, понимать как мифопоэтическую метафору межродовых связей.

В идеологии пережитки некогда реально существовавших родовых норм сохраняются очень длительное время. Не следует поэтому удивляться, что во многих обществах мы застаем их даже на стадии государства. По мере утраты своего реального содержания они превращаются в форму - ритуал, обрядность, схоластическое мировоззрение. Очень точно это отметил А. М. Золотарев. Рассмотрев символические классификации, о которых уже шла речь, он сделал следующий вывод: «Все эти символические черты, встречающиеся только в зародыше у тех племен, где дуально-родовая организация доминирует в области экономики и брачных отношений, развиваются по мере того как дуальная организация

это, вероятно, так. Поскольку матернитет еще ине и превращается в обрядовый институт. Вме сте с тем возрастает ее влияние на мировоззре вающиеся дуальностью» 118. Этпм, вероятно, в следует объяснить необычайную популярность четырех сторон света (и связанных с ними ас социаций) в мифах и ритуалах множества наро-

Вернемся от общетеоретических аспектов проблемы к непосредственной теме нашего исследования. Предположение о том, что семантика баньпоских композиций определяется социальной структурой общества, подтверждается выводами А. А. Серкиной 119. В результате анализа иньских гадательных надписей она пришла, как представляется, к верному заключению о том, что пньская пиктограмма, имеющая форму креста (современное чтение этого знака —  $\pi$ ), отражает идею социального устройства древнекитайского общества. Впервые, в самом общем виде мысль о связи крестообразного знака я с понятиями о кровнородственных отношениях была высказана Б. Карлгреном 120, затем еще ближе к решению проблемы подошел Го Можо 121, но только А. А. Серкиной удалось на конкретном материале убедительно доказать это. Не повторяя холаее рассуждений, выделим главное: она показала. что символ креста употреблялся иньцами пля «обозначения брачного союза больших патриархальных семей» (сань-цзу), а также отражал идею брачного союза племен 122.

В то же время не со всеми положениями этого автора можно согласиться. Справедливо отмечая распространенность крестообразных знаков не только в яншао, но и в других неолитических культурах, например, Намазга II, Сомрен-Сен (Кампучия), А. А. Серкина почему-то видит в этом результат контактов 123. Прежде всего только Китаем, Кампучией и Южной Туркменией распространение этого знака отнюдь не исчерпывается. Кроме того, если принять во внимание крестообразные композиции типа баньпоских и в целом четырехчастное строение неолитических орнаментов, то круг аналогий еще более расширится. Появление такого рода представлений следует считать конвергентным, обязанным типологическому сходству социального развития и идеологии неолитических обществ.

Интерпретация смысла четырехчастных яншаоских композиций позволяет дешифровать еще один неолитический миф 124, зафиксированный в росписи одного из кувшинов ху этапа мацзяяо 125 (рис. 39, в, г). Нижняя часть интересующего нас сосуда не расписана, верхняя же покрыта типично мацзяяоским орнаментом: туловососуда опоясано пятью параллельными полосами; от верхней из них отходят несколько напоминающих завитки диний, которые образуют четыре замкнутых круга; последние располагаются симметрично по окружности тулова и заключают каждый в себе по изображению распластанной безголовой лягушки. Аналогий этому в яншаоской росписи нет, и в этом смысле мацзяяоский ху уникален 126. Ближайшей параллелью может служить орнаментация сосуда доу (рис. 39, 6)

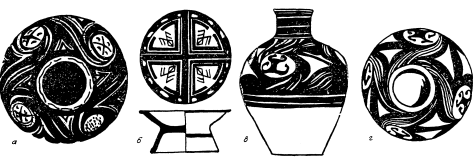


Рис. 39. Сосуды этапов мацзяяо (а. в, г) и цицзя (б).

обнаруженного на стоянке Хуанняннянтай энеолитической культуры цицзя: по окружности тудова симметрично нанесены четыре геометризированные фигурки лягушек (по мнению Се Дуаньцзюя, этот сосуд по форме весьма близок к мачанским 127). Шесть лягушек изображены и на бронзовом сосуде эпохи Восточного Чжоу из Гуанси 128.

Кроме этого, изображения лягушек, расположенных симметрично по кругу, почти непременный атрибут бронзовых барабанов, самые древние из которых, по мнению китайских археологов, датируются концом эпохи Чуньцю 129. Число лягушек на барабанах всегда четное и чаще всего равно, как и на мацзяяоском кувшине, четырем, реже встречаются 6, 8 или 12 лягушек 130. По мнению Хун Шэна, такая их популярность «связана с распространенным среди южных нацменьшинств почитанием дерущихся лягушек», упоминание о чем содержится уже в «Хань Фэй-цзы» 131. В самом пеле, наибольшее распространение барабаны с лягушками имели в Южном Китае, где они использовались в ритуалах вызывания дождя 132, и если между ними и мацзяноским сосудом есть какая-либо связь, то это может служить указанием на какие-то южные элементы в яншао. Космологический смысл лягушек на бронзовых барабанах определяется тем, что они определенным с той разницей, что вместо черепахи там выстуобразом связаны с членением пространства п вре- пает лягушка, у которой отсечены не лапы, лами <sup>133</sup>.

Крестообразное расположение лягушек в мацзяяоском орнаменте позволяет предположить в композиции космологическую семантику, связанную с четырьмя кардинальными точками космического пространства. Безголовость однозначно указывает на умершвление. Само же земноводное (о чем речь пойдет в следующей главе) как в китайской, так и в мировой мифологиях символизирует хтонические аспекты вселенной - хаос, мрак, холод, воду, смерть и, главное, саму землю. Три выделенные мифологемы — космологичность, умершвление, хтонизм — задают направление интерпретации.

В космогонических мифах многих народов вселенная, прежде всего земля, создается божеством из тела убитого чудовища, которое часто имеет черты змея, дракона или земноводного, что олипетворяет его хаотичность и хтонизм. Влиянием

этих преданий следует, на наш взгляд, объяснить широкую популярность в мировом фольклоре мотива змееборства: космогоническое деяние, совершавшееся некогда богами, постепенно переосмысливается в качестве подвига того или иного героя. Мифологически лягушки, черепахи и змен — алломорфы, заместители друг друга. В наиболее древних мифах земля творится из их тела, в более поздних — покоится на их спинах 134.

Из древнекитайской мифологии ближайшим по смыслу к мацзяяоскому изображению оказывается миф о том, как богиня-демиург Нюйва, починяя небо, накренившееся в одну сторону после мятежа Гунгуна, отрубила у морской черепахи ао даны и укрепила ими четыре угла вселенной 135. Не случайно данный миф контаминирует с мотивом эмееборства: приводя в порядок вселенную, Нюйва, кроме всего прочего, убивает страшного дракона, опустошавшего Поднебесную. Не вызывает сомнения, что «починка» богиней вселенной есть ослабленный вариант мифа о творении - мироустроительство всегда копирует космогонию. Расчленение черепахи и укрепление с ее помощью мироздания в таком случае равнозначно сотворению космоса из ее тела.

С такой точки зрения, мацзяяоское изображение полностью отвечает древнекитайскому мифу мени, о чем говорит их нередкая замещаемость а голова. Последнее обстоятельство, с точки зрезнаками зодиака или даже зодиакальными цик- ния мифологии, не столь существенно: важен сам факт расчленения и умершвления. Совпадение заключается и в том, что в обоих случаях речь илет о четырех координатах, ибо творение мира всегда связано с кардинальными точками пространства, в первую очередь с центром мироздания и дублирующими его «четырьмя углами земли».

> В следующей главе мы покажем, что в росписи мацзяяо лягушка на фоне светлого круга может быть интерпретирована как лунное существо 136, что подкрепляется данными древнекитайской мифологии. Не исключено, что в анализируемом орнаменте безголовые 137 лягушки имеют сходную семантику. В таком случае в них можно увидеть символы времени, скажем, четырех сезонов года. Это не противоречит сказанному выше, поскольку представления о членении времени формируются на основе тех же родовых классификации, что и представления о пространстве, и в древних мифологиях пространство и время

изоморфны по своим наиболее существенным характеристикам. К тому же лунарность лягушки не противоречит, а дублирует ее хтонизм, ибо мифологически дуна часто соотносится с землей.

Сказанное дает основание прийти к выводу о том, что на этапе мапзяяю у яншаосцев, возможно, существовал миф о том, как какое-то божество, умертвив четырех космических лягушек, установило их по четырем сторонам света в качестве опоры земли и всего мироздания. Можно также допустить, что в этой роли они мыслились духами-хранителями четырех сторон света 138. Другой возможный вариант мифа — установление четырех сезонов года, т. е. времени вообще. Не исключена и контаминация обоих варпантов.

Подводя некоторые итоги, нужно выделить следующее. Изучение яншаоского орнамента позволяет считать, что неолитические предки превних китайнев имели постаточно сложные и развитые представления о пространстве, образующие целостную космологическую картину. Присущее многим более поздним космологиям деление вселенной на три вертикальные зоны в росписи яншао едва намечено (во всяком случае, в полной мере дешифровке пока не поддается), основное внимание уделено горизонтальному структурированию пространства. Образ 300- и антропоморфного мирового древа в орнаменте баньшань и мачан делит горизонтальное пространство на две противостоящие и качественно отличные области с центральным пунктом между ними. Еще более древним (судя по имеющимся в нашем распоряжении изображениям) является отраженная уже в орнаментации баньно четырехчастная структура пространства, строящаяся по пвум вариантам: качественно однородные части либо соседствуют полярно, либо симметрично противостоят друг другу. Обе модели генетически родственны, но первая более поздняя, так как предполагает фиксацию еще одной координаты — центра. Очевидное доминирование горизонтальной структуры, надо полагать, отражает ранний этап развиты родового общества, тогда как оформление верти. кальной структуры, мифологически соотносимов с «переселением» богов с земли на небо, можно рассматривать как результат эволюции социаль ных отношений в сторону усложнения родопле менной организации.

Анализ показывает, что концепция организаванного пространства формируется параллельно развитию социальной организации родового общества, построенной на основе строгой дуальности и экзогамии. Классификация всех предметов и явлений в природе в абстрактные общности есть идеальное воспроизведение социальных класси фикаций. Абстрактное моделирование мира, постижение его общих закономерностей на начальном этапе развития человеческой мысли осуществляется, таким образом, не индивидуально а коллективным человеческим разумом, в силу чего космология в основных чертах воспроизвопит социологию. Возникновение концепции пространства не следует поэтому связывать с какими-то изменениями в психике homo sapiens. Если ном творчестве закономерности, позволяющие гоздурующий усеянными шипами, отходящими ностью отсутствуют. Не делая, в силу ограничен расположен на макушке). По мнению китайских ности и односторонности фактических данных, археологов, треугольники с шипами изображают каких-либо окончательных заключений, можно предположить, что это обусловлено отсутствием в верхнем палеолите устоявшихся и постаточно четких социальных форм 139.

Категории пространства и времени (о последнем в силу специфики нашего источника супить намного сложнее) относятся к числу основных и определяют многие пругие мифологические и религиозные представления яншаосцев. Выявленные в весьма общем виде, они наполняются содер жанием в конкретных мифах и воззрениях, одна часть которых уже рассмотрена, другая будет проанализирована ниже.

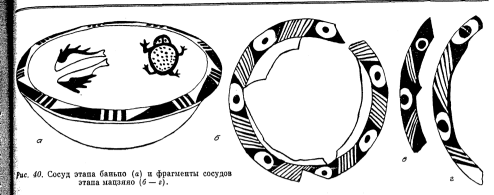
глава ۷1

# СТРУКТУРА ДУШИ

ного существования и особой роди в сношениях с потусторонним миром, в предвидении и предугадывании будущего, вера в зависимость от нее здоровья и жизни человека, в тесную связь душ умерших, нередко воплощающихся в новорожденных, с жизнью и благополучием всего племени все это составляет существеннейший элемент религиозно-мифологической картины мира всех без исключения древних культур. Ввиду этого изучение данного аспекта религиозного мировоззрения крайне важно и представляет собой совершенно особый интерес.

Расписная керамика яншао содержит ряд сюжетов и изображений, которые могут быть привлечены для исследования представлений прото-

Представления о душе, признание ее посмерт- китайцев эпохи неолита о душе. К их числу относятся несколько мисок пэнь этапа баньпо. а также одна из так называемых крышек гай этапа баньшань. Рассмотрим сначала более древние баньпоские изображения. Роспись внутренней поверхности одной из мисок пэнь (см. рис. 31) образуют две антропоморфные личины, расположенные у венчика друг против друга. Обе личины круглой формы, глаза их похожи на узкие щелки. У одной из личин ясно обозначен рот. На месте ушей располагаются пебольшие завитушки, похожие на запятые. Поверхность личив разделена на зоны и сектора, заполненные краской. В целом складывается впечатление, что это не изображения реальных человеческих лиц. а какие-то ритуальные маски с узкими прорезями

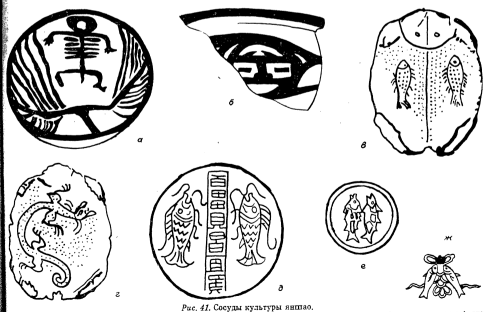


иля глаз и отверстием для рта. Едва ли можно согласиться с Чжэн Дэкунем, что человеческие дица выполнены «хотя и в условной манере, тем не менее довольно реалистично: с глазами, носом, ртом, переданными весьма живо» 1.

смотреть с этих позиций, то, вероятно, не случаен Наиболее характерная черта изображений этотот факт, что в палеолитическом изобразитель то типа состоит в сочетании личин с длинными ворить о наличии концепции пространства, полемого рта (у одной из личин такой треугольник рыб, торчащих изо рта личин <sup>2</sup>. Рассматриваемую композицию дополняет пара противопоставленных друг другу и самим личинам ромбов, заштрихованных внутри и с небольшими черными треугольниками по углам. Китайские археологи ус-

матривают в них изображения наплавных сетей с поплавками<sup>3</sup>, что, видимо, оправданно, если принять во внимание отчетливо просматривающуюся связь самих личин с рыбами. Венчик миски окрашен черной краской и орнаментирован восемью симметрично расположенными знаками, четыре из которых напоминают стрелки, а остальные представляют собой простые полосы. Знаки делят окружность венчика на восемь равных частей и, вероятией всего, символизируют восемь сторон света. В целом же вся описанная композиция относится к разряду крестообразных, заключающих в себе, как было показано выше, космологический смысл.

Внутренняя поверхность второй миски пэнь расписана аналогично, с той лишь разницей, что



а — сосуд этапа мацэяяо; 6 — фрагмент сосуда этапа баньпо; *е, г*— керамическая фигурка лягушки (вид сверху и снизу), эпо-ха Хань; *д* — ж — традиционный китайский симвом благополучия и процветания.

торчашие из ушей «запятые» заменены реалистично выполненными фигурками рыбок, а место сетей занимают расположенные полобным же образом изображения двух рыб (см. рис. 32)4. Венчик миски расписан так же, как и в первом случае. На третьей пэнь представлена единичная личина со стилизованными рыбками и всего лишь одной «запятой», торчашей из левого уха (см. рпс. 33, а). Кроме этого известны несколько изолированных личин, сохранившихся на фрагментах керамики (см. рис. 33,  $6-\pi$ ). Их внешний вил. варыпруя в деталях, в целом остается неизменным.

Следует отметить, что высказанные специалистами мнения относительно истолкования значения личин носят. как правило, общий характер. Одни исследователи ограничиваются лишь публикацией и описанием изображений 5, другие, как, например, сотрудники баньпоского рабочего отряда Сианьского археологического института, обнаружившие данные изделия, констатируют наличие на баньпоских пэнь изображений «человеческой головы», отмечая при этом, что сочетание антропоморфных голов с рыбами свидетельствует о «тесной связи людей того времени с рыбами»<sup>6</sup>. Сотрудники музея Баньпо в Сиане описывают личины следующим образом: «представлено антропоморфное лицо, на круглой голове надето островерхое украшение, на одних изображениях глаза прищурены, на других - широко открыты, нос - треугольный, щеки - широкие, во рту держат двух маленьких рыбок»7. По мнению Ся Ная, орнаментация личин, возможно, изображает часть костюма эпохи неолита: «вилкообразные и зубчатые элементы... представляют собой украшения людей той эпохи»8. Чжан Гуанчжи интерпретирует личины на мисках пэнь как «татуированные лица, вероятно, жрепов с головным убором в виде рыбы»<sup>9</sup>. Хэ Бинди приходит к выводу. что «сложный рисунок человеческого лица с четырьмя стилизованными рыбками, высовывающимися из ушей и изо рта, напоминает колдуна или жреца» 10. По мнению У Шаня, «облик и особенности человеческой головы свидетельствуют о том, что это — изображение членов рода во время важных родоплеменных церемоний» 11. С точки зрения же Шэнь Чжиюя, личины представляют собой татуированные или раскрашенные краской лица 12.

Что касается напоминающих рыбым хвосты треугольников, помещенных на макушке личины, то Чжэн Дэкунь вслед за археологами КНР 13 истолковывает их как «причудливый головной убор той эпохи»14. Авторы монографии, посвященной стоянке Баньпо, данные изображения подробно не рассматривают, ограничиваясь лишь замечанием, что «на внутренней поверхности пэнь часто встречаются симметричные узоры. изображающие рыб и антропоморфные личины» 15. У одной из личин авторы книги выделили «полукруглый пучок волос с горизонтально воткнутыми в него шпильками» 16. Дж. Хэскинс полагает возможным «интерпретпровать зубчатые треугольники близ шен как ожерелье, торчащий на голове треугольник должен изображать тогла корону или некий головной убор, а рыбки по бокам головы могут обозначать ушные подвески» 17.

Т. И. Кашина усматривает в баньпоских личиная рисунок «человеческой головы, обрамленная рыбым хвостом с двумя маленькими рыбкам вместо ушей и плавниками на подбородке» и полагает, что «скорее всего так изображали шама на или предка-прародителя в головном уборь в виде рыбы» 18. По мнению М. Салливэна, банк поские личины представляют собой маски 19. Этой же точки зрения придерживается и Дж. Роусов

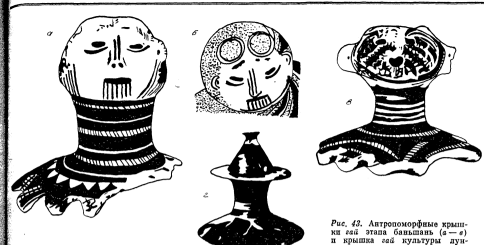
Попытка структурного анализа рассматривае. мых баньпоских композиций с личинами была предпринята П. М. Кожиным<sup>21</sup>. Отмечая необыча ность связи антропоморфных изображений с вопной средой, исследователь полагает возможным искать их истоки в рисунках черепах на керами. ке этапа мяодигоу (рис. 42). По мнению П. М. Кожина. «общий контур черепахи, харак терный изгиб ее передних ног, соответствующий форме рогов баньпоских личин, выступ, обращенный кверху и обозначающий голову черепахи. все это делает такое сравнение вполне правлоно добным», а трансформация черепахи в личину связана с «резкими изменениями в духовной культуре населения, в частности в фольклоре. в характере анимистических и прочих представ это - маленькие рожки (рис. 43, е; 44), в одмяодигоу на полтысячелетия моложе баньпо постабленный реликт первоначальной рогатости. следовательно, мяодигоуские изображения едва Из трех скульптур наибольший интерес вызыли могут быть прототипами баньпоских.

Наконец, в качестве курьеза следует отметить личины, а изображения водяных жуков, поедаемых рыбами 22. Ши Синбан, «очень одобряя тов. Лао У, показавшего связь изобразительного искусства с производственной деятельностью люпей того времени», и отмечая «несомненно имею 13 из которых содержат внутри по одной волнимике баньпо с водяными жуками», тем не менее зрения которого так и не получила поддержки.

пэнь этапа баньпо к интересующему нас типу изображений относятся три керамические крышки гай, найденные среди подъемного материала на холмах Баньшань и купленные у местного населения Ю. Г. Андерсоном<sup>24</sup>. Все три изделия выполнены в виде антропоморфной головы с довольно длинной шеей, посаженной на широков звездообразное основание. Лицо, шея и основание покрыты сложной росписью. Одна из фигур (рис. 43, в) имеет массивные уши, отсутствующие у двух других. Характерная черта скульптур состоит в том, что они рогаты: в двух случаях



Рис. 42. Фрагменты сосуда этапа мяодигоу.



лений». Однако факты свидетельствуют против ном — два круглых выпуклых налепа на лбу данной гипотезы: по радиокарбонным датировкам (рис.  $43, a, \delta$ ), которые можно расценивать как

вает одна (рис. 44), наиболее популярная среди археологов, изображение которой не случайно вымнение Лао У, полагающего, что это вовсе не несено на обложку стокгольмского «Бюллетеня Музея дальневосточных древностей». Это изделие было приобретено в Париже сотрудниками стокгольмского музея. Его основание имеет 19 зубпов и разлелено полосками черной краски на сектора. щееся некоторое сходство изображений на кера стой линии, а остальные шесть — по два ромба, к. е. в сумме 12 ромбов. Лицо фигуры овальное. возражает против интерпретации Лао У 23, точка плоское, слегка вогнутое, так что несколько напоминает чашу или тарелку, имеет четко очер-Помимо антропоморфных личин на мисках тенный контур и по цвету выделяется на общем фоне головы. От глаз вверх и вниз отходят параллельные черные полосы, вниз ото рта они расходятся радиально. Элементом, существенно отличающим данную скульптуру от ивух пругих. является сделанный на затылке налеп в виде извивающейся змеи, голова которой с широко разинутой пастью высовывается между рожек кульптуры 25.

То обстоятельство, что все три изделия найши не in situ, затрудняет их точную археолопческую атрибуцию, однако, характерные особенности росписи дали Ю. Г. Андерсону основавие отнести их к «тицично баньшаньской кераинке, разрисованной стандартным баньшаньским <sup>©</sup>рнаментом»<sup>26</sup>, и в настоящее время это мнение общепризнано. Особо тщательно и детально орваментация скульптур была изучена Н. Пальмреном, который пришел к выводу, что наиболее рханчным следует считать изделие, изображен-

1 рис. 43, а, б. относящееся, судя по харакосписи, к концу или началу среднего банькульптура, представленная на рис. 43. в. тесена им к среднему баньшаню и, накотка со змеей на затылке хронологичецена между первыми двумя 27.

По оценке Ю. Г. Андерсона, описанные скульптуры относятся к комплексу погребальной керамики и, вероятно, служили крышками для погребальных урн 28. Той же точки зрения придерживался и Н. Пальмгрен, считавший, что отпельные погребальные урны с коротким горлышком могли накрываться перевернутой чашкой, на которую в свою очередь и ставились описанные крышки гай. В таком случае урна могла обозначать тело человека, перевернутая чашка и основание крышки - грудь, а сама антропоморфная скульптура — шею и голову. Н. Пальмгрен отметил. что если это предположение верно, то баньшаньские гай составляют часть керамического комплекса, функционально аналогичного канопам, известным из археологии Европы и Древнего Египта. При этом швелский исследователь решительно высказывался против истолкования такой погребальной практики как заимствования, проникшего в Китай с запада 29.

шань (s).

Мнение Н. Пальмгрена следует считать интересной, но пока не подтвержденной гипотезой. Л. С. Васильев, полагая, что «форма изделий пействительно несколько напоминает крышку от сосуда», в то же время вполне обоснованно замечает, что «зубчатый край диска заставляет сомневаться в том, действительно ли это были крышки» 30. Он особо подчеркивает, что среди изделий яншао и других культур крашеной керамики в Китае сосуды с зубчатым краем отсутствуют 31. Как бы то ни было, предположение о ритуальном характере антропоморфных фигур, пспользовавшихся, возможно, в заупокойном культе, остается ниболее вероятным. Нельзя не отметить уникальности баньшаньских изделий, их аналоги в пругих неолитических культурах Китая отсутствуют. Исключение составляет керамическая крышка сосуда с луншаньской стоянки Кэшэнчжуан II (см. рис. 43, г)<sup>32</sup>, которая, как считает Л. С. Васильев, возможно, представляет собой отдаленную аналогию, она уже явно лишена ритуального смысла и сохраняет лишь сходные очертания с баньшаньскими фигурками 33.

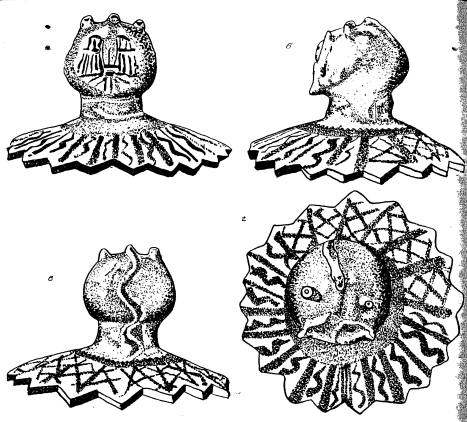


Рис. 44. Антропоморфная крышка гай этапа баньшань.

Следует, однако, отметить, что крышки гай, украшенные зооморфными скульптурами, изредка встречаются среди яншаоской керамики. В качестве примера можно привести две гай, одна из которых изображает ворона, покрытого вдавленным орнаментом (сохранилась только верхняя часть туловища птицы), а вторая - какое-то животное, не поддающееся пдентификации 34. Типологически баньшаньским антропоморфным изображениям, возможно, аналогичны или функционально близки налепные личины на некоторых на равном расстоянии находятся изображения неолитических сосудах 35. Традиция оформлять крышки керамических и бронзовых сосудов в випе зоо- и антропоморфных скульптур сохранилась в Китае на протяжении энеолита и периода тхап пспользовался для хранения останков п бронзы вплоть до железного века. Так, к энеолитической культуре цицзя относятся обнаруженные на стоянке Дахэчжуан (пров. Ганьсу) многочисленные крышки с навершиями, отдельные из которых имеют облик головы животного. К эпохе Шан относится крышка бронзового сосуда ху в виде человеческой головы с рожками 36, да ту в виде человеческой головы с рожками, татупровать динчина с рогами образует крышку бронзового скульптур, то несмотря на то, что они пользующей образует крышку бронзового скульптур, то несмотря на то, что они пользующей образует крышку бронзового скульптур, то несмотря на то, что они пользующей образует крышку бронзового скульптур, то несмотря на то, что они пользующей как в пользующей пользующей как в по чайника эпохи Чжоу 37. В императорском погре-

овальной формы с художественно выполненной крышкой, напоминающей головной убор вана Число подобных примеров можно увеличить.

Судя по описанию, весьма интересным аналогом можно считать крышку бронзового сосуда тхап культуры донгшон из местонахождения Даотхинь (Вьетнам). «В центральной части конусообразной крышки расположена 16-лучевая звезда, опоясанная простыми, зубчатыми и вол нистыми линиями в два ряда, между которыми 16 птиц. На самом верху крышки видны остати либо дужки, либо статуэтки животного или чело века» 39. Важно подчеркнуть, что данный сосу койного (или покойных), причем, как считают вьетнамские археологи, занимавшего высокое щественное положение. В то же время, опираясь только на эти сведения, трудно говорить о ком-то родстве или связи между донгшонски тхап и баньшаньскими гай.

Что касается баньшаньских антропоморфина ся большой популярностью у исследователей.

ся лишь публикацией их изображений 40, либо более или менее подробным описанием 41. Одной из первых работ, посвященных баньшаньской скульптуре со змеей, была статья А. Зальмони, в которой предпринята попытка сопоставить китайское изделие с западными образцами и включить его в широкий круг ритуальных предметов, связанных с культом эмей 42. Сходную идею высказывал и Ю. Г. Андерсон, увидевший здесь отражение «зменного культа, распространенного столь же широко, как и мистические ряды треугольников, красная охра и изображения кауои» 43. По мысли Н. Пальмгрена, наличие змеи на затылке баньшаньской фигурки свидетельствует о почитании змей ", аналогичном змеиному культу в Индии, Иране, на Крите и в Средиземноморье, причем наибольшее сходство с баньшань, на его взгляд, обнаруживает роспись керамики из Суз. По Н. Пальмгрену, причина столь значительной популярности культа змей и их изобрачее ядовитые породы этих рептилий широко распространены по всей Евразии, и люди были выорнамент в свое искусство» 45.

Относительно оценки внешнего облика баньшаньских личин мнения исследователей расходятся. Н. Пальмгрен считает, что они изображены весьма реалистично и даже идентифицирует две из них как мужские, с усами и бородой, а одну - как женскую, «с более тонкими чертами лица». Черные волнистые линии, украшающие личину скульптуры со змеей на затылке он расценивает как «упрощенный змеиный орнабана и У Шаня, раскраска личин означает татупровку 47.

Прямых свидетельств о том, что неолитические предки древних китайцев татуировали лица, в распоряжения современных исследователей нет. Обычай татупровки в древности был широко распространен в Южном Китае, на территории «варварских» княжеств Чу, У и Юэ, о чем сообщается, в частности, в гл. 4, 31 и 41 «Исторических записок» Сыма Цяня 48. Упоминания об этом содержатся в гл. 1 «Хуайнань-изы» 49 а также в гл. 10 п 12 «Каталога гор и морей». где говорится, что к югу от реки Юй, локализуемой в современной провинции Гуандун в Южном Китае, находится царство Татуированных (Ляоти), а на севере живет племя Цяо, татупрующее тело изображениями тигров 50. Обращает на себя внимание, что в древнекитайских источниках обычай татупровки отмечается как отличительвая черта южных «варваров» мань. Этнографические данные свидетельствуют, что татупровка вплоть до недавнего времени, а кое-где еще и поныне, составляла один из важных элементов культуры многих народов Юго-Восточной Азии (Бирма, Вьетнам. Лаос, Кампучия)<sup>51</sup>, Тибета <sup>52</sup>, также Тайваня 53 и Японии 54. Археологи предполагают, что в эпоху бронзы обычай раскрашивать, а возможно, и татупровать лица был извес-

Упоминания о татупровке нередко встречают-

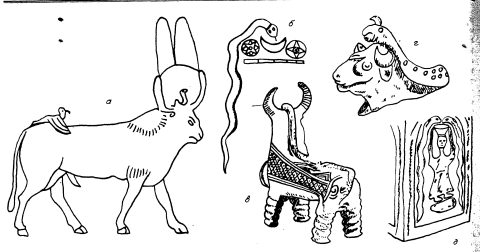
я альбомах, большинство авторов ограничивают- Из псторических источников известно, что в эпоху Тан татупрование уже служило наказанием п применялось по отношению к преступникам 57. Сопоставление приведенных данных показывает. что для традиционной китайской культуры этот обычай не характерен, псконный ареал его бытования находится на юге Азии, откуда он распространился на запад (Тибет) и восток (Япония). В. Эберхард, а вслед за ним Дж. Нидхэм, относят татупровку к числу элементов юэского субстрата древнекитайской культуры 58.

Если принять, что баньшаньские личины изображают татуированные лица, то следует признать, что это, возможно, свидетельствует о каком-то южном влиянии. Однако более вероятной представляется иная оценка: роспись личин озпачает, вероятно, раскраску лица, а скорее всего - ритуальную маску. Такого мнения придерживается, в частности, Дж. М. Тристман, полагающая, что «знаменитые баньшаньские керамические головы содержат намек на драму: не явжений в неодите заключается в том, что наибо- ляются ли они масками, надеваемыми плакальщиками, или изображениями мертвых, разрисованных перед погребением богатым причудливым вуждены «реагировать на них, включая змеиный орнаментом?»59. Эта точка зрения представляется вполне приемлемой: в самом деле, лицо антропоморфной скульптуры со змеей на затылке представлено более светлым по цвету овалом, четко выделяющимся на более темном фоне, что создает впечатление надетой на лицо маски.

Попытка отождествить баньшаньскую фигуру с каким-либо из божеств древнего Китая предприняла Т. И. Кашина, пришедшая к выводу. что «на крышке сосуда изображен либо Фуси.... либо Нюйва..., а может быть даже бог солниа мент» 46. По мнению же Шэнь Чжиюя, Ши Син- Яньди». Змея, по ее мнению, возможно, символизпрует лучи солнца 60. С этим трудно согласиться, ибо такими зооморфными атрибутами, как рога и тело змен, наделены многие боги древнего Китая, и одних этих черт для идентификации изображения недостаточно.

Напболее детальное истолкование гай со змеей принадлежит К. Хентце. Уже в одной из своих ранних работ он определил ее как изображение лунного божества плодородия и растительности 64. Постоянно возвращаясь к этому сюжету 62, К. Хентце пришел к выводу, что орнамент фигуры, состоящий из ромбов, зигзагов и волнистых линий, имеет календарный смысл 63, а вся в целом она являет собой пллюстрацию к древнему лунарному мифу, согласно которому змея некогда выпила напиток бессмертия, дарованный луной человеку, и с тех пор люди обречены на смерть. Рога фигуры в таком случае симвонизируют лежащий серп луны 64. из которого, как из чаши, змея пьет эликсир. Штрихи под глазами личины означают слезы, что якобы позволяет понять всю фигуру как земледельческое божество. орошающее землю.

Родина этих представлений, по К. Хентце,-Ближний Восток. В полтверждение этого им попобран целый ряд изобразительных аналогий (рис. 45) из ближиевосточных неолитических культур (а также из культур других регионов и эпох)65. Его точка зрения была полностью принята и даже углублена благодаря привлечению повых аналогий западногерманской исследова-



ГЛАВА VI

Рис. 45. Древнеближневосточные изображения (по К. Хентце). а — древнеегипетское изображение;
 б — вавилонское изображение;
 в — глиняная скупьптура Тепе-Гиян, Пран;
 г — фрагмент нео-литической глиняной скупьптуры из Суз;
 д — изображение из Суз.

сильева, подобная реконструкция «при всей ее возможной спорности в деталях в целом представляется вполне приемлемой» 67.

С такой интерпретацией трудно согласиться. Прежде всего, используемый К. Хентце ближневосточный миф представляет собой всего лишь частный вариант из целого цикла аналогичных мифов 68. Типологическая связь между баньшаньскими и месопотамскими изделиями едва ли имеется. Что же касается генетического родства, то оно еще менее правдоподобно. Изображения, построенные по схеме: голова + рога + змея между рогами, -- можно обнаружить в большом количестве во многих древних культурах от Ближнего Востока до Индии и от Китая до Сибири и Америки. Приведем лишь некоторые примеры. В традиционном индийском искусстве популярен образ Гаруды с рогами и обвивающей их змеей, в древней иконографии Индии часто встречается знак шриватса, образованный одной или двумя змеями-нагами, нерелко помещающийся на голове животного (между рогами, например, лани) или человека 69. Данный мотив обнаруживается и на окуневских стелах (II тыс. до н. э.) из Южной Сибири (рпс. 46) 10. Если же учитывать композиции «голова + змея», то число примеров можно увеличить во много раз.

С точки зрения чисто внешней, никакого сходства между баньпоскими и баньшаньскими изображениями нет. Однако если подойти к проблеме с позиций внутренней структуры образов, то заметить его нетрудно. Прежде всего, в обопх В китайской традиции, равно как и во многи случаях представлена одна только голова, причем с лицом, судя по всему, в маске. Отделенная от тела голова может принадлежать только мертвому, ее ратуальное же оформление свидетельствует о том, что это не просто мертвый, а сакрально значимый предок или замещающий его в таком случае является воплощением тотемной предок или замещающий его в ритуале шаман (для баньшаньских фигур кроме ши (или «внешней» души — external soul,

тельницей Н. Науманн 66. По мнению Л. С. Ва- этого подтверждением может служить их возможное функциональное назначение). Далее, как баньпоские личины, так и одна из баньшаньских гай сочетаются с изображениями в первом случае — рыб, во втором — змен. Мифологический алломорфизм рыбы и змен достаточно хорошо известен и присущ не только китайской традиции. Все это позволяет отнести описанные изображения к одному типу, построенному по схеме: голова в маске (предок, шаман) + рыбы

Выше уже говорилось, что одним из основных принципов арханческой иконографии является близкое смысловое сходство семантики элементов, образующих вместе композицию. Отсюда следует, что если значение одного из конститу тивных элементов известно, то с определенной коррекцией оно может быть экстраполировано на другие составные части композиции. В случае с баньпоскими и баньшаньскими изображениями это приводит к тому, что рыбу (змею) по аналогии с головой-маской (= предок) следует интерпретировать таким же образом, т. е. как символ предка. Обратившись к этнографии, нетрудно догадаться, что рыбу (змею) можно расценивать как тотем 72.

Это, однако, слишком общее положение. Баньшаньские изображения дают возможность конкретизпровать и углубить полученный результат. Начать с того, что образ предка, видимо не случайно представлен именно головой (яншаоская орнаментация знает и иные изображения других, голова наряду с сердцем считалась од ним из важнейших органов тела, заключающи в себе квинтэссенцию жизненных сил человека — его душу. Следуя названному выше права лу, допустимо предположить, что рыба (змея)

терминологии Дж. Фрэзера). Этот вывод подкрепляется следующим наблюдением. На всех баньпоских изображениях рыбы примыкают своими головами к ушам и ко рту личин, иногда головы у них отсутствуют, так что складывается впечатление, будто рыбы проникают внутрь личины через уши и рот 73. На эту особенность обратил внимание Б. Л. Рифтин, предположивший. что здесь изображена душа в виде рыбы, проникающая через рот и уши персонажа 74.

Китайские мифология и фольклор подтверждают такое предположение. Большое число персонажей с продетыми в уши змеями упоминаются в «Каталоге гор и морей» (бог запада Жушоу, бог севера Юйцян, чудовище по имени Труп Шэби, духи Юйху, Хуюй, Яньцзы, Сяхоу Кай, Куафу) 75, многие из них вдобавок к этому перевиты змеями, держат их в руках, восседают либо «ездят» на драконах 76, а некоторые (например, тигроголовые чернокожие, или горный дух Цянлян) держат змей и во рту 17. Для многих из названных персонажей столь тесная связь со змеями служит указанием на их хтоничность. примером чего может служить, скажем, Куафу, о котором прямо говорится, что он - потомок Владычествующего над Землей (Хоуту) 78. Вместе с тем змею в данном случае можно рассматривать как alter ego персонажа (вспомним положение В. Я. Прошиа, что герой + животное первоначально мыслился героем-животным), что сопоставимо с понятием о душе, которая также есть alter едо человека или животного 79.

Интересующий нас мотив встречается в более поздних китайских фольклорных и литературных текстах. Так, в одном из пинхуа описывается, как у будущего основателя пинастии Поздняя Хань — Лю Чжиюаня во время сна из одной ноздри появляется желтая змейка, скрывающаяся затем в другой ноздре; в том же пинхуа это приписывается основателю династии Поздняя Лян — Чжоу Вэню. В юаньской драме «Братание в персиковом саду» змейка появляется из глаза, а затем уползает в ухо Лю Бэя знаменитого героя эпохи Троецарствия, основавшего династию. В дунганской сказке белая эмейка во время сна проползает через семь отверстий головы будущего танского полководца Сюэ Женьгуя. Б. Л. Рифтин обоснованно интерпретирует данный образ как внешнюю душу персонажа, обращая внимание на связь змеи с драконом -символом императора 80.

О том, что в данном случае имеется в виду именно душа персонажа, отчетливо свидетельствует фольклор других народов, Так, например, в монгольском эпосе о Гэсэре золотые рыбки, выходящие из двух ноздрей чудовища-мангуса, прямо называются «истинной душой» 81. В мировом фольклоре зафиксировано огромное число преданий подобного типа. В кавказском сказании во время сна кузнеца его душа в виде насекомого выходит из ноздри и путешествует по молотку и наковальне <sup>82</sup>. В узбекской сказке душа спящего героя вылетает в виде голубя изо рта 83. В кетской легенде изо рта умершей старухи выбегает ящерица-душа 34. У одного из австралийских племен колдун во время камлания выпускает изо рта маленькую коричневую змейку, кото-

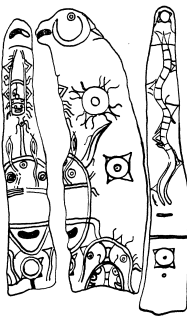


Рис. 46. Каменная стела окуневской культуры (Южная Сибирь).

рая, по мнению его сородичей, представляет собой его душу 85. В киргизском эпосе «Манас» души одной из героинь ползут в виде мышат из ее ушей 86. В средневековой датинской новелле во время сна франкского короля Гунтрамна его душа в виде ящерицы покидает тело и находит в недрах горы сокровище 87. Этот мотив хорошо известен в русском и славянском фольклоре 88, а кроме того, в устном народном творчестве очень многих как древних, так и современных европейских, азиатских и иных народов 89.

Обращает на себя внимание то, что душа, вопервых, покидает тело, как правило, во время сна, а во-вторых, может иметь облик самых различных животных (змеи, рыбы, яшерины, ласки, паука, мухи, муравья и пр.). Сон в мифологии часто выступает как метафора смерти; что же касается зооморфного облика души, то, если расширить круг привлекаемых этнографических данных, станет видно, что каких-либо ограничений здесь не существует: после смерти человек превращается в любое животное, но только того вида, который является родовым тотемом <sup>90</sup>.

В мировом фольклоре широко распространено представление, что душа героя или чудовища запрятана где-то в недоступном месте во многих предметах, помещающихся один в другом (сравним в русской сказке душа Кошея в игле, игла в яйце, яйцо в утке, утка в зайне и т. п.) 31. Отталкиваясь от этого, Дж. Фрэзер выдвинул предположение, что сущность тотемизма, а соответственно и тотемной души, объясняется стремлением первобытного человека «рапи безопасности

воплотить свой дух или душу в какой-либо внешний предмет» 32.

Сегодня такая точка зрения выглядит по меньшей мере наивной и во всяком случае устаревшей. Тотемы можно рассматривать как знаки, в системе которых общество осознает само себя, свою социальную структуру. Отсюда вытекает теснейшая связь тотемизма с культом предков (тотем одновременно и предок), играющим главенствующую роль в родовой идеологии, поскольку в лице своих умерших членов, той своей части, которая находится в прошлом и, следовательно, не подвержена уже никаким изменениям и влияниям со стороны реальной «бренной» действительности (т. е. служит идеальной модулирующей системой), общество обожествляет само себя, оправдывая, утверждая и поддерживая тем самым свое существование. В тотеме идеальный образ предка материализуется, обретает осязаемую форму, становится знаком. Фетипизация абстрактных понятий вообще составляет существеннейшую сторону архапческого сознания, например, такие отвлеченные категории, как время, пространство, природа, жизнь, смерть не просто мыслятся субстанционно, но часто персонифицируются в образах конкретных божеств.

На примере души это видно не менее отчетливо: как идеальный образ опа начинает восприниматься лишь сравнительно поздно — в спекулятивных религиозно-философских концепциях, изначально же она мыслится как нечто вполпе материальное, через термины тотемизма связанное с предками. Сказанное позволяет понять, в частности, почему в китайском фольклоре змейка, пролезающая через отверстия головы спящего героя, предвещает его грядущее возвышение. Она воплощает не только душу, а тотемную родовую душу, доставшуюся от предков, без помощи которых герой в принципе ничего не может добиться, ибо в родовом обществе индивид значим лишь постольку, поскольку является членом коллектива, во главе которого стоят мертвые предки (в официальной древнекитайской доктрине это выразилось, в частности, в понятии магической силы дэ, делающей ее обладателя императором и первоначально дарованной Небом нескольким поколениям предков основателя ди-

Приведенные данные помогают уяснить семантику баньшаньского изображения: змея — это душа умершего предка, представленного в виде головы в ритуальной маске. С баньпоскими личинами дело обстоит несколько сложиее: если рыбка — это тотемная душа, то почему у каждой личины их несколько? Обращение к этнографическим материалам показывает, что в большинстве архаических традиций человек мыслился наделенным несколькими душами, отличающимися друг от друга по своим характеристикам и функциям.

Подобные воззрения повсеместно распространены, например, у народов Сибири и Центральной Азин. Так, по представлениям эвенков, человек имеет три души: боен - «телесная душа», ханян — «душа-тень» и маин — «душа-судьба» 91. Взен неотделима от тела и после смерти уходит в подземный мир — буни. Маин при жизни человека обретается на небе (на «верхней земле» угу буга), там же остается и после смерти. Ха. иян — реинкарнирующая душа, вселяющаяся потомков; при жизни она может на некоторое время покидать тело (во сне, от испуга и т. д.)

У бурят, по данным М. Н. Хангалова, бытова. ло представление о трех душах: одна — «хорошая» (заяши), поднимающаяся после смерти на небоз вторая — «средняя», бродящая по земле и превращающаяся в злого духа; третья — «худая». остающаяся после смерти при теле 95. По сведениям Г. Д. Санжеева, аларские буряты считаль. что первая душа обитает в костях скелета; вторая, в зависимости от личных качеств своего обладателя, становится после его смерти либов злым (бохолдой), либо добрым (заян) духом: третья же, оставаясь на земле, также оборачивается каким-либо духом 96.

Аналогичным образом наделяли человека тремя душами и монголы. Считалось, что первая. «телесная», душа находится в мертвом теле до тех пор, пока оно не разложится полностью, а после этого срока вселяется в фетиш-онгон, почитаемый в качестве родового духа-покровителя. Вторая — «костная» душа ассоциировалась со скелетом, в первую очередь с тазовыми костями: ей приписывалась особая злобность и мстительность, поэтому в фольклоре кости убитого врага часто подвергаются намеренному разрушению; при жизни «костная» душа может отлучаться от тела. Третий духовный компонент человека — «жизненный дух», разлитый по всему телу и по своей природе бессмертный, две первые души

считаются его охранителями 37. Особой детальностью и сложностью отличаются представления о человеческих душах у самодийцев и сибирских финно-угров. По представлениям ненцев, энцев и нганасан у каждого человека имеется «душа-дыхание», «душа-кровь», «душа-тень» и «душа-двойник» в . Ханты и манси, согласно выводам К. Ф. Карьялайнена, признавали у человека две души: «душу-дыхание» и «душу-тень» 99. Но детальный анализ, осуществляемый В. Н. Чернецовым, показал, что картина намного сложнее: следует выделять по крайней мере четыре вида души (причем у мужчин их пять, на одну больше, чем у женщин), отличающихся друг от друга по своей природе и функциям 100. Представления о множественности душ широко распространены также и у других народов Спбпри — урало-алтапцев и палеоазиа-TOB 101.

Несмотря на то, что вероучение буддизма отрицает душу как таковую, рассматривая личность как комбинацию дхарм, очень сложное представление о нескольких душах человека существует у тибетцев. Главные из них — bla и srog. Первое условно переводится как «душа», второе — «жизненное начало». Srog иногда ассоциируется с кровью, bla — преимущественно с дыханием. Кроме того, bla часто отождествляется с божеством (lha), а после смерти, как полагают, живет в могиле 102.

Тайваньские цоу наделяют человека двумя душами — хидо и пьепья. Хидо всегда находится в груди, пьепья же — вне тела; когда человек спит, она отправляется странствовать по разным мерти хидо отправляется в селение предков, расположенное на высокой горе, или на небо. Пьепья же остается на земле, поблизости от родвого жилища, и становится опасным (иногда, вапротив, благодетельным) духом, интающимся оторосами. Через некоторое время она превращается в другого духа, затем еще в одного и так 10 пяти раз, пока не исчезает окончательно <sup>103</sup>, что в точности соответствует трансформации одной из душ у хантов и манси.

Живущие на Минданао (Филиппины) багобо верят в существование у человека двух душ, обитающих справа и слева от него. Правая душа почти все время находится с человеком, а левая может свободно покидать его и странствовать. После смерти левая душа становится злым дуком, а правая — духом-покровителем, который присоединяется к предкам в подземной стране умерших»104.

В Африке развитые представления о многих душах известны аканам - макроэтиической общвости, расселенной в Гане, Кот д'Ивуар и Того. Так, самые многочисленные из аканов - ашантийцы считают, что человек помимо тела состоит из «души-крови» (моджа), «души-личности» (нторо), «души-дыхания» (окра) и «души-тени» (сунсум), которые, различаясь по своей роли и посмертной судьбе, образуют сложную целостную cucremy 105.

Две души приписывают человеку австралийские вурадьери. Первая из них (варангун) безвредна, после смерти она направляется в небесный мир. Вторая (дьир), злая по природе, существует независимо от человека, ей приписывается особая роль в посвящении знахарей. Аборигены диери насчитывают у человека три души, одна из которых после смерти поднимается на небо. Таковы же верования и племен Северо-Восточного Арнемленда: после смерти душа человека делится на три части, из которых одна возвращается в свой тотемический центр, чтобы затем возродиться в ком-либо из членов рода; вторая, скитаясь по родным местам, строит козни живым; третья же уходит в Страну мертвых, где присоединяется к сонму духов-созидателей 106

Приведенные примеры даже в малой степени не исчернывают представлений такого рода, распространенных, надо полагать, по всему земному шару и в том или ином виде знакомых едва ли не каждому народу 107. Обратившись от этнографии к исторической древности, нельзя оставить без внимания воззрения древних египтян, которые тоже предполагали у человека две души -ба и ка. Ба обладали в первую очередь фараоны и боги (Ра, к примеру, считался имеющим семь  $\delta a$ ). Египтяне верили, что после смерти она возпосится на небо, тогда как ка оставалась на месте захоронения — в могиле или гробнице 1.33

Более того, следы интересующих нас верований можно обнаружить даже в философских системах античности, например, у Платона, развивающего в «Государстве» (IV, 439-440) учение о трех началах души: «...одно из них, с помощью которого человек способен рассуждать, мы назовем разумным началом души, а второе, из-за которого человек влюбляется, испытывает

честам (так объясняются сновидения). После голод и жажду и бывает охвачен другими вожделениями, мы назовем началом неразумным и вожделеющим...» Третье начало души, по Платону.— «яростный дух» 109. В том, что платоновская концепция души испытала на себе определенное влияние мифологических воззрений 110, убеждает, в частности, то место из «Федра» (246b-256e), где философ уподобляет душу упряжке из двух коней — прекрасного и скверного. Смысл всего образа таков: возница — разум, колесница — материальная субстанция души, прекрасный конь светлые помыслы, уродливый — низкие страсти. До Платона тот же символ употребил Парменид 111, но, по всей видимости, и он не был оригинален: образ, возможно, имеет более древнее, еще индоевропейское происхождение (зафиксирован в упанишадах и, быть может, в «Ригведе». а кроме того, известен в Китае — у Чжуанцзы) 112.

Наконец, в завершение краткого обзора проблемы скажем, что соответствующие воззрения имелись и у древних китайцев. Еще в середине I тыс. до н. э. им было присуще представление о наличии у человека двух душ - «материальной» (по) и «духовной» (хунь) (определения, как уже говорилось, следует понимать не буквально). Считалось, что по появляется в момент зачатия, а хунь - при рождении; после смерти по вместе с телом уходит в землю и становится духом гуй, а хунь возносится на небо, превращаясь в дух шэнь (гуй считались опасными и злыми, шэнь — добрыми). Шэнь после смерти становились императоры и аристократы, а также выдающиеся лица, чем-либо себя прославившие, простолюдины, как правило, шэнь не имели 113

Попробуем ответить на вопрос: в чем же причина широчайшей распространенности и глубокой превности концепции множественности душ? Данная проблема, по общему мнению этнографов, относится к числу наиболее запутанных. Она настолько многопланова, что полностью здесь ее, конечно, не решить, - проблема достойна специального монографического исследования. Однако попытаемся высветить основные моменты, которые, может быть, положат конец этой невообразимой путанице.

Прежде всего необходимо решительно отказаться от механического переноса на этнографические факты привычных нам христианских взглядов на душу. Они сформировались в совершенно иных условиях, чем те, о которых идет речь, и хотя анализ показывает, что генезис их тот же, что и у архапчных представлений, между ними имеется существенная разница. Душа это обобщенный образ личности, в разное время наполняемый разным содержанием, а потому рассматривать ее следует исторически. В интересующую нас эпоху родового строя сущность ее мыслилась во многом иной.

Главнейшим отличием личности в родовом обществе от привычной нам служит ее тотальная поглощенность коллективом. Заостряя проблему, можно сказать, что, если отбросить в сторону некоторое ограниченное число несущественпых индивидуальных особенностей, то каждый член рода целиком и полностью тождествен любому из своих сородичей. Основа такого жесткого нивелирования понятна: это примитивное коллективное производство и потребление, обуслов- в первую очередь главного из них - смерт ливающие минимальную социальную дифферен-

Сказанное само по себе не ново, но если продолжить мысль, то логика приведет нас к выводу достаточно простому, но весьма илодотворному. А именно: абсолютное равенство одного индивида пругому предопределяет их тождество всему коллективу в целом. Иными словами, структура личности должна в точности повторять структуру коллектива. Под последним следует понимать в первую очередь род, но тут же надо заметить, что как таковой он существует только в качестве составной части племени, т. е. во взаимосвязи с другими родовыми коллективами, а потому каждый индивид в равной мере является частью всего племени и соответственно должен воспроизводить его устройство.

На практике это проявляется в следующем. Если взять для примера простейшую дуально-экзогамную организацию, то нетрудно уяснить, что в ее рамках каждый индивид, будучи членом одного из двух экзогамных родов, по одному из родителей (кому именно отцу или матери, зависит от характера наследования) косвенно должен относиться и ко второму роду. Другими словами, индивид так же дуален, так же «расщеплен» на две части, как дуально и расщеплено породившее его общество, слепком с которого он является.

Отсюда вытекает несколько важных следствий. Первое: личность в родовом обществе есть синтез двух начал. Второе: начала эти — антагонистические. Третье: одно начало — доминирующее, другое - подчиненное.

Стоит наложить полученные выводы на конкретные представления о множественных душах, как сразу же, если не всё, то очень многое встает на свои места, обретая логическую стройность и непротиворечивость. Не входя в частные подробности, выделим основное.

Если внимательно посмотреть на приведенные выше примеры, то легко заметить, что главные отличия разных категорий душ зиждутся на антагонистических противопоставлениях: одна душа добрая, другая — злая; одна преимущественно духовна, другая — плотски материальна; одна живет вне, другая — внутри человека; одна идет после смерти на небо, другая - под землю; одна вечна, другая в конце концов погибает. Нагляднее всего качественное отличие проявляется в том, что одна из душ в противоположность другой (или другим) -- реинкарнирующая, неуничтожимая, вечно передающаяся из поколения в поколение.

Понять это можно только в том случае, если признать, что каждая из нескольких душ гипостазирует какую-то важную сопиальную связь индивида 114. В самом простом случае, с двумя душами, это будет значить, что главная (добрая, небесная, духовная, бессмертная) душа воплощает прямую принадлежность к коллективу, т. е. кровное родство; вторая же, побочная, подчиненная душа, с противоположными характеристиками, - косвенную связь с противостоящей экзогамной половиной общества, т. е. отношение свойства. Отсюда становится понятным смысл всех перечисленных выше противопоставлений и ность/бессмертие. Ведь, умирая, человек, как полагали, передает свою главную душу по наследству или, что то же самое, возрождается в потомках, тогда как побочная душа не наследуется

Главная душа, по арханчным религиозным представлениям, передается по наследству, ее можно определить как реинкарнирующую. Она не безусловно бессмертна, но ограничена в этом своем качестве, ведь прямая линия наследования может пресечься, тогда реннкарнирующая душа останется без потомка, в которого она могла бы вселиться. Но здесь нужно обратить внимание на одну важную особенность: реинкарнирующая душа оказывается определенным образом связанной с той душой, которая, становясь духом-покровителем рода, входит в пантеон и существует, таким образом, вечно.

Иногда эти два вида души мыслятся раздельно, иногда сливаются, приобретая вид двух функций одной души. В западной традиции последнее находит выражение в объективно-идеалистической конпепции души как эманации божественного абсолюта, связывающей трансцендентную причину с ее умопостигаемыми следствиями. Для исторической оценки генезиса таких представлений очень важны архаичные, в частности, восточные воззрения. Примером может служить китайская шэнь - одновременно п божество, и воплощение конкретной, индивидуальной души хунь.

Итак, главная душа в свою очередь дуальна. Объяснить это надо, видимо, тем, что повторяем, личности как таковой в родовом обществе не существует: всякая индивидуальность необходимо двойственна — индивидуально-коллективна.

Таким образом, мы получаем следующую картину: у каждого человека две полярных души, из которых главная тоже делится пополам - от нее «отпочковывается» индивидуальная, реинкарнирующая душа; т. е. душ, как минимум, три, Но этого мало. Ведь структура души, как и структура эндогамного коллектива, должна быть замкнутой, целостной, завершенной. В трехчленпой схеме недостает элемента, который бы объединял все три души воедино. Эту роль выполняет четвертая, общеплеменная душа. Иногда она фиксируется, иногда нет. В последнем случае ее воплощением выступает общеплеменной предок, верховное божество, позднее - царь.

Итак, краткое знакомство с проблемой приводит к выводу, что наиболее полной и устойчивой следует считать, основанную на исходном дуализме, четырехчастную структуру души (оговоримся, что возможны и гораздо более сложные схемы, их сложность является результатом трансформации тех или нных функций исходных душ в самостоятельную душу).

Существо предлагаемого нами подхода можно записать простой формулой: индивид = общество = космос. Если посмотреть с этой стороны, разрешение получает сразу целый ряд проблем, служащих предметом нескончаемых дискуссий н противоречивых суждений. Например, имеющий общемировое распространение культ близнецов, породивший множество взаимоисключающих точек зрения. Суть его проста: близнецы — это две половины обычного человека 115, персонифипированные полярные начала социального костроль играет средний брат, по ходу действия он моса, в обычном человеке спитезированные, совсем не нужен. Случайным он быть не может: в близнецах же — представленные в первозданным волшебная сказка при всей своей вариативности, ном, чистом, божественном виде. То же относить в противоположность мифу, текучему и обязаси и к менее популярным и столь же загадочным тельно неполному 113 максимально семантически андрогинам, гермафродитам и травестам: две насыщена и в принципе не знает незначимых фундаментальные составляющие личности по деталей, ничтожнейшие подробности несут в ней принчинам вполне понятным наряду с прочим чапубокий смысл. Тогда, может быть, число трп ще всего отождествляются с мужским и женским дросто дополненная до сакральной завершенначалом. В этом смысле каждый человек, по ности двойка, а три персонажа — результат трансархаичным понятиям,— мужеженщина 116. Те же, формации двух? Вовсе нет, как раз паоборот. В ком это проявляется наглядным образом, путем перемены пола, не могут не восприниматься € цветное отражение старшего. Тонкий и очень как подобие демиургов, способных соединять и важный нюанс. Вспомним, что такова же и приразлагать на части космические сущности. Не рода одной из трех душ - реинкарнирующей, случайно гермафродитизм и травестизм тесней- ведь она представляет собой реализацию в коншим образом связаны с шаманом, кстати сказать, кретном человеке небесной, родовой души и в воплощающим наиболее арханчный, другим у силу этого не может не быть всего лишь ее искауже утраченный, тип личности.

социальной структурой и отношениями, равным образом проясняет суть огромного числа так называемых «ритуалов перехода», фиксирующих любое существенное изменение в состоянии индивида, -- брак, рождение, смерть, всевозможные передвижки по социальной нерархии. Смысл всех этих сложных и на первый взгляд запутанных операций сводится к тому, что личность магико-мифологическими средствами сначала «раскладывают» на исходные компоненты, а затем вновь «собирают», располагая эти «кирпичики» в требуемых комбинациях.

Возьмем в качестве примера лишь один, наиболее близкий предмету данного разговора, фольклорный сюжет - волшебную сказку о трех братьях, имеющую множество типов и распространенную широчайшим образом по всему миру (в том числе и в Китае). Рассмотрим следующий ее вариант: три (иногда два) брата, из которых старший — воплощенный успех, средний — «так себе», а младший — дурак, отправляются на поиски невесты. У реки или у моря, разделяющего мир живых и мертвых, где живет суженая, онп расстаются: старшие братья трусят, младший отправляется в иное царство один. Там он побеждает чудовище и добывает царевну. Но старшие братья присваивают невесту, а младшего оставляют в мире мертвых, откуда он все-таки выбирается, отбивает невесту и карает братьевпредателей. Внешний смысл сказки в торжестве униженного. Внутреннее же содержание много глубже.

Сделаем одно простое допущение: условимся считать, что три брата - не три самостоятельных нерсонажа, а всего лишь три функции, т. е. сложим из них одно лицо 117. Тогда расставание у реки следует понимать как разложение героя на составные части. При этом младшего брата для наглядности можно уподобить (совсем как это происходит, например, в шаманских камланиях) душе, отправляющейся в царство мертвых и оставляющей на рубеже этого мпра свое тело -в данном случае старших братьев (оговоримся, что тело здесь следует понимать сугубо условно).

Теперь задумаемся, почему братьев — трое.

женным подобием.

Взгляд на личность как систему, составные - Итак, если соотнести сказочных трех братьев элементы и общее построение которой заданы с рассмотренными выше этнографическими реалиями, мы вынуждены будем прийти к заключению о том, что старший брат соответствует родовой, вечной и неуничтожимой душе, средний - тесно с нею связанной реинкарнирующей, младший же — побочный душе-свойственнице. бесправной и униженной.

А теперь обратим внимание еще на одну деталь сказок этого типа. Все они начинаются стандартным зачином: умирает отец (частоцарь), после него остаются три сына... Почему сказка с неизменным постоянством вводит отца, хотя сплошь и рядом он никакой роли в дальнейшем повествовании не играет? Ответ таков: отец -- это эквивалент выделенной нами выше четвертой, общеплеменной души, объедпняющей все остальные души в единое целое. А для чего сказка заставляет его умереть в самом начале действия, в чем смысл этой странной исходной ситуации? В том, что отец в данном случае это «человек вообще», стандартная модель любого индивида. Сказка анализирует: убрав главную скрепу, связывающую личность в целое, она разлагает ее на составные компоненты, производит их перекомбинацию, а затем заново собирает личность, только уже в ином виде (никчемный младший сын становится царем, т. е. замещает отца). Конкретный механизм анализа и особенно синтеза сложен, и здесь не место рассматривать, но общая схема именно та-

Вернувшись от теоретических вопросов к непосредственной теме нашего исследования - яншаоским изображениям, напомиим, что у баньпоских личин по четыре рыбки. Если истолкование рыбы как тотемных воплошений луши имеет под собой основание, то это число нельзя не признать глубоко закономерным, ведь именно четырехчастной должна быть, согласно предложенному объяснению, и структура души.

Не менее, пожалуй, знаменательно и то, что четыре души-рыбки хорошо коррелируют с четырехчастной структурой самих композиций на мисках пэнь, которая. как мы попытались показать в предыдущей главе, отражает космологическую тетратомию пространства, обусловлен-

неолита. Подобный параллелизм закономерен и хорошо иллюстрирует мысль о том, что конститупрующие элементы композиции семантически лублируют всю композицию в целом. Четыре души-рыбки, таким образом, соответствуют четырем структурным частям эндогамного коллектива.

Вместе с тем, не вполне ясно, почему все души представлены одним видом животного, а не разными, что отражало бы тотемическую структуру коллектива. Допустимо предположение, что в качестве воплощения души был избран либо общеплеменной тотем (точнее, зооморфный покровитель племени, ибо тотем как таковой имеет преимущественно родовой характер), либо же половой субтотем. Возможно, не лишен значения тот факт, что паре реалистически выполненных рыбок в баньпоских композициях, как правило. соответствует пара их схематических изображений. Нельзя ли увидеть в этом выражение двух категорий души — «идеальной» (реалистические рыбки) и «материальной» (схематические)? Дуализм, во всяком случае, налицо.

С представлениями о тотемной душе и с тотемизмом вообще тесно связано почитание предков. Помимо баньпоских личин и космического первопредка типа Паньгу, представление о котором, как было показано, существовало в период баньшань — мачан, с культом мертвых связаны и другие яншаоские изображения. Одно из них. сохранившееся на фрагменте керамики этапа баньпо, представляет собой личину, аналогичную проанализированным выше (отметим и прежнюю схему: голова + рыба), вписанную в контур рыбьей головы (см. рис. 41, б). Китайские археологи, обнаружившие данный фрагмент, видят в изображении «ипода, помещенного в голову рыбы» 119. Л. С. Васильев справелливо связывает его с тотемизмом и с представлениями о реинкарнаини 120. В качестве этнографической параллели можно назвать существовавший у некоторых племен о-ва Калимантан тотемический по своему смыслу обычай укладывать тела умерших в мудяжи рыб, а затем вторично погребать череп в фигуре рыбы бонито 121. Китайский археологический материал не дает оснований говорить о чемлибо подобном, но едва ли можно сомневаться, что указанное изображение этапа баньпо свидетельствует о почитании предка-рыбы.

О баньпоских личинах на мисках пэнь уже говорилось, что, возможно, они представляют не самих умерших предков, а замещающих их живых людей в специальных масках. Если это так. то эти личины (в том числе и последнюю, вписанную в контур рыбьей головы) можно интерпретпровать как изображения шаманов, уподобляющихся во время религиозных церемоний различным богам, духам и, конечно же, божественным предкам 122.

Шаманизм — сложный соппально-религиозный феномен, характерный отнюдь не только для Центральной Азии и Сибири. Наиболее убедительной представляется точка зрения, согласно которой на определенной ступени своего развития через шаманистическую форму религиозного культа прошли, возможно, едва ли не все наро-

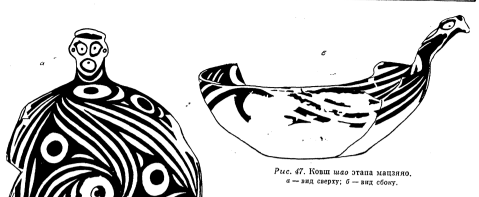
ную структурой протокитайского общества эпохи ды. В качестве главной составляющей шаманистической идеологии можно назвать представление о делении вселенной на три мира, связанных между собой мировым древом, по которому шаман, осуществляющий посредничество межлу людьми и богами, с помощью особых духов-помощников поднимается на небо и спускается под землю, и его способность, доведя себя спепифическими приемами до состояния экстаза, вступать в непосредственное физическое общение с духами <sup>123</sup>.

Шаманизм был известен и в древнем Китае. гле шаманы и шаманки, именовавшиеся по-разному — фан-ши, у, си, а возможно, и сянь-мэнь (последний термин некоторые исследователи сближают с тунгусским «шаман»), вплоть по эпохи Хань 124 не только пграли большую роль в народных редигиозных церемониях и обрядах, но и допускались порой в покои императоров 125. С течением времени по мере утверждения конфуцианства шаманизм утратил свои позиции, но многие его элементы сохранились в народном религиозном паосизме 126.

Яншаоские изображения дают основание предполагать наличие шаманистического комплекса, связанного с культом предков, уже в неолите. Одно из таких изображений относится, судя по орнаменту, к этапу мадзяяо и представляет собой ковш шао, который, если смотреть сбоку, имеет облик водоплавающей птицы; при виде сверху ручка ковша (она же - голова птицы) предстает в виле череповидной антропоморфной личины. Внутренняя поверхность ковща расписана типичным мацзяяоским орнаментом из параллельных волнистых линий и светлых кругов с крупными точками в центре (рис. 47). На внутренней поверхности одной из баньшаньских чашек бо нарисована скелетообразная антропоморфная 127 фигура с широко раздвинутыми ногами и руками, с отмеченным признаком мужского пола: внизу и по бокам фигуры изображено нечто, внешне, возможно, напоминающее развилку дерева с ветвями или, напротив, его корни (см. рпс. 41, а).

Общим для той и другой фигуры является то, что обе они имеют вид скелетов. Изображения этого типа хорошо известны в искусстве эпохи неолита и бронзы <sup>128</sup>. Обычно принято (и для этого есть основания) трактовать их как образы предков. У данной проблемы есть, однако, спепифический аспект: культ предков, как отмечалось, составляет важный компонент шаманизма, так что скелетообразные фигуры можно понимать и как изображения шаманов.

Необходимым элементом посвящения в шаманы является шаманская инициация, в ходе которой посвящаемый «умерщвляется» духами обычно путем «расчленения», чтобы затем «воскреснуть» уже в новом качестве. Этнография свидетельствует, что другим популярным способом «умерщвления» было «раздевание» иниципруемого вплоть до скелета. По представлениям якутов, духи отделяют мясо шамана от костей и разбрасывают его; у тунгусов считалось, что начинать шаманить можно только после того, как предки-шаманы разрежут тело посвящаемого на части и переберут его по костям (с этим же свя-



заны и поверья об особой «шаманской кости») 129.

Близкие этому представления имелись также шорцев, телеутов и других сибирских народов. В тибетской религии бон инициируемый мысленно отделял свою плоть от костей, а затем наращивал новую, что символизировало смерть и воскресение. Божество Бардо из тибетского и монгольского ламанстского пантеона, воплошающие состояние между смертью и воскресением и имеющие облик скелетов, играет важную роль в мистериях цам. Изображения человеческого скелета являются характерной деталью шаманского костюма у тувинцев-тоджинцев, тофаларов, кетов, якутов, селькупов, хамниган, нганасан и др. 130

О том, что подобные воззрения - отнюдь не локальная специфика сибирского и центральноазнатского шаманизма, красноречиво говорят убедительные типологические сходства между такими отличными друг от друга традициями, как эскимосская и древненндийская. У гренландских эскимосов посвящаемый в шаманы в своем воображении удаляет с себя кожу, мышцы и внутренние органы до тех пор, пока не «увидит» себя со стороны в виде скелета, только после этого он может стать шаманом и получить поступ к сокровенному знанию. В тамильской эпической поэме «Манимехалей» (VI-VIII вв.) встречается сходный, для буддизма совершенно нетипичный, мотив: царь Бхумираджа перед приобщением к дхарме чудесным образом переносится на далекий остров, где с помощью волшебницы в качестве необходимого условия постижения магического знания — видит свой собственный скелет <sup>131</sup>.

Эта универсальность объясняется такими попятиями архаических культур, как «жизньсмерть», «сакральное — профанное». Любой су-

щественный переход в новое социальное качество лежит через полное отринание прежнего состояния, т. е. в архаическом сознании - через физическое уничтожение, через смерть. Поэтому «умерщвление» («расчленение» или «раздевание» до скелета) — существеннейшая и неотъемлемая черта любой инпциации, тем более шаманской. Согласно архаичным верованиям, достигнуть священного знания, способности общаться с духами, т. е. отчасти уподобиться им, может лишь тот, кто как человек умер. Чтобы причаститься божественного, надо умереть, путь от профанного к сакральному лежит через смерть 132.

Этим же надо объяснять и происхождение самого культа предков, а также его тесную связь с шаманизмом. Сакральное амбивалентно - оно в одно и то же время и доступно постижению смертных (но лишь частично), и не доступно (неизмеримо выше профанного), т. е. в чем-то соприкасается с профанным, но в остальном качественно от него отлично. Амбивалентен и предок: с одной стороны, он - идеальный, не подверженный изменениям трансцендентный образ, с другой, - некогда реально живший человек, связанный кровными узами с ныне живущими и к тому же манифестирующийся в реально существующем тотеме. Амбивалентен и шаман: он и человек, и в то же время посредник между людьми и духами, отчасти сам дух, что примерно можно обозначить термином «богочеловек». Впоследствии функции обожествленного предка и шамана приписываются царю -«живому богу», которому, чтобы стать таковым. уже нет необходимости умирать хотя бы и символически, ибо естественная прпродная граница между вечным и неизменным идеальным и бренным материальным заменена теперь непроходимой социальной дистанцией: физически парь такой же, как и все, человек, но сопиально он нечто качественно иное, чем любой из его полданных. В общем плане, подобная амбивалентпость есть неотъемлемое свойство любого знака. который должен быть и тем, и одновременно не тем, что он обозначает.

Итак, мы попытались показать, что «умерщвление» шамана, включая «раздевание» до скелета — необходимый и универсальный элемент шаманской инициации и что, следовательно, мы имеем право рассматривать скелетные фигуры

не просто как изображения мертвых предков, по как образы тесно связанных с ними шаманов. Яншаоский материал, возможно, подтверждает это еще и следующими наблюдениями. В ковше шио антропоморфные черты (череп) соединены с зооморфными (волоплавающая птица). Имея в вилу сказанное выше, можно понимать это как воплошение шамана в одного из своих тотемных духов-помощников. Быть может, имеет значение и то, что помощник этот - именно волоплавающая птипа, которая в мифологии многих народов наделяется чертами медиатора, соединяющего верхипи и нижний миры, и демиурга, творящего вселениую, ныряя на дно океана и доставая оттула землю.

Правда, в китайской мифологии этот сюжет пензвестен. Для нас. однако, важнее то, что он не прослеживается и в яншаоской орнаментике, следовательно, данное допущение не может быть доказано из контекста яншаоской мифологии, и потому остается лишь препположением.

Не менее характерна поза баньшаньской фигуры: она прямо наводит на мысль о каких-то ритуальных телодвижениях или танце. Танец же, как известно, один из наиболее распространенных способов достижения шаманом экстатического состояния. Если идентификация сопутствуюшего фигуре изображения как кроны или корней дерева верна, то это может послужить еще одним подтверждением шаманского характера персонажа. Шаман всегда теснейшим образом связан с мировым древом, соединяющим собой все три

мира. Если представлены кории, то это свипетельствует о наличии представлений о перевернутом мировом древе, растущем с неба на землю Данный образ весьма популярен у многих найодов. К сожалению, и это предположение основано лишь на внешием сходстве, которое может оказаться обманчивым.

Рассмотренные в данной главе изображения позволяют говорить, что, судя по семантике орнаментации, яншаосцы по меньшей мере с этапа баньпо имели в соответствии с четырехчастным делением коллектива достаточно развитую и сложную систему представлений о наличии у каждого человека четырех душ в виде небольших рыбок, входящих и выходящих из тела через уши и рот. Основу этих представлений составляла вера в тотемных предков-покровителей, составляющих племенной пантеон и путем передачи своей души, имеющей облик животного-тотема, в данном случае - рыбы, воплошающихся в потомках.

Как свидетельствуют многочисленные этнографические параллели, подобные воззрения на тотемную, «внешнюю», т. е. в значительной мере независимую от человека, душу обусловливают веру в то, что она при определенных условиях (во время сна, болезни, вследствие колдовства) может покидать тело. И тут, чтобы вернуть ее. в действие могли вступать шаманы, возможно, игравшие какую-то роль в религиозной практике яншаосцев и тесно связанные с культом мертвых предков племени.

ГЛАВА VII

# ЛУНАРНЫЙ МИФ И КАЛЕНДАРЬ

Лупарные мифы составляют важный и чрезвы- манере рисунок, скорее всего, черепахи 2, вписанчайно интересный, но еще далеко недостаточно изученный аспект большинства древних мифологий. Имеющиеся в нашем распоряжении материалы расписной керамики неолитической культуры яншао позволяют утверждать, что в Китае мифы этого цикла бытовали уже в глубокой древности и зафиксированы в образах искусства новокаменного века. Для доказательства этого положения необходимо рассмотреть и интерпретировать ряд яншаоских изображений.

Есть основания полагать, что превнекитайский лунарный миф отражен в весьма многочисленных в яншаоской росписи композициях, главное место в которых занимает изображение дягушки (или черепахи). Одно из них нанесено на миске пань, изготовленной из тонкой красной керамики и найденной на стоянке Цзянчжай, в 15 км от Баньпо. Оно относится к этапу баньпо. На внутренней боковой поверхности сосуда представлены пара зеркально-симметрично расположенных рыб и фигура рептилии, которую можно отождествить с лягушкой (см. рис. 40, a)<sup>1</sup>.

На фрагменте мяодигоуской миски пэнь можно увидеть весьма похожий по изобразительной

ной в светлый овал, снабженный по бокам крупными круглыми точками (см. рис. 42, а)3. Кроме того, известны еще два, правда, более мелких и маловыразительных фрагмента керамики мяодигоу, на одном из которых видна часть головы и передней лапы (см. рис. 42, в), а на другом нижняя часть туловища и задняя лаца животного (см. рис. 42, б)4.

Наибольшую популярность изображения лягушек (черепах) приобретают на этапе манзяясь В свое время Ю. Г. Андерсоном в Ланьчжоу была приобретена типично мацзяяоская урна, расписанная черной краской, с изображением плывущих лягушек, помещенных в верхней части тулова сосуда (рис. 48)5. Кроме этого известна целая серия более или менее однотипных изображений лягушки, относящихся к этапу мацзяяо. Среди них выделяются два, наиболее реалистичных по манере исполнения. Оба образца прпобретены Ю. Г. Андерсоном в Ланьчжоу.

Вот описание первого из образцов (рис. 49, а): «Миска типично мацзяяоской формы. Единственная фигура нарисована внутри, на дне. это изображение животного, похожего на черепаху



Рис. 48. Сосуд этапа мацзяяо.

пли лягушку, с загнутыми ногами и широкой головой с большими глазами» 6. Высота миски 74 мм, пиаметр вверху 226 мм, диаметр внизу 92 мм, ширина венчика 16 мм, цвет изделия светложелтый, соломенный, роспись выполнена черной краской 7. Второй образец (рис. 49, 6) представляет собой фрагмент миски пэнь с аналогичной фигурой, «возможно, черепахи», как считает Б. Соммарштрём <sup>3</sup>.

Более многочисленная часть образцов данной серии состоит из схематичных, в значительной степени стилизованных изображений, хотя и нанесенных изнутри на пне мисок пэнь, но по общим очертаниям весьма близко напоминающих описанные выше реалистические фигуры лягушек. Два таких образца (рис. 49, a, s) тоже были приобретены Ю. Г. Андерсоном в Ланьчжоу. Один из них описан им как «типично мапзяяоская миска, в росписи которой лягушка заменена группой концентрических кругов и похожими на ноги волнистыми линиями»<sup>3</sup>. Иного мнения на сей счет придерживается Ма Чэнъюань, полагающий, что ланные изображения представляют собой всего навсего геометрический орнамент, состоящий из концентрических кругов, дугообразных линий и круглых точек 10. Согласиться

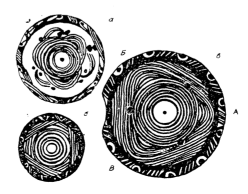


Рис. 49. Сосуды этапа мапзяяо.

с ним нельзя, ибо помимо чисто внешнего сходства стилизованных образов с реалистическими прототипами, подмеченного Ю. Г. Андерсоном. обращает на себя внимание почти идентичная опнаментация венчиков сосудов, а также закономерности всей композиции в целом.

Поскольку четыре описанных выше сосуда с фигурами лягушек не были обнаружены в археологическом слое, имелись, если подходить строго, основания для сомнений в их подлинности или, во всяком случае, в правильности их археологической атрибущии. Однако последние находки, сделанные китайскими археологами, полтвердили подлинность образцов из коллекции Ю. Г. Андерсона: в 1975 г. при раскопках стоянки Шуйличэньцзя (уезд Линься, пров. Ганьсу) в манзяяюском слое была обнаружена миска пэнь с аналогичной росписью внутренней поверхности (рис. 50). Высота изделия 11 см, диаметр 29 см, изготовлено оно из керамики краспого цвета и расписано черной краской 11.

При раскопках в 1978 г. в Хэтаочжуане (уезд Миньхэ, пров. Цинхай) были найдены еще две аналогичные пэнь 12. На другой пэнь из мацзяяоского слоя стоянки Яньэрвань (г. Ланьчжоу) на внутренней поверхности также представлено геометризированное изображение дягушки (см. рис. 49.6), по виду весьма близкое описанным выше 13. Все это дает теперь полное право рассматривать серию данных изображений как подлинно манзяяюскую.

Что касается интерпретации названных изображений, то большинство из цитированных выше псследователей ограничиваются лишь их воспроизведением либо же, в лучшем случае, кратким описанием 14. Большинство китайских археологов, как уже говорилось, видят в стилизованных мацзяяоских лягушках всего лишь геометрическую роспись 15. Относительно реалистических изображений этапа манзяяо исследователи расходятся в оценках: один (Ю. Г. Андерсон, Чжан Гуанчжи, Гу Вэнь, Янь Вэньмин и др.) считают, что они



Рис. 50. Сосуд этапа мацзяяо.

представляют лягушек, другие (Б. Соммарштрём, Ань Чжиминь, В. Е. Ларичев) видят в них черепах, треть (Т. И. Кашина) говорят одновременно и о лягушках и о черепахах 16.

ГЛАВА VII

Эти раскождения не должны смущать, ибо в мифологии и фольклоре большинства народов мира лягушка и черепаха очень часто выступают в роли алломорфов, т. е. взапмно заменяют пруг друга в качестве персонажей мифов, легенл. преданий. Алломорфизм обусловлен тем, что оба животных принадлежат к классу хтонических существ, имеющих в мифологии весьма близкие функции.

Данное обстоятельство нашло отражение не только в мифах, но и в языках многих азиатских и европейских народов. Так, в отношении неменкого языка это подметил еще А. де Губернатис: Krőte — «жаба», Schieldkrőte (Schield — «шит») — «черепаха» 17. Подобное сходство наблюдается и во французском: crapaud — «жаба», carapace — «панцирь черепахи». В румынском черепаха именуется broasca testoasa, буквально: «лягушка пол крышкой», а в болгарском ее название - «костена жаба». В тюркских языках лягушка именуется бака, а черепаха — таш-бака (букв. «каменная лягушка»). В древнемонгольском (XIV в.) menekei означает «черепаха», а menegei — «лягушка» 18.

То же можно сказать и о китайском языке: приведенные в словаре «Шовэнь» иероглифы-пиктограммы гуй (черепаха) и минь (лягушка) чрезвычайно близки по начертанию 19. Морохаси Тэцудзи приводит значительное число редких пероглифов, в состав которых вхопит ключ минь (лягушка) 20. Есть и обратные примеры: иероглиф цюй, содержащий ключ гуй (черепаха), имеет значение «жаба»21.

Для того чтобы наметить общее направление поисков верной интерпретации рассматриваемых образов яншаоской росписи, необходимо хотя бы кратко остановиться на главных функциях дягушки и черепахи в древних мифах и ритуалах<sup>22</sup>. Пожалуй, во всех без псключения мифологиях они занимают важное место. В первую очередь они теснейшим образом связаны с землей, выступая в космологических представлениях древности в качестве либо опоры, поддерживающей землю, либо символа самой земли. Так, согласно ламаистскому преданию. Манджушри создал землю из тела золотой космической черепахи 23 (по другому варианту, земля опирается на спину огромной черепахи 24). На спине черепахи земля покоится и по представлениям прокезов 25, а африканские балуба полагали, что сама вселенная имеет форму черепахи 26. По бурятской легенде, земля лежит на перевернутой вверх брюхом лягушке 27, в алтайской мифологии она также поддерживается лягушкой 28. Закономерности развития мифологических образов таковы, что можно с уверенностью утверждать: представлениям о лягушке (черепахе) — опоре земли, предшествовало воплощение самой земли в образе этих животных 29.

Не менее ярко в мифологии подчеркивается связь лягушки с водой и дождем. В широко распространенных в Северной Америке и Австралии мифах гигантская лягушка выпивает всю волу на земле и вновь выпускает ее только благоларя тому, что герою удается ее рассмешить 30. В древнейший памятник письменности Индии «Ригведу» входит широко известный «Гими лягушкам», гле описывается, как их кваканье приближает весну и дожди. О глубоком почитании этих земноводных говорит то, что в этом гимне они уподобляются брахманам, высшей касте древних ариев 31

Мифологические образы в процессе развития обогащаются новыми значениями и оттенками. производными от основных, и образуют сложные и разветвленные семантические пучки. На примере образа лягушки это прослеживается достаточно отчетливо. Первоначальное, исходное содержание его семантики — связь с землей и водой — в земледельческих культурах оформляется в идею плодородия. Постепенно происходит расширение этого понятия, его разветвление. С одной стороны, изобилие представляется уже не просто как избыток плодов земли, а как богатство, заключенное в сокровищах (золоте, драгоценностях, деньгах, кладах), и лягушка становится либо подательницей этих благ, либо их стражем, стерегущим клады и волшебные амулеты. С другой стороны, плодородие начинает пониматься как воспроизводство не только растений и животных, но и самого чело-

С лягушкой как носительницей плодородия ассоциируются представления об универсальном женском начале 32, она выступает в роли подательницы жизни п всеобщей прародительницы. Аккумулированным выражением представлений об особой жизненной силе лягушки становится мнение о том, что она (а также жабы и черепахи) обладает чрезвычайным долголетием и едва ли не секретом бессмертия. Лягушка и земноводные ее класса рассматриваются как материал для изготовления всевозможных лекарств и пилюль, продлевающих жизнь. Антитезой данной мифологической функции лягушки является ее особое отношение к смерти и миру мертвых. Связь ее со смертью, с полным неизвестности и опасностей потусторонним миром, куда, как полагали, безнаказанно могли проникать лишь коллуны и шаманы. объясняет, почему ей приписывались такие качества, как мудрость, проницательность, обладание сокровенными знаниями и пророческим даром, способность делать тайное явным.

Все отмеченные аспекты мифологической семантики лягушки отчетливо прослеживаются в китайских мифах, верованиях и сказках. О том, что лягушка почиталась в Китае с глубокой древности, говорит текст «Чжуан-цзы», где при перечислении различных духов, с которыми, надо полагать, были связаны определенные мифы, ныне утраченные, в их числе упоминается и Лягушка (Валун), «прыгающая на северо-востоке» 33. Из источников известно, что в превности в Китае на крышах домов для отвращения зла устанавливались выполненные в натуральную величину скульптуры жаб и сов 34. По сведениям «Хоу Хань шу» (гл. 8). статуи лягушек устанавливались в императорских дворцах 35.

Поклонение духу зелепой лягушки (цинва шэнь) сохранилось в Китае вилоть до XIX в. п даже позже. В китайских сочинениях сообщается, что особенно много посвященных ей кумирен и храмов находилось в бассейнах рек Хань и Янцзы. Лягушек в этих культовых местах водилось

множество, в жертву им приносили животных и обращались к ним с мольбами об отвращении зла <sup>36</sup>. Наиболее развит культ зеленой лягушки был в Южном Китае; вместе с тем значительное число посвященных ей храмов известно и в центральной части страны <sup>37</sup>. Многочисленные духи зеленой дягушки считались воплощениями различных исторических и псевдоисторических персонажей. Наряду с мужскими духами были и женские 38.

В одной из новелл из сборника Юань Моя (XVIII в.) человек несет наказание за то. что в прошлом рождении любил есть лягушек 39. Известны специальные листовки с призывами не истреблять лягушек, выпускавшиеся в старом Китае 40. Реликты культа жабы отмечены исследователями также у среднеазматских дунган 41. Свидетельством особого мифологического значения лягушки можно считать фольклорные сюжеты, зафиксированные уже во II в. до н. э. и повествующие о принесении в жертву жабе или черепахе - духам озера, рекп или источника — людей 42. По мнению В. Эберхарда, вполне вероятно, что в древнем Китае лягушка считалась божеством домашнего очага, охраняющим благополучие дома (в пользу этого среди прочего говорит семантика пероглифа, обозначающего «домашний очаг», — он изображает лягушку в пещере) 43.

По традиционным китайским представлениям, пягушки, жабы и черепахи в наибольшей степени среди всех животных воплощают в себе начало инь, главными характеристиками и атрибутами которого служат — вода, земля, холод, мрак, женское начало, пассивность, неизменность и т. п. Так, при пинастии Хань в полнолуние пятого месяца, когда, как считалось, инь приходит на смену ян, чиновникам для ликвидации опасного влияния этого переломного в году дня давали пить бульон из совы и ся-ма, в которой исследователи вилят жабу чань-чжу 4. По сообщению «Тан шу», когла в 713 г. большая змея и огромная лягушка с огненными глазами показались близ императорского пворца в Лунъю, предсказатели объявили, что эти твари относятся к началу инь и их появление-недобрый знак 45.

Алломорф лягушки и жабы — черепаха в китайской мифологии так же, как и во многих других, выступает в роли опоры вселенной и, следовательно, может отождествляться с землей. Так, по превнекитайскому мифу, богиня-демиург Нюйва, «чинившая» после мятежа чудовища Гунгуна небосвод, отрубила у гигантской морской черепахи ао даны и, поставив их по четырем углам мира, укрепила таким образом вселенную . В гл. 5 «Ле-изы» приводится легенда о горах бессмертных Пэнлай, покоящихся каждая на пяти огромных черепахах 47. Функция черепахи в этих внешне отличных друг от друга мифах идентична.

Еще более тесно лягушки, черепахи и жабы в китайской традиции связаны с водной стихией. В фольклоре Китая известно значительное число вариантов сюжета, практически точно соответствующего известным североамериканскому и австралийскому мифам: лягушка выпивает целое озеро или пруд, но, заслышав смех человека, лопается и выпускает проглоченную воду 48. В данном случае в этом персонаже нетрудно увидеть

реликт образа космической лягушки - хозяйки всей воды в мире. Китайские мифология и фольклор фиксируют особое отношение лягушек к наводнению: они, как правило, выступают вестниками гряпущего белствия, сигналом к наступлению вол служит появление лягушек из ступок или из очага. Некоторые из многочисленных вариантов этих преданий известны с III в. до н. э. 19

К сказанному можно добавить, что герой древних мифов Юй, одним из главных деяний которого считалось укрощение потопа, первоначально мыслился в облике некоего земноводного. Как считает Б. Л. Рифтин, «можно предположить, что и сам пероглиф юй, которым записывается имя героя, представляет собой графическое изображение какого-то необычного земноводного существа. близкого черепахе или дракону» 50. В пользу такого предположения говорит и то, что, по преданию. отец Юя - Гунь превратился в трехлапую черепаху най 51, а самому Юю при укрощении наводнения среди прочих животных помогала черепаха. По превнекитайским поверьям, лягушки и черепахи входили в свиту Князя Реки — Хэбо, на каменных рельефах эпохи Хань можно встретить изображения фантастических существ с телом лягушки и головой человека, сопровождающих пышный кортеж повелителя вод 52,

В превнем Китае было известно много примет. суеверий и обрядов, связанных с вызыванием лождя. В «Малом календаре Ся» записано, что в четвертом месяце раздается крик животного юй (отождествляемого в комментариях с трехлапой черепахой най или же с лягушкой ха-ма), предвещающий дождь 53. Лягушки широко использовались древнекитайскими жрецами в молениях о дожде, их изображения украшают многие бронзовые барабаны, подражавшие своим грохотом звукам грома 54.

Особо чудодейственная сила прицисывалась трехлапой жабе чань-чжу. Считалось, что когда она становится очень старой, она приобретает способность пожирать демонов засухи, а если такую жабу в пятом месяце высущить в тени (инь), то с ее помощью можно вызвать дождь, надо лишь ее лапой начертить на земле рисунок 55. По предположению А. Масперо, упоминаемый Цюй Юанем в «Тянь вэнь» Хозяин дождя по имени Бин-и 56. о котором сказано, что он «своим криком вызывает дождь», имел облик жабы или лягушки 57. По народному поверью, лягушачья икра падает с неба вместе с росой, почему эта рептилия и именуется в простонародье тянь-изи («небесная курица») 58. Связь лягушен и жаб с водой и дожчем обусловливает их особое отношение к грозам, молниям и грому. По поверью китайцев Западной Сычуани, во время грозы лягушки переворачиваются на спину, и их блестящее брюхо притягивает к себе молнию 59. Рассказ о лягушке, убитой ударом грома, содержится в сборняке Юань Мэя 60.

Приведенные данные о роли лягушки в аграрном культе, о ее связи с землей и влагой позволяют понять, каким образом она и ее алломорфы стали мыслиться в качестве символа и воплощения плодородия и плодовитости. В пользу древности таких представлений говорит нероглиф. имеющий значение «беременность» или «ребенок во чреве», образованный сочетанием знаков «женщина» + «лягушка» 1. Особой плодовитостью и похотливостью 2 народное поверье наделяет черепах. В простом народе полагают, что они бывают только самками, а поломство приносят после спаривания со змеями 3: черепаха, обвитая змеей, пменуется сюань-у («Темный воин») и играет важную роль в китайской мифологии, входя наряду с Белым тигром, Лазоревым драконом и Пурпурной птицей в четверку наиболее популярных с эпохи Хань мифических животных — хранителей сторон света, среди которых она символизирует север, мрак, холод, т. е. качества, непосредственно относяшнеся к началу инь.

Одно из древнейших женских божеств Китая — Нюйва, считающаяся вместе со своим мужским дополнением Фуси (ее братом и супругом) демиургом, прародительницей рода человеческого. покровительствующей деторождению и бракам. в своих истоках, возможно, имела облик лягушки. впоследствии ею утраченный. К такому выволу пришел синолог Э. Шэфер, псследовавший этимологию пероглифа ва (знак нюй означает «женшина»). Оказалось, что однокоренные слова имеют значения: «улитка», «яма с водой», «пора». «пруд», «лужа», «стоячая вода» и, накопец, «лягушка». По мнению Э. Шэфера, это «указывает на то, что Нюйва первоначально была духом дождевых луж и представлялась в облике влаголюбивых скользких существ, живущих вблизи них. Если это так, то она близка вызывающим дожль лягушкам племени бихар в Индокитае и могла быть божеством - улиткой» 64.

Не исключено, что в древности лягушка была тогемом некоторых китайских родов. Вероятно, об этом свидетельствует то, что среди фамильных знаков встречается пероглиф минь — «лягушка». Человек с такой фамилией — Минь Чугун, живший в эпоху Хань, упоминается в сочинении «Ци син тун» («Исследование редких фамилий») в пользу этого, возможно, говорит и то, что в китайском фольклоре весьма популярны сюжеты с мотивом так называемого «тотемного брака», где герой или героиня женится или выходит замуж за лягушку в .

Начиная со средневековья жаба в Китае становится также символом богатства, т. е. происходит дальнейшая трансформация и развитие исходной семантемы плодородия. В дополнение к ней появляется новый персонаж -- святой кудесник Лю Хай (пначе — Лю Хар, Лю Хайчжань), изображавшийся на многочисленных народных лубках и картинах в облике даоса, стоящего на трехлапой жабе чань (либо просто в ее сопровождении) и держащего в руках цветной шиур с нанизанными на него монетами или другие атрибуты богатства (рис. 51); нередко сама жаба представлялась изрыгающей монеты и драгоценности 67. В фольклоре Китая, кроме того, очень популярны сюжеты, в которых подателем богатства или чудесных драгоценных предметов выступает мифологический алломорф жабы — черепаха: в одних сказках в качестве волшебного предмета фигурирует черепаший панцирь, наполненный жемчугом, в других - жемчуг дает чудесная черепаха, которую кормят солью 68: известен также мотив выходящей из реки черепахи с чудесными жемчужинами на спине 69.



Puc. 51. Даоский святой Лю Хар с трехлапой жабой, приносящей богатство. Народный лубок.

Описанные мифологические свойства дягущек. жаб и черепах делают понятным, почему эти животные считались напеленными особой жизненной силой, возпействующей на продолжительность жизни. По традиционным китайским представлениям, они (особенно жаба и черепаха) якобы отличаются чрезвычайным долголетием. Китайцы верили, что «черепаха живет тысячу лет, затем умирает и оставляет панцирь, дающий предсказания» 70. По сведениям, приводимым известным алхимиком и натуралистом Гэ Хуном (IV в.), жаба чань может достигать возраста в одну, три и даже десять тысяч лет 71. Черепаха и жаба превратились в китайской традиции в символы потустороннего сверхъестественного знания и всеобъемлющей мудрости. Иллюстрацией может служить приводимый потомком Конфуция в двенадцатом поколении — Кун Аньго (И в. до н. э.) миф о том, что, когда Юй укрощал наводнение, ему явилась чудесная черепаха с восемью триграммами ба-гуа на спине, заключающими в себе всю мудрость мира 72.

Приведенные мифологические и фольклорные сведения вкратце освещают основные аспекты образа лягушки в духовной культуре традиционного Китая, в целом совпадающие с ее общемпровой мифологической семаптикой. В то же время нельзя полагать, что одних этих данных достаточно для того, чтобы считать неолитические изображения лягушек на керамике яншао интерпретирванными. Приведенные материлы, самое большее, могут лишь указать направление дальнейшего поиска и дать общий фон для семантича

пстолкования. Основываясь на них, можно допустить, что представленные в яншаоской орнаментации лягушки тесно связаны со стихиями воды и земли, с идеями плодородия, изобилия и долголетия, что они, возможно, играли существенную роль в аграрных культах и религиозных верованиях яншаосцев и были их илеменными божествами

Однако, в принципе, все это с успехом может быть отнесено чуть ли не к любому пзображению этого земноводного, принадлежащему едва ли не каждой земледельческой культуре. Задача интерпретировать вполне конкретные неолитические образы ставит перед необходимостью обратиться к более подробному анализу их структуры и композиции, с тем чтобы выявить как можно больше их семантически значимых черт.

Прежде всего можно предположить, что фигуры лягушек на яншаюских сосудах вполне естетвенно объясняются функциональным тождеством орнамента и самого керамического изделия: лягушка — символ и воплощение водной стихии, сосуды — вместилища жидкости и влаги. В этом отношении, вероятно, не лишено значения то обстоятельство, что стилизованные мацзяяоские лягушки изображены посредством концентрических кругов с точкой в центре, возможно, символизирующих также и воду.

Такая оценка, однако, при всей своей допустимости не исчерпывает пеликом семантики композиций. При взгляде на яншаоские изображения лягушек обращает на себя внимание то, что почти все они, за исключением баньпоской находки из Цзянчжая, либо вписаны в круг, либо располагаются на внутренней поверхности мисок таким образом, что круг образован самой конфигурацией изделия и его венчиком. Это правило относится в первую очередь практически ко всем мацзяяоским изображениям, но отчасти, возможно, распространяется также и на мяодигоуские: характерно, что фигуры лягушек этапа мяодигоу вписаны в более светлый по цвету овал, снабженный по краям двумя круглыми точками. Другая особенность мацзяяоских дягушек заключается в том, что большинство из них, как правило, изображены трехлаными или трехпалыми, либо то и другое одновременно. В тех случаях, когда лапы на рисунке отсутствуют, идея троичности выражена тремя концентрическими полуовальными высту-

Достаточно отчетливо вычленяемый образ трехлапой и трехпалой лягушки на фоне круга при обращении к мифологическим параллелям позволяет увидеть в нем лунную лягушку, известную по древнекитайским мифам 73. Предание о ней является наиболее древним из всех лунарных мифов Китая. Первое достоверное упоминание о лунной жабе, именуемой чань, содержится в «Хуайнань-цзы» — известном сочинении даоса Лю Аня (II в. до н. э.), где сообщается: «На луне есть жаба» (гл. 7). В гл. 17 того же источника приводится интересная деталь мифа: «Луна освещает все, что находится под небом, и поедается жабой»<sup>74</sup>. Последнее выражение можно понимать Двояко: в виду имеются либо лунные затмения <sup>75</sup>, которые в мифологиях большинства народов объясняются пожиранием светила каким-либо чудо-

вищем (обычно хтоническим), либо ежемесячное убывание луны. Не исключено, что подразумевается и то, и другое вместе.

Кроме этого в гл. 6 «Хуайнань-цзы» приводится пругое предание: о бегстве жены дегендарного стрелка И — Чан Э с эликсиром бессмертия на луну. «И выпросил у Сиванму эликсир бессмертия. Чан Э украла его и вознеслась на луну» 16. Согласно более поздним свидетельствам, Чан Э и лунная жаба — один и тот же персонаж. Так, в гл. 13 принадлежащего Чжан Хэну (78-139 гг. н. э.) трактата «Лин сянь» («Наставления о сверхъестественном») сообщается: «Чан Э — это жена И. Она украла эликсир бессмертия богини Сиванму и решила принять его... После этого Чан Э поселилась на луне и превратилась в жабу» 77. По мнению Юань Кэ, миф о Чан Э, бежавшей на луну и ставшей там жабой, существовал еще до эпохи Хань и впервые был записан в сочинении «Гуй цзан» в эпоху Чжаньго (403-291 гг. до н. э.) или несколько ранее. Хотя дошедшие до нас в разных источниках цитаты из этого сочинения сообщают лишь, что «Чан Э превратилась в дух луны» 78, не уточняя, как именно этот дух выглядел, можно предположить, что в виду имеется жаба чань.

Жаба на луне упоминается и в «Лунь хэн» («Критические рассуждения») — сочинении известного философа-скептика Ван Чуна, который, критикуя миф с точки зрения рационализма, уделяет его разбору и опровержению много места 18 контекста изложения явствует, что во времена Ван Чуна этот миф бытовал повсеместно и был достаточно хорошо известен.

Существует мнение, что лунная жаба чань упоминается и в известном памятнике древнекитайской литературы «Тянь вэнь» («Вопросы к Небу») знаменитого поэта древности Цюй Юаня (IV в. до н. э.). Общепринят следующий перевод соответствующего места из этого источника: «Благодаря чему (букв. «какой дэ».— В. Е.) ночное светило умирает, а затем вновь возрождается? Благодаря чему заяц, который виден на нем, живет там?». Известный китайский филолог Вэнь Ило, отвергая традиционное понимание этого места, в свое время выдвинул на сей счет оригинальную гипотезу: он предположил, что пероглифы гу ту 30, которые, согласно их общепринятому толкованию, значат «лунный заяц» в представляют собой древнее чтение слова хама, имеющего в современном языке значение «лягушка». Затем, на его взгляд, хама превратилось в чань ту 82, поэтому и произошло расщепление одного названия на два, которые стали обозначать лягушку и зайца, живущих на луне 83.

Необходимо объяснить, почему именно жабы и лягушки считались столь тесно связанными с луной. Дело в том, что в мифологии этому ночному светилу приписываются те же качества и свойства, что и названным земноводным. Оно мыслилось источником и средоточием влаги, подателем дождей и туманов. Вот лишь некоторые из свидетельств древнекитайских источников на этот счет. «И-цзин» (гл. «Шо гуа чжуань»): «Гань — это вода, это — луна»; Лю Ань (II в. до н. э.): «Холод, испускаемый инь, скапливается и образует воду. Эссенция водяных паров есть луна»

13 в. в. Евсюков

(«Хуайнань-цзы», гл. 3); Ван Чун (I в. н. э.): «Луна есть вода» («Лунь хэн», гл. 11): Чжан Хэн (II в. п. э.): «Солнце подобно огню, луна подобна воде» («Лин сянь»); Гэ Хун (IV в. н. э.): «Эссенция луны управляет водой» («Бао Пуцзы», гл. 1). Кроме того, луна соотносилась с землей. мраком, холодом, женским началом. Она считалась ответственной за плодородие и размножение животных и растений, покровительницей браков и деторождения, являла собой воплощенное бессмертие и постоянное воскресение 84. Мифологическая семантика луны и лягушки, таким образом, идентично, что и обусловило совмещение этих образов воедино.

В пользу этого говорят и типологические совпадения лунарного мифа древних китайнев с аналогичными преданиями других народов. Так, по тайским легендам, на небе живет огромная Лягушка, Пожирающая Луну. Владыка небесного пруда держит ее на цепи на дне водоема. Но иногда, когда он спит, лягушка разрывает пепь и устремляется на поиски дуны и, найдя, пожирает ее. Тогда женские духи луны спешат за помощью к владыке пруда. Чтобы помочь им, на земле молодые девушки бьют пестиками по ступкам для толчения риса. От этого шума владыка пруда пробуждается, ловит лягушку и вновь заковывает ее в цепи <sup>85</sup>.

Предания о лунной лягушке пользуются огромной популярностью среди индейских племен, населяющих территорию от Северо-Западного побережья Северной Америки до Южной Калифорнии (сэлиш, сахаптин, луизеньо, лиллоуэт, арапахо, атсина, кроу, хидатса, мандана, кламатхи, молоки). Как правило, образ лягушки на луне у них связан с мотивом либо потопа, либо брака. В Южной Америке отзвуком этих легенд, возможно, является бытующее среди индейских племен Гайаны представление о черепахе как о ездовом животном луны 86. В мифологии мочика ягуар-лягушка выступает в роли спутника бога луны. Южноамериканские каража видят фигуру лягушки в лунных пятнах, а по представлениям индейцев куна, чудовищная лягушка, пожпрая солнце, вызывает его затмение 87.

К сказанному можно добавить, что в свое вре мя исследователями предпринимались попытки обнаружить истоки китайской лунной жабы в Ивдии и даже Египте 88, весьма, впрочем, неубедительные.

Специального рассмотрения заслуживает мотив трехлапости лунной жабы, отчетливо прослежи вающийся в яншаоской росписи. Помимо чань китайская мифология знает несколько разновидно стей трехлапых черепах, которых, как было показано, можно считать алломорфами жабы. Выше уже говорилось, что, по преданию, в трехлапую черепаху най (рис. 52, в) после смерти превратился отец Юя — Гунь. В «Шань хай цзине» упоминается ядовитая черепаха юй 89, которая, по другим источникам, также была трехлапа 90. Там же прямо говорится о трехлапых черепахах, мясо которых излечивает от болезней 91. Что касается трехпалости, то в древнекитайском языке имелся специальный пероглиф хуэй для обозначения трехкоготной черепахи 92 (к этому можно добавить, что вплоть до династии Мин императорские праконы изображались с тремя когтями на каждой лапе 93). Из соседей китайцев аналогичный образ был известен вьетнамцам: в средневековой вьетнамской хронике «Вьет шы лыок» трехлапая шестиглазая черепаха упоминается многократно и рассматривается как доброе знамение 94.

В китайских мифах фигурируют и другие трехногие персонажи. Так, в комментарии Го Пу к «Шань хай цзину» говорится о трехлапой птице, прислуживающей хозяйке запада Сиванму 95, а в сочинении «Шэнь и цзин» описываются пвижущиеся с быстротой ветра пемоны засухи, у которых три ноги и голое тело 96. В «Каталоге гор и морей» встречается целый ряд персонажей с тремя ногами: птица, напоминающая змею; животное, похожее на корову: бог Шэто с человеческим туловищем и квапратным лицом 97.

Вместе с тем объяснение этого мотива в китайских источниках отсутствует. Это дало В. М. Алексееву основание сказать: «Трехлапая жаба — один из самых мистических символов, не объясненный даже всеобъясняющими легендами нянек и полуобразованных сяньшэнов» 98. К. Хентце, основы-

мифическое существо Куй; б — мифическая птица Би-фан; в — мифическая трехланая черенаха най.

аясь на тексте «Хуайнань-цзы», где говорится, то жаба чань пожирает луну, вызывая ее убыание, предположил, что «проглатывание луны и рехлапость жабы, несомненно, указывают на три пя темной луны (т. е. время, когда луна не видва на небе. В. Е.), трехлапость одновременно мражает и три стадии развития земноводного» 99. это мнение представляется слишком умозрительным и не может быть принято, кроме всего прочего, хотя бы потому, что из астрономии известно о колебаниях периода наблюдаемости луны, который не обязательно равен трем дням.

Быть может, ближе всех к решению проблемы подошел Л. Я. Штернберг. Он попытался обнаружить истоки образа трехлапой жабы чань в Индии, что, на наш взгляд, ему не удалось. В то же время замеченная Л. Я. Штернбергом типологическая связь трехлапости чань с широко известным индийским мифом о трех шагах Вишну представляется не лишенной интереса.

Вкратце суть мифа такова: в облике карлика Вишну явился на жертвоприношение к властителю асуров, захвативших всю вселенную. Тот предложил Вишну столько земли, сколько он сможет пройти тремя шагами. Вишну, приняв свой истинный облик великана, охватил своими шагами все три сферы мироздания и освободил мир от демонов. Это одно из наиболее славных и известных ских систем, тройственные по своим характеридеяний Вишну, отсюда происходит и его популярный эпитет «Широко ступающий». Ряд древних комментаторов и современных исследователей вимпрами: верхним, средним и нижним 100.

Три ритуальных шага совершали во время жертвоприношения индуистские жрецы 101. Аналогичные представления встречаются и в буддийской мифологии: Будда (кстати, считавшийся одной из аватар Вишну), едва родившись, делает семь магических шагов, знак того, что он — грядущий властелин мира. Семь шагов («Вишну пада»— «шаги Вишну») делают индуисты при обряде бракосочетания. Видимо, с этим циклом представлений связано и почитание буддистами отпечатка ступни Будды. В. Рубен с полным, на наш взгляд, основанием видит в этом пережитки шаманистической практики — ритуальных шаманских шагов п танцев <sup>102</sup>.

Однако едва ли есть нужда пскать объяснение трехлапости чань в Индии или где-либо еще за пределами Китая. Аналогичный шаманский шаг «Юй бу» приписывается легендарному мироустроителю древности Юю. Китайские источники содержат много упоминаний о нем. Суть их сводится к тому, что, усмиряя потоп, Юй заболел сухоткой и поэтому страдал хромотой 103. В шаманской практике «юев шаг» применялся не только в древности, но и в средневековье (например, в эпоху Тан), а по некоторым сведениям, им до настоящего времени пользуются шаманки в Южном Китае 104. Из шаманизма этот рптуальный шаг был заимствован даосами 105. Описание «походки Юя», сопержащееся в известном сочинении Гэ Хуна «Бао Пуцзы» (IV в. н. э.), показывает, что она состояла из повторяющегося чередования трех maros 106.

О том, что «юев шаг» помимо очистительных функций, возможно, имел и более широкий, кос-

мический смысл, говорит содержащееся в «Хуайнань-цзы» предание об измерении земли шагами помощниками Юя — Дачжаном и Шухаем 107. О космическом же характере деятельности Юя свидетельствует, например, то, что он создал девять (т. е. 3×3) областей, проложил девять дорог, оградил насыпями девять озер и измерил девять горных хребтов 108. Мпроустроительная деятельность Юя охватывала, таким образом, все три мира: верхний (девять хребтов), средний (девять областей) и нижний (девять озер). Не случайно ему приписывается отливка девяти треножников, символизирующих девять областей Поднебесной. По преданию, первый треножник был отлит Тайхао и воплощал в себе единство мира. т. е. всех трех его сфер 109. Три треножника, соответствующие небу, земле и человеку, были изготовлены, по преданию, Хуанди 110. Таким образом, можно сопоставить тройной шаг Юя с тремя космическими шагами Вишну.

Приведенные данные позволяют предположить, что мифическая чань, возможно, каким-то образом связана с универсальной концепцией трихотомической вселенной. Такое предположение может быть подтверждено большим числом примеров: как показывают специальные исследования, многие персонажи из самых различных мифологичестикам, как правило, оказываются связанными с тремя сферами мироздания.

Не отвергая возможность такой интерпретации, дят в этой акции символическое овладение тремя в то же время следует обратить внимание на следующее. Приписываемые жабе чань трехлапость п трехпалость в корне противоречат основным положениям древнекитайской числовой символики инь и ян, сущность которой состоит в том, что в пределах десятка все нечетные числа отражают идею ян, а все четные — инь. «Сюй Хань шу» (раздел «Тянь вэнь чжи»): «Луна — источник эссенции инь, числа инь — четные» 111. «Да Дай ли цзи» («Записи ритуалов старшего Дая», II в. до н. э.): «Число Неба — 1, Земли — 2, человека — 3.  $3\times3$  дает 9.  $9\times9$  дает 81. 1- управляет солнцем. Число солнца — 10 (т. е.  $3\times3+1$ . — В. Е.) »<sup>112</sup>. Луна считалась квинтэссенцией инь и именовалась Тай-инь (Великое инь).

Жаба, хтоническое существо, да к тому же еще связанное с луной, несомненно, — одно из самых ярких воплощений этого принципа, и поэтому три ее трехпалых лапы, относящиеся к бесспорным признакам ян, никак не вяжутся с представлением о ней как о существе инь. Следует добавить, что среди всех чисел ян число 3 играет особую, можно сказать, главенствующую роль. Принято было считать, что в основе этого лежит активная сущность ян, соединяющая единицу (Небо) и двойку (Землю).

Символику чань следует рассматривать вместе с парным ей образом «золотого ворона» (изинь-у) символом солнца. В «Хуайнань-цзы» (гл. «Цзин шэнь») он назван «колченогим», комментарий поясняет, что имеется в виду «сидящий на корточках», или «трехланый», ворон 113. Троичность в облике солнечного ворона не вызывает возражения, ибо он — воплощение ян. Можно задаться вопросом: не есть ли трехлапость чань результат перенесения на нее признаков цзинь-у, т. е. не вторичен ли лунарный миф по отношению к солярному (по аналогии с мифами о матерях 10 солнц и 12 лун)? На этот вопрос едва ли можно ответить утвердительно. Яншаоская роспись свидетельствует, что образ трехлапой чань намного древнее цайнь-у.

Правда, среди орнаментации керамики этапа мяодигоу имеется одно вписанное в круг изображение <sup>114</sup>, в котором в принципе можно увидеть фигуру взлетающей птицы с тремя ногами. Но, во-первых, изображение это едипично, а во-вторых, три поги вполне допустимо интерпретировать как хвост птицы. Следовательно. *цзинь-у* все же вторичен по отношению к *чань*. Отсюда вытекает вывод, что образ трехлапой лунной жабы появился до образования числовой символики *инь-ян*; и, в самом деле, крайне маловероятно, чтобы столь развитая спекулятивная концепция возникла уже в неолите.

Трехлапость чань можно рассматривать и с другой точки зрения: не только как отражение идеи космической завершенности, как соответствие главным параметрам космологии — трем сферам мироздания, но, как неполноту, ущербность, т. е. считать ее хромой. В китайских источниках эпитеты этого рода к чань не прилагаются, но зато «колченогим» именуется ее мифологический двойник — солнечный ворон изинь-у. Исходя из одного только китайского материала, выяснить мифологическую семантику хромоты вследствие ограниченности имеющихся данных весьма трудно, поэтому придется обратиться к типологическим соответствиям в других мифологиях.

Мифологические персонажи, которым приписывается хромота, безногость или какие-либо аномалии, связанные с нижними конечностями, хорошо известны в мировом фольклоре. При всем разнообразии приписываемых им характеристик, качеств и функций, между ними есть общее, позволяющее объединить их в один тип. Это — однозначно прослеживающаяся связь с нижним миром, землей, водой, камнем, смертью, злом 115. Так, К. Леви-Строс, исследуя мифы североамериканских индейцев, обратил внимание на то, что у героев, порожденных землей, особо подчеркнуты аномалии в ходьбе (они либо волочат ногу, либо «ходят поперек»), или же нижние конечности у них маркированы иным образом («окровавленная нога», «мягкая нога», «раненая нога») 116.

Из античного фольклора можно назвать подземного кузнеца Гефеста, считавшегося, как известно, хромым («хромец обеногий» у Геспода)117. Тюрко-монгольской параллелью могут служить связанные с подземным миром хромые кузнецы Аксак-Тимур (Тамерлан) и Чингисхан (не реальные, разумеется, лица, а героп легенд) 118. Другие персонажи античной мифологии с маркированными ногами — Эдип (букв. «пухлоногий») и Ахилл, омытый матерью в подземной реке забвения Лете, причем неомытой осталась пята, от раны в которую он в конце копцов погибает (отсюла «ахиллесова пята»). Аналогию Ахпллу составляет герой кавказского эпоса «Нарты» Сосруко, который описывается или хромым, или с «кривыми стальными ногами». Сосруко чудесным образом рождается из камия, а умирает от того, что волшебное колесо перерезает ему ноги 119.

Древнегреческий фольклор знает спутных хтонической богини Гекаты — женского демова подземного царства Эмпусу, у которой одна нога либо медная, либо вообще ее нет (иногда она представлялась с осливыми ногами, либо с однов ногой ослиной, другой медной) 120. Другим персонажем этого типа является Сцилла — страпивое морское чуловище, обитающее в пещере у пролива между Италией и Сицилией. В ее обливе сочетаются черты собаки и змеи, у нее шесть голов с ужасными пастями, а кроме того: «Ног двенадцать у Сциллы, и все они тонки и жидких (Одиссея, XII, 89).

Из русских сказок нельзя не вспомнить бабуягу — «костяную ногу», в которой исследователь (например, А. Н. Афанасьев, Б. А. Рыбаков) видят древнюю славянскую богиню смерти К. Д. Лаушкин пришел к выводу, что баба-яга в другие одноногие персонажи мирового фольклора обязательно связаны со змеей 121. В самом деле, как можно было видеть из уже приведенных примеров, закономерность эта подтверждается Кроме того, стоит напомнить, что, скажем, ве дийский Аджа-Экапад (Козел-Одноног), представляющий собой зооморфный аналог мирового древа, как правило, фигурирует в сочетания с Ахи-Будхья (Змей Глубин) 122. Змея в данном случае надо понимать как воплощение земной стихии; в этом качестве он не менее популярный в мировой мифологии образ, чем черепаха

В русских былинах один из наиболее популярных богатырей, Илья Муромец, описывается. первоначально не имеющим ни рук, ни ног и в течение тридцати лет сидящим неподвижно 123. В ряде случаев хтонический характер Ильи проступает вполне отчетливо. Ф. И. Буслаев обоснованно сравнивал богатырей русского эпоса с античными титанами, порожденными Геей. в одной из былин говорится о том, как Илья Муромец и его соратники превращаются в камии 126.

В славянском и монгольском фольклоре одноногими, хромыми беспятыми рисуются лешие и черти <sup>125</sup>, т. е. нечисть, связанная с загробным миром (здесь же можно вспомнить и хромого беса из одноименного романа Лесажа). В русских сказках медведь ассоциируемый с лесом, лешим и нечистой силой, часто имеет липовую ногу. Кроме того, ноги связываются со смертью: в одной из сказок, известной во множестве вариантов, смерть, стоящую в ногах убольного, обманывают, повернув постель так, чтобы смерть оказалась в головах <sup>128</sup>. В бурятском эпосе у подножия мировой горы находятся слепые и безногие люди, т. е. мертвые <sup>127</sup>.

Много одноногих персонажей упоминается в «Каталоге гор и морей» (например, оборотня с одной ногой); в этом же псточнике сообщается о царстве мягкотелых, где «у людей одна рука и одна нога выверпуты; коленка искривлена, ступня выверпута наверх. Еще говорят: в дарстве Люли ноги у людей поверпуты ступнями назал. словно сломапы 125. Кроме этого китайская мифология знает таких одноногих персонажей, как Дицзюнь 129. птина Шан-ян. подражая такиу которой в царстве Лу вызывали дождь, упоми-

плющиеся в «Каталоге гор и морей» 130 птицы плижун» и Бифан (рис. 52, б), а также наиболее примечательный из них — Куй (рис. 52, а), 
ей образ пока еще плохо изучен 131 и который, 
огласно словарю «Шо вэнь», имел облик рогатого 
дракона 132, т. е. совершенно однозначно связан 
о стихией земли и генетически может рассматриваться как ее воплощение.

Мифологическая семантика хромоты разнообразна в своих конкретных проявлениях, и, соответственно, объяснять ее можно в разных слудаях по-разному. Один из возможных вариантов ответа, быть может, дает универсальная по своей сути концепция изоморфизма микро-имакрокосма, в соответствии с которой вселенная представляется космически огромным телом человека или животного, при этом голова соотносится с небом, а ноги — с землей. В качестве примера назовем ведийского Пурушу, иранского Ормазла, орфического Зевса, из ног которых была сотворена земля. Из китайской традиции можно привести высказывание Чжуан-цзы: «...конфупианцы носят круглую шапку в знак того, что познали время небес: ходят в квадратной обуви в знак того, что познали форму земли» 133.

Однако следует заметить, что концепция микрокосма, хотя и присуша архаичным культурам даже, быть может, в большой мере, чем поздним спекулятивно-рационалистическим традициям, носит в них главным образом сугубо вмплицитный, внутренний характер, проявляясь в первую очередь структурно, а не внешне-метафорически. Недаром, если посмотреть на наиболее архаичные космологии, то легко увидеть: зооморфная модель мира, как правило, ограничивается только одной землей и не включает в себя небо да и вообще сводится к конкретной локальной территории 134.

Поэтому ближе к истине будет следующий подход к проблеме. По аналогии с избытком конечностей умифологических персонажей, вернее, в противоположность ей, хромоту можно рассматривать как выражение ограниченной способности к передвижению.

Мифология глубоко метафорична, ее образы формируются по принципу рагѕ рго toto — «часть вместо целого», а это один из важнейших способов образования метафор. Поэтому для того, чтобы легче и нагляднее уяснить смысл мифологических образов, полезио проделывать с ними обратную операцию, т.е. либо редуцировать, либо расширять их вплоть до исходного тождества: например, если героя ранят булавкой, это надо понимать, как ослабленное убийство; если он переодевается в чужую одежду, его следует отождествлять с ее владельцем и т. д.

Имея это в виду, хромоту следует понимать как ослабленную неподвижность, неспособность ходить вообще. А это дает следующую семантику. Прежде всего, жесткую локализацию хромого персонажа, его тесную связь с конкретной территорией (К. Леви-Строс употребляет в этом смысле понятие «автохтонность»). Иными словами, если о каком-либо божестве сообщается, что оно хромает, это значит, что оно владычествует премущественно над тем (и никаким иным) участком земли, где живет. Далее, ограниченность

в одной из важнейших жизненных функций—перемещении— равнозначно смерти. Не ходить— значит не действовать, не жить. По тому же принципу образована другая универсальная метафора смерти— слепота: не видеть— значит не воспринимать, не реагировать. быть мертвым. Обогащаясь и пересекаясь, указанные значения дают широкий семантический спектр понятий, связанных с землей, смертью, недостаточностью, злом и многочисленными производными от них. Это объясняет, почему в первую очередь именно хтонические существа рисуются хромыми.

Сказанное позволяет понять хромоту яншаоских лягушек. Связанные с землей. водой, преисподней они воплощают собой стихию земли. Выражением этой концентрированной хтопичности является трехлапость. Недостаток конечностей коррелирует с негативными характеристиками нижнего мира.

Такая трактовка не только не противоречит, но дополняется лунарными чертами яншаоских лягушек, иболуна, пожалуй, в не меньшей степени. чем они, связана в мифологии с мраком, влагой и миром мертвых. Хромоте лунной чань близки по смыслу те представления, где луна соотносится с ногой. Так, в мифах бушменов она отождествляется с башмаком мифологического героя, по другой легенде, солнце отрезает у луны ногу, из которой та каждый раз возрождается вновь 135 Согласно сказанию, имеющему общетюркомонгольское распространение, солнце взяло себе голову девушки-сиротки, а луна - тело, которое и видно на ней в качестве пятен (т.е. верхи низ тела противопоставлены друг другу) 136. В мифологии энцев лунные пятна — это фигура мужчины, от которого на луне видны одни ноги 137. По мнению О. М. Фрейденберг, сравнившей образы хромых персонажей в Библии и v Апулея, «придавливание ноги и хромота - метафоры хтонические; по-видимому, они семантизируют ущерб луны» 138.

Итак, можно сказать, что яншаоские изображения лягушек свидетельствуют о развитых аграрио-мифологических представлениях, для которых характерио приписывание особой роли воде, земле и символизирующим их хтоническим животным. Фигуры трехлапых лягушек, вписанные в круг или расположенные соответствующим образом на сосудах этапа мацзяяо, могут быты интерпретированы как лунарные. Трехлапость лягушек однозначно указывает на тесную связь со стихией земли, преисподней, луной, и кроме того, возможно, имеет космологический смысл, соответствуя представлениям о трехчастной вселенной.

Но только этим семантика рассмотревших мацзяяоских изображений не исчерпывается. Как известно, лупа не просто занимала почетное место в арханчных мифологиях, но играла в жизни древних огромную сугубо практическую роль. Речь идет о календарном счислении времени, которое, как показывает история астрономии, первоначально велось в соответствии с фазами ночного светила. Изучение орнаментации мацзяяоских сосудов, украшенных фигурками лунных лягушек, дает достаточно веские основания для предположения о том, что предки древних китайлендарем.

Уровень естественно-научных и практических достижений развитых неолитических культур, к числу которых относится яншао, как показывают последние исследования, был существенно выше, чем это полагалось до недавнего времени. В первую очередь это относится к астрономическим знаниям и календарным системам древних. Многие исследователи, занимавшиеся анализом древнейших календарей (особенно ближневосточных) отмечали, что необходимые для их составления астрономические данные не могли быть накоплены в течение сравнительно короткого времени, для этого, возможно, требовались тысячелетия, и истоки астрономии в таком случае следует относить уже к каменному веку 139. Расширение диапазона археологических изысканий позволило прийти к выводу, что как минимум с энеолита и бронзового века календарный счет времени был известен весьма широкому кругу древних культур и не является исключительной прерогативой великих цивилизаций Востока.

Показателен в этом отношении, например, сосуд эпохи бронзы (XVIII в. до н. э.) из Венгрии. орнаментация которого была интерпретирована Б. А. Рыбаковым как календарная по смыслу 140 Интересной можно назвать и попытку Ю. Н. Голендухина объяснить как календарные ряд изображений бронзового века в петроглифах Саймалы-Таша 141. До сих пор не утихают споры вокруг знаменитого Стоунхенджа, в котором многие исследователи видят уникальную астрономическую обсерваторию бронзового века (наиболее ранние постройки этого сооружения относятся еще к энеолиту — началу III тыс. до н. э.); в обоснование этой точки зрения приводятся все новые и новые аргументы 142.

Наконец, специалисты обратили внимание на ранее в этом аспекте не изучавшийся археологический материал каменного века: предметы искусства или просто обработанные кости и камни, покрытые зарубками, насечками, углублениями или геометрическим орнаментом. В 1972 г. вышло фундаментальное исследование американского автора А. Маршака, в котором он поставил проблему календарного счета в мезолите и палеолите и весьма убедительно подтвердил свои мысли астрономическими выкладками и тщательным анализом большого числа палеолитических артефактов 143. Параллельно с А. Маршаком и независимо от него в том же направлении исследовал проблему Б. А. Фролов, опубликовавший в 1974 г. монографию, где им была предпринята попытка выявить наиболее популярные в искусстве палеолита числовые закономерности и объяснить их, связав с календарными наблюдениями 164. Оригинальная трактовка астрономической семантики унккального верхнепалеолитического изделия - ритуально-символического жезла, найденного на Ачинской стоянке в Сибири, была предложена недавно В. Е. Ларичевым 145.

веке в науке поставлена и в последнее время активно исследуется. Специально нужно отметить, что вопрос о наличии календаря в той пли ская гадательная практика была тесно связана иной древней культуре нельзя рассматривать изо- с календарным счислением и письменностью.

цев уже в неолите были знакомы с лунным ка- лированно, в отрыве от общего культурного ковтекста и объективных предпосылок, т. е. предва рительно нуждается в ответе вопрос, была ли пот ребность в календаре и имелся ли для его создания необходимый уровень развития экономики и духовной культуры?

Что касается китайского неолита, то ответ должен быть утвердительным. Яншао представляет собой достаточно высокоразвитую земледельческую культуру с отчетливо выраженным аграрно-мифологическим комплексом в идеологии. Регулярно практикуемое развитие земледелия создает необходимые объективные предпосылки для формирования календарных систем, ибо безних весьма трудно, а порой и невозможно, соблюдать основные агрокультурные правила и выдерживать требуемые сроки посапки, уборки и ухола за растениями <sup>146</sup>

Кроме того, даже самое примитивное хозяйство производящего типа отличается, как известно, от присваивающего тем, что дает некоторый (пускай. вначале и скромный) прибавочный продукт, позволяющий в конечном счете осуществляться известной специализации внутри общества или во всяком случае высвобождающий свободное от добывания «хлеба насушного» время. Ряд полученных с помощью археологии панных, правла. еще не до конца изученных, позволяет предположить, что яншаосцы, возможно, обладали начатками высоких для той эпохи постижений пуховной культуры.

В первую очередь это насается счета и письменности. Гипотеза о неолитических истоках китайской иероглифики высказывалась в свое время еще Дун Цзобинем 147. Из советских исследователей попытку отождествить некоторые неолитические знаки с древнекитайскими пиктограммами предпринял Ю. В. Бунаков 148. В этом направлении работали также К. Хентце 149 и А. Буллинг. В последнее время в связи с интенсивными археологическими изысканиями в Китае эта проблематика весьма активно разрабатывалась китайскими исследователями (Го Можо, Юй Синъу, Тан Лань, Хэ Бинди), отождествившими целый ряд знаков на керамике этапа баньпо, а также культуры луньшань с иньскими пероглифами и числительными <sup>150</sup>. С. Кучера, обобщивший и проанализировавший имеющиеся результаты, пришел к выводу, что в такой постановке волроса «нет ничего невозможного» 151. Дальше всех пошел Чжэн Лэкунь, предположивший наличие числительных не только у протокитайнев эпохи неолита, но уже у палеолитических обитателей Чжоукоудяня 152.

В качестве гипотезы можно предположить, что яншаосцы были знакомы со скапулимантией: на стоянке Хэцунь в уезде Фушань пров. Шаньси в яншаоском слое был найден обломок обожженной гадательной кости 153. Достоверность находки так и не подтверждена, но если, как полагает Хэ Бинди 154, на нее все же можно положиться, то следует предположить существование в яншао Итак, проблема счисления времени в каменном мантики. Хорошо, между тем, известно, что в самом своем начале рациональные знания и навыки часто уживаются с магией, в частности, ины-

На этом общекультурном фоне закономерно предположение, что яншаосцы могли иметь календарь. Однако, насколько нам известно, до сих пор никто из специалистов вопроса об этом не ставил, и проблема эта даже не затрагивалась. Между тем, внимательное рассмотрение орнаментации ряда яншаоских сосудов позволяет выявить характерные числовые закономерности, которые, как представляется, связаны с лунным календарем. Главная трудность при такого рода анализе заключается прежде всего в том. что работать можно далеко не со всеми опубликованными образнами вследствие не всегда высокого качества фотовоспроизведения (что касается имеющихся прорисовок, то нет гарантий в том, что они выполнены точно, а не «на глазок»). Тем не менее, некоторые из сосудов поддаются изучению, что приволит к заслуживающим, на наш взгляд, внимания результатам (ниже все расчеты выполнены по фотографиям).

Наиболее простым, а потому и исходным, является счисление времени по фазам луны. Как отмечал известный исследователь истории календаря Н. И. Идельсон, «куда ни проникает взгляд хронолога, он везде обнаруживает именно лунное счисление в основе первичного календаря» 155. Главные параметры наблюдаемых изменений луны следующие. Во время новолуния луна находится между солнцем и землей и, обращенная к нам своей неосвещенной стороной, не видна на небе. Появляясь затем в виде узкого серпа, она примерно через семь суток приобретает форму полукруга. Это - первая четверть. Приблизительно еще через восемь суток наступает полнолуние, луна видна в виде полного диска. Следующая фаза, наблюдаемая через семь суток.последняя четверть (полукружие луны обращено выпуклым боком в обратную сторону). Затем слелует новолуние, и цикл повторяется.

Полная смена всех фаз луны называется синодическим месяцем, его продолжительность примерно равна 29,53 суток (кроме того, существует сидерический месяц, равный 27.32 суток, определяемый по движению луны на фоне звезд). 12 синодических месяцев составляют 354,367 суток и дают лунный год 156.

Деление лунного месяца в соответствии с четырьмя фазами можно видеть на примере раннечжоуского календаря: первые семь или восемь лней месяца именовались чу изи («счастливое начало»), четверть с 8-9-го по 14-15-й день цзи шэн ба («после рождения полумесяца»), период с 15—16-го дня по 22—23-й — изи ван («после полной луны») и, наконец, время с 23-24-го дня по конец месяца — изи сы ба («после смерти полумесяца») 157. Кроме того, Дун Цзобинем установлено. что весьма точное значение синодического месяца (29.53) было известно превним китайцам уже в эпоху Инь, к этому выволу он пришел путем анализа календарных записей на гадательных костях (XIII в. до н.э.) 158.

Поскольку в орнаментации целого ряда мисок пэнь этапа мацзяяо, как было сказано, представлена лунная лягушка, логично предположить, что в первую очередь именно эти изделия могут нести календарную символику. Главное внимание при этом следует обратить на мацзяя-

оскую  $n_{\partial Hb}$  из коллекции Ю. Г. Андерсона (рис. 53) — изделие, с точки зрения его орнаментации, ключевое для реконструкции неолитического календаря.

Прежде всего заметим, что окружность венчика этой пэнь разделена на четыре равные части, каждая из которых содержит определенное число параллельных штрихов, поделенных на три группы. Выше уже говорилось, что подобные композиции соответствуют космологическим представлениям о четырехчастиом членении пространства по горизонтали. Здесь же нужно отметить, что в арханческом мпровосприятии структура времени во многом изоморфна пространству (исследователи говорят о «пространственном» понимании времени) 159. Так же. как и пространство, оно не гомогенно (счастливое, несчастливое, сакральное время), подобно ему оно циклично, локально и замкнуто. В архаических культурах нет места для категорий пространства и времени, отличных друг от друга, ничем не наполненных и абстрактных; они воспринимаются слитно и субстанционально 160. Более того, как показывает анализ, представления об упорядоченном времени (его цикличности и членении) формируются на основе тех же сопиальных классификаций, что и в случае с пространством 161. Генетическое родство этих понятий наглядно видно на примере зодиака (кроме того - соответствующих ему древнекитайских «лунных домов», древненндийских накшатр): время здесь определяется движением светил по созвездиям зодиака, которые в свою очередь, по всей видимости, являются небесным отражением земной системы зооморфных духов-хранителей стран света.

Из сказанного следует, что мы имеем право рассматривать четырехчастную структуру орнамента анализируемых изделий яншаоской керамики не только с пространственной, но и с временной точки зрения. Можно предположить, что она символизирует деление временного цикла на четыре части (скажем, четыре части месяца или четыре сезона года). Быть может, не лишено основания и предположение, что разделяющие венчик на части знаки имеют астрономический смысл: из контекста баньшаньско-мачанского сюжета об отделении неба от земли вытекает, что светлый круг с темной точкой в центре можно рассматривать как символ солнца.

Интересные результаты дает подсчет 162 количества штрихов на венчике, по группам они расположены следующим образом: 4+6+4=14, 4+8+4=16, 4+6+4=14, 4+7+4=15. B cvmме получается 59, что абсолютно точно совпадает с числом дней в двух синодических лунных месяцах. Весьма важно следующее наблюдение: изображение лягушек (черепахи) ориентировано по знакам на венчике (выше такая особенность была отмечена для баньпоских композиций), что дает право, установив точку отсчета, разделить орнаментацию венчика на две части - справа и слева от фигуры лягушки. Число штрихов справа оказывается равным 14 + 16 = 30, слева — 14 +

Данные цифры весьма примечательны: составляющие их группы штрихов (14, 15, 16) точно



(степень точности определения лунных фаз может колебаться в пределах одного-двух дней) соответствуют числу дней в половинках синодического месяца — от новолуния до полнолуния и от полнолуния до конца последней четверти. Еще более показателен тот факт, что число дней в месяце в одном случае равняется 29, а в другом — 30.

Как уже говорилось, продолжительность синодического месяца равна нецелому числу суток (29,53), и поэтому с течением времени в лунном календаре накапливаются погрешности, ведущие к тому, что начало месяца начинает постепенно смещаться и уже не совпадает с новолунием. Для того «чтобы начало календарного месяца как можно точнее совпадало с новолунием, эти месяцы (по 29 и 30 дней. — В. Е.) должны чередоваться; например, все нечетные месяцы могут содержать по 30, а четные — по 29 дней» 163. Таким образом, такая система счета с чередованием месяцев по 29 и 30 дней уточняет начало месяца и уменьшает погрешность, составляющую в данном случае 0.06 суток (29.53 + 29.53 = 59.06;59,06-59=0,06), что в абсолютном выражении дает около полутора часов в месяц пли более 17 часов (т. е. больше 2/3 суток) в лунный год (если же брать синодический месяц равным 29 или 30 дням, то погрешность возрастает до 5-6 суток в год).

Имея все это в виду, можно допустить, что анализируемый орнамент представляет запись простейшего лунного календаря. Давать запись числа всех дней в лунном году вовсе не обязательно (ведь месяцы повторяются), необходимо лишь отразить главный принции счисления времени — чередование простого месяца в 29 дней и месяца с одним добавочным днем. Достаточно просчитать, начиная с отсчетной точки (т. е. от головы или нижней части тела лягушки), число штрихов шесть раз, т. е. шесть раз пройти окружность венчика, чтобы получить 12 лунных месяцев, составляющих лунный год из 354 суток. Примечательно, что аналогичная система, судя по данным гадательных костей, лежала в основе

лунного календаря эпохи Инь: месяц из 29 дней именовался сяо юз («малый месяц»), а из 30да юэ («большой месяц»), кроме того, имелся бинь да юэ («сдвоенный большой месяц»), состоявший из двух следовавших подряд месяцев по

календарного смысла изображения, кроме того. можно назвать следующие. Число линий, которыми расчерчена спина лягушки, составляет 24 по горизонтали и 24 по вертикали 185. Быть может, это не случайно: календарное значение числа 24, кратного 12, хорошо известно, вспомним хотя бы, что традиционный китайский сельскохозяйственный календарь делит год на 24 сезона по полмесяца каждый <sup>168</sup>. Внутренняя поверхность пэнь кроме концентрических кругов орнаментирована жирными круглыми точками, располагающимися симметрично по обеим сторонам лягушки. Нельзя ли увидеть в них изображения звезд, на фоне которых помещается лягушка-луна, как это можно наблюдать, например, на некоторых каменных рельефах эпохи Хань? По бокам лягушки располагаются образованные кривыми линиями серповидные фигуры, весьма напоминающие полумесяцы; более отчетливо они видны на фрагменте пэнь с аналогичным сюжетом (рис. 54, a).

Выдвигая предположение о календарной семантике данного изображения, следует вместе с тем добавить, что открытым остается один весьма важный вопрос, суть которого в следующем. Чередование лунных месяцев по 29 и 30 дней предполагает продолжительность одного синодического месяца в 29,5 суток, но фактически она равна 29,53059 суток, что за год дает  $29,53059 \times 12 = 354,36706$  суток, т. е. годовая погрешность при таком способе счисления времени составит несколько больше трети суток. а за три года даст примерно одни целые сутки. А это значит, что на четвертый год от начала цикла новолуние в первый день года будет приходится уже не на первое, а на второе число месяца, и чем дальше, тем значительнее будут ошибки в календаре.

Для исправления упомянутых ошибок необходимо примерно через каждые три года вводить один дополнительный день, т. е. считать каждый четвертый лунный год високосным, принимая его продолжительность в 355 дней. В противном случае календарь довольно скоро перестает работать. Мы можем лишь строить предположения, нашло ли это отражение в орнаментации мацзяяоской пэнь? Нельзя ли, к

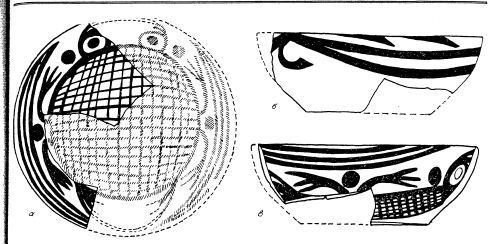


Рис. 54. Фрагмент сосуда этапа мацзяяо. а - вид сверху; б, в - виды сбоку.

примеру, допустить, что четыре круглых знакаразделителя на венчике сосуда символизируют не только время от новолуния до полнолуния (и наоборот, т. е. половинки месяца), но и год, подобно тому, как на логарифмической линейке 167 одно и то же деление в разных случаях имеет разную цену? Тогда число 4 могло бы служить указанием на четвертый, високосный год. Впрочем, вполне допустимо, что яншаосцы производили интеркаляцию чисто эмпирическим способом (путем простого наблюдения за луной), как это практиковалось многими народами 168.

Пругая проблема заключается в том, что для приспособления лунного календаря к практическому использованию, его следует каким-то образом совместить с солнечным годом, чему препятствует значительное отставание лунного года от солнечного, равное примерно 11 суткам. Здесь также необходимы соответствующие вставки. В большинстве древних календарей для этого применялись 8-летний (октаэтерида, клеостратов цикл) или 19-летний (метонов) цикл, погрешность первого — трое суток в 16 лет, второго — одни сутки в 219 лет 169. Существуют и другие, как менее, так и более точные способы интеркаляции.

Не нужно думать, что согласование лунного календаря с солнечным представляет собой нечто очень сложное и потому в принципе недоступное для людей каменного века. Лежащая в основе арифметика - элементарна, никаких особых астрономических инструментов не требуется. Необходимы лишь достаточно длительные и регулярные наблюдения за солнцем и луной для того, чтобы по возможности точнее определить продолжительность солнечного (тропического) года и синодического месяца. Первое было установлено китайскими астрономами в VII в. до н. э. весьма простым способом: путем измерения длины солнечной тени 170.

Из изучаемого нами изображения вовсе не следует, что неолитические протокитайцы поль-

зовались метоновым циклом. Они могли применять более простые, более приблизительные способы. Какие именно — это вопрос, на который мы сейчас не ответим. Но вот на что хотелось бы обратить внимание: расположение знаков на венчиках по своей структуре достаточно сложно и не до конца понятно (например, для чего штрихи разбиты на 12 групп, чем определяется число штрихов в каждой из этих групп?). Не заключена ли здесь дополнительная информация, которая могла бы дать ответ на поставленные вопросы?

Рассмотрев структуру ключевого изображения, более всего удовлетворяющего календарным параметрам, обратимся к другим мацзяяоским композициям аналогичного типа, с тем чтобы посмотреть, подтверждают ли они и в какой степени сделанные нами выводы. С этой целью возьмем для анализа другую пэнь этапа мацзяяо из коллекции Ю. Г. Андерсона (см. рис. 49, a). Представленная на ней композиция в целом прежняя, но отличается рядом существующих деталей. Между светлыми «запятыми» с точками в центре (трансформация «солярных» знаков), делящими окружность венчика на четыре части, помещаются по одной группе штрихов новая черта, отличающая данную пэнь от предыдущей. Фигура лягушки стилизована, что не дает однозначного указания на точку отсчета штрихов. Качество имеющейся в нашем распоряжении фотографии изделия не во всех случаях позволяет точно установить число штрихов, поэтому сомнительные цифры ниже будут помечены знаком вопроса.

Общая сумма штрихов складывается следующим образом: 3 (?), 3+4+3 (?), 2, 5+4++3, 4, 3+3+2 (?), 4, 3+4 (?) +3 (запятыми отделены друг от друга изолированные группы штрихов), что дает 53 (?). Как видим, полученная цифра недалека от числа 59, а при более точном подсчете, быть может, и сравнялась бы с ней. Поскольку каждый из трех полу-

круглых выступов в фигуре лягушки может но (4, 4 и 3) и дают следующие числа: дуга быть интерпретирован как ее голова, то возможны три точки, от которых следует вести отсчет штрихов. Обозначим их буквами А. Б и В. Если взять за исходную любую из них, то соотношение штрихов в образовавшихся половинах получится 27:26, т. е. примерно равное, цифры 27 и 26 весьма близки (причем во внимание приблизительность подсчета) числу дней в лунном месяце.

Еще на одной мацзяяоской пэнь со стоянки Шуйдичэньцзя (уезд Линся, пров. Ганьсу) (см. рис. 50) также нанесено стплизованное изображение лягушки, венчик разделен пвенаппатью «солярными» знаками на пвенапцать (вспомним о календарном значении числа 12) примерно равных частей содержащих в себе каждый по группе штрихов: 7+6+5+5+3+3+3++4+4+5+7+5=57. Так же. как и в предыдущем случае, обозначим возможные точки отсчета буквами А, Б и В. Если взять за отправные точки Б п В, то соотношение штрихов в обеих получившихся половинах составит соответственно 22:35 и 23:34. Если же отсчет вести от А, то оно окажется равным 29:28, т. е. соответствующий А полукруглый выступ фигуры лягушки можно истолковать как голову (по аналогии с первым из проанализированных образцов), а цифры 29 и 28 понять как обозначения числа дней в двух лунных месяцах.

На следующей пэнь этапа мапзяяо (см. рис. 49, в) фигура лягушки еще более схематична, а на венчике вместо четырех или двенадцати разделительных знаков их одиннадцать. В одном месте венчик вышерблен, но по заданному интервалу нетрудно догадаться, что там полжен находиться еще один знак. Сумма штрихов следующая: 8+9+7+7+7+6+9+6 (7?) + +7 (8?) + 9 (?) + 6 (?) = 81 (83?), что приблизительно (с учетом к тому же неполноты полсчета) может соответствовать числу дней в трех лунных месяцах. По расположению фигуры дягушки группы штрихов делятся неравномерAB - 7 + 6 + 9 + 6 (7?) = 28 (29?), gyra BB7(8?) + 9(?) + 6(?) = 22(23?), gyra BA -8++9+7+7=31

Кроме того, имеется ряд фрагментов с аналогичной орнаментацией. От одной из пэнь остался лишь слегка поврежденный венчик, тулово жа почти не сохранилось, так что определить его роспись невозможно (см. рис. 40, б). Орнаментация венчика аналогична предыдущей, семь групп штрихов дают в сумме: 7+7+7+8+5+7++5 (6? 7?) = 46 (48?). Несколько мелких фрагментов венчиков демонстрируют группы по 2. 3 5, 8 (?) штрихов (см. рис. 40, в, г), что, впрочем. взятое вне контекста, мало о чем говорит.

Наконен, рассмотрим две мацзяяоские пэнь. найденные в 1977 г. на стоянке Мацзягу (уезд Юйчжун, пров. Ганьсу). На внутренней поверхности первой из них (рис. 55, б) изображение лягушки отсутствует, сохранились лишь пучки параллельных изогнутых линий. В центре помещен крестообразный знак, заключенный в круг, три таких знака располагаются на внутренних боковых стенках близ венчика. Роспись самого венчика также трансформирована: каждый из четырех разделительных знаков с двух сторон сопровождается группой штрихов, между ними нахопятся участки, заштрихованные крест-накрест. Штрихи. группирующиеся вокруг разделительных знаков, дают числа: 7+9=16, 6+10=16, 6+7=13. 6+10=16. Hroro: 16+16+13+16=61. Hr пелении пополам в соответствии с орнентацией крестообразного знака в центре получается: 16+ +16=32 и 16+13=29, в чем нетрудно усмотреть близкое совпадение с числом иней в пвух лунных месяцах. Дополнительные штрихи, нанесенные крест-накрест, дают числа: 17 + 22 = 39, 23 + 23 = 46, 21 + 26 = 47, 16 + 18 = 34. Here: 39 + 46 + 47 + 34 = 166

На второй пэнь (рис. 55, а) крестообразный знак в центре росписи видоизменен и представляет собой подобие мальтийского креста, вписанного в круг. Орнаментация венчика упрощена: штрихи,



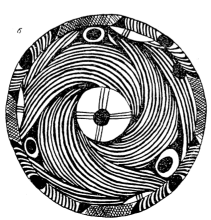


Рис. 55. Сосуды этапа мацзяяо.

нанесенные крест-накрест, образуют восемь групп. пзолированных одна от другой. Они дают следуюппе числа: 25 + 26 = 51, 17 + 18 = 35, 25 + 22 = 6= 47. 17 + 19 = 36. 23 + 21 = 44. 20 + 25 = 45. 23 + 20 = 43, 21 + 16 = 39. Hero: 51 + 35 + 47 + 47 + 47 + 49 = 43+36+44+45+43+39=340. Если разбить группы штрихов в соответствии с ориентацией крестовидного знака, то получится: 51 + 35 = 86, 47 + 36 = 83, 44 + 45 = 89, 43 + 39 = 82. Числа 86, 83, 89, 82 близки друг другу. Хотя близость эта в принципе может быть обусловлена усреднением в результате сложения, нельзя, тем не менее. исключать предположения, что они означают по одному из четырех сезонов, каждый из которых примерно равен трем лунным месяцам (87-90 дней), в целом же общая сумма штрихов (340) близка числу зней в лунном голу (354).

Все рассмотренные образцы, за исключением одного, принадлежащего баньно, с довольно простой орнаментацией венчика, относятся к этапу мацзяяо и, кроме пвух со стоянки Мацзягу, прямо связаны с образом лунной лягушки. В сочетании с другими изображениями такая орнаментация венчика не встречается. Уже один этот факт заслуживает внимания. Суммарное число штрихов на каждом венчике составляет 59, 53 (?), 57, 81 (83?), 46 (48?), 61 (в последнем случае берем только основные штрихи, ибо дополиительные. нанесенные крест-накрест, представляют собой повый элемент в устойчивой орнаментации). Нетрудно видеть, что за исключением 81 (83?) все они весьма близки друг другу.

Можно, правда, попустить, что, поскольку, как

известно, при развитом гончарном производстве керамические изделия изготовлялись серийно (это относится к яншао), то орнаментация наносилась в соответствии с определенным трафаретом, чем и объясняется подмеченная близость суммарных количеств штрихов. В данном случае, однако, такое допушение оказывается несостоятельным. Прежде всего, проанализированные образцы, во-первых. найдены на разных стоянках, а во-вторых, очевидно, не совпадают друг с другом хронологически, о чем наглядно свидетельствует схематизация и стилизация изображений лягушки, а также трансформация самого геометрического орнамента. Кроме этого нужно учитывать, что размеры самих сосудов разнятся весьма существенно диаметр сосудов достигает от 22,2 (первый образец со стоянки Мацзягу, рис. 55. б) до 29 см (со стоянки Шуйдичэньцзя, рис. 50). Зная диаметр, легко определить длину окружности венчика: к примеру, у образда из коллекции Ю. Г. Андерсона (см. рис. 53) она составит 73,5 см, а у пэнь из

по объяснять пначе. Исхоля из наличного контекста композиций, в названных числах естественно предположить календарную символику, а именно - обозначение с

Шуйдичэньцзя — 91 см, т. е. больше на 16,5 см.

между тем в первом случае число штрихов на

венчике — 59, а во втором — 57, т. е. почти иден-

тично. Следовательно, подобные совпадения нуж-

разной степенью точности числа дней в двух синолических лунных месяпах. Характерно, что речь может инти только о двух месяцах, пбо большинство чисел располагаются в этом диапазоне, и лишь в одном случае (второй из образцов со стоянки Мацзягу, рис. 55. а) штрихи на венчике дают число, сопоставимое с количеством пней в лунном голу — 340.

Это обстоятельство, возможно, указывает на определенную систему построения календаря: в качестве элементарной составляющей лунного года берутся два чередующихся лунных месяца с различным числом дней, с тем, чтобы свести к минимуму погрешность. Подтверждением этому служит то, что в большинстве случаев ориентация центральной фигуры композиции, дягушки, делит сумму штрихов на примерно равные половины. Абсолютно точное совпадение всех требуемых параметров имеет место только в одном случае (см. рис. 53). В остальных наблюдается либо приблизительное соответствие, либо существенные отступления. Сложность в объяснении этого состоит в том, что отсутствуют достаточно представительные серии композиций одного вида, большинство из тех, что имеются в нашем распоряжении, значительно разнятся по ряду детадей. Поэтому трудно выявить возможные дополнительные принципы, которые, вероятно, могли бы объяснить имеющиеся несоответствия. Не исключено и предположение иного рода: первоначально имеющая календарный смысл запись постепенно утратила свое исходное значение и превратилась в орнаментальный мотив, сопровождающий образ лунной лягушки: ранее необходимая точность записи потеряла свое значение и стала передаваться лишь приблизительно, «на глазок».

Это подкрепляется тем наблюдением, что абсолютную точность дает композиция с наиболее реалистическим изображением лягушки. Чем же схематичнее ее фигура, тем менее полдаются интерпретации сопровождающие ее числа, вплоть до того, что на образцах со стоянки Мацзягу, где фигура дягушки исчезает полностью (остаются лишь косвенные указания на генетическую преемственность орнамента), значения получаемых чисел максимально отходят от искомых, а вся система, если только она имеет календарный смысл, строится по иному принципу.

Приведенные расчеты и оценки дают основание предположить, что яншаосцам в период мацзяяо был ивестен простейший лунный календарь, символически изображавшийся на венчиках мисок пэнь, расписанных изображением луны в виде лягушки. По окончательного решения данной проблемы еще далеко, полностью вопросы генезиса, построения и эволюции яншаоского календаря могут быть выяснены лишь после дополнительных исследований, опирающихся на изучение более представительной подборки образцов, чем та, которая в настоящее время доступна по публикациям.

## **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Подводя итог исследованию, можно с уверенностью утверждать, что роспись керамики яншао в значительной части представляет собой отнюдь не просто декоративную орнаментацию, наносившуюся на изделия в сугубо эстетических целях. Ее функции гораздо шире и глубже, а сама она богато насыщена разнообразным смысловым содержанием. Древнейшее изобразительное искусство Китая создавалось его творцами не произвольно, а в соответствии с установленными канонами, в свою очередь обусловленными категориями и понятиями первобытного мировоззрения. Именно это делает возможным семантический анализ росписи яншао, а на его основе - реконструкцию основных характеристик и закономерностей духовной культуры ее создателей.

Полученные результаты позволяют расценить мировозэрение яншаюсцев как весьма высокоразвитое. Его содержание отнюдь не исчерпывается лишь культом плодородия, страхом смерти и поклонением обожествленным силам природы. Оно включает в себя целый комплекс сложных религиозно-мифологических представлений, из которых в качестве основных можно назвать следующие.

Прежде всего, заслуживает внимания наличие в яншао сложного космогонического мифа. Уже сам этот факт говорит о том, что мифологию китайского неолита нельзя назвать примитивной. В этом смысле она стоит на ступень выше, допустим, мифологии австралийских аборигенов, не знающей как таковых мифов о творении или содержащей их в размытом и недостаточно оформленном виде. Космогонический миф об отделении неба от земли исполином-первопредком, зафикспрованный в орнаментации керамики яншао, находит аналогии не только в древнекитайских мифах, но и в фольклоре многих других народов. Это говорит, во-первых, о том, что нет оснований считать его запиствованным, а во-вторых, заставляет искать корни универсальности данного мифологического типа. Не случайно то обстоятельство, что космогонические композиции появляются только в баньшань и мачан - финале неолита. Анализ содержания самого мифа показывает, что он возникает лишь на определенной ступени социального развития; трудно сказать, можно ли в данном случае вести речь о разложении первобытно-общинных норм жизни, однако несомненно, что смысл мифа отражает серьезные социальные сдвиги.

Социальное содержание можно увидеть и в часто контаминирующей с данным сюжетом мифологемой титанизма. В мировом фольклоре отчетливо выявляется пласт мифов, повествующих о гигантах, титанах, великанах, существовавших по появления людей и самих богов. Им приписываются колоссальные размеры, огромная физическая сила и - слабый разум. Во многих мифах из тела одного из таких титанов создается вселенная. Характерно, что изначального гиганта, для того чтобы он образовал собою космос, убивают боги, пришедшие на смену поколению великанов, или он умирает сам. В этпх изначальных космических гигантах можно видеть олицетворение родового коллектива, представляемого мифологической мыслью в виде единого тела, в точности подобного человеческому, но только несравненно более мощного. Гигантомахия, в которой побеждают боги, синонимична победе эпического героя над великаном или чудовищем. Поражение Давидом Голиафа, хитроумным Одиссеем тупого Полифема мифологический символ победы одного нал многими, организованной первобытной общественной стихией. Ряд деталей изобразительных композиций баньшань -- мачан позволяет допустить наличие в какой-то мере подобной семантики и в мифе яншаэ.

От космогонии пеотделима космология, представляющая собой ее синхронный срез. Неудивительно поэтому, что космогонический герой яншао оказывается одновременно и одной из возможных мифологических метафор образа мирового древа, универсально моделирующего пространственно-временные отношения в мифопоэтическом сознании большинства древних и архаичных народов. Не повторяя уже сказанного, отметим лишь, что и здесь нельзя упускать из вида социальподоплеку. Пространственно-временная структура космоса в своих наиболее существенных чертах воспроизводит структуру общества. Именно этим нужно объяснять поразительное сходство главных элементов космологических схем у самых разных народов. Деление космоса на землю и небо, людей и богов сложным образом связано с дуальным делением родового коллектива. Соединяющее людей с богами мировое древо в своих истоках есть гипостазпрование в образной, чувственно воспринимаемой форме основных соцпальных связей, сплачивающих эндогамную общность воедино. Подтверждением может служить тот факт, что, как следует из проделанного

анализа, вертикальная структура мирового древа есть развитие первоначальной горизонтальной структуры, строго обусловленной членением колтектива.

Изучение росписи яншао приводит к выводу о том, что судя по ее смыслу, по крайней мере некоторые эндогамные коллективы протокитайцев строились по принципу дуальной экзогамии, с дальнейшим подразделением экзогамных половин на две части. Оформлением социальной структуры служили тотемические представления, в рамках которых идея единства социальной группы воплощалась в тотеме — предмете или животном, пользующемся особым почитанием. Допустимо предположить, что четырехчастная, видимо, элементарная и древнейшая структура протокитайского общества оказала влияние на складывание системы классификаций явлений и предметов вселенной, следы которой прослеживаются в древнекитайской культуре на протяжении всего ее существования.

В определенном смысле, все архаичное мпросозерцание космично, поскольку каждое явление, событие, вещь в его рамках имеет свое строго определенное положение и роль в гармоничной системе космоса, а наиболее значимые элементы вселенной, как, например, общество и сам человек, не просто занимают в мироздании назначенное им место, но своим устройством воспроизводят его структуру. В представлениях яншаосцев этот изоморфизм микро- и макрокосма выразился, в частности, в понятии о душе, которая представляет собой обобщенный образ человека вообще в противоположность индивидуальности — изменчивой, единичной, частной. Через посредство этого понятия выражается идея особой общности членов коллектива. Это обусловливает, во-первых, тотемную природу души, а во-вторых, тот до сих пор еще совершенно не изученный аспект проблемы, по которому структура души — идеального образа индивида — воспроизводит структуру всего коллектива, всего космоса.

Кроме этого изобразительные композиции яншао дают возможность выявить и другие возэрения и мифы протокитайцев. В определенной степени по ним можно судить о культе предков, составляющем сердцевину первобытной религии, а также о той роли, которую в религиозной жизни, возможно, играли шаманы, выделившиеся из общества по мере усложнения его структуры и, соответственно, установления общеплеменных

Интерес представляют п такие взгляды яншаосцев на природу, как, например, лунарный миф о трехпалой жабе или лягушке, отождествлявшейся с ночным светилом. Показательно, что данный миф продержался в китайской культуре тысячелетия, его литературные обработки осуществлялись в эпохи Тан, Сун и поэже. Заслуживает внимания и то, что параллели ему обнаруживатогся как у южных соседей китайцев, так и очень

далеко от них — в Северной Америке. Необязательно видеть в этом генетическое родство: совпадение вполне убедительно объясняется причинами типологического характера.

Если оправдано сделанное в работе предположение о наличии в яншао лунного календаря, то это может служить еще одним показателем высокой степени развития этой неолитической культуры. Характерно, что вероятные принципы его построения в целом совпадают с теми, на которых базпруются древние лунные календари других культурных традиций. например ближневосточной. Это говорит о том, что яншаосцы шли к созданию календаря примерно тем же, наиболее простым и экономным путем. Экстраполируя известные из истории и этнографии данные о роли календаря в древних обществах, допустимо предположить, что он использовался не только, а быть может, и не столько для нужд сельскохозяйственного производства, но находил также применение в сфере социального регулирования через посредство приуроченных к определенным сезонам и датам праздников, обрядов и церемоний.

В целом, по основным своим характеристикам духовная культура яншао, в той степени, в какой она реконструируется по неолитическим изображениям, представляет собой идеологию весьма зрелого. достаточно сложно организованного родового общества. С этих позиций, привлечение широкого сравнительного материала из религиозномифологических возэрений других обществ аналогичного типа можно считать весьма плодотворным, пбо при всем различии в деталях основная их схема совпалает.

Интерпретированные в данной работе изображения, безусловно, составляют лишь часть той доступной для дешифровки информации, которую содержит орнаментация керамики яншао. Новые находки китайских археологов дают исследователю новый изобразительный материал и данные для поисков и размышлений. Не охватив полностью всех дешифруемых изображений, автор иопытался за счет этого сконцентрировать свои усилия на пзучении наиболее главных из них.

Как уже отмечалось, сами по себе первобытные изображения не могут быть источником ибсолютно нового знания. Их значение в процессе познания определяется тем, насколько доставерно удастся включить их в широкий и сложный контекст архаичной духовной культуры. Самое большее, чего можно достигнуть с помощью их интерпретации — это детализировать и дать хронологическую и этнокультурную атрибуцию уже известных явлений и форм духовной жизни древности. Исходя из этого, автор хотел бы надеяться, что ему удалось внести скромный вклад в разрешение сложной и многогранной задачи — добиться того, чтобы доисторическое искусство из иллюстрации к общественному стало в руках исследователей надежной путеводной нитью к постижению еще непознанных сторон мировоззрения древности.

# ПРИМЕЧАНИЯ

#### ОТ РЕДАКТОРА

1 Каменный век Северной, Средней и Восточной **Азии.**— Новосибриск, 1985.— С. 3—9 <sup>2</sup> Кашина Т. И. Керамика культуры яншао.— Новоси-

бирск, 1977. — 168 с.: Чжан Яцин. Керамика неолитических культур Восточного Китая. — Новоснопрск, 1984. — 108 с.

3 Ларичев В. Е. Календарная пластина Мальты и проблема интерпретации образов первобытного художественного творчества // Проблемы реконструкций в археологии. — Новосибирск, 1985. — С. 74—104; Он же. Лунносолнечный календарь погребения Мальты и проблема палеокосмогонических аспектов семантики образов искусства древнекаменного века Сибири // Каменный век Северной, Средней и Восточной Азии. — Новосибирск, 1985.—С. 60-86; Он же. Лунно-солнечная календарная система верхнепалеолитического человека Сибири (опыт расшифровки спирального орнамента ачинского ритуально-символического жезла).— Новосибирск, 1983. (Препринт); Он же. Мальтинская пластина из бивня мамонта — счетная календарно-астрономическая таблица древпекаменного века Сибири.— Новосибриск, 1986. (Препринт).

#### ГЛАВА І

1 См., например: Andersson J. G. The Cave-Deposit at Sha Kuo T'un in Fengtien // Palaeontologia Sinica.— Peking, 1923; Idem. Topographical and Archaeological Studies in the Far East / Bulletin of the Museum of the Far The Far East // Bulletin of the Museum of the Far Eastern Antiquities (BMFEA).—1939.— N 11; Idem. The Site of Chu Chia Chai, Hsi Ning Hsien, Kansu // BMFEA.—1945.— N 17; Idem. Prehistoric Sites in Honan // BMFEA.— 1947.- N 19.

<sup>2</sup> Anderson J. G. On Symbolism in the Prehistoric Painted Ceramics of China // BMFEA.—1929.—N 1.—

Andersson J. G. Children of the Yellow Earth. Studies in Prehistoric China.- L., 1934.

<sup>4</sup> Andersson J. G. Researches into the Prehistory of the Chinese // BMFEA. - 1943. - N 15.

5 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth. - P. 314. <sup>6</sup> Ibid. - P. 314-315; Idem. Researches into the Prehistory...- P. 98.

Andersson J. G. Children of the Yellow Earth .-Р. 315. Об «орнаменте смерти» см. также: Idem. The Site of Chu Chia Chai.- P. 33 et passim; Idem. On Symbo-

<sup>8</sup> Rydh H. On Symbolism in Mortuary Ceramics // BMFEA.-1929.- N 1; Karlgren B. Some Fecundity Sym-

bols in Ancient China // BMFEA.— 1930.— N 2.

9 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth.—P. 318.

10 Andersson J. G. On Symbolism ... - P. 69. Andersson J. G. Children of the Yellow Earth.— P. 323—

324; Idem. On Symbolism...- P. 69. <sup>12</sup> Andersson J. G. Children of the Yellow Earth.—

13 Mackenzie D. The Migration of Symbols.- N. Y.,

14 Williams C. A. S. Outlines of Chinese Symbolism and

Art Motives .- Shanghai, 1932; De Wisser. The Dragon in China and Japan. S. I., 1913.

15 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth .-P. 325.

16 Rydh H. On Symbolism in Mortuary Ceramics.

<sup>17</sup> Andersson J. G. On Symbolism... - P. 69. 18 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth.-P. 329. 19 Andersson J. G. An Early Chinese Culture // Bul. of the Geological Survey of China. 1923. - Vol. 5, N 1.-P. 1-68; Idem. Preliminary Report on Archaeological Research in Kansu.- Peking, 1925; Idem. On Symbolism ...-

20 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth .-P. 334-335.

21 Andersson J. G. Researches into the Prehistory...-P. 287.

22 Ibid.— P. 287—288.

23 Ibid.—P. 287; Idem. On Symbolism...—P. 66. 24 Andersson J. G. Researches into the Prehistory...-

<sup>25</sup> Franke O. Geschichte des chinesischen Reiches,—

Berlin; Leipzig, 1930. - Bd 1. - S. 43-49.

26 Обстоятельный обзор проблемы см.: Васильев Л. С. Проблемы генезиса китайской цивилизации: Формирование основ материальной культуры и этноса.— М., 1976.

27 Arne T. J. Painted Stone Age Pottery from the Province of Honan, China / Palaeontologia Sinica. Ser. D .-Peking, 1925.— Vol. 1, fasc. 2.— P. 18.

Ibid.— P. 30

19 Liang Ssu Yung, New Stone Age Pottery from the Prehistoric Site at Hsi-yin tsun, Shansi, China / Memoirs of the American Anthropological Association.— Wisconsin, 1930— N 37.— P. 61—72.

30 Palmgren N. Kansu Mortuary Urns of the Pan Shan and Ma Chang Groups // Palaeontologia Sinica. Ser. D.— Peiping, 1934.—Vol. 3, N 1; Sommarström B. The Site of Ma-kia-yao // BMFEA.— 1956.— N 28.— P. 55—138.

31 Перу "известного исследователя древнекитайской культуры Б. Карлгрена кроме уже цитированной работы принадлежит еще одна, с яншаоской оринаментацией не связанная, но, тем не менее, посвященная духовному миру китайского неолита.— Karlgren B. Some Ritual Objects of Prehistoric China / BMFEA. - 1942. - N 14.-P. 65-69.

32 Rydh H. On Symbolism in Mortuary Ceramics...-P. 71—120.

33 Rydh H. Seasonal Fertility Rites and the Death Cult in Scandinavia and China // BMFEA.- 1931.- N 3.-

34 Bylin-Althin M. The Sites of Ch'i Chia P'ing and Lo Han Tang in Kansu / BMFEA. 1946. N 18. P. 423-

35 Подробнее см.: Евсюков В. В., Ларичев В. Е. Карл Хентие последователь древних культур Восточной Азип // Каменный век Северной, Средней и Восточной Азин. - Новосибирск, 1985. - С. 114-124

36 Hentze C. Mythes et symboles lunaires. Chine ancienne, civilizations anciennes de l'Asie, peuples limitrophes du Pacifique. - Anvers, 1932.

37 Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion im ältesten China der Shang-Zeit .- Antwerpen, 1951 .- S. 30. 38 Ibid.— S. 238.

39 Gubernatis A. de. Zoological Mythology.— L., 1872. 40 Дань ему отдали и русские ученые, например, замечательный исследователь русского фольклора А. Н. Афанасьев.— Афанасьев А. Н. Поэтические воззрепия славян на природу.— M., 1865—1869.— T. 1-3.

41 Ду Эрвэй. Мифологическая система «Каталога гор морей». [«Шаньхайцзин» шэньхуа ситун].— Тайбэй,

<sup>42</sup> Malinowski B. Magie, Wissenschaft und Religion. Und andere Schriften.—Frankfurt a. M., 1973.—S. 80.— Цит. по: Antoni K. J. Der weisse Hase von Inaba. Vom Mythos zum Märchen.- Wiesbaden, 1982.- S. 212.- (Münchener Ostasiatische Studien; Bd 28).

43 Hentze C. Die Wanderung der Tiere um die heiligen

Berge // Symbolon. -- Basel, 1964. -- Bd 4. -- S. 9.

4 См., например, Erkes E. Chinesisch-amerikanische Mythenparallelen // Toung Pao.—1926.—Vol. 24.—

45 См.: Токарев С. А. История зарубежной этнографии. - М., 1978. - С. 314.

46 Hentze C. Die Wanderung der Tiere...- S. 10.

<sup>47</sup> Ibid.— S. 10. 48 Ibid. - S. 12.

49 Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion ... - S. 249.

50 См., например: Hentze C. Gods and Drinking Serpents // History of Religions. An Intern. J. for Comparative Historical Studies.—1965.—Vol. 4. N 2.—P. 179—208.

51 Naumann N. Zu einigen religiösen Vorstellungen der Jômon-Zeit // Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Wiesbaden, 1977. Bd 127, Hf. 2. S. 421.

52 Bulling A. The Meaning of China's Most Ancient Art.— Leiden, 1952. Далее ссылки на страницы этого издания приводятся в тексте.
53 Например: Wu G. D. [У Цзиньдин]. Prehistoric Pot-

tery in China.— L., 1938.— P. 163—169, pl. 5. См., например: Watson W. Archaeology in China.— L., 1960; Chêng Tç-k'un. Archaeology in China. - Cambridge, 1966.- Vol. 1: Prehistoric China; Treistman J. M. The Prehistory of China. An Archaeological Exploration .- N. Y., 1972; Chang Kwang-chih, The Archaeology of Ancient China.—3-d ed.— New Haven; L., 1977; Rawson J. Ancient China. Art and Archaeology.— L., 1980.

55 Например: Haskins J. F. Pan-po, a Chinese Neolithic Village // Artibus Asiae. - Ascona, 1957. - Vol. 20, N 1.-

56 Богаевский Б. Л. Раковины в расписной керамике Китая, Крита и Триполья // Изв. ГАИМК. — Л., 1931. — Т. 6, вып. 8-9. Далее ссылки на страницы этого издания приволятся в тексте. 57 Бунаков Ю. В. Китайская письменность // Китай.-

58 Киселев С. В. Неолит и бронзовый век Китая // Сов.

археология— 1960.— № 4.— С. 248.

59 Кожин П. М. Значение орнаментации керамики и бронзовых изделий Северного Китая в эпохи неолита и бронзы для исследования этногенеза // Этническая история народов Восточной и Юго-Восточной Азии в древности и средние века. - М., 1981. - С. 131-161.

60 Кашина Т. И. Семантика орнаментации неолитической керамики Китая // У истоков творчества.— Новосибирск, 1978.— С. 183—202; Она же. Некоторые проблемы. связанные с керамикой культуры яншао // Изв. СО АН СССР. Сер. обществ. наук.— 1970.— № 11, вып. 3.— C. 29-38.

Васильев Л. С. Проблемы генезиса... С. 192-202. 62 См.: Рыбаков Б. А. Космогония и мифология земледельцев энеолита // Сов. археология.— 1965.— № 1, 2. В качестве одного их разделов эта работа опубликована также в ки.: Рыбаков Б. А. Язычество превних славян.-

63 Васильев Л. С. Проблемы генезиса...— С. 195.

64 См., например: Рифтин Б. Л. От мифа к роману. Эволюция изображения персонажа в китайской литературе. - М., 1979. - С. 72-73.

65 Серкина А. А. Опыт дешифровки древнейшего китайского письма. - М., 1973: Она же. Символы рабства в превнем Китае. Дешифровка гадательных надписей.-

66 См., например, программные для своего времени статьи Ся Ная и Инь Да, в которых, кстати сказать, проблемам изучения неолитической керамики уделено значительное место. - Ся Най. Археология в повом Китае // Каогу.—1962.— № 9.— С. 453—458; Инь Да. Прошлое и будущее археологии неолита // Каогу.— 1963.— № 11.—

67 Расписная керамика Ганьсу [Ганьсу цайтао]. - Пе-

кин, 1979.— С. 8 [на кит. яз.]. 68 Там же.— С. 8. Попутно отметим, что не только

ученые КНР, но и зарубежные авторы китайского происхождения резко выступают против этой концепции. Например, Хэ Бинди говорит лишь о небольшом «поверхностном сходстве» между орнаментациями баньпо, с одной стороны, и Месопотамии и Ирана — с другой (Но Ping-ti. The Cradle of the East. An Inquiry into the Indigenous Origins of Techniques and Ideas of Neolithic and Early Historic China, 5.000-1.000 B. C .- Hong Kong, 1975. - Р. 155). На его взгляд, яншаоская спираль развилась из реалистических изображений птиц (Ibid.—P. 362).

69 См.: Ся Най. Избранные труды по археологии (Каогусюэ луньвэнь цзи).— Пекин, 1961.— С. 1—2 (на кит. яз.); Стоянка Баньпо близ Спаня (Спань Баньпо). - Пе-

кин, 1963. - С. 185-186 (на кит. яз.).

70 Гу Вэнь. Неолитический расписной орнамент строго связан с расположением росписи // Вэньу.— 1977.— № 6.— С. 67—71 (на кит. яз.). 71 Там же.— С. 68—69.

<sup>72</sup> Там же.— С. 68. <sup>73</sup> Там же.— С. 67.

<sup>74</sup> Го Можо. Бронзовый век.— М., 1959.— С. 91.

75 У Шань. Опыт изучения неолитического расписного орнамента бассейнов Хуанхэ, Янцзы и южных районов //

Вэньу. — 1975. — № 5. — С. 60 [на кит. яз.]. <sup>76</sup> Там же.— С. 59.

77 Tax 26e.— C. 60.

78 См., например: Расписная керамика (Цайтао)/ Вступ. ст. Ань Чжиминя. — Пекин, 1959. — С. 3-4 (на кит. яз.); Янь Вэньмин. Истоки расписной керамики Ганьсу // Вэньу. — 1978. — № 10. — С. 64 (на кит. яз.); Расписная керамика Ганьсу. - С. 6.

79 В 1975 и 1977 гг. в мачанском и мацзяяоском слоях

было найдено по одному бронзовому ножу.

<sup>80</sup> Расписная керамика Ганьсу.— С. 7. 81 **У Шань.** Опыт изучения...— С. 59.

82 Гу Вэнь. Неолитический расписной орнамент ... --

C. 70. 83 Расписная керамика Ганьсу.— С. 7.

<sup>24</sup> Ши Синбан Некоторые вопросы, касающиеся культуры мацзяяо // Каогу.— 1962.— № 6.— С. 318—329 (на кит. яз.).

85 Там же. -- С. 325.

<sup>86</sup> Там же. 87 Гу Вэнь. Неолитический расписной орнамент...-

88 Янь Вэньмин. Истоки расписной керамики... С. 72.

<sup>89</sup> Там же.

90 Су Бинци. О некоторых вопросах культуры яншао // Каогу сюэбао. — 1965. — № 1. — С. 31 (на кит. яз.).

91 Обстоятельный критический анализ проблемы дан С. Кучерой (Кучера С. Китайская археология, 1965-1974 гг.: палеолит — эпоха Инь. Находки и проблемы. — M., 1977.- C. 84-90).

92 Расписная керамика Гапьсу. - С. 8.

#### ГЛАВА II

1 Наряду с этим многие авторы, занимающиеся исследованием архаичного изобразительного творчества фактически игнорируют этот аспект проблемы, предпочитая двигаться эмпирическим путем. За последние годы в советской литературе появился целый ряд оригинальных и содержательных работ, в центре внимания которых интерпретация древних изображений: Раевский Д. С. Очерки идеологии скифо-сакских племен. — М., 1977; Шер Я. А. Петроглифы Средней и Центральной Азии.-М., 1980; Березкин Ю. Е. Мочика. Цивилизация индейцев Северного побережья Перу в I-VII вв. - Л., 1983; Антонова Е. В. Очерки культуры древних земледельцев Передней и Средней Азии. - М., 1984. Из названных работ лишь в книге Я. А. Шера предпринята попытка обосновать главные принципы семантических истолкований.

<sup>2</sup> Laming-Emperaire A. La signification de l'art rupestre paléolithique. Méthodes et applications. - P., 1962. - P. 11. Палее ссылки на страницы этого издания приводятся в тексте.

3 Leroi-Gourhan A. Treasures of Prehistoric Art. - N. Y.,

a.- P. 179. 4 Тодоров Ц. Поэтика // Структурализм: «за» и «против». — М., 1975. — С. 39.

5 Laming-Emperaire A. La signification de l'art...- P. 7.

6 Толоров II. Поэтика.— С. 39.

7 Там же.— С. 38.

- 5 Laming-Emperaire A. La signification de l'art...-
- <sup>9</sup> Leroi-Gourffan A. Treasures of Prehistoric Art.-P. 136-148, 172-179.
- 16 Frazer J. G. Totemism and Exogamy. A Treatise on Certain Early Forms of Superstition and Society .- L., 1935 .-Vol. 2.— P. 10—11.

11 Leroi-Gourhan A. Treasures of Prehistoric Art .-P. 513. pl. XXXII.

12 Цит. по: Леви-Брюль Л. Первобытное мышление.— M., 1930.— C. 80.

13 Leroi-Gourhan A. Treasures of Prehistoric Art .-P. 136-137.

14 Шер Я. А. Петроглифы Средней и Центральной Азин. — М., 1980. — С. 264.

15 Токарев С. А. Андре Леруа-Гуран и его труды по этнографии и археологии // Этнологические исследования

за рубежом: Критические очерки.— М., 1973.

16 Goff B. L. Symbols of Prehistoric Mesopotamia.— New Haven; L., 1963. Далее ссылки на страницы этого издания

приводятся в тексте. <sup>17</sup> **Шер Я. А.** Петроглифы Средней и Центральной Азин. — С. 258—259.

18 Laming-Emperaire A. La signification de l'art ... -P. 290-291

19 Никакого противоречия в такой посылке нет, это универсальная закономерность всякого познания. Не вникая глубже в эту философскую по сути проблему, ограничимся ссылкой на мнение двух авторитетных историков — М. Блока и Р. Лж. Коллингвуда. «... всякое историческое изыскание с первых же шагов предполагает, что опрос ведется в определенном направлении» (Блок М. Апология истории, или ремесло историка. - М., 1973. -С. 38). «Опыт мыслительной работы ... скоро научил меня, что вообще ничего нельзя найти, если заранее не поставить вопроса, причем вопроса не расплывчатого. а вполне определенного. Когда люди копают, просто говоря: "Давайте-ка посмотрим, что тут есть",— то они ничего не узнают или же что-то узнают случайно, лишь постольку, поскольку при раскопках у них возникают столь же случайные вопросы... Занимаясь историческими исследованиями, я лишь открыл для себя те принципы, которые Бокон и Декарт установили уже 300 лет назад в отношении естественных наук. Оба они совершенно недвусмысленно утверждали, что знание приходит только тогда, когда отвечают на вопросы, причем вопросы должны быть правильными и поставлены в надлежащем порядке» (Коллингвул Р. Дж. Идея истории. Автобиография. — М., 1980. — С. 335). Заметим, что Р. Дж. Коллингвуд не вполне точен: разработка проблемы была начата не Бэконом и Декартом, а гораздо раньше — Сократом и Платоном. Речь идет об известной платоновской концепции знания как «припоминания» [мимесис]: «"познавать" означает восстанавливать знание, уже тебе приналлежавшее» (Платон.

Федон. 75е // Соч. в 3 т.— Т. 2.— М., 1970.— С. 38). <sup>20</sup> Leroi-Gourhan A. Treasures of Prehistoric Art.—

21 Rydh H. On Symbolism in Mortuary Ceramics // BMFEA. - 1929. - N 1. - P. 91, 102-104.

22 Frazer J. G. Totemism and Exogamy... - Vol. 1.-P. 198-199.

<sup>23</sup> Кики А. М. Десять тысяч лет в одну жизнь.— М., 1981.- C. 38-39.

<sup>24</sup> Кабо В. Р. Синкретизм первобытного искусства [по материалам австралийского изобразительного искусства 🛚 //

Ранние формы искусства.— M., 1972.— C. 287.

25 Впрочем, относительно данного изображения можно высказать и другую точку зрения. Если допустить, что ящерица изображена держащей во рту свой хвост (имеющееся в нашем распоряжении фото не позволяет ответить на этот вопрос однозначно), то в таком случае перед нами уже не элементарный, а сложный образ, весьма вероятно, наделенный глубокой мифологической семантикой и имеющий довольно многочисленные параллели в мифах и иконографии различных народов мира (см.: Мифы народов мира: Энциклопедия: В 2 т. — М., 1980. — T. I.- C. 52; Neumann E. The Origins and History of Consciousness.- Princeton, 1973.- Pl. 2-9).

26 См., например: Афанасьева В. К. Гильгамеш и Эн-

киду. Эпические образы в искусстве.— М., 1979.

<sup>27</sup> См.: Фрейденберг О. М. Миф и литература древности.— М., 1978. <sup>28</sup> Там же.— С. 51.

- <sup>29</sup> Пропп В. Я. Морфология сказки. 2-е изд.— М., 1969 30 См. в частности: Леви-Строс К. Структурная ант ропология. — М., 1983. — С. 183—207.
- 31 См.: Ратцель Ф. Народоведение. Спб. 1904. Т. 1. Табл. после с. 36.

32 Шер Я А. Петроглифы Средней и Центральной Азии. — С. 277—287.

33 Бык и крокодил тоже противопоставлены друг пругу, по непроходимой границы между стихиями (землей и водой), которые они символизируют, нет. Вода и земля в мифологии, как правило, дополняют друг друга. Все это подтверждает одновременную дуальность и слитность Ашвинов.

34 Этот аспект Ашвинов обстоятельно проанализирован В. Ф. Миллером (Миллер Всев. Очерки арийской мифологии в связи с древнейшей культурой. — М., 1876. — Т. 1. Ашвины-Диоскуры).

Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки — Л 1946 — С 150

<sup>36</sup> Имя Ашвинов указывает на связь с конями, и поэтому памеченная связь сложнее - в индоевропейских (а также, например, и в китайских) мифах конь рассматривается, с одной стороны, как хтоническое (земноводное), с пругой - как небесное существо, что иллюстрирует его медиативную мифологическую функцию посрепника между тремя зонами вселенной, между мертвыми и живыми, людьми и богами.

Большой фактический материал по близнечным мифам см.: Штернберг Л. Я. Античный культ близнецов при свете этнографии // Штернберг Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии: Исследования, статьи, лекции .--Л., 1936.— С. 73—108.

38 Золотарев А. М. Родовой строй и первобытная мифология. — M., 1964.

39 Не только, впрочем, у них: ср., например, вознесение на небо на огненной колеснице библейского пророка Илин (4 Царств, 2, 11-12).

40 В качестве крайне характерного в этом смысле примера можно назвать статью венгерского исследователя: Г. Коморони, который попытался проанализировать семантику древнеближневосточного «древа жизни», отталкиваясь почти исключительно от библейского текста. Неудивительно, что дальше пресловутого «плодородия» анализ семантики не продвинулся (Комороци Г. К символике дерева в искусстве древнего Двуречья // Древний Восток и мировая культура. — М., 1981. — С. 47—52).

Пропп В. Я. Исторические корни... С. 21. 42 Формозов А. А. О некоторых задачах и спорных проблемах в исследовании памятников первобытного искусства // Сов. археология. — 1979. — № 3. — С. 11.

#### ГЛАВА III

1 А. Буллинг определяет такие спирали как символы вращения небесных светил (Bulling A. The Meaning of China's Most Ancient Art. - Leiden, 1952. - P. 91).

<sup>2</sup> К. Хентце имел в виду изображение, где голова у фигуры представлена кругом с точкой (см. рис. 4). <sup>3</sup> Ср. анализ этого пероглифа Го Можо (Го Можо. Бронзовый век.— М., 1959.— C. 16).

Hentze C. Die Wanderung der Tiere um die heiligen Berge // Symbolon. -- Basel, 1964. -- Bd 4. -- S. 34.

Последнее из сопоставлений весьма спорно. См.: Серкина А. А. Опыт дешифровки древнейшего китайского письма — М., 1973. — С. 28 — 44.

Hentze C. Die Wanderung der Tiere...- S. 44. Hentze C. Mythes et symboles lunaires. Chine ancien-

ne, civilizations anciennes de l'Asie, peuples limithrophes du Pacifique. -- Anvers, 1932. -- P. 64, 108-112. Hentze C. Objets rituels, croyances et dieux de la Chi-

ne antique et de l'Amerique. - Anvers, 1936. - P. 99. Naumann N. Zu einigen religiösen Vorstellungen der Jömon-Zeit // Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen

Gesellschaft."- Wiesbaden, 1977.- Bd 127, H. 2. 10 Bulling A. The Meaning ... - Р. 121. В другом месте

книги фигура рассматривается как совокупность треугольников, обозначающих горы (Ibid. - P. 57). 11 Ibid.— P. 97, 101.

12 Основные проблемы первобытного общества по материалам могильника Лювань, уезд Лэду, пров. Цинхай // Каогу. — 1976. — № 11. — С. 368 (на кит. яз.).

13 Расписная керамика Ганьсу (Ганьсу цайтао).— Пекин, 1979. — С. 7 (на кит. яз.).

14 Васильев Л. С. Проблемы генезиса китайской цивилизания. — М., 1976. — С. 199—201.

15 Интерпретации семантики этих изображений суммированы Б. А. Рыбаковым в монографии «Язычество превних славян» (М., 1981. — С. 146—212).

<sup>16</sup> Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— М., 1965.— С. 326.

17 Там же. — С. 40 —41.

18 Там же. — С. 324. 19 Юань Кэ. Сто избранных мифов (Шэньхуа сюаныцзи байти).— Шанхай, 1980.— С. 5 (на кит. яз.).

20 Рифтин Б. Л. От мифа к роману. Эволюция изображения персонажа в китайской литературе. - М., 1979. -

21 Бодде Д. Мифы древнего Китая // Мифологии древнего мира. — М., 1977. — С. 380.

<sup>22</sup> Werner E. T. C. A Dictionary of Chinese Mythology.-

Shanghai, 1932.- P. 355.

23 Связь с перевом подтверждается и одним из поздних текстов. См.: Юань Мэй. Новые записи Ци Се [Синь Ци Се], или о чем не говорил Конфуций [Цзы бу юй]/ llep. с кит., предисл., коммент. и прилож. О. Л. Фишман. — М., 1977. — С. 221—222.

<sup>24</sup> Еще более отчетливо двойственность и в то же время единосущностность Паньгу проявляется в поздних философских переосмыслениях мифа. См.: Mayers W. F. The Chinese Reader's Manual. A Handbook of Biographical, Historical, Mythological and General Literary Reference.-Shanghai, 1924.— P. 186.

25 Юань Кэ. Собрание древних мифов (Гу шэньхуа стоаньизи). Пекин. 1979.— С. 11—12 (на кит. яз.).

26 Тань Дасянь. Исследование китайских мифов (Чжунго шэньхуа яньцзю). - Гонконг, 1980. - С. 30-31 (на

 27 Цит. по: Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— С. 326.
 28 Подробнее см.: Евсюков В. В. Мифы о вселенной.— **Новосибирск**, 1987.— С. 78—109.

29 Тань Дасянь предполагает, что миф о Паньгу был известен китайнам еще в доханьскую эпоху (Тань Дасянь. Исследование китайских мифов. - С. 57).

30 Подробнее см.: Мэйфэн Синжэнь. Изначальные исторические связи между мяо и хань, с точки зрения мифологии // Миньизянь вэньсюэ. — 1981. — № 8. — С. 89 — 90 (на кит. яз.); Stübel H., Li Huamin. Die Hsia-min vom Tsemu-schan (ein Beitrag zur Volkskunde Chekiangs) // Academia Sinica. Monographie des Institutes für Sozialwissenschaften.— Nanking, 1932.— N 6.— S. 62.

31 Линь Хуайцин. Мифы и легенды народов мяо (Мяоцшэньхуа гуши).— Тайбэй, 1979.— С. 9—23 (на кит. яз.). 32 Считается, что китайский Паньгу есть трансформация Паньху (см., например: Крюков М. В., Малявин В. В.

Софронов М. В. Китайский этнос на пороге средних веков. - М., 1979. - С. 81). Д. Бодде отрицает такую связь (Болле Л. Мифы превнего Китая-С. 380).

33 Изложение и анализ мифов этого пикла и аналогий к ним см.: Юань Кэ. Мифы древнего Китая. — С. 37-40; Бодде Д. Мифы древнего Китая. - С. 379-382; Пурпурная яшма: Китайская повествовательная проза I—VI веков/ Пер. с кит.— М., 1980.— С. 165—167; Чеснов Я. В. Историческая этнография стран Индокитая. - М., 1976. -C. 160-175; Stübel H., Li Huamin. Die Hsia-min... - S. 37-42; 61-67, 93-97; Groot J. J. de. The Religious System of China.—Leiden, 1901.—Vol. 4.—P. 263 sq.; Eberhard W. Typen chinesischer Volksmärchen / FF Communications.-Helsinki, 1937.- N 120.- S. 72-76

34 Юань Ка. Мифы превнего Китая.— С. 325—326.

35 Литература, посвященная этому мифологическому циклу, обширна; укажем лишь некоторые работы, где он излагается и анализируется подробно: Стратанович Г. Г. Этногенетические мифы об исходе из яйца или из тыквы у народов Юго-Восточной Азии // Этническая натория и фольклор. — М.; 1977. — С. 62—73: Чеснов Я. В. История ская этнография...— С. 247—261; Maspero H. Légendes mythologiques dans le Chou king / J. asiatique. - 1924. -Vol. 204.— P. 60—68.

36 См., например: Глаза дракона: Легенды и сказки на родов Китая. - М., 1959. - С. 102; Чеснов Я. В. Историче-

ская этнография...- C. 254-255.

37 Стратанович Г. Г. Этногенетические мифы...— С. 62. 38 Б. Карлгрен, основываясь на комментарии к «Шу изину», предлагает выбрать второе чтение данного пероглифа - «чун» (Karlgren B. Legends and Cults in Ancient China / BMFEA. - 1946. - N 18. - P. 234. 39 Цит. по: Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— С. 348.

Исследование мифа см.: Бодде Д. Мифы древнего Китая.-С. 385-390; Каталог гор и морей. - С. 207-208; Яншина Э. М. Миф об отделении пеба от земли. (К вопросу о сюжегосложении в превнекитайской мифологии) // Теоретические проблемы изучения литератур Дальнего Востока.— М., 1974; Maspero H. Légendes mythologiques...; Karlgren B. Legends and Cults...- P. 234-239; Eliade M. Schamanismus und archaische Extasetechnik.- Zürich; Stittgart, 1957.

<sup>40</sup> Бодде Д. Мифы древнего Китая.— С. 386-387.

41 Каталог гор и морей. — С. 120.

42 Определение бон как одной из ламаистских сект допустимо лишь в известных границах (Snellgrove D. Himalavan Pilgrimage, A Study of Tibetan Religion by a Traveller Through Western Nepal. - Oxford, 1961. - P. 43. 120-1251

43 Hoffman H. Quellen zur Geschichte der tibetischen Bon-Religion // Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz. - 1950. - N 4. - S. 153-154; Tucci G., Heissig W. Die Religionen Tibets und der Mongolei. (Die Religionen der Menschheit. Bd 20).- Stuttgart; Berlin; Köln; Mainz, 1970.— S. 274.

44 Stein R. A. La civilization tibétaine. P., 1962. 177-178; Hoffmann H. Quellen...- S. 154.

45 Уодпель А. Лхасса и ее тайны: Очерк Тибетской экспенинии 1903—1904 гг.— Спб., 1906.— С. 297.

46 Эпические сказания народов Южного Китая/Пер., вступ. ст. и коммент. Б. Б. Вахтина и Р. Ф. Итса. - М.;

Л., 1956.— С. 23—27, 168. 47 Линь Xvайнин. Мифы и легенды народа мяо. — C. 23. 48 Певский Н. А. Материалы по говорам поу. - М.,

1981.- C. 76. 49 Maspero H. Légendes mythologiques...- P. 65, 95. Приведенная в тайском мифе мотивировка конца золотого века типична и встречается в фольклоре многих народов, в том числе и далеко за пределами Азии. В немецкой сказке из сборника братьев Гримм рассказывается о баснословных временах, когда урожай был сам-500, а зерна росли по всему стеблю; все это изобилие исчезло после того, как бог разгневался на некую женщину, вытершую упавшего в лужу ребенка горстью колосьев. В южнославянской сказке деревья некогда сами являлись к человеку и сами укладывались в печку, но одной старухе и этого показалось мало; обленившись, она захотела проехать верхом на полене. Такая дерзость была наказана деревья перестали сами приходить к человеку (Клингер В. Сказочные мотивы в «Истории» Геродота. - Киев,

50 Сказки и мифы народов Филипппн. — М., 1975. —

С. 31.

31 Наринкель Б. Б. О фольклорном средстве народов Юго-Восточной Азии // Традиционное и новое в литературах Юго-Восточной Азии. - М., 1982. - С. 42.

Тэйлор Э. Первобытная культура. — М., 1939. — С. 224-227; Луомала К. Голос ветра: Полинезийские мифы и песни. - М., 1976. - С. 96-97; Сказки и легенды маори: Из собрания А. Рида. - М., 1981. - С. 13-19.

53 Путилов Б. Н. Миф - обряд - песня Новой Гвинеп. — М., 1980. — С. 20, 24.

54 Золотарев А. М. Родовой строй и первобытная мифология. — М., 1964. — С. 164.

55 Худяков М. Г. Культово-космические представления Прикамьи в эпоху разложения родового общества («солице» и его разновидности) // Проблемы истории до-капитал о-в — 1934 — № 11-12. — С. 88.

56 Грузинские народные предания и легенды.- М.,

<sup>57</sup> Сказки народов Африкп.— М., 1976.— С. 38.

58 Оля Б. Боги Тропической Африки. - М., 1976. -C. 34—35.

 <sup>59</sup> Сказки народов Африки.— С. 4.
 <sup>60</sup> Первый бумеранг: Мифы и легенды Австралии.— М., 1980.— С. 31-32; Беридт Р. М., Беридт К. Х. Мир первых австралийцев. — М., 1981. — С. 97.

61 См.: Матье М. А. Превисегипетские мифы. - М.: Л., 1956; Коростовцев М. А. Религия Древисто Египта. - М., 1976.- C. 63, 69-70; Kees II. Der Götterglaube im alten Agypten. - 4 Aufl. - В., 1980. - S. 219-227. Сравните строки хвалебного гимна Амону: «[Творец богов, поднявший] небо и утверливший землю, пробуждающийся невредимым, Мин-Амон, [владыка бесконечности, творец] вечности, господии, которому поклоняются, стоящий во главе Девити богов» (Цит. по: Павлова О. И. Амон Фиванский:

15 B. В. Евсюков

Ранняя история культа (V-XVIII династии). - М., 1984. -

<sup>62</sup> Александрийская поэзпя.— М., 1972.— С. 157.

63 Ригведа: 173бранные гимпы/Пер., коммент. и вступ. ст. Т. Я. Елизаренковой. — М., 1972. — С. 399; Keith A. B. The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads.— Cambridge (Mass.), 1925. - Vol. 1. - P. 77.

64 Цит. по: Kirfel W. Die Kosmographie der Inder nach den Quellen dargestellt.- Bonn; Leipzig, 1920.- S. 9.

65 Крамер С. Н. История начинается в Шумере. - М., 1965. - C. 105-107, 205-206.

- 66 Цит. по: Афанасьева В. К. Гильгамеш и Энкиду: Эпические образы в искусстве. — М., 1979. — С. 85.
- <sup>57</sup> Крамер С. Н. История начинается в Шумере.-
- 68 Eliade M. The Myth of the Eternal Return.- L., 1955.-P. 14.
- 69 Чеснов Я. В. Историческая этнография...— С. 171. 70 Ткачев М. Здравствуйте... мы — мео // Дневная звезда: Восточный альманах.— М., 1974.— Вып. 2.—С. 453. <sup>71</sup> Сказки народов Бирмы.— М., 1976.— С. 55—56.
- 72 Волшебный жезл: Сказки народов Индонезии и Малайзии. — М., 1972. — С. 7.

<sup>73</sup> Там же.— С. 132—134.

74 Шерхунаев Р. А. Сказки и сказочники Тофаларии.— Кызыл, 1975.— С. 194—197.

<sup>75</sup> Василевич Г. М. Ранние представления о мире у эвенков (материалы) // Исследования и материалы по вопросам первобытных религиозных верований. - М., 1959. — С. 174. — (Тр. Ин-та этнографии. Новая сер.; Т. 51).

78 Сказки народов Африки.— C. 39—40. 77 Оля Б. Боги Тропической Африки. — С. 35.

<sup>78</sup> Илиада, V, 385; Одиссея, XI, 305; Аполлодор. Мифологическая библиотека (І, 7, 4)/Изд. подгот. В. Г. Борухович. — Л., 1972. — С. 11—12.

<sup>79</sup> **Фрэзер** Дж. **Ф**ольклор в Ветхом завете. 2-е изд.— М., 1985.— С. 160—170.

80 Eliade M. The Yearning for Paradise in Primitive Tradition / Daedalus. J. of the American Academy of Arts and Sciences. - Spring 1959. - P. 255-256.

<sup>81</sup> Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— С. 349.

82 Eliade M. The Yearning for Paradise...- P. 256. Ma числа других оценок мифов этого типа можно упомянуть попытку психоаналитической интерпретации, препиринятую швейцарским религиоведом Э. Нойманом (Neumann E. The Origins and History of Consciousness .- Princeton, 1973.— P. 102—127.— (Bollingen Ser., XLII)).

83 По мнению китайских археологов, «возможно, вследствие того, что применение броизы в то время (имеется в виду период мацзяяо-баньшань-мачан, в свете последних находок предположительно относимый к энеолиту.--В. Е.) увеличилось, большее внимание стало упеляться ей, а не керамике, поэтому ганьсуская расписная керамика и стала приходить в упадок» (Расписная керамика Ганьсу. - С. 6). С такой оценкой трудно согласиться. Вопервых, энеолитический характер мацзяло пока не показан. Но главное даже не в этом. Схематизация и оскудепие изобразительного творчества на исходе каменного века. быть может, вызваны более универсальными причинами, во всяком случае эта тенденция присуща далеко не одному яншао. Так, в Западной Европе великолепные реалистические гравюры, фрески и пластика верхнего палеолита при переходе к мезолиту и неолиту повсеместно сменяются схематичными и совершенно невыразительными изображениями. Дело здесь, конечно, не в утрате вкуса и художественных навыков. Меняется само содержание искусства: обеднение формы предполагает чрезвычайное развитие содержания. Скупые, небрежно выполненные фигуры — это символы, они не изображают, а обозначают. За какой-инбудь прихотливой линией или геометрическим узором может стоять сложнейшее понятие или даже целый сюжет, тогда как реалистически выполненный верхненалеолитический образ не подразумевает инчего сверх того, что он изображает. Такая, на первый взгляд, парадоксальная закономерность, в соответствии с которой архаичное (да и, быть может, любое вообще) искусство, чем оно внешне беднее и непритязательнее. тем информативнее, поверяется многими фактами. Так. папример, необычайный расцвет художественного мастерства в эпоху Хань удивительным образом сопровождается семантической бедностью, точнее сказать, недостаточностью осмысления содержательной стороны многих мифологических по происхождению изображений (толкования

ханьскими комментаторами древних мифов, зачастую искусственные и заведомо неверные, ясно свидетельствуют о том, что многие из этих мифов были им попросту непов нятны). Утрата содержания при небывалом расцвете

формы! в Опубликовавший это изображение Ань Чжиминь оговаривается, что атрибуция отдельных образцов предположительна (Расписная керамика (Цайтао)/Вступ. ст. Ань Чжиминя. — Пекин, 1959. — С. 3. (на кит. яз.)). Нельзя поэтому исключать, что данное изображение — переходное от баньшань к мачан: в пользу этого говорит, например, то, что в нем представлены две фигуры, что относится к баньшаньским признакам.

85 Вопрос о соотношении баньшань и мачан сложен. С одной стороны, стратиграфия в ряде случаев свидетельствует о приоритете баньшань: так, в раскопанном в 1973 г. захоронении в Юаньяньчи (уезд Юндэн, пров. Ганьсу) мачанское погребение (М-44) перекрывало баньшаньское (М-72). Однако, согласно опубликованным в 1972 г. в «Каогу» сериям радиокарбоновых дат, мачан оказался несколько древнее баньшань. Опубликованная в 1977 г. четвертая серия дат изменила картину. Китайскими археологами предложена следующая последовательность этапов неолита в Ганьсу: мацзяяо - около 3000 лет до н. э., баньшань — примерно 2500—2300, мачан — приблизительно 2300-2000. Однако, по мнению С. Кучеры. приведенные даты также «нельзя считать окончательно решающими хронологические проблемы» (Кучера С. Элементы древних культур на территории Ганьсу // XIII научная конференция «Общество и государство в Китае»: Тезисы и доклады. — М., 1982. — Ч. 2. — С. 28).

86 Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказби.—Л., 1946.— C. 227—228

87 Дьяконова В. П. Цам у тувинцев // Сб. МАЭ.— Л.,

1971. T. 27. C. 123. 88 Reinach S. Répertoire de l'art quaternaire. - P., 1913. -

89 Leroi-Gourhan A. Treasures of Prehistoric Art. -- N. Y., s. a.— P. 173.

90 Zervos Ch. L'art de l'epoque du renne en France.-P., 1959.- P. 56.

91 Giedion S. Die Entstehung der Kunst,- Köln, 1964,-

92 О древнекитайских представлениях см.: Granet M. La vie et la mort. Croyances et doctrines de l'antiquité chi-

noise // Granet M. Etudes sociologiques sur la Chine .- P., 1953.— Р. 203—220; Бежин Л. Е. Под знаком «ветра и потока»: Образ жизни художника в Китае III-VI веков.-М., 1982. - С. 87-93; ср. также: Иорданский В. Б. Тропическая Африка: круг представлений о старости и смерти // Народы Азии и Африки. — 1982. — № 7.

Пропп В. Я. Исторические корни...— С. 76—83. 94 Коростовцев М. А. Религия древнего Египта. - М.,

1976.— C. 187.

95 Эпические песни невцев/Сост., вступ. ст. и коммент.

3. Н. Куприяновой. — М., 1965. — С. 746.

96 Верную и емкую характеристику этого обычая пал М. Н. Хангалов: «...все вещи и предметы, которые нужны будут шаману после смерти, должны быть или сожжены, или убиты (лошадь), или сломаны, вообще каклибо должна быть нарушена физическая целостность и надлежащее соответствие частей, т. е. то же, что сделалось с шаманом, когда связь души с телом в акте смерти исчезла. И вот после такой перемены, видимого истребления, они, все эти вещи, начинают новую жизнь, жизнь неизменную, вечную, от земной жизни отличающуюся только тем, что они уже больше не изменяются, не изнашиваются. Из этого видно, что буряты верят не только в загробную жизнь, не только признают существование души у людей, но и признают душу вещей» (Хангалов М. Н. Собр. соч. — Улан-Удэ, 1958. — Т. 1. — С. 390).

97 См., например: Lévi-Strauss C. Mythologiques. L'origine des manieres de table. P., 1968. P. 17-41 et passim. Первая часть данного тома так и называется - "Le mystère de la femme coupée en morceaux".

98 Мелетинский Е. М. Палеоазнатский мифологический эпос. — М., 1979. — С. 76.

99 См., например: Allen R. H. Star Names. Their Lore

and Meanings. - N. Y., 1963 (1, ed. N. Y., 1899).

100 Bulling A. The Meaning. . . - P. 18.

<sup>101</sup> Аналогичным образом идея изобилия выражается, например, в средневековых европейских легендах: в стране обетованной, в краю вечного цветения и плолоношения овцы величиной с быков, ягоды винограда, как яблоки. а рыбы превосходят размерами острова. См.: Гуревич А. Я. Проблемы средневековой народной культуры. - М., 1981. -

102 О находке двух бронзовых ножей, одного на мацзяноской, другого — на мачанской стоянках (Линьцзя и Пзянцзянии) см.: Тридцать лет работы в области материальной культуры и археологии (Вэньу каогу гунцзо саньиц нянь). — Пекин. 1979. — С. 141, 151 (на кит. яз.).

#### ГЛАВА IV

Hentze C. Gods and Drinking Serpents // History of Religions. An Intern. J. for Comparative Historical Studies .-1965. - Vol. 4, N 5. - P. 197.

Naumann N. Zu einigen religiösen Vorstellungen der Jômon-Zeit // Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen

Gesellschaft." 1977. - Bd 127, H. 2. - P. 410.

3 Кроме того, в качестве примера можно назвать крайне интересный знак на керамическом сосуде культуры луншань (ряд исследователей видят в нем протоиероглиф), анализ которого, возможно, позволяет выявить в нем антитетическую структуру, также космологическую по своему смыслу (Подробнее об этом см.: Евсюков В. В. Семантика одного из знаков на керамике культуры луншань // Проблемы древних культур Сибири. -- Новосибирск. 1985.— С. 155—163).

4 Л.-Р. Пужье усматривает (без достаточной, впрочем. аргументации) прообразы подобных композиций в палеолитической живописи Руффиньяка, где имеется изображение двух обращенных друг к другу мамонтов с разделительной линией между ними (Nougier L.-R. Art, magie, mythologie et religions // Préhistoire Ariégeoise. Bul. de Societé Préhistorique de l'Ariége. 1981. T. 36.

5 Даркевич В. П. Аргонавты средневековья. - М.,

1976. — C. 173—182. 6 Попытку их статистического анализа во времени п пространстве см.: Сорокин С. С. Отражение мировоззрения ранних кочевников Азии в памятниках материальной культуры // Культура Востока. — Л., 1978. — С. 180.

Ходжаш С. И. Скарабей с изображениями древа жизни: К вопросу о связи искусства Египта с искусством Финикии // Тутанхамон и его время. - М., 1976. - С. 157-

8 Афанасьева В. К. Гильгамеш и Энкиду: Эпические образы в искусстве. - М., 1977. - Рис. 11, ср. также табл. XXIII. a. f.

9 Антонова Е. В. Орнаменты на сосудах и «знаки» на статуетках анауской культуры (к проблеме значения) // Средняя Азия и ее соседи в древности и средневековье: История п культура. — M., 1981. — C. 17.

Проанализировавший эту композицию Я. Л. Шер отмечает «поразительные иконографические аналогии» в петроглифах Минусинской котловины и в древнегреческом искусстве (Шер Я. А. Петроглифы Средней и Центральной Азии. - М., 1980. - С. 270).

11 Лаврецкий И. Р. Боги в тропиках: Религиозные культы Антильских островов. — М., 1967. — C. 106.

12 Li Chi. The Beginnings of Chinese Civilization .-Seattle, 1957.— Pl. I.

13 Ханьская могила № 2 в Ванду (Ванду эрхао Хань му). - Пекин, 1959. - Рис. 26.

14 Вэнь Ю. Избранные изображения эпохи Хань в Сычуани (Сычуань Хань-дай хуасян сюаньцзи). - Пекин, 1956. - Рис. 31, 42, 100: Лю Чжиюань. Искусство фигурных кирпичей эпохи Хань в Сычуани (Сычуань Хань-дай хуасян чжуань пшу). — Пекин, 1958. — Рис. 75.

15 Избранные каменные рельефы Восточной Хань из Северной Шэньси (Шеньбэй Дун-Хань хуасян шикэ сюаньцзи). - Пекин. 1959. - Рис. 28. 45, 46, 100, 113, 114.

16 Chinese Sculpture: Han (206 B. C.— A. D. 220) to Sung (A. D. 960-1279). Collection of Jan Kleijkamp and Ellis Monroe. - N. Y., 1944. - Pl. XVIII, XX. XXI-В; Чжэн Чжэньдо. Справочный свод иллюстраций по китайской истории (Чжунго лиши цанькао тупу). - Шанхай, 1947. -Вып. 12. Эпохи Суй, Тап и Пяти династий. Ч. 3.— Табл. І. рис. 2: Избранные каменные рельефы из собрания Музея пров. Шэньси (Шэньси боугуань цзан шикэ сюаньцзи).-Пекин, 1957. - Рис. 20, 21, 26; Юй Синин. Каталог пещерных фресок эпохи Северной Вэй (Бэй Вэй шику чжуанши фудяо шилунь). — Пекин. 1958. — Рис. 42, 43, 52.

17 Орнамент тканей и вышивок малых народов Юго-

Запада (Спнань шаошу миньцзу чжисю туань).-- Пекин, 1957.— Рис. 3, 9, 11, 26, 27.

18 См., например: Токарев С. А. Религия в истории пародов мира.— М., 1976.— C. 386—387.

19 Kees H. Der Götterglaube im alten Agypten.- Berlin,

1980. - S. 166. <sup>20</sup> Вагнер Г. К. Проблема жанров в древнерусском ис-

кусстве. — M., 1974. — C. 50 — 52. <sup>21</sup> Антонова Е. В. Орнаменты на сосудах... - С. 12.

22 Даркевич В. П. Аргонавты средневековья. - С. 173-

174.
<sup>23</sup> Ходжаш С. И. Скарабей. . — С. 156—157.

24 Кузьмина Е. Е. В стране Кавата и Афраснаба. - М.,

<sup>25</sup> Шер Я. А. Петроглифы. . .— С. 265—270.

26 См. например: Шппкин И. Б. У стен великой На-

мазги. — М., 1977. — С. 107. 27 Симметричные образы в искусстве палеолита иск-

лючительно редки (тогда как начиная с пеолита число их необъятно) и исчисляются буквально единицами. Один из них — широко известный «двойной рельеф» из Лоссель (Франция), изображающий две зеркально-симметричные человеческие фигуры, как бы заключенные в сферу. Существующие интерпретации этого сюжета см.: Giedion S. Die Entstehung der Kunst.- Köln. 1964.- S. 185-188; Drössler R. Kunst der Eiszeit. Von Spanien bis Sibirien .-Leipzig. 1980.— S. 90.

28 О деревьях-тотемах в китайской традиции см.: Стратанович Г. Г. О ранних верованиях древних кптайцев // Краткие сообщения Ин-та народов Азии.— М., 1963.— Т. 61.-С. 56-74. Большой сравнительный материал по проблеме в пелом собран Д. К. Зелениным: Зеленин Д. К. Тотемы-перевья в сказаниях и обрядах европейских на-

родов. - М.; Л., 1937.

29 В западной литературе различным аспектам мирового прева посвящено значительное число работ, из которых глубиной осмысления выделяются труды М. Элиаце. В отечественной науке наиболее обстоятельно данный мифологический образ рассмотрен В. Н. Топоровым. См., например: Топоров В. Н. О структуре некоторых арханческих текстов, соотносимых с концепцией «мирового древа» // Труды по знаковым системам.— Тарту, 1971.— Т. 5; Он же. К происхождению некоторых поэтических символов (палеолитическая эпоха) // Ранние формы искусства.— М., 1972; Он же. Древо мировое. // Мифы народов мира. — М., 1980. — Т. 1. — С. 398—406.

<sup>30</sup> Особо подчеркнем именно материальный, физический аспект, чрезвычайно характерный для арханческого предметно-чувственного восприятия; развитие пдет следующим путем: первоначально физический контакт с богом уступает место духовному (молитва, например).

31 О символизме центра см.: Eliade M. The Myth of the Eternal Return .- L., 1955 .- P. 12-18; Idem. Centre du monde, temple, maison // Le symbolisme cosmique des monuments religieux.— P. 57—82.— (Serie Orientale Roma: 1957.—

<sup>32</sup> Каталог гор и морей (Шань хай цзин)/Предисл., пер. и коммент. Э. М. Яншиной.— М., 1977.— С. 55, 100, 111, 117, 120, 123, 124.

33 Там же.— C. 150.

34 Tam 2Ke. - C. 102, 112, 125, 210.

35 Forke A. The World Conception of the Chinese. Their Astronomical, Cosmological and Physico-philosophical Speculations.— L., 1925.— P. 171-173.

36 Цит. по: Granet M. Danses et légendes de la Chine ancienne. - P., 1959. - Vol. 1. - P. 313-314.

37 Пит. по: Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— М.,

1965.— C. 329. 38 Цпт. по: Каталог гор и морей. - С. 194.

<sup>39</sup> Там же.— С. 122.

40 Tay re. - C. 119.

41 Там же. - С. 98; Юань Кэ. Мифы древнего Китая. -C 330

<sup>42</sup> Каталог гор и морей. — С. 126.

43 О шаманских путешествиях в древнекитайской траmount ca.: Thiel P. J. Schamanismus im alten China / Sinologica -- Basel, 1968. -- Vol. 10. N 2-3. -- S. 181-185.

44 См.: Рифтин Б. Л. Историческая эпопея и фольклорная традиция в Китае: Устные и книжные версии «Троепарствия». — М., 1970. — С. 78.

Юань Кэ. Мифы древнего Китая. - С. 330. 46 Eberhard W. Typen chinesischer Volksmärchen / FF Communications. - Helsinki, 1937. - N 120. - S. 134.

- 47 Цит по: Голыгина К. И. Китайская проза на пороге средневековья: мифологический рассказ III-VI вв. и проблема генезиса сюжетного повествования.— М., 1983.—
- 48 Printz W. Buddha's Geburt / Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 1925. Bd 79.

49 Samguk Yusa. Legends and History of the Three Kingdoms of Ancient Korea. - Seoul, 1972. - P. 56-57. 50 Емельянов Н. В. Сюжеты якутских олонхо.- М.,

1980. — С. 31, 36 и пр.

51 Например, у нанайцев (Штернберг Л. Я. Гиляки, орочи, гольды, негидальцы, айны. Статын и материалы.-

Хабаровск, 1938.— С. 480, 488, 520).

52 В качестве параллели билейскому мифу о грехопадении часто приводят изображение на превнемесопотамской цилиндрической печати, где представлены два персонажа в рогатых головных уборах, сидящие по сторонам расположенного в центре дерева, за спиной левой фигуры возвышается стоящая на хвосте змея (Biblisch-historisches Handwörterbuch/Hrsg. von Bo Reicke und Leonhard Rost. — Göttingen, 1962. — Bd 1. — Sp. 207). Кроме того, для сравнения пногда привлекают и финикийский керамический сосуд VII-VI вв. до н. э. с Кипра, также изображающий дерево, к плодам которого тянется змея (Вигуру Ф. Руководство к чтению и изучению Библии. Ветхий Завет. — М., 1897. — Т. 1. — С. 379—380).

53 Аналогичный образ содержится в «Слове о полку Игореве». Подробнее см.: Евсюков В. В. Шаманские реминиспенции в древнерусской литературе («Слово о полку Игореве» и «Задонщина») // Проблемы реконструкций в

этнографии. - Новосибирск, 1984. - С. 80-94, 54 Каталог гор и морей. — С. 43.

55 Там же.— С. 89.

56 Подробно этот сюжет проанализирован М. Гранс: Granet M. Danses et légendes. . - Vol. 2. - P. 428-441. 57 Гютербок Г. Г. Хеттская мифология // Мифологии

древнего мира. - М., 1977. - С. 188. 58 Эрман В. Г. Очерк истории ведийской литературы. --

M., 1980.— C. 126. 59 Ригведа: Избранные гимпы/Пср., вступ. ст. и ком-

мент. Т. Я. Елизаренковой. — М., 1972. — С. 333.

Афанасьева В. К. Гильгамет и Энкиду. — С. 96. 61 См.: Потанин Г. Н. Восточные мотивы в средневеко-

вом европейском эпосе. — М., 1899. — С 358.

62 Айхенвальд А. Ю., Петрухин В. Я., Хелимский Е. А. К реконструкции мифологических представлений финноугорских народов // Балто-славянские исследования: 1981.— M., 1982.— C. 170.

63 Афанасьева В. К. Гильгамеш и Энкиду. — С. 86, 136. 64 Ардзинба В. Г. Ритуалы и мифы древней Анато-

лин. — М., 1982. — С. 92.

65 **Хинц В.** Государство Элам.— М., 1977.— С. 37, 48—49. 66 Кун Н. А. Легенды и мифы древней Греции.— М.,

1957.— C. 153, 214.

- 67 Эллинская культура. В изложении Ф. Баумгартена. Ф. Поланда, Р. Вагнера. — Спб, 1906. — С. 355, рис. 234. Это иллюстрация к известному мифу, космогоничному по сути, о споре двух богов за верховную власть пал Афи-
- пами.

  <sup>68</sup> Майков Л. Н. Великорусские заклинания.— Спо́,
- 69 Аламжи Мерген. Бурятский эпос. М.; Л., 1936. -C. 156-160.

70 Неклюдов С. Ю., Тумурцерен Ж. Монгольские сказания о Гесере: Новые записи. - М., 1982. - С. 58. 71 Темкин Э. Н., Эрман В. Г. Мифы древней Индии.-

M., 1982.- C. 64.

72 Новик Е. С. Маньчжурское сказание «Предание о иншаньской шаманке» в сопоставлении с обрядовым фольклором Сибири // Литературы стран Дальнего Востока. - М., 1979. - С. 175.

<sup>73</sup> **Прокофьева Е.** Д. Старые представления селькунов о мире // Природа и человек в религиозных представлениях пародов Сибири и Севера (вторая половина XIX гачало XX в.). — Л., 1976. — С. 112.

74 Чеснов Я. В. Историческая этнография стран Индокитая. — М., 1976. — С. 177.

75 Парникель Б. Б. О фольклорном сродстве народов Юго-Восточной Азии // Традиционное и новое в литературах Юго-Восточной Азии. - М., 1982. - C. 38.

76 Березкин Ю. Е. Мочика: Цивилизация индейнев Северного побережья Перу в I-VII вв. - Л., 1983. - С. 113.

<sup>77</sup> Топоров В. Н. К происхождению некоторых поэтачаских символов. — С. 92.

78 Кнорозов Ю. В. Иероглифические рукописи майн Л., 1975.— С. 54, 64, 65, 125, 143, 245.

<sup>79</sup> Березкин Ю. Е. Мочика.— С. 108. 80 Певекий Н. А. Представление о радуге как о небесном змее / С. Ф. Ольденбургу к пятидесятилетию науч по-общественной деятельности: Сб. статей. - Л., 1934 С. 367-376. Дополнительный материал из Юго-Восточной Азии, Полинезии, Африки и Южной Америки см.: Loewenstein J. Rainbow and Serpent // Anthropos.— 1961.— Vol. 56, fasc. 1-2.— P. 31—40; Antoni K. J. Der weisse Hase von Inaba. Vom Mythos zum Märchen: Analyse eines japanischen 'Mythos der ewigen Wiederkehr" vor dem Hintergrund altchinesischen und zirkumpazifischen Denkens.- Wiesbaden, 1982.- S. 193-198.- (Münchener Ostasiatische Studien: Bd 28).

81 Ревупенкова Е. В. Народы Малайзии и Западвой Индопезии.— M., 1980.— C. 162—163.

82 Мифологический словарь.— М., 1961.— С. 25, 33 Кстати сказать, вероятно, здесь следует видеть истоки хорошо всем знакомого медицинского символа, изображающего змею, обвивающуюся вокруг чаши: последняя за кономерно заместила собой мировое древо, так как оно само часто мыслится источником живительной целебной влаги, возвращающей здоровье и продлевающей жизнь,

83 Wünsche A. Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser. Altorientalische Mythen. - Leipzig, 1905. - S. 1-70; Die Sagen der Juden./Gesammelt von M. J. bin Gorion. Frankfurt a. M., 1962.— S. 443—448; Архангельский А. Мухаммеданская космогония. — Казань. 1889. — С. 40-42. Вега. Апокрифические сказания о Христе. - Спб, 1912-1914.- T. 1-4; Saintyves P. Essais de folklore biblique Magie, mythes et miracles dans l'Ancien et Nouveau Testament.- P., 1923.- P. 59-136.

84 На сугубо мифологический характер такой антитезы обратил впимание уже Д. Штраус: Штраус Д.-Ф. Жизнь Иисуса. — Лейпциг; Спб, 1907. — Кн. 2. — С. 187—188. To. что «тройное распятие должно было иметь ритуальный смысл», отмечали и другие исследователи (Paton W. R. Die Kreuzigung Jesu / Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde des Urchristentums. 1901.— Bd 2.— S. 339—341).

85 Eliade M. Images et symboles. Essais sur le symbol lism magico-religieux.— Р., 1973.— Р. 213—217. Подробнее см.: Евсюков В. В. Мифы о вселенной. — Новосибриск, 1987.

86 Иоани, гл. 3, ст. 14: «И так Монсей вознес змию в пустыне, так должно вознесену быть Сыну Человече-

скому».

87 В русском синодальном переводе Библии говорится. «шест» (Die Bibel der Ubersetzung Martin Luthers. Bibeltext in der revidierten Fassung von 1984.- Berlin: Alten-

burg, 1985).

88 Biblisch-historisches Handwörterbuch .- Bd 1 .-Sp. 371-372.

89 Granet M. Danses et légendes...- Vol. 1.- P. 303.

<sup>90</sup> Каталог гор и морей.— С. 103, 127.

91 Там же.— С. 55, 127. 92 Там же.— С. 105, 121.

<sup>93</sup> Там же.— С. 55, 119. 94 Там же. — С. 126—127.

<sup>95</sup> Там же.— С. 41, 48, 126, 195; Юань Кэ. Мифы древнего Китая — С. 391

96 Конкретный матерлал см., например: Antoni K. J.

Der weisse Hase...— S. 215—225, 231—237.

97 На последних работ о драконе см.: Решетов А. М. Дракон в культурной традиции китайцев // Материальная культура и мифология. — Л., 1981. — С. 81-92. — (Сборник Музея антропологии и этнографии: Т. 37); Иванов В. В. Дракоп // Мифы народов мира.— М., 1980.— Т. 1.— С. 394— 395; Чеснов Я. В. Дракон: метафора внешнего мпра // Мяфы. культы, обряды народов зарубежной Азии. - М., 1986.— C. 59—73.

98 Возьмем любое типичное представление о мировом древе в окружении животных (змея внизу, итина наверху и какие-либо животные по сторонам) и, мысленио «убрав» древо, «сложим» их в одно существо. Тем самым мы получим дракона -- синкретичный символ космоса.

Каталог гор и морей. - С. 89, 105, 117, 127, 150-151. 100 Данное положение убедительно доказано А. М. 30лотаревым (Золотарев А. М. Родовой строй и первобытная мифология. — М., 1964).

101 Серкина А. А. Символы рабства в древнем Китае: Дешифровка гадательных надписей.— М., 1982.— С. 168. 102 Там же.— С. 202.

103 См., например: Фролов Б. А. Числа в графике падеолита. — Новосибирск, 1974. — С. 142--144; Он же. Мотивы первобытного анималистического творчества // Звери в камне. — Новосибирск, 1980. — С. 45.

#### глава у

1 Erkes E. Chinesisch-amerikanische Mythenparallelen // T'oung Pao. — 1926. — Vol. 24. — S. 39. Другой древневитайский термин для шести главных координат вселенной — «лю-хэ» («шесть направлений») встречается у Чжуан-цзы и Сыма Цяня. - См.: Атенсты, материалисты, диалектики древнего Китая/Вступ. статья, пер. и коммент. Л. Д. Позднеевой.— М., 1967.— С. 143; Сыма Цянь. Исторические записки (Ши цзи)/Пер. с кит. и коммент. Р. В. Вяткина и В. С. Таскина. — М., 1975. — Т. 2. — С. 69,

<sup>2</sup> Обширный фактический материал и попытку его осмысления см.: Топоров В. Н. О числовых моделях в архаических текстах // Структура текста. - М., 1980. -

<sup>3</sup> Богатый сравнительный материал по всевозможным классификациям в классической китайской культуре см.: Mayers W. F. The Chinese Reader's Manual. A Handbook of Biographical, Historical, Mythological and General Lite-

rary References.— Shanghai, 1924.

4 На древнегреческом материале эта теория особенно активно разрабатывалась В. Рошером: Roscher W. Die enneatischen und hebdomatischen Fristen und Wochen der ältesten Griechen. Ein Beitrag zur vergleichenden Chronologie und Zahlenmystik / Abhandlungen der königlich-sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften. Philologischhistorische Klasse. - 1903. - Bd 21. - S. 3-92; Idem. Die Hebdomadenlehre der griechischen Philosophie und Medizin // Ibid.- 1906.- Bd 24.- S. 3-240; Idem. Die Siebenund "Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen # Ibid. — 1904. — Bd 22. — S. 3—126.

5 См.: Го Можо. Дналектическое развитие древней письмености // Каогу.—1972.—№ 3.— С. 2—13 (на кит. яз.); Miller J. The Magical Number Seven. Plus or Minus Two: Some Limits in Our Capacity for Processing Information // Psychological Review. 1956. Vol. 63. P. 81-97; Фролов Б. А. «Магическая семерка» // Природа. — 1972. — № 5.— С. 52—59, а также прочие многочисленные публикации на данную тему этого же автора.

6 Мелетинский Е. М. Поэтика мифа.— М., 1976.— С. 216.

Там же. - С. 217.

8 Прокофьева Е. Д. Старые представления селькупов о мире // Природа и человек в религиозных представлениях народов Сибири и Севера (вторая половина XIX начало XX в.). — Л., 1976. — С. 113.

9 Василевич Г. М. Ранние представления о мире у эвенков (материалы) // Исследования и материалы по вопросам первобытных религиозных верований. - М.; Л., 1959. -

(Труды Ин-та этнографии. Нов. сер.: Т. 51). <sup>10</sup> Культура древнего Египта.— М., 1976.— С. 247—248. 11 Анучин В. И. Очерк шаманства у енисейских остя-

ков. — Спб, 1914. — С. 4, 14.

12 Первухин В. Я. Погребальная ладья викингов и «кокабль» мертвых у народов Океании и Индонезии // Символика культов и ритуалов пародов зарубежной Азии.—

M., 1980.— C. 81—82.

13 О соединении небес и земли на краю вселенной говорят мифы многих народов. См., например: Маадай-Кара. Алтайский геропческий эпос.— М., 1973.— С. 321 п др.; Кеенофонтов Г. В. Эллэйада. Материалы по мифологии п легендарной истории якутов. — М., 1977. — С. 161 и др. Ср. якутское олонхо:

> Если прямо отсюда итти на восток, Там, гле край лучистых небес -Пешеходно-слоистых небес Свещивается к земле, Словно ровдужная пола: Гле земли конечный рубеж, Затуманенный синевой. Загибается вверх, как лыжный посок...

(Нюргун Боотур Стремительный, Якутский геропческий эпос-олонхо. - Якутск, 1975. - С. 12). Л. Г. Морган сооб-

щает, что название крайнего в Дженеси селения прокезов - Га-о-йа-де-о переводится как «небо сходится с землей». Смысл наименования вполне ясен (сам Морган истолковывает его неверно): селение расположено на границе двух миров — людей (т. е. прокезов) и враждебного им хаоса (Морган Л. Г. Лига ходеносауни, или прокезов.-М., 1983. С. 232). Наконец отметим, что упоминания о соединении небес и земли на краю мира, о слиянии там инь и ян нередко встречаются и в китайской литературе и фольклоре.

14 Бытие, гл. 2, ст. 8: «И насадил Господь Бог рай в Едеме на востоке»; Иезекииль, гл. 28, ст. 13-14: «Ты находился в Едеме, в саду Божием; твои одежды были украшены..., ты был на святой горе Божией, ходил среди ог-

нистых камней»; ср. Пс. 23, ст. 3-5.

15 Применительно к эпосу, в общей форме эту мысль, к сожалению, не получившую дальнейшего развития, высказал уже Г. Н. Потанин: «Весь богатырский эпос, как степной, так и русский и кавказский, подобно финскому, в своей основе имеет шаманское предание» (Потанин Г. Н. Примечания // Никифоров Н. Я. Аносский сборник. Собрание сказок алтайцев. — Омск, 1915. — С. 260). К близким по сути взглядам пришел и В. Я. Пропп, связавший генезис русской волшебной сказки с архаичными ритуалами инициации. Главный недостаток такого самого по себе в высшей степени плодотворного подхода, возможно, и определивший в известной мере скептическое отношение к нему, видится в излишней прямолинейности. Нет необходимости, а часто и достаточных оснований, напрямую возводить фольклорные сюжеты и жанры к тем или иным конкретным обрядам, будь то инициации, шаманские ритуалы или что-либо иное. Фольклор дает кристаллизованную квинтэссенцию мифа как мировоззрения, как «образа жизни», соответственно демонстрируя как его частные проявления, так и, главным образом, основные закономерности, к числу которых относятся всякие вообще «ритуалы перехода», составляющие важнейший аспект мифологического взгляда на мир.

16 Берндт Р. М., Берндт К. Х. Мир первых австралийпев. — М., 1981. — С. 384—385.

17 Прокофьева Е. Д. Старые представления селькупов...— С. 113.
18 Ионова Ю. В. Шаманство в Корее (XIX — начало

XX в.) // Символика культов и ритуалов народов зарубежной Азии. - М., 1980. - С. 6. 19 Hoffmann H. Quellen zur Geschichte der tibetischen Bon-Religion // Akademie der Wissenschaften und der Li-

teratur in Mainz. - 1950. - N 4. - S. 146-148. 20 Другие примеры совмещения горизонтали и вертикали см.: Стратанович Г. Г. Народные верования населе-

пия Индокитая. - М., 1978. - С. 116-134.

21 Так, например, три смежных помещения Иерусалимского храма, располагавшиеся одно за другим, отождествлялись с морем, которое в древнееврейской мифологии соответствует нижнему миру (преисподней), землей п небом (Danielou J. La symbolique du temple de Jerusalem chez Philon et Joseph // Le symbolisme des monuments religieux. - Ser. Orientale "Roma. - 1957. - Vol. 14. - P. 85). Можно было бы привести примеры и из других культур-

ных традиций. 22 Изложение мифа см.: Юань Кэ. Мифы древнего Кп-

тая. - С. 209-215.

23 В этом отношении яншаоский орнамент внимательпо рассмотрен П. М. Кожиным (Кожин П. М. Значение орнаментации керамики и бронзовых изделий Северного Китая в эпохи неолита и бронзы для исследований этногенеза // Этническая история народов Восточной и Юго-Восточной Азин в древности и средние века. - М., 1981. -131-161).

Chattopadhyay B. Coins and Icons. A Study of Myths and Symbols in Indian Numismatic Art. -- Calcutta, 1977. --

25 Cook R. M. Greek Painted Pottery .- L., 1960 .- Fig. 8B, 16, 34, pl. 3, 7, 31d, 35, 38. 28 Evangelisches Kirchenlexikon. Kirchlich - theologi-

sches Handwörterbuch.- Göttingen, 1962.- Bd 2.- S. 960-963; Korabiewicz W. Sladami amuletu.- Warszawa, 1974; Происхождение креста: Сборник статей М. Брока, П. Ошара, С. Сэнтива, А. Немоевского. — М., 1927.

27 Антонова Е. В. Орнаменты на сосудах и «знаки» на статуэтках анауской культуры (к проблеме значения) // Средняя Азия и ее соседи в древности и средневековье. История и культура. — M., 1981. — C. 14.

25 См., например: Даркевич В. П. Символы небесных светил в орнаменте Древней Руси // Сов. археология.-1960.— № 4.—°C. 56—57.

29 Колесничные мифы имеются, например, и у древних китайцев (мифы о Сихэ, Ваншу и др.), но в отличие от индоевропейских они не разработаны, противоречат более древним китайским представлениям, по времени они сравнительно поздине и, наконец, самое главное - в них явственно проступает иной по своему характеру, не колесиичный субстрат. Что же касается образа солнцаколеса («жи-лунь»), то в Китае он появляется поздно (вместе с буддизмом) и в древнекитайской мифологии никогда не фигурирует. Подробнее об этом см.: Евсюков В. В., Комиссаров С. А. Броизовая модель колесиицы эпохи Чупьцю в свете сравнительного анализа колесничпых мифов // Новое в археологии Китая: Исследования п проблемы. - Новосибирск, 1984. - С. 52-66.

30 См., например: Нейхардт А. А. О происхождении креста.— М., 1975; Демин Л. М. Остров Бали.— М., 1964.—

C. 131.

31 Амброз А. К. Ранцеземледельческий культовый символ («ромо с крючками») // Сов. археология. — 1965. — № 3; Рыбаков Б. А. Язычество древних славян. — М., 1981.- C. 41-51; Rydh H. On Symbolism in Mortuary Ceramics // BMFEA. - 1929. - N 1.

32 Рыбаков Б. А. Язычество древних славян.— С. 48—

50.
33 Семенов С. А. Происхождение земледелия.— М., 1974. — С. 222; Гаврилов В. Г. О конструкции плугов и вспашке полей по трактатам римских агрономов / Древний Восток и античный мир. - М., 1972. - С. 228-229. Для Китая см.: Васильев Л. С. Проблема цзин тянь // Китай. Япония. История и филология. — М., 1961.

34 Серкина А. А. Опыт дешифровки древнейшего ки-

тайского письма. — М., 1973. — С. 97.

- 35 Б. А. Фроловым предложена гипотеза о том, что выделяемое в палеолитическом орнаменте сочетание из четырех насечек говорит об особой, космологической роли числа 4, связанного по смыслу с четырымя сторонами света (Фролов Б. А. Проблемы первобытного творчества (по материалам историографии палеолитического искусства Евразии): Автореф. докт. дис. — М., 1975. — С. 22, 30). Однако такая точка зрения умозрительна и фактами не подтвержлается.
  - 36 Антонова Е. В. Орнаменты на сосудах...- С. 14. <sup>37</sup> Там же.
- 38 Фролов Б. А. Проблемы первобытного творчества.-C. 26.

<sup>39</sup> Там же.— С. 22.

40 Антонова Е. В. Орнаменты на сосудах...- С. 14.

41 Там же (со ссылкой на Р. Арнхейма).

42 Ахундов М. Д. Концепции пространства п времени: Истоки, эволюция, перспективы. - М., 1982. То же можно сказать и о Дж. Унтроу, когда он анализирует категорию времени (Уитроу Дж. Естественная философия времени.м. 1964.— С. 64—149).

<sup>13</sup> Ахундов М. Д. Концепции пространства и време-

ни.— С. 9.

44 Там же.— C. 27.

<sup>45</sup> Там же.— С. 31.

46 Там же.— C. 42—43.

<sup>47</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч.— 2-е изд.— Т. 27.— С. 56. 48 Леви-Брюль Л. Первобытное мышление. — М., 1930. —

C. 89.

Frazer J. G. Totemism and Exogamy. A Treatise on Society.— L..

Certain Early Forms of Superstition and Society .- L. 1935.— Vol. 1.— Р. 79—80. Многочисленные примеры из австралийской этнографии см. также в: Durkheim E., Ma-

uss M. De quelques formes primitives de classification. Contribution à l'étude des répresentations collectives // L'année sociologique.— 1903.— N 6.— P. 7—21; Золотарев "А. М. Родовой строй и первобытная мифология. М., 1964. -

30 Золотарев А. М. Родовой строй...— С. 91.

- 51 Durkheim É., Mauss M. De quelques formes primitives...- P. 35-37.
- <sup>52</sup> Ibid.— P. 2. 53 Ibid.— P. 6.
- 54 Ibid. P. 7.
- 55 Lloyd C. Polarity and Analogy. Two Sources of Argumentation in Early Greek Thought .- Cambridge, 1966 .-

Р. 36. Цит. по: Богомолов А. С. Диалектический логос. Становление античной диалектики. - М., 1982. - С. 14.

56 Представление о своей центральности в космосе, видимо, универсально для родовых обществ в силу их экономической замкнутости и изолированности от других коллективов. Ср., например, у кетов каждый род считает, что именно его владения находятся в «пупе земли» (Алексеенко Е. А. Представления кетов о мире // Природа и человек в религнозных представлениях... - С. 71, 78). То же наблюдается у африканских племен (Иорданский В. Б. Xaoc и гармония. - М., 1982. - C. 99).

57 Глубокий анализ этой стороны древнекитайской традиционной идеологии дал М. Гране (Granet M. Das chinesische Denken. Inhalt, Form, Charakter. - München; Zürich, 1964.- Kap. "Mikrokosm und Makrokosm").

58 Этой теме посвящены интересные работы Ю. Л. Кроля, см., например: Кроль Ю. Л. О концепции «Китайварвары» / Китай: общество и государство. - М., 1973. -

C. 13—29.

Se Eberhard W. Beiträge zur kosmologischen Spekulation der Chinesen der Han-Zeit. Berlin, 1933. S. 48-50. 60 Forke A. The World Conception of the Chinese, Their

Astronomical, Cosmological and Physico-philosophical Speculations. -- L., 1925. -- P. 244. 61 Frazer J. G. Totemism and Exogamy...- Vol. 2.-

62 Золотарев A. M. Родовой строй. . - C. 74, 90; Durk-

heim E., Mauss M. De quelques formes...- P. 22.

63 Золотарев А. М. Родовой строй...— С. 71—72. 64 Frazer J. G. Totemism and Exogamy... - Vol. 1.-

75; cf. Vol. 2.- P. 328. 65 Золотарев А. М. Родовой строй... С. 110.

66 Frazer J. G. Totemism and Exogamy...- Vol. 2.-

67 Томсон Дж. Исследования по истории древнегреческого общества. Доисторический эгейский мир. - М.,

68 Золотарев А. М. Родовой строй... — С. 80.

69 См.: Машкин Н. А. История древнего Рима. - М., 1956. — С. 138; Гуревич А. Я. Походы викингов. — М., 1966. <sup>70</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е пзд.— Т. 21.— С. 136. 71 Томсон Дж. Исследования по истории...- С. 353-

<sup>72</sup> Машкин Н. А. История древнего Рима.— С. 89. 73 См., например: Оппенхейм А. Л. Древняя Месопотамия. Портрет погибшей цивилизации. — М., 1980. — С. 126-144; Стужина З. П. Китайский город XI-XIII вв.: экономическая и социальная жизнь. - М., 1979. - С. 11-

74 Крюков М. В., Малявин В. В., Софронов М. В. Китайский этнос на пороге средних веков. - М., 1979. - С. 116-

75 Гуляев В. И. Города-государства майя: Структура и функции города в раннеклассовом обществе.— М., 1979.— С. 93, см. также с. 92—98, 104.

76 Durkheim É., Mauss M. De quelques formes primitives...— P. 47—49.

Литература вопроса общирна. Интересен сборник статей, посвященный космическому символизму культовых сооружений (особенно статьи М. Гриоля, К. Леви-Строса. М. Элиаде, Ж. Даньелу): Le symbolisme cosmique des monuments religieux // Serie Orientale Roma. - 1957. -Vol. 14. См. также: Байбурин А. К. Жилише в обрядах и представлениях восточных славян. - Л., 1983. Чрезвычайно ценна фундаментальная монография Э. Поре-Масперо, посвященная кампучийскому жилищу: Porée-Maspero E. Kron Pali et rites de la maison // Anthropos.- 1961.-Vol. 56.— Fasc. 1—6.

<sup>78</sup> Mauss M. Essais de sociologie.— P., 1969.— P. 212. том, насколько информативной может быть структура поселения, свидетельствует работа К. Леви-Строса: Леви-Строе К. Структурная антропология. - М., 1983. - С. 118-

- 79 Forke A. The World Conception ... P. 245. 80 Frazer J. G. Totemism and Exogamy. . . - Vol. 1 .-P. 454-455.
- 81 Ши Синбан. Некоторые вопросы, касающиеся культуры мацзяо. — Каогу. — 1962. — № 6. — С. 326 (на кит.
- 82 Frazer J. G. Totemism and Exogamy...- Vol. 1.-Р. 24-25; Берндт Р. М., Берндт К. Х. Мир первых австра-

лийцев.— М., 1981.— С. 160—168. Тотемами могут быть, например, жара, холод, рвота, различные болезни и т. п.-Там же. — С. 162.

83 Крюков М. В. Род и государство в иньском Китае // Вести. древней истории. — 1961. — № 2. — С. 8; Он же. Формы социальной организации древних китайцев. - М., 1967.— C. 117—118.

84 Впервые такое понимание тотемизма было предложено Э. Дюркгеймом, Е. М. Мелетинский справедливо оценивает этот вывод Э. Дюркгейма как «важное открытие» (Мелетинский Е. М. Поэтика мифа.— М., 1976.— С. 41).

85 Отправную точку для удобства изложения условно соотнесем с севером.

88 Chang Kwang-chih. The Archaeology of Ancient Chi-

na.- New Haven; L., 1977.- P. 100.

87 Ibid.— P. 103—105. 88 Ibid. - P. 100-103.

89 Granet M. Danses et légendes...- Vol. 1.- P. 6-11, 150, 155,

90 Подробнее см.: Крюков М. В. Об этнической картине мира в древнекитайских письменных памятниках II— I тысячелетия до н. э. // Этнонимы.— М., 1970.— С. 34—35.

91 Древнекитайская философия. Собрание текстов в

двух томах.— М., 1972.— Т. 1.— С. 236.

92 См.; например: Васильев Л. С. Проблема цзин тянь // Китай. Япония. История и филология. - М., 1961.

Древнекитайская философия.— Т. 1.— С. 332. 94 Так, по «Сунь-цзы», пятичастное построение войска (каре с четырьмя флангами и центром) имеет своим прототипом систему колодезных полей. Н. И. Конрад в этой связи предположил: «Возможно, что пять участков — один в центре, четыре по сторонам — были первоначальной формой колодезной системы, т. е. ранней земельной общины» (Конрад Н. И. Сунь-цзы. Трактат о военном искусстве: Перевод и исследование // Копрад Н. И. Избранные труды. Синология. — М., 1977. — С. 101, ср. 104, 250).

О них см.: Древнекитайская философия.— Т. С. 229; Сыма Цянь. Исторические записки. Т. 1. С. 152, 157; Го Можо. Философы древнего Китая. - М., 1961. -

96 Forke A. The World Conception...- P. 134-136. 97 Каталог гор и морей. Шань хай цзин/Пер. с кит.

Э. М. Яншиной.— М., 1977.— С. 117—118. Maspero H. Légendes mythologiques dans le Chou king // J. asiatique.— 1924.—Vol. 204.—P. 7—47; Karlgren B. Legends and Cults in Ancient China // BMFEA.— 1930.- N 2.- P. 262-267; Les mémoires historiques de Se-

ma Ts'ien/Trad. et annot. par É. Chavannes.- Leiden, 1967.-Vol. 1.—P. 43-44; Granet M. Das chinesische Denken.— S. 90 ff; Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— С. 175-177; Каталог гор и морей. — С. 206; Сыма Цянь. Исторические записки. - Т. 1. - С. 232-233; Яншина Э. М. Формирование и развитие древнекитайской мифологии. - М., 1984. -C. 115-120.

99 О пей см.: Васильев Л. С. Аграрные отношения п община в древнем Китае. - М., 1961. - С. 86-97.

100 Одно время считалось, что система четырех брачных классов характерна лишь для некоторых (причем не всех) австралийских племен (см., например: Золотарев А. М. Родовой строй... - С. 86-87). Однако по мере дальнейшего изучения проблемы ряд исследователей пришли к выводу об их тесной связи с турано-ганованскими системами родства и соответственно к предположению о том, что они были в свое время распространены гораздо шире. чем это предполагалось ранее (см.: Лихтенберг Ю. М. Австралийские и меланезийские системы родства (тураноганованского типа) и зависимость их от деления общества на группы // Проблемы истории первобытного общества.— М.— Л., 1960. (Труды Ин-та этнографии: Т. 4): Крюков М. В. Формы социальной организации... С. 145; Он же. Система родства китайцев.— М., 1972.— C. 272). Предположение о существовании в чжоуском Китае брачных классов по типу австралийских высказывал еще M. Гране: Granet M. Catégories matrimoniales et rélations de proximité dans la Chine ancienne.- P., 1939).

<sup>101</sup> Крюков М. В. Формы социальной организации...-С. 141-145; Он же. Система родства...- С. 270-272.

102 Францов Г. П. К эволюции древнеегипетских представлений о Земле // Францов Г. П. Научный атеизм.-M., 1972.- C. 60. 103 Бируни Абурейхан. Избранные произведения. Т. 2.

Индия. — Ташкент, 1963. — С. 431-432.

194 Kirfel W. Die Kosmographie der Inder nach den Quellen dargestellt. - Bonn; Leipzig, 1920.- S. 10.

119

105 Викторова Л. Л. Монголы. Происхождение народа и истоки культуры. — М., 1980. — С. 85.

106 Райков Б. Е. Очерки истории гелиопентрического мировозэрения в России. — М.; Л., 1947. — С. 11—28.

<sup>167</sup> Темкин Э. Н., Эрман В. Г. Мифы древней Индии.— М 1982.— С. 97—98: Невелева С. Л. Мифология древненидийского эпоса. Пантеон.— М., 1975.— С. 58-92.

108 Ruben W. Schamanismus im alten Indien // Acta Orientalia Ediderunt Societates Orientales Batava "Danica Norvegica.— 1940.— Vol. 18.— Pt. III, IV.— S. 197.

Золотарев А. М. Родовой строй... - С. 154. 110 Мелетинский Е. М. Поэтика мифа.— С. 215—216.

и Золотарев А. М. Родовой строй...- C. 65-66. 112 См.: Семенов Ю. И. Происхождение человеческого общества. - Красноярск, 1962; Он же. Как возникло человечество.- М., 1966; Он же. Происхождение брака п семьи. - М., 1974.

113 Толстов С. И. Пережитки тотемизма и дуальной организации у туркмен / Проблемы истории докапиталистических обществ, 1935. № 9-10.

114 Ольдерогге Д. А. Эпигамия: Избранные статьи.— M., 1983.— C. 11—23.

115 Д. А. Ольдерогге оставил без объяснения одно очень важное обстоятельство, а именно: почему в условиях эпигамии, хотя и не единственной, по все же безусловно доминирующей формой стала дуальная организация. По логике вещей, чем с большим числом партнеров коллектив связан браками (рудимент такой тенденции - гостеприимный гетеризм) и родством, тем он устойчивее и соответственно следовало бы ожидать появления и господства очень сложных и разветвленных социальных структур. Дело, думается, в том, что в условиях крайне слабых связей между коллективами, что было обусловлено примитивной экономической базой, всякий контакт с третьим партнером не мог не рассматриваться и, более того, пожалуй, и на практике не мог не быть направленным против одного из участников двойственного союза. Таким образом, дуальная организация не просто элементарная, но и самая устойчивая из возможных в тех условиях соци-

альных форм. 116 См.: Леви-Строс К. Структурная антрополлогия.-C. 117-146.

117 Это, на наш взгляд, подтверждается ярко выраженным зооморфизмом палеолитического искусства. Все исследователи единодушно сходятся во мнении, что развитие мифологических образов движется от зоо- к антропоморфности, но никто, насколько нам известно, не дал этому удовлетворительного объяснения. Существо же проблемы сводится к следующему. Близкое общение с ограниченным кругом себе подобных, связанных друг с другом теснейшим, неразрывным образом (мы не употребляем здесь термин «родство», ибо о социальной структуре дородового коллектива судить трудно), не позволяет составить сколько-нибудь обобщенное представление о человеке. В такой ситуации эквивалентами человека, «знаками», с помощью которых формируется его самосознание, выступают животные (в этом и истоки тотемизма). Более или менее отвлеченное понятие «человек» становится возможным только с установления регулярных межродовых брачных связей, когда складываются отношения свойства. Свойственник — оптимальный «знак» человека. Соединенный браком и свойством с «настоящими людьми», настолько, чтобы уже не относиться к миру дикой природы, но в то же время и отделенный от них резкой гранью, он дает возможность мысленно абстрагироваться от иначе пикак не абстрагируемых конкретных качеств и характеристик конкретных индивидов, служит уникальной моделью «человека вообще». Чтобы «увидеть» себя, человеку нужно «зеркало» в лице полобных себе, к тому же расположенное на вполне определенном расстоянии - не слишком близко, но и не чересчур далеко, иначе в первом случае отражение сольется в одно пятно, а во втором, став недосягаемым для взгляда, вынужденно уступить место фантастическим образам. Сказанное подводит к заключению: поскольку антропоморфное божество есть пдеальный обобщенный образ социализированной личности, постольку оно синопимично отношению свойства. Боги — свойственники, и свойственники — боги.

118 Золотарев А. М. Родовой строй... - С. 150.

119 Мнение о существовании в древнем\_Китае брачных классов оспаривается А. А. Серкиной (Серкина А. А.

Символы рабства. — С. 39—43, 81—110).

120 Karlgren B. Some Fecundity Symbols in Ancient Chi-

na // BMFEA.- 1930.- N 2.

121 См.: Го Можо. Изучение надинсей на броизовых сосудах Инь и Чжоу (Инь Чжоу цинтуп ци минвэнь япь-

цзю). — Пекии, 1954. — С. 9 (на кит. яз.).

122 Серкина А. А. Символы рабства...— С. 30, 48—58. 173-175. С таких позиций чрезвычайно интересно проследить семантику современного арифметического знака «плюс». Не потому ли его избрали в качестве символа сложения, что его главпым исходным значением была универсальная идея брачного соединения? Не рискуя строить беспочвенных гипотез, хотелось бы заметить: если «плюс» берет начало от греческой «тау» (соответствующей древнееврейской «тав»), то высказанное предположение обретает известную вероятность, поскольку буква одновременно служила и важным религиозным символом, легшим в основу, папример, христнанского креста (об этом см.: Daniélou J. Les symboles chrétiens primitifs.— P., 1961.— P. 143—152).

123 Серкина А. А. Символы рабства...— С. 28—29. 124 Подробный анализ см.: Евсюков В. В. Восточноазнатский неолитический миф о сотворении земли // Каменный век Северной, Средней и Восточной Азип. -- Но-

восибирск, 1985.— С. 95—108.

125 Сосуд был куплен Ю. Г. Андерсоном в Цзиньсянь, пров. Ганьсу. Вывод о его принадлежности к маизяяо сделан Ю. Г. Андерсоном на основании формы сосуда и особенностей росписи (Andersson J. G. Children of the Yellow Earth. Studies in Prehistoric China. - London, 1934 .-Pl. 28 b; Idem. Researches into the Prehistory of the Chinese // BMFEA. — 1943.— N 15.— P. 240, pl. 185).

Уже Ю. Г. Андерсон отмечал, что описанные изображения безголовых лягушек «поразительны» и вместе с тем «очень редки» (Andersson J. G. Children of the Yel-

low Earth .- P. 265).

127 Се Дуаньцзюй. К проблеме связей культур цицзя и шэньсийского луншаня // Вэньу. — 1979. — № 10. — С. 64. 66, табл. 3, рис. 8. В качестве отдаленной возможной аналогии можно назвать также странное изображение распластанной и освежеванной лигушки на бронзовой подвеске из захоронения эпохи Хань в пров. Юньнань.-(Отчет о раскопках могилы с бронзовым гробом в деревянном саркофаге в Дабона, уезд Сяньюнь, пров. Юньань // Каогу. — 1964. — № 12. — С. 611, табл. 7, рис. 5).

128 Бронзовые изделия, найденные в уезде Гунчэн, пров. Гуанси // Каогу. — 1973. — № 1. — С. 32, рис. 5. 129 Хун Шэн, Изучение древних бронзовых барабанов

из Гуанси // Каогу сюэбао.— 1974.— № 1.— С. 90.

Хуан Цзэнцин. Опыт изучения бронзовых барабанайденных в Гуанси // Каогу.— 1964.— № 5.— С. 578—588; Вэнь Ю. Каталог древних бронзовых барабанов (Гу тунгу тулу).— Шанхай, 1955.— Рис. 2, 4, 6, 8,

9, 11, 23, 52. <sup>131</sup> Хун Шэн. Изучепие древних бронзовых бараба-

нов...- С. 70-71.

- 132 О сходной функции барабанов в древнем Китае см.: Granet M. Danses et légendes.— Vol. 2.— Р. 432. Интереспо отметить, что, согласно «Чжоу ли» и «Ли изи», первые древнекитайские барабаны представляли собой горшки из обожженой глины, обтянутые оленьей кожей. и. как предполагает М. Гране, возможно, украшались изображениями лягушек (Ibid. - Р. 310-311, 441, 490, 509).
- 133 См.: Вэнь Ю. Каталог древних бронзовых барабанов.— Рис. 29, 31—34, 39.

134 Подробнее см.: Евсюков В. В. Мифы о вселенной.-Новосибирск, 1987.

135 См.: Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— С. 60—63.

136 В четырех кругах, расположенных симметрично по окружности многих яншаоских сосудов, усматривает луну, например, К. Хентце (Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion im ältesten China der Shang-Zeit .- Antwerpen, 1951.— S. 35-36).

137 Заметим, что одна из характерных особенностей многих лунпых персонажей состоит в том, что голова у них отделена от тела. См.: Lommel H. Kopfdämonen im alten Indien / Symbolon. Jahrbuch für Symbolforschung.-

Basel, 1964.—Bd 4.—S. 149—175.

138 Интересная типологическая нараллель прослеживается в древнеегипетской мифологии: в Гермополе четыре космические стихии, составляющие основу мира, мыслились в образе четырех пар богов и богинь, боги имедя облик лигушек, богини — эмей (Kees H. Der Götterglaube. im alten Agypten. Bedlin, 1980. 4. Aufl. S. 167).

139 А. Лямэн-Ампрер высказано предположение (весьма гипотетичное и предварительное) о том, что комбина ции различных животных в живописи верхнего палеодита, понятых как тотемы, могут пести информацию о социальной структуре общества той эпохи (Laming-Emperaire A. Système de pensée et organization social dans l'art rupestre paléolithique // L'homme de Crô-Magnon. Anthropologie et Archéologie. - Paris, 1970. - P. 209, 212).

#### L'IABA VI

1 Chêng Tê-k'un. Archaeology in China. - Cambridge, 1966. — Vol. 1: Prehistoric China. — P. 80. Того же мнения придерживается Т. И. Кашина, полагающая, что «в баньпо рисунок лица человека отличается реалистичностью» (Кашина Т. И. Керамика культуры яншао. — Новосибирск. 1977.— C. 148).

2 Гу Вэнь. Связь неолитического расписного орнамента с расположением росписи // Вэньу.— 1977.— № 6.— С. 67 (па кит. яз.).

3 Там же.

4 Попутно отметим, что пара рыб — популярный в орнаментике баньпо мотив (рис. 40, а). Не менее известен оп и в более позднем китайском прикладном искусстве, нередко сочетаясь с изображением дракона (рис. 41, в — ж). В качестве знака плодородия, богатства и удачи пара рыб (карпов) сохранилась в китайской символике и поныне (Алексеев В. М. Китайская пародная картина: Духовная жизнь старого Китая в народных изображениях. - М. 1966. - C. 48; Sowerby A. C. Some Chinese Animal Myths and Legendes / J. of the North China Branch of the Royal Asiatic Society.— 1939.— Vol. 70.— P. 19).

5 Ма Чэнъюань. Расписная керамика культуры яншао (Яншао вэньхуа ды цайтао).— Шанхай, 1957.— С. 47—48

на кит. яз.).

6 Спаньский археологический институт, баньпоский рабочий отряд. Основные итоги второго сезона раскопок стоянки Баньпо близ Спаня // Каогу тунсюнь. — 1956. — № 2.— С. 26—30 (на кит. яз.).

7 Первобытное общество в Китае (Чжунго юаньши шэхуэй). — Пекин, 1977. — C. 39—43 (на кит. яз.).

8 Hsia Nai. Our Neolithic Ancestors // China Reconstructs.- 1956.- Vol. 5, N 5.- P. 27.

<sup>9</sup> Chang Kwang-chih. The Archaeology of Ancient China. 3-d. ed. - New Haven; L., 1977. - P. 110-111.

10 Ho Ping-ti. The Cradle of the East. An Inquiry into the Indigenous Techniques amd Ideas of Neolithic and Early Historic China, 5000-1000 B. C.- Hong Kong, 1975.-

11 У Шань. Опыт изучения неолитического расписного орнамента бассейнов Хуанхэ и Янцзы, а также южных районов Китая // Вэньу. — 1975. — № 5. — С. 61 (на кит.

. яз.). 12 Шэнь Чжиюй. Изобразительное искусство пятитысячелетней давности: орнамент расписной керамики культуры яншао // Вэньуэйбао. — 1962. — 27 — 28 марта (на кит. яз.).

13 См.: Открытие пеолитического поселения Баньпо близ Спаня // Каогу тунсюнь.— 1955.— № 3 (па кит. яз.). 14 Chêng Tê-k'un. Archaeology in China. - Vol. 1.-

15 Стоянка Баньпо близ Сианя (Сиапь Баньпо). - Пекии, 1963.- С. 110 (на кит. яз.).

Там же.— С. 164.

17 Haskins J. F. Pan-po. a Chinese Neolithic Village // Artibus Asiae. - Ascona. - 1957. - Vol. 20, N 1. - P. 156-157.

18 Кашина Т. И. Семантика орнаментации неолитической керамики Китая // У истоков творчества. — Новоси-

бирск, 1978.—С. 198.

19 Sullivan M. Chinese Art: Recent Discoveries.— L.. 1973.- P. 39.

20 Rawson J. Ancient China: Art and Archaeology.- L. 1980.— P. 19.

21 Кожин П. М. Значение орнаментации керамики и бронзовых изделий Северного Китая в эпоху неолита и бронзы для исследований этногенеза // Этническая история народов Восточной и Юго-Восточной Азии в древности и средние века. — М., 1981. — С. 146—149.

22 Лао У. К дискуссии о характере антропоморфных личин на расписной керамике стоянки Баньпо близ Сианя // Каогу тунсюнь.— 1956.— № 6.— С. 81—83 (на кит.

яз.). 23 Ши Синбан, После прочтения статьи «К дискуссии о характере антропоморфных личин на расписной керамике стоянки Баньпо близ Спаня» // Каогу тунсюнь.-1956.— № 6.— С. 83—84 (на кит. яз.).

24 Andersson J. G. Researches into the Prehistory of the Chinese // BMFEA.- 1943.- N 15.- P. 240. pl. 185-186.

- 25 Детальное описание всех трех изделий дано в обстоятельной монографии Н. Пальмгрена: Palmgren N. Kansu Mortuary Urns of the Pan Shan and Ma Chang Groups # Palaeontologia Sinica. Ser. D.—Peiping.—1934.—Vol. 3.— P. 34-35, 83-85.
- 26 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth, Studies in Prehistoric China. - L., 1934. - P. 329.

27 Palmgren N. Kansu Mortuary Urns...- P. 83-85,

pl. XIX, fig 7, 8, 9. 28 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth ... -

29 Palmgren N. Kansu Mortuary Urns ... - P. 35.

30 Васильев Л. С. Проблемы генезиса китайской цивилизации: Формирование основ материальной культуры и

этноса. - М., 1976. - С. 190.

31 B качестве редкого исключения из этого правила следует упомянуть описанную Н. Пальмгреном миску с дольчатым краем, обнаруженную при раскопках в Сывашань (уезд Дидао, пров. Ганьсу) и бесспорно относящуюся к культуре яншао. Вместе с тем Н. Пальмгрен не взялся утверждать наверное, существует ли какая-либо связь между этим изделием и баньшаньским гай (Palmgren N. Kansu Mortuary Urns ... - P. 35).

32 Краткое сообщение о раскопках 1955—57 гг., в Чанъани, уезд Фэнси, пров. Шэньсп // Каогу. — 1959. — № 10. —

С. 520, рис. 1, табл. II, рис. 10 (на кит. яз.).

33 Васильев Л. С. Проблемы генезиса...— С. 191. 34 Кашина Т. И. Керамика культуры яншао. — С. 64, 91. См.: Чжан Яцин. Крашеная керамика в провинции Шаньдун / Изв. СО АН СССР. Сер. обществ. наук.— 1973.— № 11, вып. 3.

36 Erdberg Consten E. von. Das alte China. - Stuttgart,

1962.— Abb. 37.

37 Waterbury F. Speculations of the Significance of a Ho in the Freer Gallery / Artibus Asiae. - Ascona. - 1952. -

<sup>38</sup> Го Можо. Бронзовый век.— М., 1959.— С. 440. 39 Мухлинов А. И. Происхождение и ранние этапы этнической истории вьетнамского народа. — М., 1977. —

С. 87—88. <sup>40</sup> См., например: Расписная керамика (Цайтао).— Пекин, 1959.— Табл. 6, 12; Cheng Tê-k'un. Animal Styles in Prehistoric and Shang China / Bul. of the Museum of Far Eastern Antiquities.— Stockholm. 1963.— N 35.— Pl. IV. fig. 4; Idem. Archaeology in China.—Vol. 1.—Pl. 26, 27; Chang Kwang-chih. The Archaeology ... - Fig. 52, a. e; Watson W. China before the Han Dynasty.- L., 1961.-

41 См., например: Ма Чэньюань. Расписиая керамика // Вэньу. — 1979. — № 5. — С. 47.

42 Salmony A. Eine neolithische Menschendarstellung in China // Jahrbuch für prähistorische und ethnographische

Kunst. - 1929. - S. 31-34. 43 Andersson J. G. Children of the Yellow Earth...-

44 Из китайских исследователей того же мнения придерживается Ши Синбан (Ши Синбан, Некоторые вопросы, касающиеся культуры мацзяяо // Каогу. — 1962. — 6.— С. 325 (на кит. яз.)). 45 Palmgren N. Kansu Mortuary Urns...— Р. 35.

46 Ibid.— P. 35, 84—85.

47 Шэнь Чжиюй, Изобразительное пскусство...: Ши Спибан, Некоторые вопросы... С. 325; У Шань. Опыт изучения...— C. 61.

18 Les mémoires historiques de Se-Ma Ts'ien/Trad. et.

annotés par. É. Chavannes.- Leiden, 1967.- T. 1.- P. 216; t. 4, р. 2, 419; Сыма Цянь. Исторические записки («Ши изи»)/Пер. с кит. и коммент. Р. В. Вяткина и В. С. Таскина. — М., 1972. — Т. 1. — С. 181.

49 Granet M. Danses et légendes de la Chine ancienne.-P., 1959.— T. 1.— P. 262.

<sup>30</sup> Каталог гор и морей (Шань хай цзин) Предисл., пер. и коммент. Э. М. Яншиной. — М., 1977. — С. 103, 106. Terwiel B. J. Tattooing in Thailand's History / J. of the Asiatic Society of Great Britain and Ireland .- "1979 .-

N 2.- Р. 156-166; Мухлинов А. И. Происхождение и раниме этапы...— С. 138—139.

52 Журавлев Ю. И. Этнический состав Тибетского района КНР и тибетцы других районов страны // Восточноазнатский этнографический сборник. - М., 1961. - С. 114,

Чигринский М. Ф. О фольклоре гаоппань // Литературы стран Дальнего Востока.— М., 1979.— С. 182.

54 Исао Итигэ. Татупровка и раскраска лина в древней Японии: Изучение красной раскраски лиц антропоморфных фигур ханива // Кокогаку дзасси.— 1969.— Т. 4. № 4.— С. 48-60 (на яп. яз.) Обычай татуировки лица еще недавно был распространен у айнов, а также на Окинаве (Hori I. Folk Religion in Japan: Continuity and Change .-Chicago; L., 1968.— P. 27).

55 Максименков Г. А. Окуневская культура и ее сосепи на Оби // История Сибири.— Л., 1968.— С. 168; Дэвлет М. А. Петроглифы Улуг-Хема.— М., 1976.— С. 13.

56 Рифтин Б. Л. От мифа к роману: Эволюция изображения персонажа в китайской литературе.— М., 1979.— С. 119, 237; Ши Най-ань. Речные заводи/Пер. с кит. А. Рогачева. - М., 1959. - Т. 1. - С. 27, 30, 67.

57 Needham J. Science and Civilization in China .-- Camb-

ridge, 1976.— Vol. 5.— P. 165.

Needham J. Science and Civilization in China .- Cambridge, 1954.— Vol. 1.— P. 89.

39 Treistman J. M. The Prehistory of China: an Archaeo-

logical Exploration.- N. Y., 1972.- P. 60.

<sup>0</sup> Кашина Т. И. Семантика орнаментации...— С. 200—

201.

61 Hentze C. Mythes et symboles lunaires. Chine ancienne, civilization anciennes de l'Asie, peuples limitrophes du Pacifique. - Anvers, 1932. - P. 135-138.

62 См., например: Hentze C. Tod, Auferstehung, Weltordnung. Das mythische Bild im ältesten China, in den grossasiatischen und zirkumpazifischen Kulturen.- Zürich,

1955.— S. 176 ff. 63 О календарном, по мнению К. Хентце, значении ромбов см.: Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion im ältesten China der Shang-Zeit.- Antwerpen, 1951.- S. 28-

64 О рогах - символах луны, по К. Хентце. см.: Нептze C. Die Wanderung der Tiere um die heiligen Berge //

Symbolon. - Basel. - 1964. - Bd 4. - S. 36.

65 Hentze C. Gods and Drinking Serpents // History of Religions. An Intern. J. for Comparative Historical Studies .-

1965.— Vol. 4, N 2.— P. 179—208. 66 Naumann N. Zu einigen religiösen Vorstellungen der

Jômon-Zeit // Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.— Wiesbaden.— 1977.— Bd 127, Hf. 2.— S. 398— 425; Idem. Sakahagi: The "Reverse Flaying" of the Heavenly Piebald Horse / Asian Folklore Studies. - Nagoya. 1982.—Vol. 41, N 1.—P. 17—18.

67 Васильев Л. С. Проблемы генезиса... - С. 191. 68 Большое число идентичных ему легенд и сказаний,

распространенных по всему миру, собрано Дж. Фрэзером (Фрэзер Дж. Фольклор в Ветхом завете. - М., 1985). 9 Chattopadhyay B. Coins and Icons: A Study of Myths

and Symbols in Indian Numismatic Art. - Calcutta, 1977. -P. 20, 48, 261-262.

70 Вадецкая Э. Б., Леонтьев Н. В., Максименков Г. А. Памятники окуневской культуры.— Л., 1980.— Табл. І. рис. 111. К. Петтмар писал о том, что эти изображения «имеют неолитическую прелюдию в Китае», подразумевая баньшаньскую фигуру (Jettmar K. The Karasuk Culture and its South-Easreth Affinities // ВМГЕА.— 1950.— N 22.- P. 110).

т Например, в «Каталоге гор и морей» сообщается о змеях, превращающихся в рыб (Каталог гор и морей. --

72 0 рыбе как возможном тотеме баньпосцев см.: Ши Синбан. Некоторые вопросы...— С. 325—328.

73 Отметим интересные соответствия этому мотиву в изображениях пермского искусства, датпруемых первой половины І тыс. и. э.: рыбы, змен и ящеры представлены уткиувинимися мирдой в уши, антропоморфной фигуры, в одном случае из ушей высовываются птичьи головы на длинных шеях. Исследовавший эти образы А. М. Тальгрен связывал их с предшествующими по времени скифскими подвесками в виде рыб, в которых он усматривал символы богини рода Анахиты (Tallgren A. M. Permian Studies // Eurasia Septentrionalis Antiqua.— Helsinki.— 1928.— Vol. 3.— P. 75—80).

<sup>74</sup> Рифтин Б. Л. От мифа к роману...— С. 72—73. <sup>75</sup> Каталог гор и морей.— С. 98, 100—102, 112, 115, 120,

122, 124. 76 Ср. с ними таких персонажей, как Юйэр, Чжуюн. У Сянь, Гоуман, Бинън и др. (Там же. - С. 92, 97, 98, 100, 102, 105, 108).

<sup>77</sup> Там же.— С. 124, 127.

<sup>78</sup> Там же.— С. 124. Ду Эрвэй истолковывает, например, Сяхоу Кая со змеями в ушах, а также змей вообще как лунарных героев (Ду Эрвэй, Мифологическая система «Каталога гор и морей» («Шань хай цзин» шэньхуа ситун) // Тайбэй, 1977.— С. 64 (на кит. яз.)).

Этнография дает множество примеров, когда животные также наделялись душой, см., например: Фрэзер Дж. Золотая ветвь: Исследование магии и религии. - М., 1980.— С. 28, 247—254, 535—541, 576—590 и др.; Штериберг Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии.-Л., 1936.— С. 23, 42, 43, 193, 214, 217, 220, 291, 300, 316, 320 и др.; Тэйлор Э. Первобытная культура.— М., 1939.—

С. 284.

<sup>80</sup> Рифтин Б. Л. Историческая эпопея и фольклорная «Троецарствия». - М., 1970. - С. 79; Он же, От мифа к роману... -С. 237-238; Он же. Общие темы и сюжеты в фольклоре народов Сибири, Центральной Азии и Дальнего Востока // Страны и пароды Востока. — М., 1982. — Вып. 23. — С. 104 — 106; Дунганские пародпые сказки и предания. — М., 1977. — C. 326, 496, 543,

81 Неклюдов С. Ю., Тумурцерен Ж. Монгольские сказания о Гесере: Новые записи. - М., 1982. - С. 157-158. 82 Потанин Г. Н. Восточные мотивы в средневековом

европейском эпосе.— М., 1899.— С. 401—402.

<sup>83</sup> Жирмунский В. М., Зарифов Х. Т. Узбекский пародный героический эпос. - М., 1947. - С. 385.

<sup>84</sup> Анучин В. И. Очерк шаманства у еписейских остя-

ков. — Спб., 1914. — С. 35. 85 Frazer J. G. Totemism and Exogamy. A Treatise on

Certain Early Forms of Superstition and Society. - L., 1935 .-Vol. 1.— P. 489—490.

86 Сказания столетий: Эпос народов СССР.— М., 1981.— C. 340.

<sup>87</sup> Памятники средневековой латинской литературы IV-XI веков.- М., 1970.- С. 256-257.

88 Афанасьев А. Н. Народные русские легенды.— Казань, 1914. — № 17 а, б; Он же. Поэтические воззрения славян на природу. — М., 1869. — Т. 3. — С. 216—217.

89 Десятки вариантов этого мотива см.: Клингер В. Животное в античном и современном суеверии.— Киев, 1911.— С. 76, 127, 133—135, 147—148, 154—155, 158, 183,

90 Огромное число этнографических данных о тотемахдушах собрано Дж. Фрэзэром (Frazer J. G. Totemism and Exogamy... - Vol. 2. - P. 390-391, 552-635 et passim).

Аналогию этому можно найти и в китайских сказках, см.: Ting Nai-tung. A Type Index of Chinese Folktales in Oral Tradition and Major Works of Non-Religious Classical Literature // FF Communications. -- Helsinki. --1978.— Vol. 94, N 223. - N 302. 302В; Дунганские народные сказки и предания. - С. 543.

92 Frazer J. G. Totemism and Exogamy ... - Vol. 1.-P. 128.

93 Определения здесь и дальше достаточно условны и раскрывают лишь часть семантики оригинального термина. Очень часто они бывают субъективны и зависят от того, как вводящий их этнограф понимает проблему. Поэтому пользоваться такими определениями лучше с известной осторожностью, ибо часто именно они окончательно запутывают существо вопроса.

94 Анисимов А. Ф. Шаманские духи по воззрениям эвенков и тотемические истоки идеологии шаманства // Сборник Музея антропологии и этнографии. - М.; Л. 1951.— Т. 13.— С. 199-200; Он же. Религия эвенков.— М.; Л., 1958.— С. 56-88.

95 Хангалов М. Н. Собр. соч. в 3 т.— Улан-Удэ, 1959.— T = 2 - C = 59 - 60

96 Ламаизм в Бурятии XVIII — пачала XX века: Структура и социальная роль культовой системы.- Новосибирск, 1983. - С. 201.

<sup>97</sup> Taube E., Taube M. Schamanen und Rhapsoden: Die geistige Kultur der alten Mongolei.- Leipzig, 1983.-S. S0-82.

28 Прокофьев Е. Д. Материалы по религиозным представлениям энцев // Сборник Музея антропологии и этнографии. — М.; Л., 1953. — Т. 14. — С. 194—230.

99 Karjalainen K. F. Die Religion der Jugra-Völker. Porvoo, 1921. - Bd 1. - S. 28-29. - (FF Communications:

но Чернецов В. И. Представления о душе у обских угров // Исследования и материалы по вопросам первобытных религиозных верований.- М., 1959.- С. 114-156.-(Тр. Ин-та этнографии. Нов. сер.: Т. 51). Из последних работ, где проблема рассматривается подробно, см.: Кулемзин В. М. Человек и природа в верованиях хантов.-Томск, 1984.— С, 10—36.

101 См.: Природа и человек в религиозных представле-

ниях народов Сибири и Севера. - Л., 1976.

102 Stein R. A. La civilization tibétaine. - P., 1962. P. 189-193; Tucci G., Heissig W. Die Religionen Tibets und der Mongolei .- Stuttgart; Berlin; Köln; Mainz, 1970 .-210-214.- (Die Religionen der Menschheit: Bd 20).

103 Невский Н. А. Материалы по говорам языка цоу.-M., 1981.- C. 93-94.

104 Сказки и мифы народов Филиппин/Сост., пер. и примеч. Р. Л. Рыбкина. - М., 1975. - С. 407.

105 Подробно см.: Попов В. А. К характеристике традиционного мировоззрения аканов // Africana: Африканский этнографический сборник. — Л., 1984. — C. 183-186.

106 Берндт Р. М., Берндт К. Х. Мир первых австралий-

ПРИМЕЧАНИЯ

цев.— М., 1981.— С. 386—388.

107 Дополнительные сводки данных см.: Тэйлор Э. Первобытная культура. - М., 1939. - С. 263-269; Штернберг Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии: Исследования, статьи, лекции. - Л., 1936. - С. 15-16, 48. 195, 233, 284, 292—294, 307, 314—318 и др.; Paulson J. Die primitiven Seelenvorstellungen der nordeurasichen Völker .--Stockholm, 1958; Hultkrantz A. Conceptions of the Soul among North American Indians .- Stockholm, 1953.

108 Kees H. Der Götterglaube im alten Ägypten .- Berlin, 1980.— 4. Autl.— S. 46—47, 100—104, 158—164 et pas. и сл. Ср. «Тимей», 89е — 90а: «...как мы уже не раз повторяли, в нас обитают три различные между собой вида души, каждый из которых имеет собственные движения... Что касается важнейшего вида нашей души, то ее должно мыслить себе как демона, приставленного к каждому из нас богом; это тот вид, который, как мы говорим, обитает на вершине нашего тела и устремляет нас от земли как небесное, а не земное порождение...» (Там же.-

110 Платон вообще самым широким образом использует мифологию. Существует обширная специальная литература, посвященная мифам в его творчестве.

CM.: Die Vorsokratiker: Die Fragmente und Quellenberichte // Umersetzt und mit einer Einleitung versehen von W. Capelle. - Berlin, 1961. - 2. Aufl. - S. 163-164. Boображаемое путешествие Парменида очень напоминает описанное в «Лисао» Цюй Юапя, а оба вместе — шаманский «полет».

112 Подробнее см.: Евсюков В. В. Мифологический образ колесницы-микрокосма в философских текстах Востока и античности // Семантический анализ понятий в историко-философских исследованиях. - Новосибирск,

1984.— С. 41—54.

113 Подробнее см.: Smith O. Chinese Concepts of Soul. // Numen. - 1958. - Vol. 5, N 3. - P. 165-179; Harrel S. The Concept of Soul in Chinese Folk Religion / J. of Asian Studies.— 1979.— Vol. 38. N 3.— P. 519—528; Васильев Л. С. Культы, религии, традиции в Китае. - М., 1970. - С. 45-46. Сходные с этим представления зафиксированы у корейцев; хотя близость эта отчасти, быть может, обусловлена китайским явлением, наличие автохтонного субстрата песомненно (Ионова Ю. В. Представления корейцев о душе // Мифология и верования народов Восточной и Южной Лзии. — М., 1973. — С. 167—173).

114 Во многих случаях это совершенно отчетливо видпо даже без дополнительного анализа. Например, у монголов «телесная» душа считается наследуемой от матери, соответственно полственники по материнской линии называются родственниками «по плоти», тогда как «костная» душа дается отцом, и родство по отцовской линия именуется родством «по кости» (Taube E., Taube M. Schamanen und Rhapsoden. - S. 80-82). Еще интереснее и убедительнее пример из тибетских верований, согласно

которым в каждом человеке живут четыре божества: в правом плече - dgra lha («божество-воитель»), в правой подмышке - p'o lha («мужское божество»), в левой подмышке - mo lha («женское божество»). в сердце - žan lha («божество дяди по матери») (Tucci G., Heissing W. Die Religionen Tibets...- S. 207). Картина в высшей мере показательная: человек есть сложение отновской и материнской сущностей, синтезируемых в образе дяди по матери (он занимает главное место - сердце), что в высшей степени закономерно, поо авункулат - форма переходная. как бы соединяющая материнский счет родства с отцовским. Dgra lha (напомним, что lha почти синонимично bla) - это собирательный образ человека, активное (не случайно он помещается в руке!) выражение составляющих его потенций.

115 Точно так же, как одну из составляющих частей нормального человека, следует понимать и известных фольклору многих народов людей-половинок с одной рукой, ногой, половицой головы и тела. Очень отчетливо это просматривается, например, у нганасан: баруси (людиполовинки) - это мертвые предки, каждого вновь прибывшего к ним родственника они разрезают пополам, бросая «грязную» половину в реку (Грачева Г. Н. Человек, смерть и земля мертвых у нганасан // Природа и человек ... - С. 60; Она же. Традиционное мировоззрение охотников Таймыра. — Л., 1983. — С. 66-67). Родичи, таким образом, берут на себя только то, что им принадлежит по праву кровного родства, а именно - половину человека.

116 На китайском материале это показал Е. А. Торчинов в статье «Даоское учение о женственном» (Народы Азии и Африки. — 1982. — № 6. — С. 99—107). Такой подход, кстати сказать, объясняет смысл тех антропогонических мифов, где первая женщина творится из тела мужчины. Таков рассказ о сотворении Евы из ребра Адама (напомним, что в позднейшей иуданстической традиции Адам считается обоеполым существом), определенный С. С. Аверинцевым как «темное место в Библии» (Аверинцев С. С. Адам // Мифы народов мпра.— М., 1980.— Т. 1.— С. 41). Тот же смысл имеют и австралийские мифы. где первая женщина «делается» героем-демиургом из своего младшего брата, т. е. в конечном счете из половинки самого себя, ибо близкое кровное родство следует понимать как тождество (Макконнел У. Мифы мункан.- М., 1981.— C. 36—37, 122—123, 125, 138).

117 Сравним сказку о помогающих герою семи Симеонах, из которых один быстро бегает, другой далеко слышит и т. д. Ясно, что это - персонифицированные функции. Точно так же в сказке о слепом, везущем на себе хромого, оба персонажа - лишь разъединенные половинки.

118 Речь илет не о мифах в стандартном понимании. т. е. не о литературных мифологических текстах наполобие античных, которые уж очень далеки от подлинной арханки и стоят близко к сказке.

119 Стоянка Баньпо...- C. 165.

120 Васильев Л. С. Культы, религии, традиции... С. 37. 121 Штернберг Л. Я. Гиляки, орочи, гольды, пегидальцы, айны. Статын и материалы.- Хабаровск, 1933.-C. 580-581.

122 Ср.: Васильев Л. С. Культы, религии, традиции...-

123 Литература по шаманизму огромна, назовем лишь пве обобщающие работы: Eliade M. Schamanismus und archaische Extasetechnik. - Zürich; Stuttgart, 1957; из последних работ советских авторов наиболее подробное изложение и анализ теоретических аспектов проблемы см.: Ревуненкова Е. В. Народы Малайзии и Западной Индонезип.- М., 1980.

124 Ханьскую статуэтку танцующей шаманки см.: Погребальная керамическая скульптура (Тао юн)/Сост. Чэнь Ваньли. – Пекин, 1957. – табл. 6 – 7. Изображение шаманки в окружении помогающих ей духов можно видеть на ханьском рельефе из Сычуани (Избранные рисунки эпохи (Хань-дай хуэйхуа сюаньцзи)/Сост. Чан Жэнься. - Пекин, 1956. - Табл. 31, рис. 2).

125 Важно отметить, что источники фиксируют типично экстатический транс шаманов, папример: «В области Шанцзюнь есть шаман, когда он болеет, в него вселяются души усопших» (Сыма Цянь, Исторические записки.-

126 О древнекитайском шаманстве см.: Васильев Л. С. Культы, религии, традиции... - С. 61-65; Needham J. Scien-

ce and Civilization in China. - Cambridge, 1956. - Vol. 2: History of Scientific Thought .- P. 133-137; Thiel P. J. Schamanismus im alten China // Sinologica. - Basel, 1968. -Vol. 10. N 2-3.— S. 149-204. Библиографию работ по китайскому шаманизму см.: Kagan R. S. Bibliography of Chinese Shamanism // Chinese Sociology and Anthropology,—White Plains.—1980.—Vol. 12, N 4.—P. 126—139. Очень интересна статья С. В. Зинина, анализирующая происхождение и содержание знака у: Зинии С. В. Из предыстории традиционной китайской науки (две традиции) // Древний и средневековый Восток: история, филология (проблемы источниковедения) — М., 1984.— C. 69-81.

123

127 Чжэн Дэкунь, непонятно почему, описывает ее как зооморфную (Chêng Tê-k'un. Archaeology in China.—

Vol. 1.— P. 196.

128 Типологически близкие им транспарентные изображения нередки уже в верхием палеолите. 3. Гидион, сопоставляя их с этнографическими данными, видит в них проявления шаманской и охотничьей магии (Giedion S. Die Entstehung der Kunst,- Köln, 1962.- S. 38-50).

129 Ксенофонтов Г. В. Легенды и рассказы о шаманах у якутов, бурят и тунгусов: Материалы к мифологии урало-алтайских племен в Северной Азии. - Иркутск, 1928. -

Ч. 1.-- С. 15--57.

130 Жуковская Н. Л. К вопросу о типологических явлениях в шаманстве и буддизме: символика скелета, кистей рук, ступней ног в мифологии и изобразительном искусстве // Третий международный конгресс монголоведов. — Улан-Батор, 1979. — Т. 3. — С. 187—188.

131 Пятигорский А. М. О некоторых индийско-палеоазнатских культурных параллелях // Краткие сообщ. Ин-

та народов Азии. - М., 1963. - Т. 61. - С. 3-7.

132 Ср. очень верное замечание И. И. Толстого: «...греческий культ героев ничем принципиально не отличается от культа мертвых. "Герой" и "покойник" - это в древнегреческой релягии почти синонимы...» (Толстой И. И. «Гекала» Каллимаха и русская сказка о бабе-яге // Толстой И. И. Статьи о фольклоре.— М.; Л., 1966.— С. 154). Слово «герой» здесь уверенно можно заменить словом «божество».

#### ГЛАВА VII

1 Краткий отчет о раскопках стоянки Цзянчжай в уез-Линьтун веспой 1972 г. // Каогу. — 1973. — № 3. — 141, табл. XIII.

<sup>2</sup> Авторы монографии о Мяодигоу интерпретируют ее как лягушку (Мяодигоу и Саньлицяю (Мяодигоу юй Саньлицяо). — Пекин, 1959. — С. 26 (на кит. яз.)).

Там же. — Табл. IX. рис. 1. 4 Там же.— Табл. IX. рис. 2. 3.

5 Andersson J. G. Researches into the Prehistory of the Chinese // BMFEA. - 1943. - N 15. - P. 240, pl. 184, fig. 1. Ibid.— P. 240.

Sommarström B. The Site of Ma-kia-vao // BMFAE.-1956.- N 28.- P. 134.

Ibid.—P. 95, fig. 8.
 Andersson J. G. Researches into the Prehistory...—

10 Ма Чэнъюань. Крашеная керамика яншао (Яншао вэньхуа ды цайтао). - Шапхай, 1957. - С. 81-82, табл. 5, рис. 1, 2 (на кит. яз.).

11 Крашеная керамика Ганьсу (Ганьсу цайтао). - Пекин. 1979. — Табл. 30 (на кит. яз.). Составители данного альбома, как и Ма Чэнъюань, видят в изображении всего лишь геометрический орнамент.

12 Захоронение № 1 этапа мацзяяо в Хэтаочжуане уезда Миньхэ пров. Цинхай // Вэпьу.— 1979.— № 9.— С. 30, рис. 3-5 (на кит. яз.).

См.: Вэньу.— 1976.— № 3.— С. 29, рис. 12.

14 Кроме упомянутых работ см. также Chêng Tê-k'un. Archaeology in China. - Cambridge, 1966. - Vol. 1: Prehistoric China.— Pl. 24. fig. 2a — b; Крюков М. В., Сафронов М. В., Чебоксаров Н. Н. Древине китайцы: Проблемы этногенеза. - М., 1978. - Ил. 1; Fairservis W. A. The Origins of Oriental Civilization. - N. Y., 1959. - P. 110.

15 Некоторые, впрочем, признают в них «трансформированные фигуры лягушек» (см.: Захоронение № 1 этапа мацзяяо... — С. 29—30)

16 Chang Kwang-chin, The Archaeology of Ancient Chi-

na. 3-d ed.— New Haven; L., 1977.— Р. 131; Гу Вэнь. Связь неолитического расписного орнамента с расположением росписи // Вэнъу. — 1977. — № 6. — С. 67; Инь Вэньмин. Истоки расписной керамики Ганьсу // Вэньсу. — 1978. — № 10.— С. 64; Первобытное общество в Китае (Чжунго юаньши шэхүэй).- Пекин, 1977.- С. 45: Ань Чжиминь. Древине культуры Цинхая // Raory. - 1959. - № 7. - - С. 378; Ларичев В. Е. Скульптура черенахи с поселения Малая Сыя и проблема космологических представлений верхнепалеолитического человека // У истоков творчества.— Новосибирск, 1978.— С. 50—57; Кашина Т. И. Керамика культуры яншао. - Новосибирск. 1977. - С. 144-145. <sup>17</sup> Gubernatis A. de. Zoological Mythology.— L., 1873.— Vol. 1.- P. 384.

18 Другие интересные наблюдения по этимологии этих тюрко-монгольских слов см.: Чагдуров С. Ш. Происхождение Гэсэриалы: Опыт сравнительно-исторического исследования древнего словарного фонда. - Новосибирск, 1980.— C. 190—192.

19 См.: Ямото Сиракумо. Больнюй словарь каллиграфин (Сётай дай дзитэн). — Токио, 1939. — Т. 12. — С. 268.

20 Морохаси Тэцудзи. Большой китайско-японский словарь (Дай кан-ва дзитэн).— Токио, 1960.— Т. 12.— С. 13639—13645, № 48261, 48268, 48287, 48301, 48309. Там же.— С. 13754. № 48866.

22 Число работ, специально посвященных этому вопросу, невелико: Миловидов Ф. Ф. Жаба и лягушка в народном миросозерцании, преимущественно малорусском .-Харьков, 1913.— 43 с.; Судник Т. М., Цивьян Т. В. О мифологии лягушки (балто-балканские данные) // Балто-славянские исследования: 1981.— М., 1982.— С. 137—154; Евсюков В. В. Царевна-лягушка // Наука и религия.— 1984.—№ 6.—С. 26—28; Wassen H. The Frog in Indian Mythology and Imaginative World // Anthropos. - 1934. --Bd 29, H. 5/6,— S. 613—658.

23 Штернберг Л. Я. Первобытиая религия в свете эт-

нография. - Л., 1936. - С. 137-138.

24 Müller N. Glauben, Wissen und Kunst der alten Hindus .- Leipzig, 1968 (1. Aufl. Mainz, 1822). Tab. 1; Harva U. Die religiösen Vorstellungen der altaischen Völker.- Porvoo; Helsinki, 1938.— Abb. 8. Соответствующие бурятские мифы см.: Шаракшинова II. О. Мифы бурят. — Пркутск,

<sup>25</sup> **Фентон У. Н.** Ирокезы в истории // Индейцы Северной Америки. - М., 1978. - С. 110; The Portable North American Indian Reader.— N. Y., 1977.— P. 37.

26 Орлова А. С., Львова Э. С. Страницы истории вели-

кой саванны. - М., 1978. - С. 193. <sup>27</sup> Сказания бурят, записанные разными собирателя-

ми // Зап. Вест.-Сиб. отд. импер. рус. геогр. об-ва по этнографии. — Пркутск, 1890. — Т. 1, вып. 2. — С. 140.

- 28 Потанин Г. Н. Очерки Северо-Западной Монголии.-Спб, 1883.— Вып. 4.— С. 208, 221, 225; Шахнович М. И. Первобытная мифология. - Л., 1971. - С. 137-138; Каташ С. Мифы, легенды Горного Алтая. - Горно-Алтайск, 1978.— C. 14.
- 29 Сравнение справедливое замечание А. Ф. Лосева: «Если данная стихия находится в распоряжении того или иного божества, то пля мифолога - это ясное свидетельство о том, что некогда и само это божество было данной стихней» (Лосев А. Ф. Олимпийская мифология в ее социально-историческом развитии // Учен. зап. МГПИ им. В. И. Ленина. — 1953. — Т. 72. — С. 65).
- <sup>39</sup> Штернберг Л. Я. Первобытная религия.— С. 388; Reed A. W. Aboriginal Legends, Animal Tales. Sidney: Wellington; L., 1978.— Р. 29; Первый бумеранг: Мифы и легенды Австралии.— М., 1980.— C. 26—28; Мелетииский Е. М. Палеоазнатский мифологический эпос: Цикл Ворона. - М., 1979. - С. 179.
- 31 Ригведа: Избранные гимны/Пер., коммент. п вступ. статья Т. Я. Елизаренковой.— М., 1972.— C. 220—221. 369-371.
- <sup>32</sup> Сравните, например, терракотовую фигурку лягушки из Матхура (Индия, И в.), на животе которой изображена сидящая на корточках богиня с подчеркнутыми приэнаками пола (Sisodia V. A Jain Goddess from Rajasthan # East and West, N. S.- 1969. - Vol. 19, N 3-4, Sept. - Dec. -P. 410-412
- 33 Атенсты, материалисты, диалектики древнего Китая: Ян Чжу, Ле-цзы, Чжуан-цзы/Вступ, статья, пер. п коммент. Л. Д. Позднеевой. - М., 1967. - С. 229, 365.

34 Granet M. Danses et légendes de la Chine ancienne.-P., 1959.— Vol. 2.— P. 531.

35 Лубо-Лесинченко Е. Древине китайские шелковые ткани и выпивки V в. до н. э.- III в. н. э в собрания Государственного Эрмитажа, Каталог. — Л., 1961. — С. 43

Понов П. С. Китайский пантеон //Сборник музея но антропологии и этнографии. - Спб, 1907. - С. 82-84 Bredon J., Mitrophanov J. The Moon Year. A Record of Chinese Customs and Festivals.- Shanghai, 1927.- P. 165-167.

Sowerby A. C. Some Chinese Animal Myths and Legends / J. of the North China Branch of the Royal Asiatic Society. - 1939. - Vol. 70. - P. 11.

38 Werner E. T. C. A Dictionary of Chinese Mythology .-Shanghai, 1932.— P. 84-85.

<sup>39</sup> Юань Мэй. Новые [записи] Ци Се [Синь Ци Се]. или о чем не говорил Конфуций [Цзы бу юй]/Пер. с кит., предисл., коммент. и прилож. О. Л. Фишман. - М.

40 Doré H. Researches into Chinese Superstitions .- Taipei, 1967. - Vol. 12. - P. 1056.

41 Рифтин Б. Л. Источники и анализ сюжетов дунганских сказок // Дунганские народные сказки и предания.-M., 1977.— C. 421.

<sup>42</sup> Eberhard W. Typen chinesischer Volksmärchen // FF Communications. - Helsinki, 1937. - Vol. L, N 1, N 120. -S. 140-142, 144-146, № 95, 98. В этих сюжетах лягушка явно замещает змея или дракона.

43 Эберхард В. Китайские празлички. - М., 1977. -

44 Granet M. Danses et légendes... Vol. 2. P. 490, 528-

45 Schafer E. H. The Divine Woman: Dragon Ladies and Rain Maidens in T'ang Literature. - Berkeley; Los Angeles; L., 1973.— P. 22.

<sup>46</sup> Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— М., 1965.— C. 58-63.

47 Атенсты, материалисты, диалектики...— C. 85; Юань Кэ. Мифы древнего Китая. — С. 339. О фольклорной переработке этого сюжета см.: Eberhard W. Typen chinesischer Volksmärchen.— S. 111.

48 Ting Nai-tung. A Type Index of Chinese Folktales in Oral Tradition and Major Works of Non-Religious Classical Literature / FF Communication .- Helsinki, 1978 .- Vol. 94,

W 233. - P. 44. N 277.

Behavior of the State of the Stat S. 81.—85, N 45; Granet M. Danses et légendes...—Vol. 2.—

50 Рифтин Б. Л. От мифа к роману. Эволюция изображения персонажа в китайской литературе. - М., 1979. -

C. 125—126.

51 Maspero H. Légendes mythologiques dans le Chou king // J. asiatique. - 1924, janvier - mars. - T. 204, N 1. -

52 Chavannes É. Mission archéologique dans la Chine septentrionale.- P., 1913.- T. 1, p. 1: La sculpture a l'epoque des Han.— P. 125, fig. 76; P. 207—208, fig. 131.

53 Granet M. Danses et légendes... Vol. 2. P. 528-529.

<sup>54</sup> Ibid.— P. 529.

55 Ibid.— P. 530. 56 В классическую эпоху Бин-и считался также духом реки. В фольклорных сюжетах повествуется, что в жертву ему приносили девушек, а жертвоприношение назы-

валось «браком» (Ibid. - P. 502).

57 Maspero H. Légendes mythologiques...- P. 56-57. 58 Williams C. A. S. Outlines of Chinese Symbolism and Art Motives. - N. Y., 1960. - P. 397.

39 Потанин Г. Н. Тангуто-тибетская окраина Китая п Центральная Монголия.— Спб. 1898.— Т. 2.— С. 349.

Юань Мэй. Новые [записи] Ци Се...- С. 240. Аналогичные представления бытуют у монголов Ордоса, верящих, что лягушка пьет воду, превращающуюся в ее животе в град (см.: Рифтин Б. Л. Источники и анализ сюжетов дунганских сказок. - С. 421).

61 Морохаен Тэцудзи, Большой китайско-японский словарь.— Т. 3.— С. 3038, № 48257.

- 62 Этим объясняется, в частности, почему слово «черепаха» служит ругательством в разговорном китайском языке.
- 63 Sowerby A. C. Some Chinese Animal Myths ... P. 18. 64 Schafer E. H. The Divine Woman ... - P. 31.
- 65 См.; Морохаен Тэңудзи. Большой китайско-японский словарь. — Т. 12. — С. 13639. В списке «Бай цзя син» фа-

мильный знак минь отсутствует (Giles H. A. The Family Names / J. of China Branch of the Royal Asiatic Society. N. S.— 1886.— Vol. 21.— P. 255—288.

66 См., например: Ting Nai-tung. A Type Index...- Р. 76-77, № 440, 440А. Правда, связь с тотемизмом здесь вовсе не обязательна. Лягушачья, равно как и зменная, природа чудесной жены, имеет обобщенио-символический смысл, связывающий женщину с иным миром.

67 Подробнее см.: Ионов И. С. Китайский пантеон.-С. 41-42; Алексеев В. М. Китайская народная картина: Духовная жизнь старого Китая в народных изображениях. - М., 1966. - С. 173-203; Werner E. T. C. A Dictionary of Chinese Mythology. P. 255-257; Eberhard W. Tvpen chinesischer Volksmärchen.-S. 214, N 162; Williams C. A. S. Outlines of Chinese Symbolism ... P. 398-

68 Eberhard W. Typen chinesischer Volksmärchen .-S. 222, N 169.

69 Дунганские народные сказки...- С. 138-142.- № 19. 70 Couvreur F. S. Dictionnaire classique de la langue chinoise.- Ho Kien Fou. 1904.- P. 1069.

<sup>71</sup> Алексеев В. М. Китайская народная картина..., с. 192. 72 По другому варианту мифа, содержащемуся в «Лицзи», ба-гуа принес на своей спине чудесный конь-

пракон. 73 Из исследователей лишь Янь Вэньмин сближает, не обосновывая, впрочем, своей точки зрения, япшаоские изображения лягушек с лунпой жабой чань и почитанием лупы (Янь Вэньмин, Истоки расписной керамики Гань-Вэньу.— 1978.— № 10.— С. 72 (на кит. яз.)).

cy // Вэньу.— 1978.— № 10.— С. 12 (на кыт. но.)).

14 Цит. по: Groot J. J. de Les fêtes annuellement célébrées à Emoui (Amoy).- P., 1886.- Vol. 2.- P. 493.- (An-

nales du Musée Guimet).

75 Употребленный Лю Анем иероглиф ши — «поедать» в современном китайском языке имеет также значение «лупное (солнечное) затмение».

Цит. по: Юань Кэ. Мифы древнего Китая... С. 392.

<sup>77</sup> Там же.

78 Там же. О том, что Чан Э превратилась в духа луны (юз дзин), говорится, например, в комментарии Гао Сю к «Хуайнань-цзы» (см.: Granet M. Danses et légendes...- Vol. 1.- P. 377-378).

79 Lun Hêng. Selected Essays of the Philosopher Wang Ch'ung/Trans. and annot. by A. Forke // Mitteilungen des Seminars für orientalische Sprachen an der königlichen Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin, 1906.-Pt. 1.— P. 50.

80 Морохаси Тэцудзи, Большой китайско-японский словарь. № 43698, 31189.

81 См.: Там же. - Т. 12. - С. 12904.

- 82 В современном языке чань ту поэтическое пазвание луны, где чань - «жаба», а ту - «заяц»; по сравиению с употребленным Цюй Юанем термином гу ту первый пероглиф заменен другим, а второй утратил детерминатив «трава».
- 83 Вэнь Идо цюаньцзи (Полное собрание сочинений Вэнь Идо). — Каймин шудяньбань, 1949. — С. 328—332.
- 84 Число связанных мифов, поверий и ритуалов велико. Наиболее представительные подборки данных см. в следующих работах: Briffault R. The Mothers. - L., 1927; Rühle O. Sonne und Mond im primitiven Mythus.- Tübingen. 1925; Hentze C. Mythes et symboles lunaires de la Chine ancienne, civilizations anciennes de l'Asie, peuples limitrophes du Pacifique. -- Anvers, 1932; Eliade M. Traité d'histoire des religions.— P., 1949.— Ch. V; Keith A. B. The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads .-Cambridge (Mass.). 1925.— Vol. 1.— P. 122—123; Vol. 2.— P. 320-332 et pas.; Kirfel W. Die Kosmographie der Inder nach den Ouellen dargestellt.- Bonn; Leipzig, 1920.- S. 30-33, 137-138 et pas.; Drössler R. Als die Sterne Götter waren.— Leipzig. 1981.— S. 22—82; Томсон Дж. Исследования по истории древнегреческого общества: Доисторический эгейский мир.— М., 1958.— С. 207—227. Для Китая см.: Groot J. J. de. Les fêtes ... - Vol. 2. - P. 469-515; Forke A. The World Conception of the Chinese, Their Astronomical. Cosmological and Physico-philosophical Speculations .- L., 1925.— P. 90—101.
  - 85 Maspero H. Légendes mythologiques...- P. 40.
- ототе вофим хынналиголичного и винажовым отого цикла см.: Lévi-Strauss C. Mythologique. L'origine des maniers de table. - P., 1968. - P. 61, 83, 170-172, 176-179, 184, 230-235.

- 87 Березкин Ю. Е. Мочика: Цивилизация индейцев Ceверного побережья Перу в I-VII вв. - Л., 1983. - С. 114.
- 88 CM.: Mayers W. F. Notes and Queries in China and Japan.- L., 1883.- Vol. 3.- P. 124; Groot J. J. de. Les fêtes ... - P. 485 sq; Kliene Ch. Some Similarities in Chinese and Ancient Egyptian Culture / J. of the North-China Branch of the Royal Asiatic Society .- 1923 .- Vol. 54 .-

89 Каталог гор и морей (Шань хай цзин)/Вступ. статьи. пер. п коммент. Э. М. Яншиной.— М., 1977.— С. 116.

Granet M. Danses et légendes...— Vol. 1.— Р. 310—311:

Ду Эрвэй. Мифологическая система «Шань хай пзина» («Шань хай цзин» шэньхуа ситун).— Тайбэй, 1977.— С. 71-72 (на кит. яз.). Ду Эрвэй рассматривает трехлапость как бесспорный лунарный признак, а само число три — как календарно-лунное (Там же. - С. 38-44). 91 Каталог гор и морей.— C. 78, 88.

92 Couvreur F. S. Dictionnaire classique ... - P. 1069.

93 Сычев Л. П., Сычев В. Л. Китайский костюм: Симво-

лика. История. — М., 1975. — С. 46.

94 Краткая история Вьета [Вьет шы лыок]/Пер. с вэньяня, вступ. статья и коммент. А. Б. Полякова. - М., 1980. -С. 169, 171, 177-179, 184, 186, 190, 194, 195. Шестиглазан черепаха с таинственными письменами на животе чиоминается и в корейской летописи «Самгук саги» (Ким Бусик. Самгук саги/Изд. текста, пер., вступ. статья и коммент. М. Н. Пака. - М., 1959. - С. 122). О шестиногой жемчужной черепахе сообщается в китайских источниках (Каталог гор и морей.— €. 63).

Юань Кэ. Мифы древнего Китая. - С. 391.

96 Granet M. Danses et légendes...- Vol. 2.- P. 509.

97 **Каталог** гор и морей.— С. 57, 60, 81.

98 Алексеев В. М. Китайская народная картина...—

99 Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion im ältesten China der Shang-Zeit. - Antwerpen, 1951. - S. 110.

100 Невелева С. Л. Мифология древнеиндийского эпоca.— М., 1975.— С. 19—22; Гусева Н. Р. Индуизм.— М., 1977. — С. 103—105; Эрман В. Г. Очерк истории ведийской литературы. — М., 1980. — С. 61—62.

101 Неведева С. Л. Мифология... С. 22.

102 Ruben W. Schamanismus im alten Indien // Acta Orientalia Ediderunt Societates Orientales Batava Danica Norvegica.— 1940.— Vol. 18, pt. 3-4.— S. 172—173.

103 Подробную сводку сведений и их детальный анализ см.: Рифтин Б. Л. От мифа к роману.— С. 116-126. См. также: Granet M. Remarques sur la Taoisme ancien / Gra-

net M. Études sociologiques sur la Chine .- P., 1953 .-

- 104 Schafer E. H. A Trip to the Moon / J. of the American Oriental Society. - 1976. - January - March. - Vol. 96, N 1.— P. 28.
- 105 Needham J. Science and Civilization in China. Cambridge. 1976 .- Vol. 5. pt. 3 .- Pl. XXXI.

106 Рифтин Б. Л. От мифа к роману. - С. 121.

107 Юань Ко. Мифы древнего Китая. - С. 403.

108 Сыма Цянь, Исторические записки (Ши цзи)/Пер. и коммент. Р. Вяткина и В. С. Таскина. - М., 1972. -

109 Отметим сходное по смыслу символическое толкование треножника Аполлона у древних греков (см.: Лосев А. Ф. Античная мифология в ее историческом развитии. - М., 1957. - С. 346).

110 Сыма Цянь. Исторические записки.— Т. 1.— С. 227. 111 Цит. по: Ань Чжиминь, Исследование недавно обнаруженных рисунков на шелке эпохи Западная Хань из Ганша // Kaory, 1973.— № 1.— С. 46 (на кит. яз.).

Needham J. Science and Civilization in China. - Cambridge, 1956.- Vol. 2.- P. 271; Forke A. The World Conception of the Chinese ... - Р. 76-79. Большое число данных приводится в докторской диссертации В. Эберхарда (Еberhard W. Beiträge zur kosmologischen Spekulation der Chinesen der Han-Zeit. — Berlin, 1933). Из обобщающих работ но числовой символике см.: Тоноров В. И. О числовых моделях в арханчных текстах // Структура текста.- М.,

- 113 Юань Ко. Мифы древнего Китая. С. 385.
- чи Мяюдигоу и Саньлицио. Табл. VI, рис. 10.
- по При чтении Светония обращает на себя внимание, что наваемые им словесные портреты императоров построены по шаблону (странным образом, такая особен-

ность не замечена исследователями см. папоимов: Schindler W. Römische Kaiser: Herrscherbild und Imperium .-Leipzig, 1985). Ини этом многие незари (все они, с эпической точки зрения, в равной мере отвратительны) надедяются ущербными ногами. Пельзя ди увидеть в этом клише - «зло хромаст»?

116 Леви-Строс К. Структурная антропология.- М., 1983. - C. 193.

117 Подробно о хромоте Гефеста см.: **Лосев** А. Ф. Олимпийская мифология... - С. 147-150.

118 См.: Потании Г. Н. Восточные мотивы в средневековом европейском эпосе. — М. 1899. — С. 398-402.

119 См., например: Шортанов А. Г. Героический эпос адыгов «Нарты» // Сказания о нартах - эпос пародов Кавказа. - М., 1969. - С. 205-213; Чиковани М. Я. Нартские сюжеты в Грузии // Там же.— С. 235—238, 243—244.

120 См.: Толстой И. И., «Гекала» Каллимаха и русская

сказка о бабе яге // Толстой И. И. Статьи о фольклоре.-M.; J., 1966. - C. 143; Grant M., Hazel G. Who's who in

Classical Mythology. - N. Y., 1979. - P. 127.

121 Лаушкин К. Л. Баба-Яга и одноногие боги (к вопросу о происхождении образа) // Фольклор и этнография. - Л., 1970. О соотнесенности одноногих и безногих персонажей со змеем см. также: Иванов В. В., Топоров В. Н. Исследования в области славянских древностей. - М., 1974. - С. 100, 167, 223, 232; Они же. Инвариант и трансформации в мифологических и фольклорных текстах // Типологические исследования по фольклопу. — М..

1975.— C. 56—59. 68.

122 Keith A. B. The Religion and Philosophy of the Veda and Upanischads. - Cambridge (Mass.). - 1925. - Vol. 1. -

123 См., папример: Гильфердинг А. Ф. Онежские былины. Т. 2.— М.; Л.,— 1938.— С. 273.

124 Буслаев Ф. И. О народной поэзии в превисрусской

литературе // Сочинения Ф. И. Буслаева. — Спб. 1910. — 125 Успенский Б. А. Филологические разыскания в об-

ласти славянских древностей. - М., 1982. - С. 89-94; Потанин Г. Н. Восточные мотивы. — С. 370-371

126 Сравнительный указатель сюжетов: Восточнославянская сказка. — Л., 1979. — С. 30, 123.

127 Абай Гэсэр-хубун/Подгот, текста, пер. и примеч. М. П. Хомонова. — Улан-Улэ, 1964. — Ч. 2: Ошов Богдо и Хурин Алтай. - С. 3-9. 32-33.

128 Каталог гор и морей.— С. 47—48, 99.

129 O нем см.: Юань Кэ. Мифы древнего Китая.— C. 148, 368: Рифтин Б. Л. От мифа к роману... - С. 128-129.

130 Каталог гор и морей. - С. 86, 95.

<sup>131</sup> См.: Рифтин Б. Л. От мифа к роману.— С. 170—171.

132 Granet M. Danses et légendes... - Vol. 2. - P. 508-509.

133 Цит. по: Атенсты, материалисты, диалектики...-134 См.: Мелетинский Е. М. Поэтика мифа. - М., 1976. -

C. 212-213. 135 Rühle O. Sonne und Mond ... - S. 21, 33.

136 Понов А. А. Материалы по истории религии якутов бывшего Вилюйского округа // Сборник Музея антропо-логии и этпографии АН СССР.— М.; Л., 1949.— Т. 11.—

137 Прокофьева Е. Д. Материалы по религиозным представлениям энцев // Сб. Музея антропологии и этнографии AH СССР.— М.; Л., 1953.— Т. 14.— С. 205.

138 Фрейденберг О. М. Миф и литература древности.—

M., 1978.— C. 529.

139 Так, китайский исследователь Чжу Гочжэнь на основании астрономических расчетов пришел к выводу, что наиболее благоприятным с точки зрения астрономических условий временем для создания древнекитайской системы «лунных домов» (сю) был период с 4300 по 2300 г. до и. э. (cM.: Needham J. Science and Civilization in China. - Cambridge (Mass.), 1959.- Vol. 3: Mathematics and the Sciences of the Heavens and Earth .- P. 249.

140 Рыбаков Б. А. Изычество древних славян.— М., 1981.— C. 318—328. Там же см. каленларные истолкования орнаментаций других, более поздних по времени со-

141 Голендухии Ю. И. Вопросы классификации и духовный мир древнего земледельца по петроглифам Саймалы-Таша / Первобытное искусство. — Новосибирск, 1971. —

142 См.: Хокине Дж. Разгадка тайны Стоунхенджа.-

М., 1973; Он же. Кроме Стоунхенджа.— М., 1977; Вуд Дж. Солице. луна и древние камии. - М., 1981.

Marshack A. The Roots of Civilization. The Cognitive

Beginnings of Man's First Art, Symbol and Notation. - N. Y. 144 Фролов Б. А. Числа в графике палеолита. - Ново-

спопрск, 1974. См., кроме того, популярную книгу того же автора: Он же. О чем рассказала спопрская мадонна.-M., 1981.

145 Ларичев В. Е. Лунно-солнечная календарная система верхнепалеолитического человека Сибири (опыт расшифровки спирального орнамента Ачинского ритуальносимволического жезла). - Новосибирск. 1983 (преприит).

146 Подчеркнем, что значение календаря не сводится к одним только экономическим функциям, оно гораздо шире и играет важнейшую упорядочивающую роль в луховной жизни общества, ибо календарь теснейним образом связан с ритуалом и праздниками и в силу этого выполняет сплачивающую общество функцию. Подробнее об этом аспекте древнекитайского календаря см.: Granet M. Das Chinesische Denken: Inhalt, Form, Charakter,- München; Zürich, 1964. Из последних обобщающих работ см.: Топоров В. Н. Первобытные представления о мире (общий взгляд) // Очерки истории естественнонаучных знаний в древности. - М., 1982. - С. 13-19. Об официальном значении в целом астрономии в Битае см.: Needham J. Science and Civilization in China. - Vel. 3. - P. 186-194.

147 Chêng Tê-k'un. Archaeology in China. - Cambridge 1960. - Vol. 2: Shang China. - P. 190-191.

148 Бунаков Ю. В. Китайская письменность // Китай.--

M.; J., 1940.

149 Hentze C. Bronzegerät, Kultbauten, Religion im ältesten China der Shang-Zeit. - Antwerpen, 1951. - S. 34-36.

150 Го Можо. Диалектическое развитие древией письменности // Каогу сюзбао.— 1972.— № 1.— С. 1—13: Юй Синьу. О пекоторых проблемах исследования древней письменности // Вэньу.— 1973.— № 2.— С. 32—35: Тан Лань. Заметки о раннешанской броизе, найденной в Чжэнчжоу, пров. Хэнань // Вэньу.—1973.— № 7.— С. 5—14; Ho Ping-ti.— The Cradle of the East: An Inquiry into the Indigenous Origins of Techniques and Ideas of Neolithic and Early Historic China, 5000-1000 B. C.- Hong Kong. 1975.— P. 223—230, 393—398.

151 Кучера С. Китайская археология. 1965—1974 гг.: палеолит - эпоха Инь. Находки и проблемы. - М., 1977. -С. 84-90. По данной проблеме см. также: Карапетьянц А. М. Изобразительное искусство и письмо в арханческих культурах (Китай до середины 1-го тысячелетия до н. э.) // Ранние формы искусства. — М., 1972. — С. 445 — 467; Karlgren B. Some Fecundity Symbols in Ancient China // BMFEA. - 190. - N 2; Andersson J. G. Researches into the Prehistory ... - P. 177, 221; Palmgren N. Kansu Mortuary Urns of Pan Shan and Ma Chang Groups // Palaeontologia Sinica. Ser. D.— Peiping, 1934.— Vol. 3, N 1.— P. 174— 179; Chang Kwang-chih. The Archaeology of Ancient China, 3-d ed.— New Naven; London, 1977.— P. 113—114.

152 Чжэн Дэкунь. Эволюция древнекитайских числительных и их применение // Сянган чжунвэнь дасюэ сюэбао. — 1973. — № 1.

153 Итоги работы по археологии и материальной культуре в пров. Шаньси за последние 10 лет // Kaory.-

154 Ho Ping-ti. - The Cradle of the East ... - P. 280.

155 Пит. по: Климиции И. А. Календарь и хронология. - М., 1981. - С. 42; см. также Бикерман Э. Хронология древнего мира. - М., 1975. - С. 14-18.

156 См.: Климишин И. А. Календарь и хронология...-C 19-20.

157 Ho Ping-ti, The Cradle of the East. ..- P. 8-9.

158 Needham J. Science and Civilization in China.-Vol. 3 — P. 392

159 Гуревич А. Я. Категория средневсковой культуры.-M., 1972.— C. 90.

160 В более развитых мифологических системах, как справедливо отметил Е. М. Мелетинский, «возникает своего пода соотношение неопределенности», в том смысле, что взаимосвязанные и взаимоотражающие аспекты спатпальный и темпоральный - находится между собой в отношении дополнительности» (Мелетинский Е. М. Поэтика мифа...- С. 217).

161 См., например: Кнорозов Ю. В. Заметки о кален-

даре майя. Общий обзор // Сов. этнография.— 1971.— № 2-3. В общей форме автор попытался поставить эту проблему в одной из своих популярных работ: Евсюков В. В. Мифы о мироздании: вселениая в религиозномифологических представлениях.— М., 1986.— С. 100—109. 162 Подсчет выполнен по качественной фотографии из-

пелия, любезно предоставленной Бритой Кьеллберг, сотрудницей Музея дальневосточных древностей (Стокгольм), где хранится оригинал (шифо К5-198).

163 Климишин И. А. Календарь и хронология. - С. 33. 164 Needham J. Science and Civilization in China. . -

Vol. 3.- P. 404.

165 С этим можно сравнить число точек на спине лягушки, изображенной на миске пэнь этапа баньпо со стоянки Изянчжай: расположенные по спирали они дают число 30 (рис. 40. а). Заметим, что певять групп штрихов на венчике сосуда (по три штриха в каждой) дают число 27, по своему значению весьма близкое к числу дней в лунном месяце.

Деление года на 24 сезона в Китае пмеет глубокую превность, упоминания о нем встречаются в позднечжоуских письменных источниках (Needham J. Science and Civilization in China. - Vol. 3. - P. 404-405).

170 Старцев П. А. О китайском календаре.— С. 274.

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ

167 Другой пример — обычные часы, где деления, в зависимости от указывающей на них стрелки, одновремен-

ооозначают наса, малу например, древние еврен

169 Бикерман Э. Хронология древнего мира.— С. 25:

еше в I в. н. э. (Schürer E. Geschichte des jüdischen Vol-

kes im Zeitalter Jesu Christi.- Leipzig, 1901.- Bd 1.-

Климицин И. А. Календарь и хронология. С. 36-37.

Превним китайнам метонов цикл был известен с VII в по

и. э. (раньше, чем грекам) (Старцев П. А. О китайском

календаре // Ист.-астроном. исследования.— М., 1975.— Вып 12.— С. 275).

по обозначают часы. минуты и секунлы

ΔĐ.

\* См., например: Леви-Брюль Л. Сверхъестественное в первобытном мышлении.— М., 1937.— С. 16—19, 256—258; Мелетинский Е. М. Поэтика мифа.— М., 1976.— C 194-199.

## ОГЛАВЛЕНИЕ

| От редат   | ктора |      |      |      |       |      |      |      |     |      |      |      |      |     |  | 5   |
|------------|-------|------|------|------|-------|------|------|------|-----|------|------|------|------|-----|--|-----|
| Введение   | · .   |      |      |      |       |      |      |      |     |      |      |      |      |     |  | 8   |
| Глава      | I.    | Ист  | рия  | пс   | следо | ван  | ня   | сема | нти | ки ј | осп  | ucei | і ян | шао |  | 10  |
| Глава      | 11.   | При  | нцп  | ы    | сема  | нти  | чесь | iio  | инт | ерп  | рета | ции  |      |     |  | 21  |
| Глава      | III.  | Косм | 40ro | ниче | еский | í M  | иф:  | отд  | еле | ние  | неб  | a o  | т зе | мли |  | 34  |
| Глава      | IV.   | Мир  | овое | Д    | рево  |      |      |      |     |      |      |      |      | . " |  | 47  |
| Глава      | V.    | Чет  | ыре  | сто  | роны  | СВ   | ета  |      |     |      |      |      |      |     |  | 59  |
| Глава      | VI.   | Стру | кту  | ра д | уши   |      |      |      |     |      |      |      |      |     |  | 78  |
| Глава      | VII.  | Луна | арнь | ий м | иф 1  | т ка | ленд | царь |     |      |      |      |      |     |  | 92  |
| Заключение |       |      |      |      |       |      |      |      |     |      |      | 108  |      |     |  |     |
| Примеча    | ния   |      |      |      |       |      |      |      |     |      |      |      |      |     |  | 110 |

## Научное издание

#### Евсюков Валерий Владимирович

## МИФОЛОГИЯ КИТАЙСКОГО НЕОЛИТА по материалам росписей на керамике культуры яншао

Редактор издательства М. А. Лапшина Художник В. И. Шумаков Технический редактор Н. М. Бурлаченко Корректоры Г. И. Шведкина, О. А. Зимина

#### HE N: 31820

Слано в набор 21.09.87. Подписано к печати 21.03.88. МН-10080. Формат 60 84%. Бумага книжно-журнальнай. Обыкновеннай гаринтура. Высокал печать. Усл. печ. л. 14,9. Усл. кр.-отт. 15,8. Уч.-изд. л. 29. Тираж 3700 экз. Заказ № 1019. Цена 3 р. 70 к.

Ордена Трудового Красного Знамени издательство «Наука», Спбирское отделение. 630099, Новосибирск, ул. Советская, 18.
4-я типография издательства «Наука», 630077 Новосибирск, ул. Станиславского, 25.